Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 3

Artikel: Zum Disput Uber die Unsterblichkeit der Seele im Mittelalter und
Renaissance

Autor: Mojsisch, Burkhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761404

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BURKHARD MOJSISCH

Zum Disput iiber die Unsterblichkeit der
Seele in Mittelalter und Renaissance

Platon und Aristoteles, Plotin, Augustin und Proklus — dies ist ein
beliebig erweiterbares Spektrum von Denkern, die in der Antike und
Spitantike bereits iiber das Problem der Unsterblichkeit der Seele
nachgedacht haben. In der Neuzeit war es Kant, der dieses Problem
auch zur Sprache brachte, jedoch nicht konstruktiv, sondern kritisch.
Seine Kritik richtete sich gegen die rationale Psychologie und ihre
Ansicht, die Seele sei eine Substanz, sei einfach, inkorruptibel und
deshalb unsterblich'. Fiir Kant verdankt sich schon die Annahme der
Substantialitit der Seele einem Paralogismus:

«In dem Verfahren der rationalen Psychologie herrscht ein Paralogism, der
durch folgenden Vernunftschlufl dargestellt wird.

Was nicht anders als Subject gedacht werden kann, existirt auch nicht anders als
Subject und ist also Substanz.

Nun kann ein denkendes Wesen, blof als ein solches betrachtet, nicht anders als
Subject gedacht werden.

Also existirt es auch nur als ein solches, d.i. als Substanz.

Im Obersatze wird von einem Wesen geredet, das iiberhaupt, in jeder
Absicht, folglich auch so, wie es in der Anschauung gegeben werden mag,
gedacht werden kann. Im Untersatze aber ist nur von demselben die Rede,
so fern es sich selbst als Subject nur relativ auf das Denken und die Einheit
des BewuBtseins, nicht aber zugleich in Beziehung auf die Anschauung,
wodurch es als Object zum Denken gegeben wird, betrachtet. Also wird
per sophisma figurae dictionis, mithin durch einen TrugschluB die Conclusion
gefolgert»?.

' Vgl. Kant, KrV B 402f.
2 Kant, KrV B 410f.



342 Zum Disput iiber die Unsterblichkeit der Seele

Aufgrund dieser Kritik Kants® erscheint es aussichtslos, sich noch
einmal Unsterblichkeitstheorien in Mittelalter und Renaissance mit
Gewinn zuwenden zu wollen, vorausgesetzt, da3 diese Theorien allein
die von Kant kritisierten Gedanken entfalteten.

Diese Voraussetzung bleibt jedoch zu priifen. Es wird sich zeigen,
daB sich das Denken des Mittelalters und der Renaissance nicht auf
rationale Psychologie reduzieren 1i3t, vielmehr den einzelnen Theorien
in ithren Besonderheiten priifend nachzugehen ist. Gerade die Analyse
des Unsterblichkeitsgedankens vermag zu erhellen, welche tiefgreifen-
den Unterschiede zwischen den mit diesem Gedanken stets verbunde-
nen Vernunfttheorien bestanden. Dieser Wandel im Begriff «Vernunft
zeigt an, welchen unterschiedlichen systematischen Stellenwert der
Inhalt «Unsterblichkeit» jeweils besa3, und liBt dadurch eben diesen
Inhalt seine vordergriindig-pathetische Sublimitit verlieren.

Eine extreme Position im vorliegenden Problem bezog Averroes.
VeranlaBBt durch die aristotelischen Theoreme der Leidenslosigkeit,
Unvermischtheit und Abgetrenntheit der Vernunft’, setzte er diese
Vernunft dem Menschen gegeniiber: Vernunft als solche ist ewige
Substantialitit®, die in sich selbst zugleich aktiv und passiv ist, aktiv,

* Es sollte nicht unerwihnt bleiben, dal Kant selbst in der KpV seine in der
KrV entwickelte kritische Position erginzt: Unsterblichkeit ist ein Postulat der
reinen praktischen Vernunft, ein theoretischer, als solcher aber nicht erweisbarer
Satz, sofern er einem a priori unbedingt geltenden praktischen Gesetze unzertrenn-
lich anhingt (KpV 220). Unsterblichkeit ist somit kein Begriff, sondern eine Idee, die
sich aus der praktisch notwendigen Bedingung einer angemessenen Dauer zur
moglichst vollstindigen Erfilillung des moralischen Gesetzes ergibt (KpV238). Die
vom Sittlichen erforderte Vollkommenbheit impliziert Intensititsgrade. Die Akzep-
tanz der prinzipiellen Moglichkeit immer groBerer sittlicher Vollkommenheit hat zur
Folge, daB8 der Horizont des gegenwirtigen Lebens durch die Annahme eines
unendlichen Fortschritts in der Sittlichkeit als transzendierbar gedacht werden muB.
Die Idee der Unsterblichkeit ist damit notwendig gefordert, praktischer Vernunft-
glaube (KpV 260.263) als Komplement zum Wissen eingefiihrt.

* Vgl. Aristoteles, De an. III 4, 429a15; 429a29; 429a18; 429b5. III 5, 430a17f.

> Vgl. Averroes, In Aristotelis De an. III, comm. 18. Averrois Cordubensis
Commentarium Magnum in Aristotelis De Anima Libros, rec. F. St. Crawford,
(Corpus Commentariorum Averrois in Aristotelem, Versionum Latinarum Vol. VI,
1) Cambridge/Mass. 1953, 439, 73f.: «... quamvis agens et recipiens sint substantie
eterne ...» Vgl. zur monointellektualistischen Theorie des Averroes: L. Hopr, Uber
die averroistische Wende der lateinischen Philosophie des Mittelalters im 13. Jahr-
hundert, in: Recherches de théologie ancienne et médiévale 39 (1972) 171-204.



in Mittelalter und Renaissance 343

insofern der sog. titige Intellekt die allgemeinen Erkenntnisinhalte
erzeugt, passiv, insofern der sog. materielle Intellekt diese Erkenntnis-
inhalte rezipiert®. Da die Rezeptivitit des materiellen Intellekts jedoch
nichts anderes ist als seine Erkenntnis des titigen Intellekts, verbleibt
Vernunft trotz ihrer Differenziertheit in sich selbst’. Der materielle
Intellekt und seine Erkenntnisinhalte sind daher als solche bereits
schlechthin inkorruptibel und unsterblich® wie auch der titige Intellekt’.

Diese in sich differenzierte, numerisch eine Denksubstanz trennt
sich von sich selbst, sofern sie zum Menschen in Bezichung tritt.
Wenngleich ihr diese Bezogenheit nur akzidiert, ihr nur duBerlich zu-
kommt", verindern sich jedoch ihre Funktionen: Als der menschlichen
Seele inhidrierende tatige Vernunft 1iBt sie durch Abstraktion die der
Vorstellungskraft immanenten moglichen Erkenntnisinhalte allgemein
und wirklich werden; als materielle Vernunft rezipiert sie diese Erkennt-
nisinhalte", ist im Vollzug der Erkenntnis selbst wirkliche Vernunft und
bewahrt die Erkenntnisinhalte als habituelle Vernunft'>. Die Unsterb-
lichkeit der menschlichen Seele besteht dann in der Uberwindung des
Chorismos zwischen der ewigen Denksubstanz und ihren eigenen akzi-
dentellen Realisationen in der menschlichen Seele: Durch kontinuierli-
chen ProgreB in den spekulativen Wissenschaften ist die Seele immer
weniger an die Vorstellungskraft gebunden, agglomeriert immer mehr
allgemeine Erkenntnisinhalte, um schlieBlich zu erkennen, wie die titige
Vernunft in ihrer Abgetrenntheit seit je und stets erkennt®.

* Vgl. Averroes, In Aristotelis De an. IlII, comm. 20; Crawford 451, 216f.

7Vgl. Averroes, In Aristotelis De an. III, comm. 20; Crawford 451, 218f.:
«Sunt autem unum quia intellectus materialis perficitur per agentem et intelligit
ipsum.»

® Vgl. Averroes, In Aristotelis De an. III, comm. 5; Crawford 407, 587-600
(simpliciter incorruptibilis). Ibid. comm. 20; Crawford 449, 155-159 (non mortalis).

* Vgl. Averroes, In Aristotelis De an. III, comm. 5; Crawford 408, 622—-629.

'*Vgl. Averroes, In Aristotelis De an. IlI, comm. 5; Crawford 407, 587-604
(zum intellectus materialis). Ibid. comm. 19; Crawford 442, 72-443, 76: «Et
quemadmodum intellectui agenti accidit ut quandoque agat in res existentes hic et
quandoque non, ita isti accidit ut quandoque iudicet res existentes hic et quandoque
non» (zum intellectus agens und materialis).

" Vgl. Averroes, In Aristotelis De an. III, comm. 18; Crawford 439, 76-78:
«Abstrahere enim nichil est aliud quam facere intentiones ymaginatas intellectas in
actu postquam erant in potentia; intelligere autem nichil aliud est quam recipere has
intentiones. »

2 Vgl. Averroes, In Aristotelis De an. III, comm. 18; Crawford 437, 8—438, 34.

® Vgl. Averroes, In Aristotelis De an. III, comm. 36; Crawford 499, 559-500,
616.



344 Zum Disput tiber die Unsterblichkeit der Seele

Es gab im Mittelalter und in der Renaissance wohl kaum eine
Theorie, die so umstritten war wie die des Averroes. Es war Averroes’
Verdienst, zur Verbreitung der aristotelischen Vernunfttheoreme beige-
tragen zu haben, selbst auch durch eigenes Nachdenken tiber Vernunft
als solche in ihrer Differenziertheit und Einheit, Aktivitit und Passivi-
tit, in ihrem nicht-akzidentellen In-sich-selbst-Sein einen Impuls zum
Fortdenken gegeben zu haben, das verstirkt die scheinbar selbstver-
standliche Rede vom Menschen als Vernunftwesen in der Unmittelbar-
keit dieser Verkniipfung problematisierte. Es blieb jedoch unverstind-
lich, warum bei einer solchen Konzeption die in sich selbst allein sich
selbst denkende Denksubstanz sich verlassen und zum Menschen in
Beziehung treten sollte; ferner blieb unbegriindet, warum durch diese
Beziehung die Funktionsweise ihrer Funktionen sich indern sollte;
endlich war auch nicht einzusehen, wie die Menschen trotz stets be-
schrinkten und zugleich unterschiedlichen Fortschreitens in den speku-
lativen Wissenschaften schlieBlich ohne Ansehung dieser Unterschiede
erkennen sollten wie die separate titige Intelligenz und darin ihre
Unsterblichkeit finden sollten.

Gegeniiber dem Monointellektualismus des Averroes vertraten Al-
bert der GroBe und Thomas von Aquin eine gemiBigte Position': Das
Denken kann dem Menschen nicht so auBerlich sein, daB8 statt des
Menschen eine kosmische Denksubstanz denkt; Denken ist Denken des
Menschen, der gerade deshalb, weil er Vernunft ist, Mensch ist®;
dennoch setzt die Potenz «Vernunft> die Substanz der Seele voraus ™.

Fiir Albert ist diese Substanz der Seele an ihr selbst unsterblich, und
zwar vornehmlich aufgrund ihrer Immaterialitit, Abgetrenntheit im
Sinne von Losgelostheit gegentiber Einfliissen des Korpers und ihrer

“ Vgl. zur Kritik an Averroes: Albertus Magnus, De unitate intellectus; Ed.
Colon. XVII/1, 1-30. — Thomas Aquinas, Tractatus de unitate intellectus contra
Averroistas, ed. L. W. Keeler, Romae ?1957. In Aristotelis De an. III lect. X n.
734-736, ed. A. M. Pirotta, Torino/Roma *1959, 174. S. theol. I 88, 1.

' Vgl. Albertus Magnus, De intell. et int. II tr. un. c. 8; Borgnet 9, 515b. -
Auch Thomas betont: Der Mensch sei deshalb Mensch, weil er Vernunft sei, ohne
jedoch mit dieser Vernunft exklusiv identisch zu sein (vgl. Thom., Tract. de unit.
intell. III n. 77; Keeler 49, 79-85).

* Vgl. Alb., S. de creat. I1 q. 55 a. 4 part. 1 solut. ; Borgnet 35, 470 a. - Thom.,
S. theol. 177, 6 ad 2. De spirit. creat. II ad 20.



in Mittelalter und Renaissance 345

gottanalog gefalten Tatigkeit"”. Albert geniigte die in seiner Schrift (De
anima> vorgelegte Unsterblichkeitskonzeption jedoch nicht. Auch im
Traktat <De intellectu et intelligibili kritisierte er zwar Averroes’ Mono-
intellektualismus™, begriff aber gerade im Anschluf an Avicenna und
Averroes die Seele als einfache, ithren Wirktitigkeiten nach jedoch
mannigfaltige Substanz®. Das Programm fiir die natiirliche Selbstvoll-
endung der Seele hieB entsprechend <Fortschritt in den spekulativen
Wissenschaften» und Einung der Vernunft mit der abgetrennten Intelli-
genz, ein Programm, das in <De anima angekiindigt und in De
intellectu et intelligibili> ausgefiihrt wird®. Diese bisher nur unzurei-
chend gewiirdigte Perspektive im Denken Alberts verdient historisch
Beriticksichtigung?; freilich waren damit die averroistischen Unklarhei-
ten, wie der Fortschrittsgedanke anzeigt, nicht beseitigt.

Thomas verfolgte diese bei Albert begegnenden averroistischen
Tendenzen auch nicht weiter. Fiir ihn griindet die Unsterblichkeit der
Seele in ihrer Inkorruptibilitit: Die Seele ist als subsistierende Form nur
akzidentell zerstorbar; ihre Leidenslosigkeit verweist auf ihre Gegensatz-
losigkeit gegentiber korruptiblen Gegensitzen und somit auf ihre Inkor-
ruptibilitit. Im AnschluB an Dominicus Gundissalinus® restaurierte
Thomas das desiderium-naturale-Argument, das sich dem teleologi-

7 Vgl. 1. CRAEMER-RUEGENBERG, Albert le Grand et ses démonstrations de
I'immortalité de 'dme intellective, in: Archives de Philosophie 43 (1980) 667-673.

® Vgl. Alb., De intell. et int. I tr. 1 c. 7; Borgnet 9, 488a.

" Vgl. Alb., De intell. et int. tr. I c. 5; Borgnet 9, 485b: «... substantia
simplex, sed multiplex in potestate ...»

?» Vgl. Alb., De an. IIl tr. 3 c. 11; Ed. Colon. VII/1, 222, 91-94. De intell. et
int. [ tr. 1 c. 7; Borgnet 9, 489a. Ibid. II tr. un.; Borgnet 9, 503a-521b. — Vgl.
B. MojsiscH, La psychologie philosophique d’Albert le Grand et la théorie de
I'intellect de Dietrich de Freiberg. Essai de comparaison, in: Archives de Philosophie
43 (1980) 675-693, bes. 683-685. — Vgl. zur Kritik an der Theorie des Averroes:
Theodoricus de Freiberg, De vis. beat. 4.2.1., 1-4.2.2., 7; Opera omnia I, 106,
38-111, 27.

* Vgl. A.ScHNEIDER, Die Psychologie Alberts des GroBen. Nach den Quellen
dargestellt, I-1I (Beitrige zur Gesch. der Philos. des Mittelalters IV/5-6) Miinster
1903-1906. — M. GRABMANN, Die Lehre des hl. Albertus Magnus vom Grunde der
Vielheit der Dinge und der lateinische Averroismus, in: Divus Thomas 10 (1932)
335-362. — ]J.BonnE, Die Erkenntnislehre Alberts des GroBlen mit besonderer
Beriicksichtigung des arabischen Neuplatonismus, Diss. Bonn 1935. — B. NARDI,
Sigieri di Brabante nel pensiero del Rinascimento Italiano, Roma 1945, 34f. —
R. MILLER, An Aspect of Averroes’ Influence on St. Albert, in: Mediaeval Studies 16
(1954) 57-71. — B. NARrpI, Studi di filosofia medievale, Roma 1960, 209-222.

2 Vgl. Dominicus Gundissalinus, De immortal. animae, ed. G. Biilow, (Bei-
trige zur Gesch. der Philos. des Mittelalters II/3) Miinster 1897, 13, 1-9; 17, 8-18, 6;
22, 16-26.



346 Zum Disput tiber die Unsterblichkeit der Seele

schen Naturbegriff des Aristoteles verdankt: Jedes Vernunftwesen trigt
in sich das natiirliche Verlangen, immer zu sein; dieses natiirliche
Verlangen kann nicht nichtig sein, wenn anders Gott als Bildner der
Natur den Dingen nicht entzieht, was ihnen eigentiimlich ist®. Umge-
kehrt akzentuierte gerade Thomas aufgrund der von Aristoteles gefor-
derten Phantasmenbezogenheit der Vernunft die nicht-akzidentelle Rela-
tion zwischen Seele und Kérper: Wiirde nimlich der Seele die Verbin-
dung mit dem Korper nur akzidieren, hitten die Platoniker zwar recht;
es wiirde jedoch der Erfahrung widerstreiten und wire wider die Natur
der Seele; dennoch sei ein korperfreier Zustand der Seele, die dann einen
anderen Erkenntnismodus besitze, denkbar; die Andersheit dieses Er-
kenntnismodus wurde von Thomas aber nicht niherhin expliziert®.
Thomas’ Immortalititskonzeption darf daher als unausgeglichen klassi-
fiziert werden®.

Eine derartige Unausgeglichenheit stellte Johannes Duns Scotus
bereits bei Aristoteles fest und nahm selbst von rationalen Argumenten
fiir die Unsterblichkeit Abstand®.

Exponierte Radikalitit in der Zuriickweisung des Unsterblichkeits-
gedankens ist bei Wilhelm von Ockham zu verzeichnen: Erkennen als
Aktivitat einer immateriellen Substanz, so der Seele, ist menschlicher
Erfahrung unzuginglich. Die Seele als unvergingliche Form des Kor-
pers ist vielmehr eine Fiktion; denn ist sie Form des Korpers, dann auch
ausgedehnt und korruptibel. Dem Okonomieprinzip widerspricht es
schlieBlich, tiberhaupt noch eine Form des Kérpers anzunehmen, die
unserem Erkennen vorausgesetzt ist, da wir selbst zwar unser Erken-
nen, nicht jedoch diese Form erfahren?. Damit wurde bei Wilhelm von
Ockham im Rekurs auf die Erfahrungsbasis das Wissen in seine von ihm
selbst legitimerweise nicht zu transzendierenden kontingenten Schran-

? Vgl. zum Ganzen: J. MUNDHENK, Die Seele im System des Thomas von
Aquin. Ein Beitrag zur Klirung und Beurteilung der Grundbegriffe der thomisti-
schen Psychologie, Hamburg 1980, 118-122. — Vgl. bes.: Thom., S. theol. I 75, 6
resp. (zum naturale desiderium).

*Vgl. Thom., S. theol. I 89, 1 resp.

® Vgl. dazu: G. VERBEKE, Methode einer philosophischen Beweisfiihrung: Die
Unsterblichkeit der Seele, in: Methoden in Wissenschaft und Kunst des Mittelalters,
(Miscellanea Mediaevalia 7) Berlin 1970, 23-49, bes. 42f. u. Anm. 69. — J. MUND-
HENK, Die Seele im System des Thomas von Aquin, 124-128.

% Vgl. J. Duns Scotus, Opus Oxoniense IV dist. 43 q. 2 n. 16; Opera omnia 20,
ed. L. Wadding, Parisiis 1894, 46a. Vgl. zur Kritik an Thomas: Ibid. IV dist. 43 q. 2
n. 14; Wadding 20, 44b—45a.

7 Vgl. G.de Ockham, Quodl. I q. 10.



in Mittelalter und Renaissance 347

ken gewiesen, innerhalb deren es jedoch eine wissenschaftsorientierte
neue Autonomie behauptete®.

Eine andere Intention verfolgte Marsilio Ficino. Seine Theorie der
Seele ist vornehmlich geprigt von einem neuplatonisch verstandenen
Platon®, von Plotin, besonders aber von Dionysius Pseudo-Areopagita,
«Platonicorum proculdubio summus»*, und Thomas von Aquin,
«Christianae splendor theologiae»®. Innerhalb des neuplatonischen
Quaternars «Einheit — Geist — Seele — Vorstellung als innerer Sinn®
behauptet die Seele eine mittlere Position zwischen Ewigkeit und Zeit —

2 Vgl. dazu: R.ImBAacH, Wilhelm Ockham, in: Klassiker der Philosophie I,
hrsg. von O. Hoffe, Miinchen 1981, 220-244.

® Vgl. zu diesem Urteil bes. Ficinos Erorterung der «wichtigsten Gattungen
aus dem platonischen «Sophistes»: M. Ficinus, Theologia Platonica XVII, Parisiis
1559 (ND Hildesheim/New York 1975), 310 I: «Proinde in Sophista et Parmenide et
Timaeo quinque rerum numerantur genera ex quibus praeter primum omnia compo-
nuntur scilicet essentia, idem, alterum, et status, et motus. Essentia quidem manife-
ste significat rationem rei cuiusque formalem: innuit quoque esse tamquam actum
essentiae proprium. Idem vero dicitur, quoniam quodlibet et secum in primis, et
cum aliis congruit. Rursus additur alterum: quia quandam tum intra se tum ad alia
differentiam habet. Praeterea status: quippe cum aliquandiu suam retineat unitatem.
Denique motus hoc in loco exitum quendam ex potentia in actum sive essendo sive
quomodolibet intrinsecus extrinsecusve agendo significat. Quamobrem divinae infi-
nitati ac divino termino hinc rerum infinitas, inde rerum terminus subditur. Deinde
ad rerum infinitatem tria potissimum scilicet essentiam, et alterum, motumgque
referimus. Ad ipsum vero rerum terminum tria similiter scilicet esse, idem ac statum
pariter distribuendo reducimus.» Vgl. auch: M. Ficinus, In Platonis Sophistam;
Opera omnia II, Basileae *1576 (ND Torino *1962), 1289-1292. — Gegeniiber der von
Platon vertretenen Aquivalenz von fiinf wichtigsten Gattungen (Bewegung, Ruhe,
Sein, Identitdt, Nicht-Identitit als Nichtsein) differenziert Ficino zwischen Wesen,
Nicht-Identitit, Bewegung und Sein, Identitit, Ruhe.

* Vgl. M. Ficinus, Epistolarum Lib. X; Opera omnia I, 920f. : «Dionysius mihi
solus supererat declarandus, Platonicorum proculdubio summus.» Vgl. M. Ficinus,
In de div. nom.; Opera omnia II, 1024, wo die hohe Wertschitzung des Dionysius
begriindet wird: «Et si Dionysium Platonis tanquam pii Philosophi sectatorem
alicubi declaramus, ipsum tamen non solum caeteris Platonicis propter doctrinae
Platonicae culmen, uerum etiam ipsi Platoni propter nouum ueritatis Christianae
lumen, anteponendum esse censemus. »

* Vgl. M. Ficinus, Theol. Plat. XVIII, 333 C. Vgl. auch: In de div. nom.;
Opera omnia II, 1121: «Perplacet hic exemplum Aquinatis Thomae ducis in theolo-
gia nostri.»

* Vgl. zum Quaternar wnitas — intellectus — ratio (sine imaginatione) — imagi-
natio (sensus interior sine sensibus exterioribus)» im Anschlufl an Dionysius: M. Fici-
nus, In de div. nom.; Opera omnia II, 1066.



348 Zum Disput iiber die Unsterblichkeit der Seele

inferior gegeniiber der Ewigkeit, superior gegeniiber der Zeit®. Diese
Position erlaubt die Rede, die Seele sei zugleich unsterblich und sterb-
lich* oder, wie im AnschluB an Ficino Giovanni Pico della Mirandola
formuliert, weder sterblich noch unsterblich®. Gerade diese Mittelstel-
lung der Seele offenbart jedoch die immanente Zerrissenheit des Men-
schen, der zwischen der Korperwelt und der absoluten géttlichen
Einheit, die iiber allen Gegensitzen steht*, auch iiber der Vernunft?,
und nichts ist denn Gutheit®, schwankt. An ihr selbst unsterblich ist die
Seele, sofern sie Vernunftseele ist, an der Intelligenz partizipiert und zur
Einheit qua Gutheit aufzusteigen vermag®. Aufgrund ihrer Verbindung
mit dem Korper, die sie als aristotelisch verstandene forma corporis
eingeht, wird ihre Geisttitigkeit jedoch gestort; die Bilder der Vorstel-
lungskraft umnebeln den Geist; den Affekten eignet iiberdies eine

» Vgl. zur Mittelstellung der Seele im AnschluB an Plotin: M. Ficinus, In
Plotinum; Opera omnia II, 1729: «Merito cum anima sit media inter aeternitatem
atque tempus ...» Vgl. auch: Theol. Plat. XVII, 311 D. — Vgl. dazu auch: Proclus,
Elem. theol., prop. 190; ed. C. Vansteenkiste, in: Tijdschrift voor Philosophie 13
(1951) 523. L. de causis, prop. XIII (XIV) et comm.; ed. A.Pattin, in: Tijdschrift
voor Filosofie 28 (1966) 164—-166. Ibid. prop. XXX (XXXI) et comm. ; Pattin 198—
200.

* Vgl. M. Ficinus, Theol. Plat. XVIII, 324 D: «Ex iis constat hominis animam
non posse esse unicam in cunctis hominibus: rursus non posse esse unicam simul
atque mortalem. Itaque erit immortalis et multiplex. Immortalitate imitabitur men-
tes, multitudine formas penitus corporales.»

» Picos Programm: Der Mensch ist weder sterblich noch unsterblich (vgl.
Giovanni Pico della Mirandola, De dignitate hominis, Lat.-dt., mit einer Einl. von
E.GaArIN iibers. von H.H. ReicH, Respublica Literaria 1, Bad Homburg/Berlin/
Ziirich 1968, 28). Er steht in der Mitte der Welt (ibid. 28), um sich in freier
Selbstentscheidung zu bestimmen (ibid. 28), d.h. seine selbstgewihlte Form anzu-
nehmen (ibid. 28). Der Weg dieser Selbstbestimmung fiihrt tiber die Naturphiloso-
phie zur Erkenntnis metaphysischer Inhalte (ibid. 36). GemiBl dem pseudo-dionysi-
schen Schema «purgatio — illuminatio — perfectio» geht der Naturphilosophie die
Moralphilosophie in ihrer reinigenden Kraft voraus (ibid. 40), beiden folgt als
Vervollkommnung die heilige Theologie (sanctissima theologia, ibid. 40).

* Vgl. M. Ficinus, In de div. nom.; Opera omnia II, 1127: Das schlechthin Eine
(simpliciter unum) steht «... super oppositiones omnes, scilicet super finitum et
infinitum, super partes atque totum, super statum atque motum, non quidem
intrinsecus sed extrinsecus omnia terminans, atque ipsum ens unitate definiens. »

7 Vgl. M. Ficinus, Epistolarum Lib. II; Opera omnia I, 694: «... Deus ...
mente non indigens ...» — «Deus autem tota mentis causa est et proxima, ac mens
opus est Dei summum.» — «Claritas ergo divina, quamvis intellectu proprie non
utatur, sed tamen ipsam minime latet.» Vgl. In Plotinum; Opera omnia II, 1729:
«Unitas igitur ipsa et motum antecedit, et statum. Antecedit igitur et actum
intelligentiae .. .» — «. .. in primo autem nulla est absoluta distinctio.» Vgl. In de div.
nom.; Opera omnia II, 1102.

* Vgl. M. Ficinus, In de div. nom.; Opera omnia II, 1037. 1127.

¥ Vgl. M. Ficinus, In de div. nom.; Opera omnia II, 1054.



in Mittelalter und Renaissance 349

nattirliche Tendenz zu den corporalia®. Fiir Ficino ist es die bestialische
Natur der Seele, die ihn ein diisteres Menschenbild entwerfen 1aBt:

«beluae in nobis sunt multae»*.
(Eine Vielzahl von Untieren findet sich in uns.)

Insofern bringt er sogar Verstindnis auf fiir das platonische allego-
risch zu deutende Mythologem der Seelenwanderung®. Im Anschlu8} an
die antike Tradition (Plautus), die sich bis zu Hobbes fortsetzt, schreibt
Ficino, bisher unbeachtetes Glied der Vermittlungskette, in einer Epi-
stel:

«Lupus est homo homini, non homo.

Marsilius Ficinus Iacobo Bracciolino viro doctissimo, S.D.

Triste lupus stabulis. Triste gallinaceis vulpecula pullis, sed triste magis
hominibus homo. Nam et leo, et lupus, et vulpes est hominibus homo,
sicut optimum animalium est, si usquam reperiatur, homo optimus, ita
pessimum animal est homo pessimus. Prudentissimus est, mi Braccioline,
qui cautissimus. Cautissimus autem omnium, qui diligenter cavet ab
homine, sed hic opus est Lynce atque Aedippo, hic opus est Argo. Solum
hominis ingenium consiliumque tenebit, qui semper meminerit aut nullo
pacto, aut certe raro admodum difficillimeque posse teneri»®.

(Der Mensch ist fiir den Menschen ein Wolf, nicht aber Mensch.
Marsilius Ficinus griiBt den Gelehrten Iacobus Bracciolinus.

Gefihrlich ist der Wolf fiir die Stallungen. Gefihrlich ist der schlaue Fuchs
fir die Hiihnerbrut. Aber noch gefihrlicher ist der Mensch fiir die Men-

“ Vgl. M. Ficinus, Epistolarum Lib. II; Opera omnia I, 713f.: tria obstacula
animi.

“ Vgl. M. Ficinus, Epistolarum Lib. III; Opera omnia I, 776.

“ Vgl. M. Ficinus, Epistolarum Lib. IIII; Opera omnia I, 776. — In X dialogum
de iusto, Epitome; Opera omnia II, 1438: «Quod autem Plato de migratione
animarum in corpora bestiarum, tam ridiculam affert fabellam, ab anicularum
fabulis, nihilo discrepantem, profecto nos admonet, totum allegorice exponendum
videlicet rationales animas, non in vitam bruti, sed brutam, id est, quodammodo
bruto similem, vicissimque demigrare. Quod quidem omnibus paene Platonicis
excepto Plotino maxime placuit. Idemque Origenes in libris contra Celsum confir-
mare videtur.»

“ M. Ficinus, Epistolarum Lib. III; Opera omnia I, 741. Vgl. bereits: Plautus,
Asinaria II 4, in: T. M. Plautus, Comoediae I, ed. W. M. Lindsay, Oxford 1904 (ND
1965), 495. Vgl. F.Tricaup, «Homo homini Deus», «Homo homini Lupus»:
Recherche des Sources des deux Formules de Hobbes, in: Hobbes-Forschungen,
hrsg. von R. Koselleck/R. Schnur, Berlin 1969, 61-70. Ficino wird von Tricaud nicht
beriicksichtigt, obwohl gerade er auf den von Tricaud angefiihrten Erasmus von
Rotterdam gewirkt haben diirfte.



350 Zum Disput iiber die Unsterblichkeit der Seele

schen. Denn sowohl Lowe als auch Wolf und Fuchs ist der Mensch fiir die
Menschen. Wie der beste Mensch, sollte er sich irgend finden, das beste
Lebewesen ist, so ist der tibelste Mensch das iibelste. Am kliigsten, mein
Bracciolinus, ist tiberhaupt der, der am vorsichtigsten ist. Am vorsichtig-
sten von allen aber ist, wer sich sorgsam vor dem Menschen in acht nimmt.
Dazu aber bedarf es des Lynceus und des Adippus, dazu des Argus. Nur
der diirfte einen klugen menschlichen Verstand besitzen, der sich immer
daran erinnert, auf keine Weise oder doch nur ganz selten und sehr
schwierig beherrscht werden zu koénnen.)

Das Dilemma, dal der Mensch in sich entzweit ist und seine
bestialische Natur ihn nicht nur sich selbst, sondern auch dem Anderen
entgegentreten lifBt, findet Ficino iiberwunden in der prinzipiell auf das
Gute hin angelegten menschlichen Natur. Damit restauriert er das auch
von Thomas verwandte desiderium-naturale-Argument, und zwar in
Kenntnis seiner neuplatonischen Version: Das natiirliche Verlangen alles
Seienden und Titigen strebt zum Guten, dem Ursprung und Ziel dieses
Verlangens*; das Gute ist die Einheit als Gutheit, die sich in alles ergief3t
und deren Sich-ErgieBen eben das natiirliche Streben ist, durch das sich
alles der Gutheit zukehrt®. Das aristotelische dictum <Alle Menschen
streben von Natur aus nach Wisser»* hat sich verkehrt in das neuplato-
nische (nicht der aristotelischen Ethik gemiB verstandene) «Alles er-
strebt das Gute)¥, d. h. das einzige natiirliche Ansinnen der Seele ist es,
Gott selbst —und damit unsterblich — zu werden®, ein Ansinnen, das das
Gute, dessen Selbstmitteilung Legitimation flir dieses Ansinnen ist,
nicht enttiuschen kann, da sich dann der Begriff des Guten in sein
Gegenteil verwandelte; Ficino formuliert anthropomorphistisch: Gott

“ Vgl. M. Ficinus, In de div. nom.; Opera omnia II, 1072: «Proinde naturalis
entium omnium, et agentium appetitio, contendit ad bonum, et tanquam ad princi-
pium, quod appetitum movet, et tanquam ad finem, in quo appetitus denique
conquiescit.» — Das appetitus-Argument bezeichnet als «main argument»: P.O.
KRISTELLER, Renaissance Thought and its Sources, ed. M. Mooney, New York 1979,
190. Vgl. bereits: P.O. KRISTELLER, Die Philosophie des Marsilio Ficino, (Das
Abendland. NF 1) Frankfurt a. M. 1972, 333.

® Vgl. M. Ficinus, In de div. nom. ; Opera omnia II, 1078.

“ Vgl. Aristoteles, Metaph. I 1, 980a 21.

“ Vgl. M. Ficinus, In de div. nom.; Opera omnia II, 1127: «... omnia bonum
appetunt ...» — Vgl. Proclus, Elem. theol., prop. 31, comm.; Vansteenkiste 278:

. omne appetit bonum ...»

* Vgl. M.Ficinus, Theol. Plat. XIIII, 229 B: «Totus igitur animae nostrae
conatus est, ut deus efficiatur.» Ibid. 230 E: «Quam ob rem potest animus noster
aliquando fieri deus, postquam ad id naturaliter contendit solicitante deo.»



in Mittelalter und Renaissance 351

wire ein ungerechter Tyrann, wenn er Unerreichbares in Aussicht
stellte”, und bemerkt emphatisch:

«Diffidant de sua immortalitate homines flagitiosissimi, quorum animulae
quaerentes vita(m) solum in regione mortis, iam diu mortuae sunt, vitio-
rumque coeno sepultae. Tu vero confide mecum coelestis anima, quae dum
apud Deum contemplaris veras creatarum rerum omnium, aeternasque
rationes quodammodo comprehendis cuiusque rationis aeternitatem, aeter-
nitatis rationem, veritatem aeternitatis»™,

(Mégen die schindlichsten Menschen doch ihrer Unsterblichkeit miBtrau-
en, deren Seelchen ihr Leben allein im Bereich des Todes suchen und schon
lingst tot und im Unrat ihrer Laster begraben sind; du hingegen vertrau
mit mir darauf, himmlische Seele, die du, wahrend du bei Gott die wahren
und ewigen Bestimmungen alles Geschaffenen betrachtest, in gewisser
Weise die Ewigkeit jeglicher Bestimmung, die Bestimmung der Ewigkeit
und die Wahrheit der Ewigkeit erfafit.)

Ficinos Vertrauen in die Unsterblichkeit der Seele kann jedoch nur
geteilt werden, wenn man seine Primissen akzeptiert, vornehmlich die
der Selbstmitteilsamkeit des Guten. Diese Primisse krankt aber daran,
daB zur Annahme dieses Guten, das das Vertrauen in sich legitimieren
soll, dieses Vertrauen bereits vorausgesetzt wird. Ficino sah nimlich die
Faktizitit des Guten durch die platonisch-neuplatonische Tradition hin-
reichend verbiirgt, ohne selbst jemals an dieser Faktizitit zu zweifeln.
Zweifel hitten jedoch gerade bei dem Platoniker Ficino wach werden
miissen, wenn er sich der spitplatonischen Einsicht erinnert hitte, daf3
das Gute stets ein Relationsbegriff ist und ohne das diesen Inhalt
denkende Denken nur Behauptung bleibt®. Von Ficino verlangte die

# Vgl. M. Ficinus, Theol. Plat. XIIII, 230 D: «Esset autem deus (ut ita loquar)
tyrannus iniquus, si ea nobis mandaret aggredienda, quae numquam possemus
implere. Mandat autem ut se quaeramus: dum suis igniculis desiderium in se
inflammat humanum.»

® M. Ficinus, Epistolarum Lib. II; Opera omnia I, 702. — Neben dem hier
vorliegenden Einflu Augustins ist Ficinos Denken schlieBlich geprigt vom Thomis-
mus und seiner visio-beatifica-Lehre (vgl. zur Erkenntnis der gottlichen Substanz,
dem ipsum esse, aufgrund eines gratiae et gloriae lumen: Theol. Plat. XVIII, 333
D-335D; vgl. zur resurrectio corporum: Theol. Plat. XVIII, 338 A-340 D). — Vgl.
zur <Theologia Platonicar als «pia philosophia» oder «docta religion: E. GARIN,
L’umanesimo italiano, (Universale Laterza 3) Bari 1978, 108-112. — Diese Perspek-
tiven miissen flir das von Kiristeller akzentuierte «Interesse am Menschen» in der
Renaissance berticksichtigt werden (vgl. P. O. KriSTELLER, Humanismus und Re-
naissance II: Philosophie, Bildung und Kunst, hrsg. von E.KeBler, iibers. von
R. Schweyen-Ott, Miinchen 1976, 120).

5t Vgl. Plato, Theaet. 186 a 8.



352 Zum Disput iiber die Unsterblichkeit der Seele

Akzeptanz der neuplatonischen negativen Theologie ihren Tribut: Das
denkfreie Gute soll das Denken vervollkommnen, ohne dal3 das Denken
auch nur den Gedanken des Guten zu denken vermag, obwohl selbst der

Gedanke der Nicht-Denkbarkeit des Guten Gedanke ist.

Auf andere Weise hat Pietro Pomponazzi Ficinos Vertrauen nicht
geteilt:

. philosophus naturalis tantum appetit esse, quantum natura humana
praestat» *,

(Der Naturphilosoph erstrebt soweit das Sein, als es die Natur des Men-
schen gewihrleistet.)

Die Natur des Menschen verlore jedoch ihre individuelle Identitit,
verwechselte man sie mit einer ewigen Substanz®, eine Identitit, fiir die
es zwar besser ist, liberhaupt zu sein als nicht zu sein®, flir die es auch
besser ist, cher tot zu sein als das Ubel zu wollen®, die aber ihre
Vollkommenbheit nicht darin besitzt, immer zu sein*. Nach Pomponazzi
widerspriche es den Prinzipien der aristotelischen Naturphilosophie —
und nur ihnen gemiB will er prozedieren” —, wenn man eine Unsterb-
lichkeit der Seele behauptete, mag sie auch theologisch gerechtfertigt
sein. Gegen Averroes®, gegen Ficino®, besonders aber gegen Thomas

2 Vgl. P. Pomponatius, In de generatione et corruptione lect. 75, in: B. Nardi,
Studi su Pietro Pomponazzi, Firenze 1965, 267.

#® Vgl. P. Pomponatius, In de gen. et corr. lect. 24; Nardi 256.

* Vgl. B.NaRrp1, Studi, 249f.: «Mihi videtur esse dicendum, cum opinione
communi, quod apetitu naturali «nulla» res possit appetere sui corruptionem.» —
«Unde, isto modo, quodlibet appetit conservari in suo esse in quantum potest.»

% Vgl. P. Pomponatius, In de gen. et corr. lect. 74; Nardi 264f.

* Vgl. P. Pomponatius, In de gen. et corr. lect. 75; Nardi 266: «His dimissis,
aliter respondeo ad argumentum, et dico quod secundum rectam rationem non est
apetendum semper esse, quia impossibile est, et ratio non esse debet ad impossibile.»

7 Vgl. P. Pomponatius, In de gen. et corr. lect. 53; Nardi 252: «Vos scitis quod
ego composui librum in quo teneo, secundum Aristotelem, animam esse mortalem,
licet credam opinionem illam esse falsam, quoniam est contra fidem nostram.» — Das
Buch, auf das Pomponazzi hier im Jahre 1522 verweist, ist seine 1516 erschienene
Schrift (De immortalitate animae».

® Vgl. P. Pomponatius, De immortal. animae c. 3-4; ed. G. Gentile, (Opuscoli
Filosofici. Testi e Documenti inediti o rari I) Messina/Roma 1925, 9-23.

® Vgl. B.Narpi, Studi, 254 (Hinweis auf Pomponazzis Kritik am VII. Buch
der (Theologia Platonica) Ficinos).



in Mittelalter und Renaissance 353

von Aquin® formuliert daher Pomponazzi als Grundtheorem: Die
menschliche Seele ist schlechthin (simpliciter) materiell und erst in
zweiter Linie (secundum quid) immateriell, mehr materiell als immate-
riell, somit schlechthin sterblich und erst in zweiter Linie unsterblich®.
Zwischen den rein immateriellen Substanzen und den Sinneswesen
situiert, ist die menschliche Seele als Vernunft zwar aufgrund ihrer
Selbstreflexivitit, Diskursivitit und Universalitit gewissermallen im-
materiell und bedarf insofern des Korpers nicht als eines Zugrundeliegen-
den; sie setzt den Korper jedoch stets als Objekt voraus und bezieht sich
auf seine Vorstellungsinhalte, ohne die Denken nicht einmal méglich
wire®?, Besonders durch diese niemals auszusetzende Vorstellungsver-
wiesenheit des Denkens sieht Pomponazzi seine Konzeption der gewis-
sermafBlen unsterblichen, schlechthin jedoch sterblichen Seele legiti-
miert.

Vornehmlich Boethius von Dacien hatte bereits im 13. Jahrhundert
gefordert, daB jeder Wissenschaftler den Prinzipien seiner Wissenschaft
gemil prozedieren solle®. Pomponazzi hat als Naturphilosoph dieses
Programm durchgefiihrt, dies jedoch mit einer derartigen Strenge, dal3
er als Aristoteliker den in seiner Vernunfttheorie — begriindeterweise —
weniger strengen Aristoteles bisweilen unterinterpretierte: Die von
Aristoteles angesprochene wesenhaft immer erkennende Titigkeit des
tatigen Intellekts war dann nicht mehr die des Menschen, sondern
Aktivitdt einer kosmischen Intelligenz®.

*

“ Vgl. P. Pomponatius, De immortal. animae c. 7-8; Gentile 26—42.

“ Vgl. P.Pomponatius, De immortal. animae c.9; Gentile 47f.: «Ex quibus
modo est silogizanda conclusio principalis intenta, scilicet quod anima humana
simpliciter materialis est, et secundum quid immaterialis.» — «Humanus intellectus

... est magis materialis quam immaterialis.» — Vgl. P. Pomponatius, De immortal.
animae c. 9; Gentile 43.

“ Vgl. P.Pomponatius, De immortal. animae c.9; Gentile 44f.; «... tale
intermedium non indigeat corpore tanquam subiecto, verum tanquam obiecto.»
— «Ergo anima humana non indiget organo ut subiecto, sed ut obiecto» (45). —
«... semper indigemus phantasmate» (47). — «Quapropter potest intellectus reflectere
supra se ipsum, discurrere et universaliter comprehendere» (49).

® Vgl. Boethius Dacus, De aeternitate mundi, in: Opera. Topica — Opuscula
V1/2, ed. N.G. Green Pedersen, Haunia 1976, 352, 468—470: «Quicquid enim
naturalis secundum quod naturalis negat vel concedit, ex causis et principiis naturali-
bus hoc negat vel concedit.»

“ Vgl. P.Pomponatius, De immortal. animae c. 10; Gentile 70f. Vgl. auch:
ibid. c. 9; Gentile 56 f. - Pomponazzi war zwar angefeindet, wurde jedoch nie offiziell
der Ketzerei angeklagt. Es ist bekannt, daBl seine michtigen Freunde Pietro Bembo,



354 Zum Disput iiber die Unsterblichkeit der Seele

Bevor die extremen Positionen Ficinos und Pomponazzis aufeinan-
dertrafen, hatte bereits Nikolaus von Kues in seiner Schrift (De coniec-
turis» ein zwischen Natur- und abstrakter Geisttheorie vermittelndes
Konzept vorgelegt, seine neue Mentalphilosophie. Sie war auch eine
Theorie des Geistes, jedoch von der Art, dal der Geist selbst (mens
ipsa), der Geist als Geist, voraussetzt, alles umfassen zu kénnen®, alles,
d.h. sowohl die gottliche Einheit als auch die Vernunft, den Verstand
und die Wahrnehmung. Angeleitet durch die Macht des Verstandes
tiber die Zahl®, entdeckt der Geist in sich selbst diese ihn differenzieren-
den mentalen Einheiten”, die er vor sich selbst rechtfertigt durch eine
Theorie des Gegensatzes: Die Wahrnehmung trifft stets auf Entgegen-
gesetztes, ohne eine Verbindung dieser Entgegengesetzten herstellen zu
kénnen®; die Differenziertheit der Wahrnehmungsinhalte ist selbst
tiberhaupt erst Ergebnis des sie differenzierenden, selbst aber einheitli-
chen Verstandes, der in seinen Urteilen dem Prinzip des auszuschlieBen-
den Widerspruchs folgt®; die Ermoglichung der widerspriichlich Entge-

Sekretir des Papstes, und Ercole Gonzaga, spiter Leiter des Tridentiner Konzils, wie
Papst Leo X. selbst gegen seine Konzeption nichts einzuwenden hatten und ihn
gegen Invektiven in Schutz nahmen (vgl. W.BETZENDORFER, Die Lehre von der
zweifachen Wahrheit bei Petrus Pomponatius, Diss. Tiibingen 1919, 13-15). Dar-
tiber hinaus diirften die scharfsinnigeren Thomisten erkannt haben, dal Pomponazzi
nicht nur vom aristotelisch-naturphilosophischen Standpunkt aus die schlechthinni-
ge Unsterblichkeit der Seele bestritten hat, ohne den Glauben an die Unsterblichkeit
zu bezweifeln, sondern durch Zuriickweisung des Gespenstes <Platonismus», ver-
steckt unter dem Gewand des Averroismus, trotz seiner Kritik an Thomas sogar
einem von Thomas selbst stets auch hervorgehobenen Gedanken, dem der nicht-
akzidentellen Phantasmenbezogenheit des Denkens, das Wort geredet hat. — Beriihmt
durch Kritik an Pomponazzi wurden besonders Gaspare Contarini, dem Pomponazzi
mit seiner <Apologia», und Agostino Nifo, dem er mit seinem Defensorium»
antwortete. Vgl. dazu: E. GArIN, L’'umanesimo italiano, 162; E. GiLsoN, Autour de
Pomponazzi. Problématique de I'immortalité de I’dime en Italie au début du XVI*
siecle, in: Archives d’hist. doctr. et litt. du moyen idge 36 (1961) 163-279, bes. 206—
230. 236-253.

% Vgl. N.Cusanus, De coni. I 4 n.12 h III, 18, 3-6: «Mens ipsa omnia se
ambire omniaque lustrare comprehendereque supponens, se in omnibus atque omnia
in ipsa esse taliter concludit, ut extra ipsam ac quod eius obtutum aufugiat nihil esse
posse affirmet.»

% Vgl. N.Cusanus, De coni. I 2 n.7-9 h III, 11, 1-14, 9. Vgl. auch: ibid. 1 4
n.13 h III, 18, 1.

¥ Vgl. N.Cusanus, De coni. I 4 n.14 h III, 19, 1: «Has mentales unitates
vocalibus signis figurat.» — Den Ausdruck «mentales unitates) diirfte Cusanus im
AnschluB an Proklus gebildet haben. Vgl. Proclus, Elem. theol., prop. 163, comm.;
Vansteenkiste 513 (vgl. die Theorie der unitates intelligibiles).

% Vgl. N. Cusanus, De coni. I 7n.28 h III, 35, 14f. Vgl. auch: ibid. I8 n.32 h
111, 38, 1-3.

® Vgl. N. Cusanus, De coni. I 7 n.28 h III, 35, 14-19.



in Mittelalter und Renaissance 355

gengesetzten ist die mentale Einheit der Vernunft, mit deren Entstehen
auch diese Entgegengesetzten iiberhaupt erst entstehen und in der sie
zugleich miteinander vereinbar sind”; gegeniiber der Kompatibilitit der
Entgegengesetzten in der Vernunft koinzidieren die Entgegengesetzten
in der absoluten Einheit, die selbst kein Entgegengesetztes, vielmehr
Negation aller Entgegengesetzten ist.

Im Gedanken der Negation aller Entgegengesetzten spricht Cusa-
nus eine bisher noch unaufgeschliisselte Theorie an, die, wie er selbst
bemerkt, in «De docta ignorantia) nur partiell und erst in <De coniectu-
ris» vollgiltig entwickelt ist ”': seine bewuBt geinderte Konzeption der
coincidentia oppositorum, des Zusammenfalls der Entgegengesetzten,
in der absoluten Einheit. In (De docta ignorantia findet sich das dictum:

«Maxime igitur verum est ipsum maximum simpliciter esse vel non esse,
vel esse et non esse, vel nec esse nec non esse; et plura nec dici nec cogitari
possunt»’,

(Demnach ist in hochster Weise wahr, dal3 eben das schlechthin GrofBte ist
oder nicht ist, oder ist und nicht ist, oder weder ist noch nicht ist; mehr
kann weder gesagt noch gedacht werden.)

Kompatibilitit der Entgegengesetzten (esse vel non esse; esse et non
esse) und Koinzidenz der Entgegengesetzten (nec esse nec non esse) sind
gemiBl der Rede in De docta ignorantia» noch zugleich zugelassen
worden. (De coniecturis) bringt einen Fortschritt, und zwar insofern, als
die mens nicht mehr intellectualiter, sondern ausschlieBlich divinaliter
von ihrer absoluten Einheit spricht:

«Absolutior igitur veritatis exstitit conceptus, qui ambo abicit opposita (,)
disiunctive simul et copulative. Non poterit enim infinitius responderi «an
deus sit> quam quod ipse nec est nec non est, atque quod ipse nec est et non
est»”.

(Ein weniger eingeschrinkter Begriff von der Wahrheit ist also der,
welcher die beiden Entgegengesetzten, sowohl die disjunktiv als auch die
kopulativ Entgegengesetzten, hinter sich l1iBt. Auf die Frage, ob Gott ist,
diirfte sich nimlich keine unendlichere Antwort finden als die, daB er
weder ist noch nicht ist und daBl er auch nicht ist und nicht ist™.

7 Vgl. N. Cusanus, De coni I 6 n.22-23 h III, 28, 3-30, 15.

" Vgl. N. Cusanus, De coni I 6 n.24 h III, 30, 1-31, 1.

7 N. Cusanus, De doct. ign. 1 6 h I, 14, 7-10.

7 N. Cusanus, De coni. I 5 n.21 h III, 27, 9-28, 12.

" Vgl. dagegen die abweichende Ubersetzung in: Nikolaus von Kues, De
coniecturis. MutmaBungen, Lat.-dt., hrsg. von J. Koch/W. Happ, (PhB 268) Ham-



356 Zum Disput iiber die Unsterblichkeit der Seele

Disjunktiv Entgegengesetzte, opposita disiunctive, sind dst» und
micht ist» im Ausdruck dast oder nicht ist), kopulativ Entgegengesetzte,
opposita copulative, sind «st> und «nicht ist» im Ausdruck «ist und nicht
ist. Begegnete in «De docta ignorantia» auch noch die Verkniipfung der
disjunktiv oder kopulativ Entgegengesetzten als zuldssiger Begriff der
absoluten Einheit (dst oder nicht ist»; «st und nicht ist)), so erfolgt in (De
coniecturis» eine Korrektur: Nur der Begrift ist der absoluten Einheit als
adiquater zuzuerkennen, der sowohl die disjunktiv als auch die kopula-
tiv Entgegengesetzten hinter sich 1d6t, d. h. negiert: Aus dst oder nicht
ist» — so in «<De docta ignorantia» — wird «micht: ist oder nicht ist, d. h.
«weder ist noch nicht ist) — so in «De coniecturis» —; aus dst und nicht ist»
—so in (De docta ignorantia» — wird «nicht: ist und nicht ist» — so in De
coniecturis) —. Eine Bestitigung der Selbstkorrektur liegt in Cusanus’
Hinweis vor:

«Improportionabiliter simplicior est negatio oppositorum disiunctive ac
copulative quam eorum copulatio»™.

(UnverhiltnismiBig einfacher ist die Verneinung der disjunktiv und kopu-
lativ Entgegengesetzten als ihre Verbindung?™.)

Cusanus’ Fortschritt in <De coniecturis» gegeniiber <De docta igno-
rantia» besteht in der ausschlieBlichen Verwendung der negatio opposi-
torum disiunctive ac copulative, der Verneinung der disjunktiv und
kopulativ Entgegengesetzten, als des allein zulissigen Begriffs fiir die

burg 1971, 25: «Ein Begriff von der Wahrheit, der die beiden Gegensitze aufhebt,
indem er zugleich trennt und verbindet, ist also weniger eingeschrinkt. Auf die
Frage, ob Gott ist, ist somit folgende Antwort diejenige, die sich dem Unendlichen
am meisten nihert: Es gilt gleichzeitig, daB er weder ist noch nicht ist und daB er ist
und nicht ist.»

” N. Cusanus, De coni. 1 6 n.24 h III, 31, 4-6.

" Vgl. auch hier die abweichende Ubersetzung in: Nikolaus von Kues, De
coniecturis. MutmaBungen, hrsg. von J. Koch/W.Happ, 29: «UnverhiltnismiBig
einfacher ist es, die Gegensitze trennend und verbindend zu verneinen als sie zu
verbinden.» — J. KocH, Die Ars coniecturalis des Nikolaus von Kues, (Arbeitsge-
meinsch. f. Forsch. des Landes NRW. Geisteswissenschaften 16) Koln/Opladen
1956, 45, bemerkt: «Kontradiktorisch entgegengesetzte Sitze sind daher in der
Region der absoluten Einheit weder in der Weise wahr, dal man sie disjunktiv
trennt, noch in der, daB man sie kopulativ verbindet.» Diese Interpretation hat
J.Kochs und W.Happs Ubersetzung beeinfluit. — J. STALLMACH, Geist als Einheit
und Andersheit. Die Noologie des Cusanus in De coniecturis und De quaerendo deum,
in: Nikolaus von Kues in der Geschichte des Erkenntnisproblems, hrsg. von
R. Haubst, (Mitteilungen und Forschungsbeitrige der Cusanus-Gesellschaft 11)
Mainz 1975, 106f., weist zwar auf Cusanus’ Selbstkorrektur in «<De coniecturis) hin,
geht jedoch auf das Problem opposita disiunctive ac copulative) nicht ein.



in Mittelalter und Renaissance 357

absolute Einheit. Inhaltlich bedeutet diese neue Einsicht, daf die absolu-
te Einheit weder ein Entgegengesetztes noch Verkniipfung von Entge-
gengesetzten, sondern aller Entgegensetzung entgegen und daher ge-
gensatzlos ist. Der Gedanke, daBl die absolute Einheit jeglicher Entge-
gensetzung gegeniiber indifferent ist, impliziert den Gedanken, daf3 die
Selbstidentitit der absoluten Einheit ihre Prozessualitit ist, so dal} es
dem Geist als solchem moglich ist, die thm immanente Dynamik seiner
mentalen Funktionen grundgelegt zu denken durch die Dynamik seiner
absoluten Einheit.

Der Geist selbst” nun umfaft alle seine Einheiten, «Wahrnehmung,
Verstand>, (Vernunft> und «absolute Einheit), indem er sie selbst ist, und
erweist seine Funktionen als auseinander hervorgehend: Die Vernunft
erkennt der absoluten Einheit ithr Recht zu, von ihr verschieden zu sein,
ohne zu erkennen, daB die Verschiedenheit der absoluten Einheit Nega-
tion aller Entgegengesetzten, damit Durchwirken aller Entgegengesetz-
ten, Ermoglichung der Vernunft selbst meint; durch die Einsicht in die
Abgetrenntheit der absoluten Einheit erkennt sich die Vernunft selbst
als zu dieser Einheit entgegengesetzt, ist die Entgegensetzung als Ver-
nunfteinheit, ist gegeniiber der koinzidentalen Einheit der Entgegenge-
setzten diejenige Einheit, in der die Entgegengesetzten kompatibel sind,
und damit zugleich Grund fiir alles Entgegengesetzte. Der Verstand
setzt hingegen voraus, daB3 Entgegengesetztes miteinander unvereinbar
ist, grenzt sich dadurch als Andersheit von der Vernunfteinheit wider-
spriichlich Entgegengesetzter aus und differenziert und eint auf seine
Weise: Er erkennt, daf3 die unterschiedenen Wahrnehmungsinhalte von
der Wahrnehmung selbst nicht vereinheitlicht werden kénnen, nimmt
selbst iiberhaupt erst die Unterscheidung der Wahrnehmungsinhalte vor
und versteht sich, indem er im Unterscheiden verkniipft, selbst als
kontrire Gegensitze verbindende Einheit.

(Unsterblichkeit ist fliir Cusanus nur noch ein deskriptives Pridi-
kat, das er den mentalen Funktionen «Verstand> und Vernunft> zuer-
kennt:

7 Der Geist selbst (mens ipsa), der Geist als Geist, darf nicht vorschnell als
enschlichen: Geist gefaBBt werden. So aber: J. KocH, Die Ars coniecturalis, 17, der
De coni. I 4 von De coni. II 14 her interpretiert. — Auf einen Aufweis des
Zusammenhangs zwischen der mens ipsa und ihren vier Einheiten verzichtet tiber-
haupt: R. HaussT, Nikolaus von Kues und die Analogia entis, in: Die Metaphysik im
Mittelalter, (Miscellanea Mediaevalia 2) Berlin 1963, 689f. — Bei J. STALLMACH, Geist
als Einheit und Andersheit, 97, riickt an die Stelle der von Cusanus angesprochenen
Allumfassendheit der mens ipsa die absolute Einfaltung des gottlichen Geistes.



358 Zum Disput iiber die Unsterblichkeit der Seele

«Ub1 vero unitas absorbet alteritatem, ibi immortalitas.»
(Wo die Einheit die Andersheit in sich aufnimmt, dort ist Unsterblichkeit.)

Verstand und Vernunft aber sind Einheiten, die ithre Andersheit
nicht vorgingig gegen sich haben; der Verstand ist die Einheit der
Wahrnehmung oder Vorstellung, die Vernunft aber die Einheit des
Verstandes, so daBl sich Verstand und Vernunft wechselseitig durch-
dringen: Vernunft ist ein Immer-Erkennen (semper intelligere), das
allen Verstandesoperationen immanent ist, die in ihrer jeweiligen Be-
stimmtheit freilich die bestimmten Operationen des Verstandes selbst
sind; zugleich ist der Verstand der Vernunft immanent, sofern die
bestimmte Verstandesoperation an ihr selbst intelligibel (per se intelligi-
bilis) und damit das Immer-Erkennen der Vernunft selbst ist™.

Abschliefend bleibt zu konstatieren: Die hier nur in einigen extre-
men, gemaiBigten oder vermittelnden Positionen explizierte Geschichte
des Unsterblichkeitsgedankens ist die Geschichte des Begriffs Ver-
nunftr. Es gab keinen kontinuierlichen Prozel der Sikularisation, der
Vernunft sich erst von theologischen Primissen emanzipieren lieB:
Averroes’ Konzeption war wissenstheoretisch bestimmt. Albert zeigte
sich ihr gegeniiber zumindest nicht abgeneigt. Thomas’ Konzeption
war unausgeglichen, eine Unausgeglichenheit, die Johannes Duns Sco-
tus und Wilhelm von Ockham schon bei Aristoteles vorfanden und die
sie veranlaBte, ebenfalls wissenstheoretisch zu verfahren und in dieser
Hinsicht auf Unsterblichkeitstheorien iiberhaupt zu verzichten. Die in
der Renaissance hiaufig herausgestellte Wiirde des Menschen verdankte
sich jedoch einer Konzeption, die eher das Epitheton <theologisch
verdiente als solche des Mittelalters, ohne daf3 ihr die Reaktion fehlte:
Gegen Ficino besann sich Pomponazzi auf den aristotelischen Naturbe-
grift, den im Mittelalter besonders Boethius von Dacien als alleinige
Grundlage fiir rationale Argumentation in Anspruch nahm, und lieB
Unsterblichkeit nur als Interpretament flir immaterielle, jedoch nie
schlechthin immaterielle Prozesse gelten. Allen Konzeptionen haftete

® Vgl. N.Cusanus, De coni. II 16 n.163 h III, 165, 1-166, 17. — Vgl. zum
Aspekt der Dynamik der mens: K. FLascH, Die Metaphysik des Einen bei Nikolaus
von Kues. Problemgesch. Stellung und system. Bedeutung, (Studien zur Problem-
gesch. der antiken und mittelalterlichen Philosophie VII) Leiden 1973, 186f.



in Mittelalter und Renaissance 359

der Widerstreit zwischen Materialitit und Quasi-Immaterialitit oder
Immaterialitit iberhaupt an.

Einzig Cusanus liel diesen Widerstreit im Geist selbst stattfinden.
Freilich war auch seine Konzeption nicht voraussetzungslos: Er rezipier-
te den von Proklus und dem Liber de causis» beeinfluBten Quaternar
der Einheiten und gab ihnen traditionelle Namen wie Gott, Vernuntft,
Verstand und Wahrnehmung. Traditionell war auch der Ordnungsge-
danke mit seinem Stufenschematismus, traditionell, da Cusanus sich
des Unsterblichkeitsbegriffs tiberhaupt noch bediente.

Er verband jedoch diese traditionellen Motive mit den Innovatio-
nen seiner Mentalphilosophie: der antiproklisch gedachten Allumfas-
sendheit des Geistes als solchen und der durch seine iiber Aristoteles
hinausgehende Gegensatztheorie ermdglichten Dynamisierung der gei-
stigen Funktionen. Die dynamisch gefaBte Einheit des Geistes bot die
Gewihr, die mentalen Einheiten in ihrer Eigenstindigkeit und in ithrem
Zusammenhang argumentativ aufweisen zu koénnen und nicht erst
nachtriglich nach einem Verkniipfungsmodus suchen zu miissen. Der
Gedanke der Unsterblichkeit war entemotionalisiert, sie selbst nicht
Ziel einer sich sehnenden Seele, sondern allein deskriptive Kategorie fiir
die wechselseitig sich durchdringenden mentalen Funktionen «Vernunft
und Verstand.

In der Renaissance konnte daher Giovanni Pico della Mirandola
thesenartig Cusanus’ Gegensatztheorie aus <De coniecturis) notieren”,
ohne seinem Immortalititsgedanken Beachtung zu schenken; eine der-
artige Beachtung eriibrigte sich fiir Giordano Bruno ohnehin, da seinem
kosmologischen Anliegen besonders Theoreme aus Cusanus’ Schrift
De docta ignorantia» entgegenkamen®.

” Vgl. zum Nachweis der Cusanuskenntnis Picos: K.FrascH, Nikolaus von
Kues und Pico della Mirandola, in: Mitteilungen und Forschungsbeitr. der Cusanus-
Ges. 14 (1980) 113-120, bes. 118 (zur De-coniecturis-Rezeption).

* Vgl. G.Bruno, De la causa, principio e uno, dial. 3, in: Opere ital. I, ed.
G. Gentile, Bari 1925, 217-223.






	Zum Disput über die Unsterblichkeit der Seele im Mittelalter und Renaissance

