
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 3

Artikel: Zum Disput über die Unsterblichkeit der Seele im Mittelalter und
Renaissance

Autor: Mojsisch, Burkhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761404

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Burkhard Mojsisch

Zum Disput über die Unsterblichkeit der
Seele in Mittelalter und Renaissance

Platon und Aristoteles, Plotin, Augustin und Proklus - dies ist ein

beliebig erweiterbares Spektrum von Denkern, die in der Antike und
Spätantike bereits über das Problem der Unsterblichkeit der Seele

nachgedacht haben. In der Neuzeit war es Kant, der dieses Problem
auch zur Sprache brachte, jedoch nicht konstruktiv, sondern kritisch.
Seine Kritik richtete sich gegen die rationale Psychologie und ihre
Ansicht, die Seele sei eine Substanz, sei einfach, inkorruptibel und
deshalb unsterblich1. Für Kant verdankt sich schon die Annahme der
Substantialität der Seele einem Paralogismus:

«In dem Verfahren der rationalen Psychologie herrscht ein Paralogism, der
durch folgenden Vernunftschluß dargestellt wird.
Was nicht anders als Subject gedacht werden kann, existirt auch nicht anders als

Subject und ist also Substanz.

Nun kann ein denkendes Wesen, bloß als ein solches betrachtet, nicht anders als

Subject gedacht werden.
Also existirt es auch nur als ein solches, d. i. als Substanz.

Im Obersatze wird von einem Wesen geredet, das überhaupt, in jeder
Absicht, folglich auch so, wie es in der Anschauung gegeben werden mag,
gedacht werden kann. Im Untersatze aber ist nur von demselben die Rede,
so fern es sich selbst als Subject nur relativ auf das Denken und die Einheit
des Bewußtseins, nicht aber zugleich in Beziehung auf die Anschauung,
wodurch es als Object zum Denken gegeben wird, betrachtet. Also wird
per sophisma figurae dictionis, mithin durch einen Trugschluß die Conclusion
gefolgert»2.

1 Vgl. Kant, KrV B 402 f.
2 Kant, KrV B 410 f.



342 Zum Disput über die Unsterblichkeit der Seele

Aufgrund dieser Kritik Kants3 erscheint es aussichtslos, sich noch
einmal Unsterblichkeitstheorien in Mittelalter und Renaissance mit
Gewinn zuwenden zu wollen, vorausgesetzt, daß diese Theorien allein
die von Kant kritisierten Gedanken entfalteten.

Diese Voraussetzung bleibt jedoch zu prüfen. Es wird sich zeigen,
daß sich das Denken des Mittelalters und der Renaissance nicht auf
rationale Psychologie reduzieren läßt, vielmehr den einzelnen Theorien
in ihren Besonderheiten prüfend nachzugehen ist. Gerade die Analyse
des Unsterblichkeitsgedankens vermag zu erhellen, welche tiefgreifenden

Unterschiede zwischen den mit diesem Gedanken stets verbundenen

Vernunfttheorien bestanden. Dieser Wandel im Begriff (Vernunft)
zeigt an, welchen unterschiedlichen systematischen Stellenwert der
Inhalt (Unsterblichkeit) jeweils besaß, und läßt dadurch eben diesen

Inhalt seine vordergründig-pathetische Sublimitât verlieren.

*

Eine extreme Position im vorliegenden Problem bezog Averroes.
Veranlaßt durch die aristotelischen Theoreme der Leidenslosigkeit,
Unvermischtheit und Abgetrenntheit der Vernunft4, setzte er diese

Vernunft dem Menschen gegenüber: Vernunft als solche ist ewige
Substantialität5, die in sich selbst zugleich aktiv und passiv ist, aktiv,

3 Es sollte nicht unerwähnt bleiben, daß Kant selbst in der KpV seine in der
KrV entwickelte kritische Position ergänzt: Unsterblichkeit ist ein Postulat der
reinen praktischen Vernunft, ein theoretischer, als solcher aber nicht erweisbarer
Satz, sofern er einem a priori unbedingt geltenden praktischen Gesetze unzertrennlich

anhängt (KpV 220). Unsterblichkeit ist somit kein Begriff, sondern eine Idee, die
sich aus der praktisch notwendigen Bedingung einer angemessenen Dauer zur
möglichst vollständigen Erfüllung des moralischen Gesetzes ergibt (KpV238). Die
vom Sittlichen erforderte Vollkommenheit impliziert Intensitätsgrade. Die Akzeptanz

der prinzipiellen Möglichkeit immer größerer sittlicher Vollkommenheit hat zur
Folge, daß der Horizont des gegenwärtigen Lebens durch die Annahme eines
unendlichen Fortschritts in der Sittlichkeit als transzendierbar gedacht werden muß.
Die Idee der Unsterblichkeit ist damit notwendig gefordert, praktischer Vernunftglaube

(KpV 260.263) als Komplement zum Wissen eingeführt.
4 Vgl. Aristoteles, De an. III 4, 429al5; 429a29; 429al8; 429b5. III 5, 430al7f.
5 Vgl. Averroes, In Aristotelis De an. III, comm. 18. Averrois Cordubensis

Commentarium Magnum in Aristotelis De Anima Libros, rec. F. St. Crawford,
(Corpus Commentariorum Averrois in Aristotelem, Versionum Latinarum Vol. VI,
1) Cambridge/Mass. 1953, 439, 73f.: «... quamvis agens et recipiens sint substantie
eterne ...» Vgl. zur monointellektualistischen Theorie des Averroes: L. Hödl, Über
die averroistische Wende der lateinischen Philosophie des Mittelalters im D.Jahr¬
hundert, in: Recherches de théologie ancienne et médiévale 39 (1972) 171-204.



in Mittelalter und Renaissance 343

insofern der sog. tätige Intellekt die allgemeinen Erkenntnisinhalte

erzeugt, passiv, insofern der sog. materielle Intellekt diese Erkenntnisinhalte

rezipiert6. Da die Rezeptivität des materiellen Intellekts jedoch
nichts anderes ist als seine Erkenntnis des tätigen Intellekts, verbleibt
Vernunft trotz ihrer Differenziertheit in sich selbst7. Der materielle
Intellekt und seine Erkenntnisinhalte sind daher als solche bereits
schlechthin inkorruptibel und unsterblich8 wie auch der tätige Intellekt9.

Diese in sich differenzierte, numerisch eine Denksubstanz trennt
sich von sich selbst, sofern sie zum Menschen in Beziehung tritt.
Wenngleich ihr diese Bezogenheit nur akzidiert, ihr nur äußerlich
zukommt10, verändern sich jedoch ihre Funktionen: Als der menschlichen
Seele inhärierende tätige Vernunft läßt sie durch Abstraktion die der

Vorstellungskraft immanenten möglichen Erkenntnisinhalte allgemein
und wirklich werden; als materielle Vernunft rezipiert sie diese

Erkenntnisinhalte11, ist im Vollzug der Erkenntnis selbst wirkliche Vernunft und
bewahrt die Erkenntnisinhalte als habituelle Vernunft12. Die Unsterblichkeit

der menschlichen Seele besteht dann in der Überwindung des

Chorismos zwischen der ewigen Denksubstanz und ihren eigenen
akzidentellen Realisationen in der menschlichen Seele: Durch kontinuierlichen

Progreß in den spekulativen Wissenschaften ist die Seele immer
weniger an die Vorstellungskraft gebunden, agglomeriert immer mehr
allgemeine Erkenntnisinhalte, um schließlich zu erkennen, wie die tätige
Vernunft in ihrer Abgetrenntheit seit je und stets erkennt13.

6 Vgl. Averroes, In Aristotelis De an. III, comm. 20; Crawford 451, 216f.
7 Vgl. Averroes, In Aristotelis De an. III, comm. 20; Crawford 451, 218f.:

«Sunt autem unum quia intellectus materialis perficitur per agentem et intelligit
ipsum. »

8 Vgl. Averroes, In Aristotelis De an. III, comm. 5; Crawford 407, 587-600
(simpliciter incorruptibilis). Ibid. comm. 20; Crawford 449, 155-159 (non mortalis).

' Vgl. Averroes, In Aristotelis De an. III, comm. 5; Crawford 408, 622-629.
10 Vgl. Averroes, In Aristotelis De an. III, comm. 5; Crawford 407, 587-604

(zum intellectus materialis). Ibid. comm. 19; Crawford 442, 72-443, 76: «Et
quemadmodum intellectui agenti accidit ut quandoque agat in res existentes hic et
quandoque non, ita isti accidit ut quandoque iudicet res existentes hic et quandoque
non» (zum intellectus agens und materialis).

11 Vgl. Averroes, In Aristotelis De an. III, comm. 18; Crawford 439, 76-78:
«Abstrahere enim nichil est aliud quam facere intentiones ymaginatas intellectas in
actu postquam erant in potentia; intelligere autem nichil aliud est quam recipere has
intentiones.»

12 Vgl. Averroes, In Aristotelis De an. III, comm. 18; Crawford 437, 8-438, 34.
13 Vgl. Averroes, In Aristotelis De an. III, comm. 36; Crawford 499, 559-500,

616.



344 Zum Disput über die Unsterblichkeit der Seele

Es gab im Mittelalter und in der Renaissance wohl kaum eine

Theorie, die so umstritten war wie die des Averroes. Es war Averroes'
Verdienst, zur Verbreitung der aristotelischen Vèrnunfttheoreme
beigetragen zu haben, selbst auch durch eigenes Nachdenken über Vernunft
als solche in ihrer Differenziertheit und Einheit, Aktivität und Passivität,

in ihrem nicht-akzidentellen In-sich-selbst-Sein einen Impuls zum
Fortdenken gegeben zu haben, das verstärkt die scheinbar
selbstverständliche Rede vom Menschen als Vernunftwesen in der Unmittelbarkeit

dieser Verknüpfung problematisierte. Es blieb jedoch unverständlich,

warum bei einer solchen Konzeption die in sich selbst allein sich
selbst denkende Denksubstanz sich verlassen und zum Menschen in
Beziehung treten sollte; ferner blieb unbegründet, warum durch diese

Beziehung die Funktionsweise ihrer Funktionen sich ändern sollte;
endlich war auch nicht einzusehen, wie die Menschen trotz stets
beschränkten und zugleich unterschiedlichen Fortschreitens in den
spekulativen Wissenschaften schließlich ohne Ansehung dieser Unterschiede
erkennen sollten wie die separate tätige Intelligenz und darin ihre
Unsterblichkeit finden sollten.

*

Gegenüber dem Monointellektualismus des Averroes vertraten
Albert der Große und Thomas von Aquin eine gemäßigte Position14: Das

Denken kann dem Menschen nicht so äußerlich sein, daß statt des

Menschen eine kosmische Denksubstanz denkt; Denken ist Denken des

Menschen, der gerade deshalb, weil er Vernunft ist, Mensch ist15;

dennoch setzt die Potenz <Vernunft) die Substanz der Seele voraus 16.

Für Albert ist diese Substanz der Seele an ihr selbst unsterblich, und
zwar vornehmlich aufgrund ihrer Immaterialität, Abgetrenntheit im
Sinne von Losgelöstheit gegenüber Einflüssen des Körpers und ihrer

14 Vgl. zur Kritik an Averroes: Albertus Magnus, De unitate intellectus; Ed.
Colon. XVII/1, 1-30. — Thomas Aquinas, Tractatus de unitate intellectus contra
Averroistas, ed. L.W. Keeler, Romae 21957. In Aristotelis De an. III lect. X n.
734-736, ed. A.M. Pirotta, Torino/Roma 41959, 174. S. theol. I 88, 1.

15 Vgl. Albertus Magnus, De intell. et int. II tr. un. c. 8; Borgnet 9, 515b. -
Auch Thomas betont: Der Mensch sei deshalb Mensch, weil er Vernunft sei, ohne
jedoch mit dieser Vernunft exklusiv identisch zu sein (vgl. Thom., Tract, de unit,
intell. III n. 77; Keeler 49, 79-85).

16 Vgl. Alb., S. de créât. II q. 55 a. 4 part. 1 solut. ; Borgnet 35, 470 a. - Thom.,
S. theol. I 77, 6 ad 2. De spirit, créât. II ad 20.



in Mittelalter und Renaissance 345

gottanalog gefaßten Tätigkeit17. Albert genügte die in seiner Schrift <De

anima> vorgelegte Unsterblichkeitskonzeption jedoch nicht. Auch im
Traktat <De intellectu et intelligibili) kritisierte er zwar Averroes' Mono-
intellektualismus18, begriff aber gerade im Anschluß an Avicenna und
Averroes die Seele als einfache, ihren Wirktätigkeiten nach jedoch
mannigfaltige Substanz19. Das Programm für die natürliche Selbstvollendung

der Seele hieß entsprechend (Fortschritt in den spekulativen
Wissenschaften) und <Einung der Vernunft mit der abgetrennten Intelligenz),

ein Programm, das in <De anima> angekündigt und in <De

intellectu et intelligibili) ausgeführt wird20. Diese bisher nur unzureichend

gewürdigte Perspektive im Denken Alberts verdient historisch
Berücksichtigung21; freilich waren damit die averroistischen Unklarheiten,

wie der Fortschrittsgedanke anzeigt, nicht beseitigt.
Thomas verfolgte diese bei Albert begegnenden averroistischen

Tendenzen auch nicht weiter. Für ihn gründet die Unsterblichkeit der
Seele in ihrer Inkorruptibilität: Die Seele ist als subsistierende Form nur
akzidentell zerstörbar; ihre Leidenslosigkeit verweist auf ihre Gegensatz-
losigkeit gegenüber korruptiblen Gegensätzen und somit auf ihre
Inkorruptibilität. Im Anschluß an Dominicus Gundissalinus22 restaurierte
Thomas das desiderium-naturale-Argument, das sich dem teleologi-

17 Vgl. I. Craemer-Ruegenberg, Albert le Grand et ses démonstrations de
l'immortalité de l'âme intellective, in: Archives de Philosophie 43 (1980) 667-673.

18 Vgl. Alb., De intell. et int. I tr. 1 c. 7; Borgnet 9, 488a.
19 Vgl. Alb., De intell. et int. tr. I c. 5; Borgnet 9, 485b: «... substantia

simplex, sed multiplex in potestate ...»
20 Vgl. Alb., De an. III tr. 3 c. 11; Ed. Colon. VII/1, 222, 91-94. De intell. et

int. I tr. 1 c. 7; Borgnet 9, 489a. Ibid. II tr. un.; Borgnet 9, 503a-521b. - Vgl.
B.Mojsisch, La psychologie philosophique d'Albert le Grand et la théorie de
l'intellect de Dietrich de Freiberg. Essai de comparaison, in: Archives de Philosophie
43 (1980) 675-693, bes. 683-685. - Vgl. zur Kritik an der Theorie des Averroes:
Theodoricus de Freiberg, De vis. beat. 4.2.1., 1—4.2.2., 7; Opera omnia I, 106,
38-111, 27.

21 Vgl. A. Schneider, Die Psychologie Alberts des Großen. Nach den Quellen
dargestellt, I—II (Beiträge zur Gesch. der Philos, des Mittelalters IV/5-6) Münster
1903-1906. - M. Grabmann, Die Lehre des hl. Albertus Magnus vom Grunde der
Vielheit der Dinge und der lateinische Averroismus, in: Divus Thomas 10 (1932)
335—362. — J. Bonne, Die Erkenntnislehre Alberts des Großen mit besonderer
Berücksichtigung des arabischen Neuplatonismus, Diss. Bonn 1935. - B. Nardi,
Sigieri di Brabante nel pensiero del Rinascimento Italiano, Roma 1945, 34f. -
R. Miller, An Aspect of Averroes' Influence on St. Albert, in: Mediaeval Studies 16
(1954) 57-71. - B. Nardi, Studi di filosofia medievale, Roma 1960, 209-222.

22 Vgl. Dominicus Gundissalinus, De immortal, animae, ed. G. Bülow,
(Beiträge zur Gesch. der Philos, des Mittelalters II/3) Münster 1897, 13, 1-9; 17, 8-18, 6;
22, 16-26.



346 Zum Disput über die Unsterblichkeit der Seele

sehen Naturbegriff des Aristoteles verdankt: Jedes Vernunftwesen trägt
in sich das natürliche Verlangen, immer zu sein; dieses natürliche

Verlangen kann nicht nichtig sein, wenn anders Gott als Bildner der
Natur den Dingen nicht entzieht, was ihnen eigentümlich ist23. Umgekehrt

akzentuierte gerade Thomas aufgrund der von Aristoteles
geforderten Phantasmenbezogenheit der Vernunft die nicht-akzidentelle Relation

zwischen Seele und Körper: Würde nämlich der Seele die Verbindung

mit dem Körper nur akzidieren, hätten die Platoniker zwar recht;
es würde jedoch der Erfahrung widerstreiten und wäre wider die Natur
der Seele; dennoch sei ein körperfreier Zustand der Seele, die dann einen
anderen Erkenntnismodus besitze, denkbar; die Andersheit dieses

Erkenntnismodus wurde von Thomas aber nicht näherhin expliziert24.
Thomas' Immortalitätskonzeption darf daher als unausgeglichen klassifiziert

werden25.

Eine derartige Unausgeglichenheit stellte Johannes Duns Scotus
bereits bei Aristoteles fest und nahm selbst von rationalen Argumenten
für die Unsterblichkeit Abstand26.

Exponierte Radikalität in der Zurückweisung des Unsterblichkeitsgedankens

ist bei Wilhelm von Ockham zu verzeichnen: Erkennen als

Aktivität einer immateriellen Substanz, so der Seele, ist menschlicher

Erfahrung unzugänglich. Die Seele als unvergängliche Form des Körpers

ist vielmehr eine Fiktion; denn ist sie Form des Körpers, dann auch

ausgedehnt und korruptibel. Dem Ökonomieprinzip widerspricht es

schließlich, überhaupt noch eine Form des Körpers anzunehmen, die

unserem Erkennen vorausgesetzt ist, da wir selbst zwar unser Erkennen,

nicht jedoch diese Form erfahren27. Damit wurde bei Wilhelm von
Ockham im Rekurs auf die Erfahrungsbasis das Wissen in seine von ihm
selbst legitimerweise nicht zu transzendierenden kontingenten Schran-

23 Vgl. zum Ganzen: J. Mundhenk, Die Seele im System des Thomas von
Aquin. Ein Beitrag zur Klärung und Beurteilung der Grundbegriffe der thomisti-
schen Psychologie, Hamburg 1980, 118-122. - Vgl. bes. : Thom., S. theol. I 75, 6

resp. (zum naturale desiderium).
24 Vgl. Thom., S. theol. I 89, 1 resp.
25 Vgl. dazu: G. Verbeke, Methode einer philosophischen Beweisführung: Die

Unsterblichkeit der Seele, in: Methoden in Wissenschaft und Kunst des Mittelalters,
(Miscellanea Mediaevalia 7) Berlin 1970, 23-49, bes. 42f. u. Anm. 69. -J. Mundhenk,

Die Seele im System des Thomas von Aquin, 124-128.
26 Vgl. J. Duns Scotus, Opus Oxoniense IV dist. 43 q. 2 n. 16; Opera omnia 20,

ed. L. Wadding, Parisiis 1894, 46a. Vgl. zur Kritik an Thomas: Ibid. IV dist. 43 q. 2

n. 14; Wadding 20, 44b-45a.
27 Vgl. G. de Ockham, Quodl. I q. 10.



in Mittelalter und Renaissance 347

ken gewiesen, innerhalb deren es jedoch eine wissenschaftsorientierte

neue Autonomie behauptete28.

*

Eine andere Intention verfolgte Marsilio Ficino. Seine Theorie der
Seele ist vornehmlich geprägt von einem neuplatonisch verstandenen

Piaton29, von Plotin, besonders aber von Dionysius Pseudo-Areopagita,
«Platonicorum proculdubio summus»30, und Thomas von Aquin,
«Christianae splendor theologiae»31. Innerhalb des neuplatonischen
Quaternars <Einheit - Geist - Seele - Vorstellung als innerer Sinn>32

behauptet die Seele eine mittlere Position zwischen Ewigkeit und Zeit -
28 Vgl. dazu: R. Imbach, Wilhelm Ockham, in: Klassiker der Philosophie I,

hrsg. von O. Höffe, München 1981, 220-244.
29 Vgl. zu diesem Urteil bes. Ficinos Erörterung der (wichtigsten Gattungen»

aus dem platonischen (Sophistes»: M. Ficinus, Theologia Platonica XVII, Parisiis
1559 (ND Hildesheim/New York 1975), 3101: «Proinde in Sophista et Parmenide et
Timaeo quinque rerum numerantur genera ex quibus praeter primum omnia compo-
nuntur scilicet essentia, idem, alterum, et status, et motus. Essentia quidem manifeste

significat rationem rei cuiusque formalem: innuit quoque esse tamquam actum
essentiae proprium. Idem vero dicitur, quoniam quodlibet et secum in primis, et

cum aliis congruit. Rursus additur alterum: quia quandam tum intra se tum ad alia
differentiam habet. Praeterea status: quippe cum aliquandiu suam retineat unitatem.
Denique motus hoc in loco exitum quendam ex potentia in actum sive essendo sive
quomodolibet intrinsecus extrinsecusve agendo significat. Quamobrem divinae infi-
nitati ac divino termino hinc rerum infinitas, inde rerum terminus subditur. Deinde
ad rerum infinitatem tria potissimum scilicet essentiam, et alterum, motumque
referimus. Ad ipsum vero rerum terminum tria similiter scilicet esse, idem ac statum
pariter distribuendo reducimus.» Vgl. auch: M. Ficinus, In Piatonis Sophistam;
Opera omnia II, Basileae 21576 (ND Torino 21962), 1289-1292. - Gegenüber der von
Platon vertretenen Äquivalenz von fünf wichtigsten Gattungen (Bewegung, Ruhe,
Sein, Identität, Nicht-Identität als Nichtsein) differenziert Ficino zwischen Wesen,
Nicht-Identität, Bewegung und Sein, Identität, Ruhe.

30 Vgl. M. Ficinus, Epistolarum Lib. X; Opera omnia I, 920f. : «Dionysius mihi
solus supererat declarandus, Platonicorum proculdubio summus.» Vgl. M. Ficinus,
In de div. nom. ; Opera omnia II, 1024, wo die hohe Wertschätzung des Dionysius
begründet wird: «Et si Dionysium Piatonis tanquam pii Philosophi sectatorem
alicubi declaramus, ipsum tarnen non solum caeteris Platonicis propter doctrinae
Platonicae culmen, uerum etiam ipsi Piatoni propter nouum ueritatis Christianae
lumen, anteponendum esse censemus.»

31 Vgl. M.Ficinus, Theol. Plat. XVIII, 333 C. Vgl. auch: In de div. nom.;
Opera omnia II, 1121: «Perplacet hic exemplum Aquinatis Thomae dueis in theologia

nostri. »

32 Vgl. zum Quaternar (unitas - intellectus - ratio (sine imaginatione) - imagi-
natio (sensus interior sine sensibus exterioribus)» im Anschluß an Dionysius: M. Ficinus,

In de div. nom. ; Opera omnia II, 1066.



348 Zum Disput über die Unsterblichkeit der Seele

inferior gegenüber der Ewigkeit, superior gegenüber der Zeit33. Diese
Position erlaubt die Rede, die Seele sei zugleich unsterblich und sterblich34

oder, wie im Anschluß an Ficino Giovanni Pico della Mirandola
formuliert, weder sterblich noch unsterblich35. Gerade diese Mittelstellung

der Seele offenbart jedoch die immanente Zerrissenheit des

Menschen, der zwischen der Körperwelt und der absoluten göttlichen
Einheit, die über allen Gegensätzen steht36, auch über der Vernunft37,
und nichts ist denn Gutheit38, schwankt. An ihr selbst unsterblich ist die
Seele, sofern sie Vernunftseele ist, an der Intelligenz partizipiert und zur
Einheit qua Gutheit aufzusteigen vermag39. Aufgrund ihrer Verbindung
mit dem Körper, die sie als aristotelisch verstandene forma corporis
eingeht, wird ihre Geisttätigkeit jedoch gestört; die Bilder der
Vorstellungskraft umnebeln den Geist; den Affekten eignet überdies eine

33 Vgl. zur Mittelstellung der Seele im Anschluß an Plotin: M. Ficinus, In
Plotinum; Opera omnia II, 1729: «Merito cum anima sit media inter aeternitatem
atque tempus ...» Vgl. auch: Theol. Plat. XVII, 311 D. - Vgl. dazu auch: Proclus,
Elem. theol., prop. 190; ed. C. Vansteenkiste, in: Tijdschrift voor Philosophie 13

(1951) 523. L. de causis, prop. XIII (XIV) et comm.; ed. A.Pattin, in: Tijdschrift
voor Filosofie 28 (1966) 164-166. Ibid. prop. XXX (XXXI) et comm. ; Pattin 198-
200.

34 Vgl. M. Ficinus, Theol. Plat. XVIII, 324 D: «Ex iis constat hominis animam
non posse esse unicam in cunctis hominibus: rursus non posse esse unicam simul
atque mortalem. Itaque erit immortalis et multiplex. Immortalitate imitabitur mentes,

multitudine formas penitus corporales. »

35 Picos Programm: Der Mensch ist weder sterblich noch unsterblich (vgl.
Giovanni Pico della Mirandola, De dignitate hominis, Lat.-dt., mit einer Einl. von
E.Garin übers, von H.H. Reich, Respublica Literaria 1, Bad Homburg/Berlin/
Zürich 1968, 28). Er steht in der Mitte der Welt (ibid. 28), um sich in freier
Selbstentscheidung zu bestimmen (ibid. 28), d.h. seine selbstgewählte Form
anzunehmen (ibid. 28). Der Weg dieser Selbstbestimmung führt über die Naturphilosophie

zur Erkenntnis metaphysischer Inhalte (ibid. 36). Gemäß dem pseudo-dionysi-
schen Schema <purgatio - illuminatio - perfectioi geht der Naturphilosophie die
Moralphilosophie in ihrer reinigenden Kraft voraus (ibid. 40), beiden folgt als

Vervollkommnung die heilige Theologie (sanctissima theologia, ibid. 40).
36 Vgl. M. Ficinus, In de div. nom.; Opera omnia II, 1127: Das schlechthin Eine

(simpliciter unum) steht «... super oppositiones omnes, scilicet super finitum et
infinitum, super partes atque totum, super statum atque motum, non quidem
intrinsecus sed extrinsecus omnia terminans, atque ipsum ens unitate definiens. »

37 Vgl. M.Ficinus, Epistolarum Lib. II; Opera omnia I, 694: «... Deus
mente non indigens ...» - «Deus autem tota mentis causa est et proxima, ac mens
opus est Dei summum.» - «Ciaritas ergo divina, quamvis intellectu proprie non
utatur, sed tarnen ipsam minime latet. » Vgl. In Plotinum; Opera omnia II, 1729:
«Unitas igitur ipsa et motum antecedit, et statum. Antecedit igitur et actum
intelligentiae ...»-«... in primo autem nulla est absoluta distinctio. » Vgl. In de div.
nom.; Opera omnia II, 1102.

38 Vgl. M. Ficinus, In de div. nom.; Opera omnia II, 1037. 1127.
39 Vgl. M. Ficinus, In de div. nom.; Opera omnia II, 1054.



in Mittelalter und Renaissance 349

natürliche Tendenz zu den corporalia40. Für Ficino ist es die bestialische

Natur der Seele, die ihn ein düsteres Menschenbild entwerfen läßt:

«beluae in nobis sunt multae»41.

(Eine Vielzahl von Untieren findet sich in uns.)

Insofern bringt er sogar Verständnis auf für das platonische allegorisch

zu deutende Mythologem der Seelenwanderung42. Im Anschluß an
die antike Tradition (Plautus), die sich bis zu Hobbes fortsetzt, schreibt
Ficino, bisher unbeachtetes Glied der Vermittlungskette, in einer Epistel:

«Lupus est homo homini, non homo.

Marsilius Ficinus Iacobo Bracciolino viro doctissimo, S. D.
Triste lupus stabulis. Triste gallinaceis vulpecula pullis, sed triste magis
hominibus homo. Nam et leo, et lupus, et vulpes est hominibus homo,
sicut optimum animalium est, si usquam reperiatur, homo optimus, ita
Pessimum animal est homo pessimus. Prudentissimus est, mi Braccioline,
qui cautissimus. Cautissimus autem omnium, qui diligenter cavet ab

homine, sed hic opus est Lynce atque Aedippo, hic opus est Argo. Solum
hominis ingenium consüiumque tenebit, qui semper meminerit aut nullo
pacto, aut certe raro admodum difficillimeque posse teneri»43.

(Der Mensch istfiir den Menschen ein Wolf, nicht aber Mensch.

Marsilius Ficinus grüßt den Gelehrten Iacobus Bracciolinus.

Gefährlich ist der Wolf für die Stallungen. Gefährlich ist der schlaue Fuchs
für die Hühnerbrut. Aber noch gefahrlicher ist der Mensch für die Men-

40 Vgl. M. Ficinus, Epistolarum Lib. II; Opera omnia I, 713f.: tria obstacula
animi.

41 Vgl. M. Ficinus, Epistolarum Lib. III; Opera omnia I, 776.
42 Vgl. M. Ficinus, Epistolarum Lib. IUI; Opera omnia I, 776. - In X dialogum

de iusto, Epitome; Opera omnia II, 1438: «Quod autem Plato de migratione
animarum in corpora bestiarum, tarn ridiculam affert fabellam, ab anicularum
fabulis, nihilo discrepantem, profecto nos admonet, totum allegorice exponendum
videlicet rationales animas, non in vitam bruti, sed brutam, id est, quodammodo
bruto similem, vicissimque demigrare. Quod quidem omnibus paene Platonicis
excepto Plotino maxime placuit. Idemque Origenes in libris contra Celsum confir-
mare videtur. »

43 M. Ficinus, Epistolarum Lib. III; Opera omnia I, 741. Vgl. bereits: Plautus,
Asinaria II 4, in: T. M. Plautus, Comoediae I, ed. W. M. Lindsay, Oxford 1904 (ND
1965), 495. Vgl. F. Tricaud, «Homo homini Deus», «Homo homini Lupus»;
Recherche des Sources des deux Formules de Hobbes, in: Hobbes-Forschungen,
hrsg. von R. Koselleck/R. Schnur, Berlin 1969, 61-70. Ficino wird von Tricaud nicht
berücksichtigt, obwohl gerade er auf den von Tricaud angeführten Erasmus von
Rotterdam gewirkt haben dürfte.



350 Zum Disput über die Unsterblichkeit der Seele

sehen. Denn sowohl Löwe als auch Wolf und Fuchs ist der Mensch für die
Menschen. Wie der beste Mensch, sollte er sich irgend finden, das beste
Lebewesen ist, so ist der übelste Mensch das übelste. Am klügsten, mein
Bracciolinus, ist überhaupt der, der am vorsichtigsten ist. Am vorsichtigsten

von allen aber ist, wer sich sorgsam vor dem Menschen in acht nimmt.
Dazu aber bedarf es des Lynceus und des Adippus, dazu des Argus. Nur
der dürfte einen klugen menschlichen Verstand besitzen, der sich immer
daran erinnert, auf keine Weise oder doch nur ganz selten und sehr

schwierig beherrscht werden zu können.)

Das Dilemma, daß der Mensch in sich entzweit ist und seine

bestialische Natur ihn nicht nur sich selbst, sondern auch dem Anderen

entgegentreten läßt, findet Ficino überwunden in der prinzipiell auf das

Gute hin angelegten menschlichen Natur. Damit restauriert er das auch

von Thomas verwandte desiderium-naturale-Argument, und zwar in
Kenntnis seiner neuplatonischen Version: Das natürliche Verlangen alles

Seienden und Tätigen strebt zum Guten, dem Ursprung und Ziel dieses

Verlangens44; das Gute ist die Einheit als Gutheit, die sich in alles ergießt
und deren Sich-Ergießen eben das natürliche Streben ist, durch das sich
alles der Gutheit zukehrt45. Das aristotelische dictum <Alle Menschen
streben von Natur aus nach Wissen)46 hat sich verkehrt in das neuplatonische

(nicht der aristotelischen Ethik gemäß verstandene) <Alles
erstrebt das Gute>47, d. h. das einzige natürliche Ansinnen der Seele ist es,

Gott selbst - und damit unsterblich - zu werden48, ein Ansinnen, das das

Gute, dessen Selbstmitteilung Legitimation für dieses Ansinnen ist,
nicht enttäuschen kann, da sich dann der Begriff des Guten in sein

Gegenteil verwandelte; Ficino formuliert anthropomorphistisch: Gott

44 Vgl. M. Ficinus, In de div. nom. ; Opera omnia II, 1072: «Proinde naturalis
entium omnium, et agentium appetitio, contendit ad bonum, et tanquam ad princi-
pium, quod appetitum movet, et tanquam ad finem, in quo appetitus denique
conquiescit.» - Das appetitus-Argument bezeichnet als «main argument»: P.O.
Kristeller, Renaissance Thought and its Sources, ed. M. Mooney, New York 1979,
190. Vgl. bereits: P. O. Kristeller, Die Philosophie des Marsilio Ficino, (Das
Abendland. NF 1) Frankfurt a. M. 1972, 333.

45 Vgl. M. Ficinus, In de div. nom. ; Opera omnia II, 1078.
46 Vgl. Aristoteles, Metaph. I 1, 980 a 21.
47 Vgl. M. Ficinus, In de div. nom. ; Opera omnia II, 1127: «... omnia bonum

appetunt ...» - Vgl. Proclus, Elem. theol., prop. 31, comm.; Vansteenkiste 278:

«... omne appétit bonum ...»
48 Vgl. M. Ficinus, Theol. Plat. XIIII, 229 B: «Totus igitur animae nostrae

conatus est, ut deus efficiatur.» Ibid. 230 E: «Quam ob rem potest animus noster
aliquando fieri deus, postquam ad id naturaliter contendit solicitante deo. »



in Mittelalter und Renaissance 351

wäre ein ungerechter Tyrann, wenn er Unerreichbares in Aussicht
stellte49, und bemerkt emphatisch:

«Diffidant de sua immortalitate homines flagitiosissimi, quorum animulae

quaerentes vita(m) solum in regione mortis, iam diu mortuae sunt, vitio-
rumque coeno sepultae. Tu vero confide mecum coelestis anima, quae dum
apud Deum contemplaris veras creatarum rerum omnium, aeternasque
rationes quodammodo comprehendis cuiusque rationis aeternitatem, aeter-
nitatis rationem, veritatem aeternitatis»50.

(Mögen die schändlichsten Menschen doch ihrer Unsterblichkeit mißtrauen,

deren Seelchen ihr Leben allein im Bereich des Todes suchen und schon

längst tot und im Unrat ihrer Laster begraben sind; du hingegen vertrau
mit mir darauf, himmlische Seele, die du, während du bei Gott die wahren
und ewigen Bestimmungen alles Geschaffenen betrachtest, in gewisser
Weise die Ewigkeit jeglicher Bestimmung, die Bestimmung der Ewigkeit
und die Wahrheit der Ewigkeit erfaßt.)

Ficinos Vertrauen in die Unsterblichkeit der Seele kann jedoch nur
geteilt werden, wenn man seine Prämissen akzeptiert, vornehmlich die
der Selbstmitteilsamkeit des Guten. Diese Prämisse krankt aber daran,
daß zur Annahme dieses Guten, das das Vertrauen in sich legitimieren
soll, dieses Vertrauen bereits vorausgesetzt wird. Ficino sah nämlich die

Faktizität des Guten durch die platonisch-neuplatonische Tradition
hinreichend verbürgt, ohne selbst jemals an dieser Faktizität zu zweifeln.
Zweifel hätten jedoch gerade bei dem Platoniker Ficino wach werden

müssen, wenn er sich der spätplatonischen Einsicht erinnert hätte, daß

das Gute stets ein Relationsbegriff ist und ohne das diesen Inhalt
denkende Denken nur Behauptung bleibt51. Von Ficino verlangte die

49 Vgl. M. Ficinus, Theol. Plat. XIIII, 230 D: «Esset autem deus (ut ita loquar)
tyrannus iniquus, si ea nobis mandaret aggredienda, quae numquam possemus
implere. Mandat autem ut se quaeramus: dum suis igniculis desiderium in se
inflammat humanum.»

50 M. Ficinus, Epistolarum Lib. II; Opera omnia I, 702. - Neben dem hier
vorliegenden Einfluß Augustins ist Ficinos Denken schließlich geprägt vom Thomis-
mus und seiner visio-beatifica-Lehre (vgl. zur Erkenntnis der göttlichen Substanz,
dem ipsum esse, aufgrund eines gratiae et gloriae lumen: Theol. Plat. XVIII, 333

D-335D; vgl. zur resurrectio corporum: Theol. Plat. XVIII, 338 A-340 D). - Vgl.
zur <Theologia Platonica) als «pia philosophia» oder «docta religio»: E. Garin,
L'umanesimo italiano, (Universale Laterza 3) Bari '1978, 108-112. - Diese Perspektiven

müssen für das von Kristeller akzentuierte «Interesse am Menschen» in der
Renaissance berücksichtigt werden (vgl. P. O. Kristeller, Humanismus und
Renaissance II: Philosophie, Bildung und Kunst, hrsg. von E. Keßler, übers, von
R. Schweyen-Ott, München 1976, 120).

51 Vgl. Plato, Theaet. 186 a 8.



352 Zum Disput über die Unsterblichkeit der Seele

Akzeptanz der neuplatonischen negativen Theologie ihren Tribut: Das

denkfreie Gute soll das Denken vervollkommnen, ohne daß das Denken
auch nur den Gedanken des Guten zu denken vermag, obwohl selbst der

Gedanke der Nicht-Denkbarkeit des Guten Gedanke ist.

*

Auf andere Weise hat Pietro Pomponazzi Ficinos Vertrauen nicht
geteilt:

«... philosophus naturalis tantum appétit esse, quantum natura humana

praestat» 52.

(Der Naturphilosoph erstrebt soweit das Sein, als es die Natur des
Menschen gewährleistet.)

Die Natur des Menschen verlöre jedoch ihre individuelle Identität,
verwechselte man sie mit einer ewigen Substanz53, eine Identität, für die
es zwar besser ist, überhaupt zu sein als nicht zu sein54, für die es auch
besser ist, eher tot zu sein als das Übel zu wollen55, die aber ihre
Vollkommenheit nicht darin besitzt, immer zu sein56. Nach Pomponazzi
widerspräche es den Prinzipien der aristotelischen Naturphilosophie -
und nur ihnen gemäß will er prozedieren57 —, wenn man eine Unsterblichkeit

der Seele behauptete, mag sie auch theologisch gerechtfertigt
sein. Gegen Averroes58, gegen Ficino59, besonders aber gegen Thomas

52 Vgl. P. Pomponatius, In de generatione et corruptione lect. 75, in: B. Nardi,
Studi su Pietro Pomponazzi, Firenze 1965, 267.

53 Vgl. P. Pomponatius, In de gen. et corr. lect. 24; Nardi 256.
54 Vgl. B.Nardi, Studi, 249f.: «Mihi videtur esse dicendum, cum opinione

communi, quod apetitu naturali <nulla> res possit appetere sui corruptionem. » -
«Unde, isto modo, quodlibet appétit conservari in suo esse in quantum potest.»

55 Vgl. P. Pomponatius, In de gen. et corr. lect. 74; Nardi 264 f.
56 Vgl. P. Pomponatius, In de gen. et corr. lect. 75; Nardi 266: «His dimissis,

aliter respondeo ad argumentum, et dico quod secundum rectam rationem non est

apetendum semper esse, quia impossibile est, et ratio non esse debet ad impossibile. »

5' Vgl. P. Pomponatius, In de gen. et corr. lect. 53; Nardi 252: «Vos scitis quod
ego composui librum in quo teneo, secundum Aristotelem, animam esse mortalem,
licet credam opinionem illam esse falsam, quoniam est contra fidem nostram. » - Das
Buch, auf das Pomponazzi hier im Jahre 1522 verweist, ist seine 1516 erschienene
Schrift <De immortalitate animae>.

58 Vgl. P. Pomponatius, De immortal, animae c. 3-4; ed. G. Gentile, (Opuscoli
Filosofici. Testi e Documenti inediti o rari I) Messina/Roma 1925, 9-23.

59 Vgl. B. Nardi, Studi, 254 (Hinweis auf Pomponazzis Kritik am VII. Buch
der <Theologia Platonica> Ficinos).



in Mittelalter und Renaissance 353

von Aquin60 formuliert daher Pomponazzi als Grundtheorem: Die
menschliche Seele ist schlechthin (simpliciter) materiell und erst in
zweiter Linie (secundum quid) immateriell, mehr materiell als immateriell,

somit schlechthin sterblich und erst in zweiter Linie unsterblich61.

Zwischen den rein immateriellen Substanzen und den Sinneswesen

situiert, ist die menschliche Seele als Vernunft zwar aufgrund ihrer
Selbstreflexivität, Diskursivität und Universalität gewissermaßen
immateriell und bedarf insofern des Körpers nicht als eines Zugrundeliegenden;

sie setzt den Körper jedoch stets als Objekt voraus und bezieht sich

auf seine Vorstellungsinhalte, ohne die Denken nicht einmal möglich
wäre62. Besonders durch diese niemals auszusetzende Vorstellungsver-
wiesenheit des Denkens sieht Pomponazzi seine Konzeption der
gewissermaßen unsterblichen, schlechthin jedoch sterblichen Seele legitimiert.

Vornehmlich Boethius von Dacien hatte bereits im 13. Jahrhundert
gefordert, daß jeder Wissenschaftler den Prinzipien seiner Wissenschaft

gemäß prozedieren solle63. Pomponazzi hat als Naturphilosoph dieses

Programm durchgeführt, dies jedoch mit einer derartigen Strenge, daß

er als Aristoteliker den in seiner Vernunfttheorie — begründeterweise -
weniger strengen Aristoteles bisweilen unterinterpretierte: Die von
Aristoteles angesprochene wesenhaft immer erkennende Tätigkeit des

tätigen Intellekts war dann nicht mehr die des Menschen, sondern

Aktivität einer kosmischen Intelligenz64.

*

60 Vgl. P. Pomponatius, De immortal, animae c. 7-8; Gentile 26-42.
Sl Vgl. P.Pomponatius, De immortal, animae c.9; Gentile 47f.: «Ex quibus

modo est silogizanda conclusio principalis intenta, scilicet quod anima humana
simpliciter materialis est, et secundum quid immaterialis. » - «Humanus intellectus

est magis materialis quam immaterialis. » - Vgl. P. Pomponatius, De immortal,
animae c. 9; Gentile 43.

62 Vgl. P.Pomponatius, De immortal, animae c.9; Gentile 44f.; «... tale
intermedium non indigeat corpore tanquam subiecto, verum tanquam obiecto. »

— «Ergo anima humana non indiget organo ut subiecto, sed ut obiecto» (45). -
«... semper indigemus phantasmate» (47). - «Quapropter potest intellectus reflectere

supra se ipsum, discurrere et universaliter comprehendere» (49).
63 Vgl. Boethius Dacus, De aeternitate mundi, in: Opera. Topica - Opuscula

VI/2, ed. N. G. Green Pedersen, Haunia 1976, 352, 468-470: «Quicquid enim
naturalis secundum quod naturalis negat vel concedit, ex causis et principiis naturali-
bus hoc negat vel concedit.»

64 Vgl. P. Pomponatius, De immortal, animae c. 10; Gentile 70f. Vgl. auch:
ibid. c. 9; Gentile 56 f. - Pomponazzi war zwar angefeindet, wurde jedoch nie offiziell
der Ketzerei angeklagt. Es ist bekannt, daß seine mächtigen Freunde Pietro Bembo,



354 Zum Disput über die Unsterblichkeit der Seele

Bevor die extremen Positionen Ficinos und Pomponazzis
aufeinandertrafen, hatte bereits Nikolaus von Kues in seiner Schrift <De coniec-
turis> ein zwischen Natur- und abstrakter Geisttheorie vermittelndes
Konzept vorgelegt, seine neue Mentalphilosophie. Sie war auch eine

Theorie des Geistes, jedoch von der Art, daß der Geist selbst (mens

ipsa), der Geist als Geist, voraussetzt, alles umfassen zu können65, alles,

d.h. sowohl die göttliche Einheit als auch die Vernunft, den Verstand
und die Wahrnehmung. Angeleitet durch die Macht des Verstandes
über die Zahl66, entdeckt der Geist in sich selbst diese ihn differenzierenden

mentalen Einheiten67, die er vor sich selbst rechtfertigt durch eine

Theorie des Gegensatzes: Die Wahrnehmung trifft stets auf Entgegengesetztes,

ohne eine Verbindung dieser Entgegengesetzten herstellen zu
können68; die Differenziertheit der Wahrnehmungsinhalte ist selbst

überhaupt erst Ergebnis des sie differenzierenden, selbst aber einheitlichen

Verstandes, der in seinen Urteilen dem Prinzip des auszuschließenden

Widerspruchs folgt69; die Ermöglichung der widersprüchlich Entge-

Sekretär des Papstes, und Ercole Gonzaga, später Leiter des Tridcntiner Konzils, wie
Papst Leo X. selbst gegen seine Konzeption nichts einzuwenden hatten und ihn
gegen Invektiven in Schutz nahmen (vgl. W. Betzendörfer, Die Lehre von der
zweifachen Wahrheit bei Petrus Pomponatius, Diss. Tübingen 1919, 13-15). Darüber

hinaus dürften die scharfsinnigeren Thomisten erkannt haben, daß Pomponazzi
nicht nur vom aristotelisch-naturphilosophischen Standpunkt aus die schlechthinni-
ge Unsterblichkeit der Seele bestritten hat, ohne den Glauben an die Unsterblichkeit
zu bezweifeln, sondern durch Zurückweisung des Gespenstes <Platonismus>,
versteckt unter dem Gewand des Averroismus, trotz seiner Kritik an Thomas sogar
einem von Thomas selbst stets auch hervorgehobenen Gedanken, dem der
nichtakzidentellen Phantasmenbezogenheit des Denkens, das Wort geredet hat. - Berühmt
durch Kritik an Pomponazzi wurden besonders Gaspare Contarini, dem Pomponazzi
mit seiner <Apologia>, und Agostino Nifo, dem er mit seinem <Defensorium>
antwortete. Vgl. dazu: E. Garin, L'umanesimo italiano, 162; E. Gilson, Autour de

Pomponazzi. Problématique de l'immortalité de l'âme en Italie au début du XVP
siècle, in: Archives d'hist. doctr. et litt, du moyen âge 36 (1961) 163-279, bes. 206-
230. 236-253.

65 Vgl. N. Cusanus, De coni. 1 4 n. 12 h III, 18, 3-6: «Mens ipsa omnia se

ambire omniaque lustrare comprehendereque supponens, se in omnibus atque omnia
in ipsa esse taliter concludit, ut extra ipsam ac quod eius obtutum aufugiat nihil esse

posse affirmet.»
66 Vgl. N. Cusanus, De coni. I 2 n. 7-9 h III, 11, 1-14, 9. Vgl. auch: ibid. I 4

n. 13 h III, 18, 1.
67 Vgl. N. Cusanus, De coni. I 4 n. 14 h III, 19, 1: «Has mentales unitates

vocalibus signis figurât.» - Den Ausdruck <mentales unitates; dürfte Cusanus im
Anschluß an Proklus gebildet haben. Vgl. Proclus, Elem. theol., prop. 163, comm. ;

Vansteenkiste 513 (vgl. die Theorie der unitates intelligibiles).
68 Vgl. N. Cusanus, De coni. I 7 n. 28 h III, 35, 14f. Vgl. auch: ibid. I 8 n.32 h

III, 38, 1-3.
69 Vgl. N. Cusanus, De coni. I 7 n. 28 h III, 35, 14-19.



in Mittelalter und Renaissance 355

gengesetzten ist die mentale Einheit der Vernunft, mit deren Entstehen
auch diese Entgegengesetzten überhaupt erst entstehen und in der sie

zugleich miteinander vereinbar sind70; gegenüber der Kompatibilität der

Entgegengesetzten in der Vernunft koinzidieren die Entgegengesetzten
in der absoluten Einheit, die selbst kein Entgegengesetztes, vielmehr

Negation aller Entgegengesetzten ist.

Im Gedanken der Negation aller Entgegengesetzten spricht Cusa-

nus eine bisher noch unaufgeschlüsselte Theorie an, die, wie er selbst

bemerkt, in <De docta ignorantia> nur partiell und erst in <De coniectu-
ris> vollgültig entwickelt ist71 : seine bewußt geänderte Konzeption der
coincidentia oppositorum, des Zusammenfalls der Entgegengesetzten,
in der absoluten Einheit. In <De docta ignorantia> findet sich das dictum:

«Maxime igitur verum est ipsum maximum simpliciter esse vel non esse,
vel esse et non esse, vel nec esse nec non esse; et plura nec dici nec cogitari
possunt»72.

(Demnach ist in höchster Weise wahr, daß eben das schlechthin Größte ist
oder nicht ist, oder ist und nicht ist, oder weder ist noch nicht ist; mehr
kann weder gesagt noch gedacht werden.)

Kompatibilität der Entgegengesetzten (esse vel non esse; esse et non
esse) und Koinzidenz der Entgegengesetzten (nec esse nec non esse) sind

gemäß der Rede in <De docta ignorantia> noch zugleich zugelassen
worden. <De coniecturis> bringt einen Fortschritt, und zwar insofern, als

die mens nicht mehr intellectualiter, sondern ausschließlich divinaliter
von ihrer absoluten Einheit spricht:

«Absolutior igitur veritatis exstitit conceptus, qui ambo abicit opposita
disiunctive simul et copulative. Non poterit enim infinitius responderi <an

deus sit> quam quod ipse nec est nec non est, atque quod ipse nec est et non
est»73.

(Ein weniger eingeschränkter Begriff von der Wahrheit ist also der,
welcher die beiden Entgegengesetzten, sowohl die disjunktiv als auch die
kopulativ Entgegengesetzten, hinter sich läßt. Auf die Frage, ob Gott ist,
dürfte sich nämlich keine unendlichere Antwort finden als die, daß er
weder ist noch nicht ist und daß er auch nicht ist und nicht ist74.

70 Vgl. N. Cusanus, De coni I 6 n. 22-23 h III, 28, 3-30, 15.
71 Vgl. N. Cusanus, De coni I 6 n. 24 h III, 30, 1—31, 1.
72 N. Cusanus, De doct. ign. I 6 h I, 14, 7-10.
73 N. Cusanus, De coni. I 5 n. 21 h III, 27, 9-28, 12.
74 Vgl. dagegen die abweichende Übersetzung in: Nikolaus von Kues, De

coniecturis. Mutmaßungen, Lat.-dt., hrsg. von J. Koch/W. Happ, (PhB 268) Ham-



356 Zum Disput über die Unsterblichkeit der Seele

Disjunktiv Entgegengesetzte, opposita disiunctive, sind <ist> und
<nicht ist> im Ausdruck <ist oder nicht ist), kopulativ Entgegengesetzte,
opposita copulative, sind <ist> und <nicht ist) im Ausdruck <ist und nicht
ist). Begegnete in <De docta ignorantia) auch noch die Verknüpfung der

disjunktiv oder kopulativ Entgegengesetzten als zulässiger Begriff der
absoluten Einheit (<ist oder nicht ist>; <ist und nicht ist>), so erfolgt in <De

coniecturis) eine Korrektur: Nur der Begriff ist der absoluten Einheit als

adäquater zuzuerkennen, der sowohl die disjunktiv als auch die kopulativ

Entgegengesetzten hinter sich läßt, d. h. negiert: Aus <ist oder nicht
ist) - so in <De docta ignorantia) - wird <nicht: ist oder nicht ist), d. h.

(weder ist noch nicht ist) - so in <De coniecturis) —; aus (ist und nicht ist)
— so in (De docta ignorantia) - wird (nicht: ist und nicht ist) — so in (De
coniecturis) Eine Bestätigung der Selbstkorrektur liegt in Cusanus'

Hinweis vor:

«Improportionabiliter simplicior est negatio oppositorum disiunctive ac

copulative quam eorum copulatio»75.

(Unverhältnismäßig einfacher ist die Verneinung der disjunktiv und kopulativ

Entgegengesetzten als ihre Verbindung76.)

Cusanus' Fortschritt in (De coniecturis) gegenüber (De docta
ignorantia) besteht in der ausschließlichen Verwendung der negatio oppositorum

disiunctive ac copulative, der Verneinung der disjunktiv und

kopulativ Entgegengesetzten, als des allein zulässigen Begriffs für die

bürg 1971, 25: «Ein Begriff von der Wahrheit, der die beiden Gegensätze aufhebt,
indem er zugleich trennt und verbindet, ist also weniger eingeschränkt. Auf die
Frage, ob Gott ist, ist somit folgende Antwort diejenige, die sich dem Unendlichen
am meisten nähert: Es gilt gleichzeitig, daß er weder ist noch nicht ist und daß er ist
und nicht ist. »

75 N. Cusanus, De coni. I 6 n. 24 h III, 31, 4-6.
76 Vgl. auch hier die abweichende Übersetzung in: Nikolaus von Kues, De

coniecturis. Mutmaßungen, hrsg. von J. Koch/W. Happ, 29: «Unverhältnismäßig
einfacher ist es, die Gegensätze trennend und verbindend zu verneinen als sie zu
verbinden.» - J.Koch, Die Ars coniecturalis des Nikolaus von Kues, (Arbeitsge-
meinsch. f. Forsch, des Landes NRW. Geisteswissenschaften 16) Köln/Opladen
1956, 45, bemerkt: «Kontradiktorisch entgegengesetzte Sätze sind daher in der
Region der absoluten Einheit weder in der Weise wahr, daß man sie disjunktiv
trennt, noch in der, daß man sie kopulativ verbindet.» Diese Interpretation hat
J. Kochs und W. Happs Übersetzung beeinflußt. - J. Stallmach, Geist als Einheit
und Andersheit. Die Noologie des Cusanus in De coniecturis und De quaerendo deum,
in: Nikolaus von Kues in der Geschichte des Erkenntnisproblems, hrsg. von
R. Haubst, (Mitteilungen und Forschungsbeiträge der Cusanus-Gesellschaft 11)
Mainz 1975, 106 f., weist zwar aufCusanus' Selbstkorrektur in (De coniecturis) hin,
geht jedoch auf das Problem (opposita disiunctive ac copulative) nicht ein.



in Mittelalter und Renaissance 357

absolute Einheit. Inhaltlich bedeutet diese neue Einsicht, daß die absolute

Einheit weder ein Entgegengesetztes noch Verknüpfung von
Entgegengesetzten, sondern aller Entgegensetzung entgegen und daher

gegensatzlos ist. Der Gedanke, daß die absolute Einheit jeglicher
Entgegensetzung gegenüber indifferent ist, impliziert den Gedanken, daß die

Selbstidentität der absoluten Einheit ihre Prozessualität ist, so daß es

dem Geist als solchem möglich ist, die ihm immanente Dynamik seiner

mentalen Funktionen grundgelegt zu denken durch die Dynamik seiner
absoluten Einheit.

Der Geist selbst77 nun umfaßt alle seine Einheiten, (Wahrnehmung),
(Verstand), (Vernunft) und (absolute Einheit), indem er sie selbst ist, und
erweist seine Funktionen als auseinander hervorgehend: Die Vernunft
erkennt der absoluten Einheit ihr Recht zu, von ihr verschieden zu sein,
ohne zu erkennen, daß die Verschiedenheit der absoluten Einheit Negation

aller Entgegengesetzten, damit Durchwirken aller Entgegengesetzten,

Ermöglichung der Vernunft selbst meint; durch die Einsicht in die

Abgetrenntheit der absoluten Einheit erkennt sich die Vernunft selbst
als zu dieser Einheit entgegengesetzt, ist die Entgegensetzung als

Vernunfteinheit, ist gegenüber der koinzidentalen Einheit der Entgegengesetzten

diejenige Einheit, in der die Entgegengesetzten kompatibel sind,
und damit zugleich Grund für alles Entgegengesetzte. Der Verstand
setzt hingegen voraus, daß Entgegengesetztes miteinander unvereinbar
ist, grenzt sich dadurch als Andersheit von der Vernunfteinheit
widersprüchlich Entgegengesetzter aus und differenziert und eint auf seine

Weise: Er erkennt, daß die unterschiedenen Wahrnehmungsinhalte von
der Wahrnehmung selbst nicht vereinheitlicht werden können, nimmt
selbst überhaupt erst die Unterscheidung der Wahrnehmungsinhalte vor
und versteht sich, indem er im Unterscheiden verknüpft, selbst als

konträre Gegensätze verbindende Einheit.
(Unsterblichkeit) ist für Cusanus nur noch ein deskriptives Prädikat,

das er den mentalen Funktionen (Verstand) und (Vernunft)
zuerkennt:

77 Der Geist selbst (mens ipsa), der Geist als Geist, darf nicht vorschnell als

(menschlicher) Geist gefaßt werden. So aber: J. Koch, Die Ars coniecturalis, 17, der
De coni. I 4 von De coni. II 14 her interpretiert. - Auf einen Aufweis des

Zusammenhangs zwischen der mens ipsa und ihren vier Einheiten verzichtet
überhaupt: R. Haubst, Nikolaus von Kues und die Analogia entis, in: Die Metaphysik im
Mittelalter, (Miscellanea Mediaevalia 2) Berlin 1963, 689f. - Bei J. Stallmach, Geist
als Einheit und Andersheit, 97, rückt an die Stelle der von Cusanus angesprochenen
Allumfassendheit der mens ipsa die absolute Einfaltung des göttlichen Geistes.



358 Zum Disput über die Unsterblichkeit der Seele

«Ubi vero unitas absorbet alteritatem, ibi immortalitas. »

(Wo die Einheit die Andersheit in sich aufnimmt, dort ist Unsterblichkeit.)

Verstand und Vernunft aber sind Einheiten, die ihre Andersheit
nicht vorgängig gegen sich haben; der Verstand ist die Einheit der

Wahrnehmung oder Vorstellung, die Vernunft aber die Einheit des

Verstandes, so daß sich Verstand und Vernunft wechselseitig
durchdringen: Vernunft ist ein Immer-Erkennen (semper intelligere), das

allen Verstandesoperationen immanent ist, die in ihrer jeweiligen
Bestimmtheit freilich die bestimmten Operationen des Verstandes selbst

sind; zugleich ist der Verstand der Vernunft immanent, sofern die
bestimmte Verstandesoperation an ihr selbst intelligibel (per se intelligi-
bilis) und damit das Immer-Erkennen der Vernunft selbst ist78.

*

Abschließend bleibt zu konstatieren: Die hier nur in einigen extremen,

gemäßigten oder vermittelnden Positionen explizierte Geschichte
des Unsterblichkeitsgedankens ist die Geschichte des Begriffs
(Vernunft). Es gab keinen kontinuierlichen Prozeß der Säkularisation, der

Vernunft sich erst von theologischen Prämissen emanzipieren ließ:
Averroes' Konzeption war wissenstheoretisch bestimmt. Albert zeigte
sich ihr gegenüber zumindest nicht abgeneigt. Thomas' Konzeption
war unausgeglichen, eine Unausgeglichenheit, die Johannes Duns Sco-

tus und Wilhelm von Ockham schon bei Aristoteles vorfanden und die
sie veranlaßte, ebenfalls wissenstheoretisch zu verfahren und in dieser

Hinsicht auf Unsterblichkeitstheorien überhaupt zu verzichten. Die in
der Renaissance häufig herausgestellte Würde des Menschen verdankte
sich jedoch einer Konzeption, die eher das Epitheton (theologisch)
verdiente als solche des Mittelalters, ohne daß ihr die Reaktion fehlte:

Gegen Ficino besann sich Pomponazzi auf den aristotelischen Naturbegriff,

den im Mittelalter besonders Boethius von Dacien als alleinige
Grundlage für rationale Argumentation in Anspruch nahm, und ließ
Unsterblichkeit nur als Interpretament für immaterielle, jedoch nie
schlechthin immaterielle Prozesse gelten. Allen Konzeptionen haftete

78 Vgl. N. Cusanus, De coni. II 16 n. 163 h III, 165, 1-166, 17. - Vgl. zum
Aspekt der Dynamik der mens: K. Flasch, Die Metaphysik des Einen bei Nikolaus
von Kues. Problemgesch. Stellung und system. Bedeutung, (Studien zur Problem-
gesch. der antiken und mittelalterlichen Philosophie VII) Leiden 1973, 186 f.



in Mittelalter und Renaissance 359

der Widerstreit zwischen Materialität und Quasi-Immaterialität oder
Immaterialität überhaupt an.

Einzig Cusanus ließ diesen Widerstreit im Geist selbst stattfinden.
Freilich war auch seine Konzeption nicht voraussetzungslos: Er rezipierte

den von Proklus und dem <Liber de causis> beeinflußten Quaternar
der Einheiten und gab ihnen traditionelle Namen wie Gott, Vernunft,
Verstand und Wahrnehmung. Traditionell war auch der Ordnungsgedanke

mit seinem Stufenschematismus, traditionell, daß Cusanus sich
des Unsterblichkeitsbegriffs überhaupt noch bediente.

Er verband jedoch diese traditionellen Motive mit den Innovationen

seiner Mentalphilosophie: der antiproklisch gedachten Allumfassendheit

des Geistes als solchen und der durch seine über Aristoteles
hinausgehende Gegensatztheorie ermöglichten Dynamisierung der
geistigen Funktionen. Die dynamisch gefaßte Einheit des Geistes bot die

Gewähr, die mentalen Einheiten in ihrer Eigenständigkeit und in ihrem
Zusammenhang argumentativ aufweisen zu können und nicht erst

nachträglich nach einem Verknüpfungsmodus suchen zu müssen. Der
Gedanke der Unsterblichkeit war entemotionalisiert, sie selbst nicht
Ziel einer sich sehnenden Seele, sondern allein deskriptive Kategorie für
die wechselseitig sich durchdringenden mentalen Funktionen <Vernunft)
und (Verstand).

In der Renaissance konnte daher Giovanni Pico della Mirandola
thesenartig Cusanus' Gegensatztheorie aus <De coniecturis> notieren79,
ohne seinem Immortalitätsgedanken Beachtung zu schenken; eine

derartige Beachtung erübrigte sich für Giordano Bruno ohnehin, da seinem

kosmologischen Anliegen besonders Theoreme aus Cusanus' Schrift
<De docta ignorantia> entgegenkamen80.

79 Vgl. zum Nachweis der Cusanuskenntnis Picos: K. Flasch, Nikolaus von
Kues und Pico della Mirandola, in: Mitteilungen und Forschungsbeitr. der Cusanus-
Ges. 14 (1980) 113-120, bes. 118 (zur De-coniecturis-Rezeption).

80 Vgl. G.Bruno, De la causa, principio e uno, dial. 3, in: Opere ital. I, ed.
G. Gentile, Bari 1925, 217-223.




	Zum Disput über die Unsterblichkeit der Seele im Mittelalter und Renaissance

