Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)
Heft: 1-2
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN

Krinetzki, Giinter: Kommentar zum Hohenlied. Bildsprache und
theologische Botschaft. — Frankfurt a. M. — Bern: Verlag Peter D. Lang 1981.
310 S. (Beitrige zur biblischen Exegese und Theologie, 16.)

Der Verf., Alttestamentler in Passau, ist schon mit mehreren Arbeiten zum
Hohenlied (HId) hervorgetreten: L. (= G.) Krinetzki, Das Hohe Lied. Kom-
mentar zu Gestalt und Kerygma eines alttestamentlichen Liebesliedes (Kom-
mentare und Beitrige zum Alten und Neuen Testament) (Diisseldorf 1964);
ders., Die erotische Psychologie des Hohenliedes, in: Theol. Quartalschrift 150
(1970) 404—416; ders., «Retractationes» zu fritheren Arbeiten {iber das Hohelied,
in: Biblica 52 (1971) 176-189. Dies zeigt seine in langem Umgang erworbene
Vertrautheit mit dem Werk und seine unverminderte Bereitschaft, hinzuzuler-
nen und das Verstindnis dieser Dichtung weiter zu vertiefen.

Das Werk K.s besticht zuerst durch seine klare Disposition und Brauchbar-
keit fiir den Leser. Eine Einleitung bespricht knapp alle einschligigen Fragen zu
Namen, Struktur, Sprache, Stil, Gattungen, iiber den Verfasser, Entstehungs-
zeit und -ort, ferner zur Kanonizitit, Auslegungsgeschichte und Botschaft des
Buches und schlieBlich zur Textqualitit (S. 11-46). Daran ist eine reichhaltige
Bibliographie angeschlossen mit einem Abkiirzungsverzeichnis (S. 47-63). Der
Hauptteil, der eigentliche Kommentar (S. 64-233), ist wiederum klar aufgebaut:
Die Einheiten werden eine nach der andern erortert; zuerst wird jeweils auf
speziell zugehdrige Lit. hingewiesen, textkritische Punkte werden diskutiert,
dann folgen Erliuterungen zur Form und Erklirungen zu den Versen sowie eine
kleine Untersuchung zur konkreten Entstehungssituation und zur Funktion der
Einheit. Als Zusammenfassung gibt K. nach jeder so behandelten Einheit eine
Interpretation im Kontext unserer aktuellen Bedingungen, indem er an den
dichterischen Bildern und Empfindungen des Hld das Menschliche und Allge-
meingiiltige von dessen Liebeserfahrung aufweist, das uns Heutige unmittelbar
beriihrt und trifft. Ein reichhaltiger Apparat enthilt v.a. philologische Anmer-
kungen (S. 234-296), wihrend drei Register (hebr. Worter, Sachregister, be-
sprochene Bibelstellen) das Buch aufschliisseln (S. 297-310).

Verf. mochte die Liebeslyrik des Hld nicht nur literaturwissenschaftlich,
sondern besonders auch mit Hilfe der «(tiefenpsychologisch orientierten) Mo-
tivforschung» (S. 5) interpretieren, wobei er sich an C. G. Jung orientiert. Diese



Besprechungen 321

Dimension bildet die Originalitit dieses Werkes im Vergleich zu den andern,
auch neueren Kommentaren des Hld. Was die literarische Seite der Dinge
betrifft, so nimmt K. eine Vielzahl (nimlich 52) von Einzelliedern an, die nur in
losem Zusammenhang miteinander verbunden sind. Die Zusammenhinge wer-
den durch Refrains angedeutet. Die Gattungen der einzelnen Lieder werden z. T.
neu bestimmt. Die allegorische Deutung des Hld lehnt K. mit Nachdruck ab.
Fiir ihn handelt es sich um reine Liebeslyrik, also auch nicht um Hochzeitslieder
im engen Sinn des Wortes.

Die Probleme der Hoheliedinterpretation sind und bleiben schwierig, und
es ist kein geringes Verdienst dieses Buches, daB es sich trotz seiner Gedringt-
heit den mannigfachen Fragen stellt, die die Einzel- und Gesamtdeutung des Hld
in der Vergangenheit aufwarf und heute flir die Exegese weiterhin stellt. Es ist
verstindlich, daB die Meinungen zu manchem Punkt von derjenigen des Verf.
abweichen konnen, der jedenfalls den Mut hat, seine Standpunkte klar darzu-
stellen und zu begriinden. Auf ein paar solcher Unterschiede in der Beurteilung
gewisser Probleme mé&chte ich am Schlusse noch zu sprechen kommen.

Was die Interpretation der dichterischen Bilder anlangt, so 16st K. die
Metaphern oft so auf, daB er sagt: Diese Metapher bedeutet diesen Sachverhalt.
(Ein besonders deutliches, und fiir mein Gefiihl auch ein an der unteren Grenze
des Geschmackvollen liegendes Beispiel etwa zu Hld 7,10 auf S. 200f.) Solche
Aequivalenzen zwischen dem lyrischen Ausdruck und der gemeinten Realitit
scheinen mir jedoch die poetische Substanz anzugreifen. Denn das Eigentiimli-
che des Lyrischen ist die Schwebe, in der der Dichter die Dinge hilt. Ein
bestimmter Sachverhalt ist gewiB3 AnlaBl und Ausgangspunkt fiir die Bilder und
Ausdriicke des Gedichtes, aber diese transzendieren diesen ithren Anlafl und
werden offen fiir mehrere Deutungen und ineinander tibergehende Schattierun-
gen. Die Interpretation darf diese Offenheit nicht wieder reduzieren, indem sie
feststellen will, was das Bild «meint». Sonst sind wir wieder bei einer allegori-
schen Deutung angelangt, fiir die es ja charakteristisch ist, daB sie jede Einzelheit
eines Ganzen Zug um Zug mit einer bestimmten Realitit eindeutig identifiziert
und festnagelt. In diesem Sinn frage ich mich, ob die gegebenen Interpretationen
der Dichtung des Hld stets gerecht werden.

Ferner stellte sich mir beim Abschnitt zur Botschaft und zu den Zusam-
menfassungen der Einzelexegesen die Frage, ob Verf. nicht gelegentlich eine
Metdpaoro eto duo yévoo macht, wenn er auf das Ethos der Liebe kommt,
etwa dal3 die Liebenden des HId den «ernsten Willen (hitten), dem erwihlten
Liebespartner in AusschlieBlichkeit und flir immer anzugehéren» (S. 204, Z.
1-2). Ein Satz wie «Wer in seinem Sinne (sc. des Verf. od. Sammlers des Hld)
liebt, der wird sich von selbst richtig verhalten, auch ohne dafl man ihn f6rmlich
dazu anhalten muB.» (S. 43, Z. 5 von unten) ist m. E. insofern irrefiihrend, als es
dem HId in keiner Weise um das «richtige Verhalten» geht! Das Hld preist die
Liebe, weiter nichts. Daraus ethische Konsequenzen abzuleiten (vgl. z.B.
Begriffe wie «Ehrfurcht», «selbstlose Liebe», S. 42f, 200, Z. 14; «Hingabe ohne
Verletzung der menschlichen Wiirde und der sozialen Ordnung», S. 199 unten,
u. 6.) ist vielleicht moglich, aber es ist vollig auBerhalb der Perspektive des Hld
selbst. Das ist eine andere Welt als die der Liebeslyrik des Hld!

Damit fillt ein anderes Licht auch auf die Auslegungsgeschichte, die K.



322 Besprechungen

vielleicht doch nicht mit ganz hinreichendem Einfiihlungsvermégen zusam-
mengefalt hat. Denn indem er wie gesagt aus dem Preislied der Liebe zwischen
Mann und Frau ein Ethos der Liebe herausliest und entwickelt, von dem die
Lieder selber nichts sagen, so tut er das, was die alte Allegorese tat: wie diese
empfindet er offenbar reine Liebeslyrik als ungentigend, wenn sie nicht in einen
weiteren Kontext eingebettet wird. Dieser weitere Kontext ist bei K. eine Ethik
der Liebe, bei der alten Allegorese die Mystik der Vereinigung Gottes mit
seinem Volk oder der Seele. Hitte somit die Allegorese von einst einer Notwen-
digkeit gehorcht, der sich auch K. nicht entzichen konnte, allen gegenteiligen
Beteuerungen zum Trotz, und gibe es zur Allegorese des Hld nicht Besseres zu
sagen als das Zitat der verstindnislosen Bemerkung von Loretz (S. 35)?

Uberdies habe ich Miihe, an K.s Bestimmung der urspriinglichen Bedeutung
des Hld zu glauben, wonach dieses gegen eine «manichiisch-legalistische Men-
talitit» (S. 30) in bezug auf erotische Liebe gerichtet sei. (Mani hat ein halbes
Jahrtausend nach der von K. in persische Zeit angesetzten Entstehung des Hld
gelebt.) Wendet sich das HId iiberhaupt gegen jemand? Liebeslyrik hat doch
ihren Zweck in sich selber, wie das Vorkommen dieser Dichtung in allen
Sprachen zu zeigen scheint.

Auch einige Fliichtigkeiten sind mir aufgefallen, ohne daf} ich sonderlich
Stichproben gemacht hitte: Luis de Leon erscheint auf S. 34, Z. 20 als dem 17. J.
zugehorig, auf S. 47, Z. 21f als dem 15. oder einem fritheren Jahrhundert: er hat
aber im 16. J. gelebt. Honorius von Autun wird verschieden bezeichnet (S. 33, Z.
7, 34, Z. 17); der fiir K. wichtige Aufsatz von F. Horst, Die Formen des
Liebesliedes ... wird nicht in der zuginglichsten Form, nimlich im Sammel-
band F. Horst, Gottes Recht. Studien zum Recht im A. T. (Theol. Biicherei 12)
(Miinchen 1961) zitiert. Druckfehler: S. 30, Z. 17; 201, Z. 1 (hebr.); 236, Anm.
15, Z. 1 (hebr.).

Wie man sieht: ein Kommentar des Hld von dieser gedringten Fiille an
Informationen und Stellungnahmen zu verschiedensten Fragen fordert die Dis-
kussion heraus, und das ist nicht das geringste Kompliment, das einem For-
schungsbeitrag gemacht werden kann, wie es dieser Kommentar zweifellos ist.

ADRIAN SCHENKER OP

Espinel Marcos, José Luis: La Eucaristia del Nuevo Testamento. -
Salamanca: Editorial San Esteban 1980. 300 S. (Estudio teologico de San
Esteban, Coll. Glosas, 7.)

Der Verf., Professor fiir Neues Testament an der Universitit und an der
theologischen Fakultit San Esteban in Salamanca, legt hier eine Synthese
neutestamentlicher Eucharistielehre vor. In drei sozusagen konzentrischen Krei-
sen bespricht er alle Stellen, die von der Eucharistie im N. T. handeln: Zuerst
erortert er die Einsetzungsberichte (S. 13—115), dann die Stellen im N.T., die
von der Eucharistie ausdriicklich sprechen oder von ihr geprigt sind oder auch,
ohne sie direkt zu nennen, sie voraussetzen (S. 117-192), und schlieBlich, in
einem dritten Schritt, sammelt er die Hinweise und Angaben zu der Art und



Besprechungen 323

Weise, wie die Urgemeinde Eucharistie feierte, und welches Verstindnis sich
aus dieser Liturgie der urchristlichen Eucharistie erheben 1dBt (S. 193-283). Eine
Zusammenfassung des ganzen Werkes (S. 285-292); sowie ein Autorenver-
zeichnis und ein detailliertes Inhaltsverzeichnis (S. 293-300) schlieBen das Ganze
ab.

Das Buch entfaltet einen groBen Reichtum an Fragestellungen und Infor-
mationen. Bewundernswert ist die Vielfalt der verarbeiteten Literatur. Beson-
ders die neuere deutsche Exegese ist in breitem MaBe herangezogen, aber auch
die angelsichsische Forschung ist gut vertreten. Die Arbeiten von H. Schiirmann
haben E.s eigenes Werk spiirbar geprigt; der EinfluB jJoach. Jeremias’ und in
geringerem MaB R. Pesch’s ist ebenfalls unverkennbar. DaB der Verf. gerade
diesen Autoren in manchem folgt, ist nicht nur verstindlich, sondern bei der
Bedeutung ihrer Arbeiten auch berechtigt. Schiirmanns Konzeptionen driicken
insbesondere dem ersten Teil ihren Stempel auf, wo E. die Einsetzungsberichte
als Verdichtung und Zusammenfassung des ganzen Lebens und der ganzen
Verkiindigung Jesu darstellt, wobei er die Abendmahlshandlungen als propheti-
sche Zeichenhandlungen hervorhebt.

Das Buch besticht mich nicht so sehr dadurch, daB es neue, noch ganz
unbegangene Wege erdffnen wiirde, als vielmehr durch seine vollstindige
Darstellung der exegetischen und theologischen Fragen, die sich an das Abend-
mahl Jesu und an sein Fortwirken in der neutestamentlichen Gemeinde kniipfen.
Alle historischen, redaktionsgeschichtlichen und exegetischen Probleme, die die
Forschung der letzten Jahrzehnte aufgeworfen hat, werden knapp und klar
genannt, besprochen und einer Losung zugefiihrt, die auch begriindet wird,
z.B. das Problem Urform der Einsetzungsworte, das Verhiltnis der vier
Abendmahlsberichte zueinander, die Interpretation der Einsetzungsworte und
-gesten, die Exegese des eschatologischen Ausblicks und sein Verhiltnis zu den
Einsetzungsworten, die Frage des Paschamahls, die Todesdeutung, die in den
Abendmahlsworten enthalten ist, und ihr Verhiltnis zu Jes 53 sowie ihre
geschichtliche Wahrscheinlichkeit im Rahmen der Verkiindigung Jesu, die
johanneische Abendmahlsiiberlieferung und ihre Beziehung zur synoptisch-
paulinischen Tradition, Jesu Tischdienst und das Losegeld-Logion (Mk 10,45)
und ihr Bezug zum Abendmahl, usw. Das Buch empfingt von dieser Vollstin-
digkeit der Problemstellung, gepaart mit der Gedringtheit der Einzeldiskussion,
den Charakter eines Kompendiums, eines Handbuches im guten Sinne des
Wortes. Der warme, personlich beteiligte Stil des Verf.s nimmt aber dem Werk
das Trockene und Diirre, das sonst oft solchen Werken anhaftet.

Die Abschnitte zur Deutung von Jesu Sterben und insbesondere der
Opfercharakter seines Todes einerseits und des Abendmahls anderseits erwek-
ken fiir mein Dafiirhalten den Eindruck eines unentschiedenen Lavierens zwi-
schen Skylla und Charibdis. Der Verf. notiert die starken Bedenken, die heute
gegen die Opfer als Schliissel zum Verstindnis von Jesu Passion vorgebracht
werden (merkwiirdigerweise fehlen die so starkes Aufsehen erregenden Arbei-
ten von René Girard in diesem Zusammtenhange ganz!), wagt es aber nicht, wie
ein von ihm mehrfach zitierter Aufsatz von Gonzalez Ruiz von der Eucharistie
als von der «muerte de todos los scrificios» zu sprechen (S. 167 mit Anm. 97), da
die Opferterminologie im Zusammenhang mit Jesu Leiden und mit der Euchari-



324 Besprechungen

stie zu tief im N. T. verwurzelt sei. An dieser Stelle hitte ich mir ein viel tieferes
Eindringen in den Sinn der Opfer in religionsgeschichtlicher und alttestamentli-
cher Hinsicht gewiinscht, als es bei E. geschieht (S. 155-177). Denn nur von
einer solchen vertieften Einsicht in diesen Teil des altisraelitischen Kultes
kénnen wir uns einen neuen und sinnvolleren Zugang zu den neutestamentli-
chen Aussagen gewinnen, die in der Begrifflichkeit der Opferliturgie gefaBt
sind. Dieser Weg der Vertiefung unserer Einsicht in das Opferverstindnis des
alten Israel ist sicher fruchtbarer als die heute verbreitete Ablehnung der
Opferliturgie als Zugang zu Jesu Tod und Abendmahl. Eine Studie wie die
vorliegende hitte diesen Weg vielleicht entschlossener betreten sollen, als sie es
tatsichlich getan hat, um diese Seite der Deutung von Jesu Leben und Tod heller
zu beleuchten.

Das Buch enthilt auch eine gewisse Anzahl von Druckfehlern, bes. in den
griech. Wortern (Akzente!), z. B. S. 34, Anm. 28, Z. 2; S. 38, Z. 9; S. 40, Z. 14;
S. 52, Anm. 67, Z. 2, Anm. 70, Z. 1; usw.

ADRIAN SCHENKER OP

Ambros Odermatt OSB, Ein Rituale in beneventanischer Schrift.
Roma, Biblioteca Vallicelliana, Cod. 32, Ende des 11. Jahrhunderts. — Freiburg/
Schweiz: Universitatsverlag 1980. 376 S. (Spicilegium Friburgense. 26.)

Seit den flinfziger Jahren unseres Jahrhunderts erfuhr die Ritualienfor-
schung durch Texteditionen und Einzelstudien zusehends Aufschwung und
Beachtung. Angeregt durch die Arbeiten von Adolph Franz (Rituale von St.
Florian, 12. Jh., 1904) u.a., entwickelte sich die Erforschung der Ritualien zu
einem eigenen Teilgebiet der Liturgiewissenschaft. Die Ritualien gehoren in-
zwischen zu den wichtigsten und interessantesten Quellen im liturgie- und
kulturgeschichtlichen Bereich. Ein Rituale, d.h. «das Buch, das Texte und
Anweisungen fiir die vom Priester zu spendenden Sakramente und Sakramenta-
lien, ferner fiir Prozessionen und Exorzismen enthilt», ist mehr als andere
liturgische Rollenbiicher vom gottesdienstlichen Eigenleben einer bestimmten
Zeit und einer bestimmten Ortskirche geprigt. Sodann ist es ein sehr hiufig
gebrauchtes liturgisches Buch, das in direktem Bezug zu den Gliubigen steht
und trotz seiner jeweiligen individuellen Prigung in einen groBeren Zusammen-
hang gestellt ist. Das Rituale, das zunichst mit anderen liturgischen Biichern
verquickt war und verschiedene Namen trug, wird im 12. Jh. in der Umgebung
der Kloster und im 13. Jh. im Didzesanklerus als solches greifbar. Mit der
Erfindung der Buchdruckerkunst erlangen die Didzesanritualien ihre eigentliche
Bedeutung. Die Studien der letzten Jahre beschiftigten sich vorwiegend mit
diesen gedruckten Agenden.

Bereits auf diesem Hintergrund steht der Veroffentlichung des Codex C 32
der Biblioteca Vallicelliana von Rom, eines Rituals in beneventanischer Schrift
vom Ende des 11. Jhs., durch P. Ambros Odermatt OSB, Mariastein bei Basel,
berechtigtes Interesse zu. Es handelt sich dabei um die stark gekiirzte Disserta-
tion, welche der Verfasser im Wintersemester 1972/73 unter Leitung von A.



Besprechungen 925

Nocent OSB (Koreferenten: B. Neunheuser OSB und ]. Pinell OSB) am
Pipstlichen Liturgischen Institut von S. Anselmo, Rom, einreichte und die als
26. Band der international anerkannten Studienreihe «Spicilegium Friburgense»
erschien. Zum erstenmal wird hier der Codex C 32 genannter Bibliothek ediert,
der bereits in fritheren Studien Beachtung gefunden hatte.

Der Raum von Benevent wurde seit Jahrhundertbeginn in verschiedener
Hinsicht ein Interessenobjekt. Die beneventanischen Handschriften zogen in
paliographischer Hinsicht (E. A. Lowe), aber auch in liturgischer (R. Andoyer,
A. Dold) und musikologischer (Paléographie Musicale XIV/XV; cf. die be-
rithmten liturgischen Rotuli, bes. Exsultetrollen) die Aufmerksamkeit der Fach-
leute auf sich. K. Gamber, S. Rehle u.a. widmeten sich eingehend der Erfor-
schung liturgischer Besonderheiten von Benevent. Bis ins 9. Jh., teilweise noch
dariiber hinaus, besaB Benevent nimlich eine liturgische Sondertradition, die
dann von der romischen Liturgie immer mehr verdringt wurde. Die beneventa-
nische Lokalliturgie 1Bt sich durch die vielfiltigen Beziechungen erkliren,
welche Benevent mit Montecassino (die Abtei gehorte zu Benevent und Paulus
Diaconus, der an der Liturgiereform im Frankenreich aktiv beteiligt war, hielt
sich vor seinem Eintritt in Montecassino am Hof von Benevent auf), mit dem
byzantinischen Kaiserreich und mit Mailand verband. Leider sind uns hand-
schriftliche Zeugen erst aus spiter Zeit (10./11. Jh.) tiberliefert.

A. Odermatt ist einer der ersten Liturgiewissenschaftler, der sich der
Ritualienforschung des Raumes von Benevent zuwandte. Der von ihm heraus-
gegebene und beschriebene Codex ist ein sog. Sakramentar-Rituale oder Ritu-
ale-Missale, d.h. ein Rituale, dem MeBformulare (und Kanon) beigegeben sind.
Segnungen (Benediktionen) fehlen in dieser Art von Rituale fast ganz. Einige
Antiphonen und Responsorien der Tauf- und Beerdigungsliturgie, sowie einige
Stellen im Ordo Missae sind mit Neumen versehen (interessante Zeugen flir das
«Lumen Christi» und «Exsultet» der Osternacht). Das in der sog. Beneventana
geschriebene Rituale stammt aus einem Kloster im EinfluBbereich von Monte-
cassino («Terra sancti Benedicti») und kann auf das ausgehende 11. Jh. datiert
werden. Die Texte weisen eindeutig darauf hin, daB3 der Codex fiir die Seelsorge
in der Umgebung des Klosters verwendet wurde. Seit Mitte des 11. Jhs.
verfligten nimlich die Kloster Italiens tiber gewisse Seelsorgsrechte (z. B. Privi-
leg Leo IX.). Somit ist dieses Rituale auch ein Beispiel pastoraler Bemiihungen
der italienischen Kloster.

Der Inhalt der Handschrift 1iBt sich leicht in fiinf Teile gliedern: 1.
Taufliturgie (Nrn. 1-109) 2. BuBliturgie (Nrn. 110-179) 3. Krankenliturgie
(Nrn. 180-211) 4. Sterbe- und Totenliturgie (Nrn. 212-349) 5. Ordo Missae
(Nrn. 351-400). Das entspricht also dem Inhalt eines (Priester-) Rituals, wobei
der «Ordo matrimonii» (der Verfasser sagt nichts dariiber!) und der ganze
Komplex der Ségnungen hier fehlen.

Die Arbeit von A. Odermatt umfaBt zwei groBe Teile: 1. Teil: Einleitung
(31-236) und 2. Teil: Edition des Textes (237-354). Vorangehen das Inhaltsver-
zeichnis (7—10) und ein sorgfiltiges, zwanzigseitiges Quellen- und Literaturver-
zeichnis (11-30).

Im ersten Kapitel der allgemeinen Fragen gibt der Verfasser einen prignan-
ten Uberblick iiber die Entwicklung des Rituals zu einem eigenen Buch und



326 Besprechungen

referiert tiber die Arbeiten und Ergebnisse der Ritualienforschung. In einem
zweiten Abschnitt beschiftigt er sich mit der Geschichte des Herzogtums
Benevent, besonders unter liturgischem Gesichtspunkt, und zeigt die Beziehun-
gen von Benevent zu Montecassino, Byzanz und Mailand auf. Im zweiten
Kapitel stellt der Autor den Codex vor und klirt die Fragen der Lokalisierung,
Datierung, Benennung, Eigenart und Bedeutung. Den Hauptteil der Einleitung
bildet das dritte Kapitel, eine Analyse der flinf Ordines des Rituals. Dement-
sprechend liegt hier das Hauptgewicht der Arbeit von A. Odermatt. In diesem
analytischen Teil geht er methodisch so vor, da3 er zunichst ein ausgezeichnetes
Resiimee der geschichtlichen und oft vielgestaltigen Genese des jeweiligen Ordo
gibt, um dann den Codex C 32 im Ganzen der Geschichte situieren und die
Eigenarten besser hervorheben zu kénnen. Dabei stiitzt er sich zu Vergleichs-
zwecken auf edierte und unedierte Zeugen der liturgischen Uberlieferung,
besonders des beneventanisch-kassinesischen Raumes. Auf diese Weise kann er
Quellen und Vorlagen ausfindig machen (das geschieht detailliert im Apparat
der Edition).

Der Taufordo (105-147) des Rituals widerspiegelt mit seinen ziemlich
komplizierten Etappen und Stufen die allgemeine Entwicklung der Taufliturgie
und trigt noch deutlich die Spuren des alten 7-Skrutinienritus (vgl. OR XI und
Gelasianum) an sich. Damit erweist er sich als ein fiir das 11. Jh. konservativer
Ritus, wie tiberhaupt der beneventanische Raum durch eine traditionelle Hal-
tung charakterisiert ist. Als Tauftermin ist Ostern vorausgesetzt. Durch den
Einschub des Krankentaufritus (Klinikertaufe, Nrn. 32—-54) zwischen Katechu-
menatsakten und Skrutinium vor den Riten des Karsamstags entsteht ein
zweiteiliger Ordo. Leider sind die Rubriken nicht klar genug, um sich ein klares
Bild iiber die zeitliche Aufgliederung der Tauffeier machen zu kénnen. Im
Taufritus der Ostervigil finden wir einen Hinweis auf die Wiederholung der
pribaptismalen Salbung (137). Der Taufakt ist durch zwei Merkmale geprigt:
trinitarische Taufformel und dreimalige Tauchung (138). Als Besonderheit darf
die Ubergabe einer brennenden Kerze betrachtet werden, da dieser Brauch in
den Ritualien erst viel spiter erscheint (140). Taufkommunion und Firmung (da
Priesterrituale!) fehlen. Der Ordo zeugt auch von der Unsicherheit, die im 11.
Jh. beziiglich des theologischen Sinnes der Firmung und ihres Zusammenhanges
mit der Taufe bestand (vgl. Oration Nr. 109).

Der Beichtordo (147-167) des Codex C 32 liegt in seiner Grundstruktur
auf der gallikanischen Traditionslinie. Fiir uns wirkt diese BuBliturgie mit ihren
vielen Orationen, Antiphonen, Psalmen und der Litanei, aber auch durch die
verschiedenen Absolutionsformeln kompliziert und langatmig. Der Ordo ent-
hilt auch das Formular einer BiiBermesse, gefolgt von Segensgebeten und der
KrankenbuBle. Die AussShnung geschieht in einem Akt (Verbindung von
Beicht und Rekonziliation). Der Vollzug der Beichtliturgie ist nicht mehr an
eine bestimmte Zeit gebunden und darum beliebig wiederholbar. Gewisse
Formeln, etwa die Absolutionen, setzen erstaunlicherweise eine Mehrzahl von
Ponitenten voraus. Als Eigenarten dieses Rituals kénnen die zwei Admonitiones
(Nrn. 128-129) der Zulassungsriten genannt werden, in denen ein pastorales
Anliegen zum Ausdruck kommt.

Der Krankenordo (167-181) fillt im Vergleich zu anderen Ordines der



Besprechungen 327

Krankenliturgie durch seine relative Kiirze und den klaren Aufbau auf. Er
beruht auf dem karolingischen Grundritus. Der «Ordo ad visitandum infir-
mum» (kann wiederholt werden) ist deutlich vom «Ordo ad ungendum infir-
mum» getrennt. Die Reihenfolge der liturgischen Akte ist: BuBBe mit Losspre-
chung, Salbung, Viaticum. Nach den Rubriken zu schlieBen, scheinen hier vor
allem klosterliche Verhiltnisse vorzuliegen — die Krankenliturgie erfuhr ja
gerade in den Klostern ihre reiche Ausgestaltung —, doch konnte der Ordo auch
ohne groBe Schwierigkeiten und Adaptionen auBerhalb eines Klosters verwen-
det werden. Als Eigenheiten des Rituals konnen die Orationen angesehen
werden, die nach jeder einzelnen Salbung der fiinf Sinne gebetet werden (Nrn.
197-206) und die Oration mit Handauflegung vor der Salbung (Nr. 196). Die
Texte der Krankenliturgie zeigen bereits, wie bei der «Unctio infirmorumy»
immer mehr die geistig-geistliche Wirkung in den Vordergrund tritt.

Der Ordo der Sterbe- und Totenliturgie (181-220) — er nimmt im Rituale
den gréBten Platz ein — liBt sich ebenfalls auf das karolingische Schema
zuriickfiihren, wobei das bekannte Gebetsgut sehr frei gestaltet wurde. Er ist
noch geprigt von der Kontinuitdt der drei Etappen: Commendatio animae —
Sorge um den Leichnam — Bestattung. Eingebaut in den Verlauf der Totenlitur-
gie ist ferner das Totenoffizium in seiner voll ausgebildeten Gestalt (Nrn.226 bis
252): Vigilien mit neun Lesungen aus dem Buche Job, Laudes, Vesper (auf dem
Riickweg vom Grab zur Kirche: Nrn. 270-272). Als Anhang figurieren das
Formular einer Begribnismesse, eine Vielzahl von Orationen fiir Verstorbene
(interessanterweise wird neben dem 3., 7. und 30. auch der 100. Todestag
erwihnt), vier Lesungen und Evangelien fiir Totenmessen und abschlieBend
eine Totenprifation. Als Sondergut des Rituals kann man aufzihlen: das Gebet
beim Nahen des Todes «Commendamus te omnipotenti Deo» (Nr. 213, im
Plural), das erstmals in einem Brief des hl. Petrus Damiani (T 1072) erwihnt
wird und erst spit in den Ritualien Aufnahme gefunden hat (187). Dann die
dreimalige Anrufung des hl. Michael beim Eintritt des Todes — in der Gegend
von Benevent wurde der Erzengel sehr verehrt — und viele Textvarianten. Die
Totentoilette hat im Rituale bereits nicht mehr liturgischen Charakter, eine
Entwicklung, die im 11. Jh. einsetzt. Eine interessante Bewandtnis hat es mit
der Absolutionsformel am SchluB der Bestattung (Nr. 267), die einem Brauch
gemiB, auf einem Kreuz eingraviert, dem Toten mit ins Grab gegeben wurde
(210/11).

Der MeBordo schlieBlich (221-236) ist ein Vertreter des sog. «Rheinischen
MeBordos», der sich aus den liturgischen Formen des karolingischen Raumes
um die Jahrtausendwende herausgebildet hat und rasch groBe Verbreitung fand.
Im 11./12. Jh. machte sich der EinfluB der nordischen MeBbiicher in Italien
geltend, wobei vor allem die Kloster Triger dieser Austauschbeziehungen
waren, wie gerade dieser MeBordo bezeugt. Die Rubriken des «Ordo Missae»
beschrinken sich auf das Wesentliche, was nochmals darauf hinweist, daB3 wir es
mit keinem eigentlichen Klosterrituale zu tun haben. )

Auf den zweiten Teil, die Textedition (237-354), folgen gute Register:
Verzeichnis der liturgischen Initien (355-363), Handschriftenverzeichnis (364
bis 365) und Register der Namen und Sachen (366-376).

Wie die Untersuchungen A. Odermatt’s zeigen, 1aft sich in allen Ordines



328 Besprechungen

eine Bezichung zum Raum Benevent/Montecassino feststellen. Obschon die
direkte Vorlage des Rituals nicht gefunden werden konnte, hat doch der
Verfasser alle Texte in ihren Beziehungen zu den liturgischen Hauptquellen
(Sakramentare, Ordines Romani usw.) und zu liturgischen Dokumenten der
gleichen Zeit und des gleichen Gebietes situieren kénnen. Der Schreiber des
Rituals hat im allgemeinen bekanntes Gebetsgut verwendet, es aber frei gehand-
habt. Der Codex entspricht ganz der herrschenden liturgischen Praxis des spiten
11. Jhs. Er steht liturgiegeschichtlich sowohl am Wendepunkt von der «karolin-
gischen» zur noch reicheren Ausfaltung der hoch- und spitmittelalterlichen
Liturgie als auch in einer Zeit, in der sich liturgische Einheitsbestrebungen
spiirbar machen.

A. Odermatt hat mit dieser Veroffentlichung und Edition eine hervorra-
gende und prizise, sorgfiltige wissenschaftliche Arbeit geleistet.

Neben kleineren Mingeln formeller Art wird man bedauern, daB} der
Autor, etwa in einer groBeren Zusammenfassung, den Codex nicht besser im
groBen Rahmen der Liturgiegeschichte lokalisiert hat. Man kann sich fragen, ob
man nicht auch im Deutschen, analog zum franzésischen Begriff, anstatt von
«Sakramentar-Rituale» von «Rituale-Sakramentar» («rituel-sacramentaire»: vgl.
40-41, Anm. 7 und 101-102) sprechen konnte.

Der Publikation der Doktoratsthese von A. Odermatt kommt vor allem
liturgiegeschichtlich hohe Bedeutung zu: einerseits ist der verdffentlichte Codex
einer der ersten Zeugen eines eigentlichen, selbststindigen Rituals und anderer-
seits ist er eines der ganz wenigen liturgischen Biicher dieses Typs, die uns aus
einem so interessanten Raum wie Benevent/Montecassino erhalten geblieben
sind.

ALBERICH ALTERMATT

William J. Courtenay: Adam Wodeham, An introduction to his life
and writings. Leiden: E.]J. Brill 1978, 241 p. (Studies in Medieval and Refor-
mation Thought. 21.)

Plusieurs études ont montré, récemment, I'influence prépondérante des
théologiens du XIVeéme siécle sur la formation et 1’évolution de la pensée
moderne. Mais il manque encore a I'historien de la philosophie les connaissances
suffisantes du milieu intellectuel du XIVeéme siécle pour prétendre a autre chose
qu’'a mettre en évidence des similitudes de structure entre la pensée de cette
époque et celle des siecles suivants.

Le travail trés sérieux et trés détaillé que nous propose W.]. Courtenay
montre d’une part le progres qui s’est accompli dans I'étude de cette période
depuis les recherches de Michalski, et d’autre part les limites et difficultés devant
lesquelles se trouve I’historien, qui ne connait encore que quelques noms de ceux
qui ont été les artisans d’'un immense foisonnement intellectuel en Europe,
surtout 3 Oxford et Paris.

Adam Wodeham est 'une des figures les plus importantes de 'époque



Besprechungen 329

d’Occam, et I’étude de sa pensée apparait aujourd’hui indispensable, 2 la fois

parce qu’il a été un familier influent d’Occam — peut-étre son secrétaire —, et qu'’il

est 'un des premiers penseurs a assurer le succes de 'occamisme.

Connaitre la pensée de Wodeham — Courtenay n’en parle guére dans son
étude — suppose d’abord qu’on soit au clair avec la datation de la carriére
académique de l'auteur, avec les manuscrits qui sont aujourd’hui 2 notre
disposition, I’évolution de I'ceuvre, la relation des écrits entre eux, et la place de
Wodeham dans son milieu universitaire, dans son ordre, ou dans le XIVéme
siécle en général.

L’historien est en face de difficultés énormes qui 'empéchent de donner
aisément des informations. Afin de déméler ’écheveau, il n’a que trois moyens a
sa disposition:

1. (pp. 7-38) Considérer les écrits mémes de Wodeham, et étudier les renvois
de 'un a lautre, les dates y incluses, les mentions d’événements contempo-
rains ou de personnages en vie, etc.

2. (pp- 39-112) Considérer les sources de Wodeham, et surtout les sources
contemporaines. L’historién trouve un appui de ce cdté, car Wodeham
mentionne ou cite bon nombre de ses contemporains, maitres ou colleégues,
de Henri de Harclay, Guillaume d’Occam, Gauthier de Chatton, a Robert
Holcot ou Guillaume Skelton, alors que la plupart des auteurs du XIVeme
siecle taisent les noms de ceux qui les entourent.

3. (pp- 113-159) Enfin, on pourra chercher dans les ceuvres connues du
XIVeme et du XVIeme siecles les mentions que 'on fait de Wodeham.
L’historien est heureux dans sa quéte, car la pensée de Wodeham a eu un
grand retentissement en Europe — alors que, étrangement, peu de manuscrits
sont a notre disposition — et que beaucoup d’auteurs connaissent ses ceuvres
directement. Par exemple, de 1342 a 1345 2 Paris, ot 'on cite davantage les
sources qu'a Oxford, presque tous les penseurs citent ou mentionnent
Wodeham; Grégoire de Rimini en est le plus important.

On sait en outre que Henri Totting de Oyta admirait Wodeham, et qu’il
proposa un abrégé du Commentaire des Sentences, abrégé édité par Jean Mair en
1512, qui voyait en Wodeham I'un des penseurs de premier plan, en compagnie
d’Occam.

Une fois achevées ces minutieuses analyses des manuscrits, Courtenay
propose quelques conclusions plus ou moins certaines sur la vie de Wodeham et
sa carriere (pp. 160-182):
env. 1298  Naissance prés de Southampton. Entrée dans I’ordre franciscain.
env. 1317-21 Etudes en philosophie.

1321  Commence 2 étudier sous Chatton. Etudie aussi avec Occam 2

Londres, et soutient avec enthousiasme cette pensée.

1326-29 Etudes 2 Oxford.

1328-29
ou 1329-30 Lecture des Sentences a Norwich.
entre 1328-32 Lecture des Sentences a Londres.

1330-31 Début de la Lecture des Sentences a2 Oxford (jusqu’en 1333).

Difficultés a dater ces deux derniéres Lectures.
Début de la rédaction de ’Ordinatio.



330 Besprechungen

1339  Départ pour Bale. A cette époque, Wodeham est déja Maitre en

théologie.

? Retour en Angleterre.

1358  Mort en Angleterre.

En appendice enfin (pp. 183-234), Courtenay transcrit les listes des ques-
tions traitées par Wodeham, dans ses divers cours et rédactions. Le lecteur peut
s’y retrouver aisément et saisir les préoccupations du théologien dans la premiere
moitié du XIVeme siecle.

La minutie et la rigueur du travail de Courtenay forcent I'admiration. Un
lecteur qui s’intéresse a la pensée de cette époque trouvera en outre dans ce livre
une présentation ou une mention des grands théologiens de ce temps, accom-
pagnée a chaque fois d’une bibliographie récente. Il trouvera enfin des considéra-
tions intéressantes sur les législations universitaires et, par conséquent, sur la
structure et le style des écrits des auteurs.

On aurait aimé pénétrer dans la pensée méme de ce grand théologien et
philosophe, encore méconnu, qu’était Adam Wodeham, et dont on ne peut
encore mesurer l'influence.

F.X. PUTALLAZ

Konrad Hilpert: Ethik und Rationalitat. Untersuchungen zum Auto-

nomieproblem und zu seiner Bedeutung fiir die theologische Ethik. — Diissel-
dorf: Patmos-Verlag 1980. (Moraltheologische Studien, Syst. Abt. 6.)

Die Untersuchungen von Konrad Hilpert zum Autonomieproblem gehen
von der allgemeinen geteilten Annahme aus, dafl «Kants Moralphilosophie der
erste groBe und vollstindig durchgefiihrte Versuch einer autonomen Ethik» ist
(23). Diese Voraussetzung hat nach verbreitetem, gleichfalls von Hilpert aufge-
nommenem Verstindnis die Konsequenz, daB sich Autonomie und ein Zusam-
menhang von (christlichem) Glauben und Ethos ausschliefen, daB3 eine Bestim-
mung durch Gott Heteronomie ist. Ziel der Untersuchungen Hilperts ist es,
gegen die Dominanz dieses Autonomiekonzepts fiir eine theonome Ethik zu
pladieren.

Hierfiir gliedert Hilpert seine Untersuchungen in drei Teile: In eine Orts-
bestimmung des Autonomie-Problems, die Darstellung historischer Modelle
autonomer Ethiken und schlieBlich die kritische Priifung des Gegensatzes von
Autonomie und Theonomie.

Im ersten Teil wird von fiinf mdglichen Richtungen her die verschirfte
Infragestellung «theonomer Ethik» behandelt. Zunichst stellt Hilpert, ausge-
hend von D. Bonhoeffers Sikularisierungsthese, die Infragestellung seitens der
Theologie dar, wie sie sich u.a. bei J. A. T. Robinson und den Vertretern einer
Gott-ist-tot-Theologie, vornehmlich bei D. Sélle, findet; diese Infragestellung
basiert nicht eigentlich auf einer Losung des Zusammenhangs von Glaube und
Ethos, sondern auf ihrer «nicht-theistischen Theologie». Es folgt die mogliche
Infragestellung theonomer Ethik von seiten der Verhaltensforschung bes. nach



Besprechungen 331

K. Lorenz, insofern diese ethisches Verhalten des Menschen fundamental von
seinen biologischen Voraussetzungen herzuleiten und so den theonomen Cha-
rakter der Ethik als «unwissenschaftliche Verbrimung» erscheinen lassen konne
(46f). AnschlieBend wendet sich Hilpert der Infragestellung einer thenomoen
Ethik durch die positivistische Soziologie nach A. Comte zu, in deren Gefolge
u.a. auch T. Geiger mit der Position eines Wertnihilismus sowie P. Berger und
F. X. Kaufmann mit ihren wissenssoziologischen Ansitzen zur Sprache kom-
men. Erdrtert wird sodann die kritische Position der Frankfurter Schule, fiir die
eine Dialektik der Geschichte gegeben ist, die als Widerspruch gegen eine
theonome Ethik erscheint. SchlieBlich gilt die Aufmerksamkeit der wissen-
schaftstheoretischen Kiritik im Gefolge L. Wittgensteins, von der her ethische
Sitze (wie isthetische und religiose) unsinnig sein diirften (90).

Im zweiten Teil der Ortsbestimmung geht Hilpert der Begriffsgeschichte
von Autonomie nach und konstatiert, dal Autonomie eindeutig ein politischer
Begriff — nimlich zur Bezeichnung der inneren Selbstbestimmung einer Grup-
pe, z. B. einer konfessionellen Minderheit, im Rahmen der Oberherrschaft des
Staates bzw. der Selbstbestimmung eines Staates unter der Oberhoheit eines
anderen — gewesen ist, bis Kant eine philosophische Umprigung vornahm.
AnschlieBend stellt Hilpert die Bemiithungen von Descartes dar, die der Verle-
gung der GewiBheit in das Subjekt galten. Er erginzt sie durch die Behandlung
anderer neuzeitlicher Versuche zur Begriindung einer Ethik angesichts konfes-
sioneller Zerrissenheit, die tiber die Ablehnung eines Autorititsarguments zu-
nichst zu einer ethisch relativierten Religionskritik und schlieBlich zu einer
atheistischen Ablehnung einer Theonomie der Ethik fiihrten (148).

Der folgende zweite Teil iiber historische Modelle stellt das Kernstiick der
Abhandlung dar. Hilpert beginnt mit der Darstellung der Ethik Kants, deren
Charakteristikum das Autonomie-Prinzip ist, das im kategorischen Imperativ
zum Ausdruck kommt (161). Autonomie, mit Freiheit identisch (166), besteht
nach Hilpert fiir Kant auch im Zusammenhang mit dem dritten Postulat der
reinen praktischen Vernunft, nimlich der Annahme des Daseins Gottes (174 ff);
sie ist somit auch flir die Religion anzunehmen (vgl. 178 ff). Es folgt die
Erorterung der Ethik Fichtes, fiir die nach Hilpert entsprechend der Aussage
Fichtes von der «absolute(n) Autonomie der Vernunft» (198) die Autonomie
zentral ist. Aufgezeigt wird die Deduktion des Prinzips der Sittlichkeit, flir das
Notwendigkeit und Freiheit als unverzichtbar erscheinen, sowie die Bedeutung
der Religion fiir die Sittlichkeit. Darauf erdrtert Hilpert Feuerbachs ethische
Konzeption, die entsprechend der Auffassung von Religion als Entfremdung
und der hierzu konsequenten Verderbnis der Moralitit durch Religion eine neue
Moral entwerfen will, nimlich eine gegen die christliche Moral gerichtete
Versdhnung des Menschen mit sich und mit dem anderen Menschen. Diese
Ethik charakterisiert Hilpert als eudimonistisch. Als vorletztes Beispiel wird die
Ethik Schopenhauers vorgestellt. Fiir ihn ist Kants Ethik durch eine latente
Theonomie gekennzeichnet und somit Autonomie nicht erreicht. Sein Versuch
einer echten Ethik ist nach Hilpert bestimmt durch das Mitleiden als Prinzip der
Ethik; Religion wird bei Schopenhauer zwar kritisiert, doch findet sich bei ihm
selbst eine Art negativer Theologie. AbschlieBend wendet Hilpert sich Nietz-
sche zu, dessen radikale Kritik an christlichem Glauben und Ethos vornehmlich



332 Besprechungen

mit dessen Auffassung von freiem Willen, Gewissen, Schuld und Strafe, von
Askese und Mitleid als Folie flir eine Neubegriindung der Moral dient, nimlich
der Moral des Ubermenschen.

Im dritten Teil versucht Hilpert zunichst eine zusammenfassende Auswer-
tung, in der er wesentliche Aspekte neuzeitlich autonomer Philosophie bzw.
Ethik herausstellt wie deren Unabhingigkeit von Autoritit und Bewahrheitung
durch Vernunft und Praxis; negativ zielen die neuzeitlichen Bemiihungen auf
eine Eliminierung physischer Strukturen und die Befreiung von jeglicher Be-.
stimmung durch Glauben und Theologie, wobei eine dezidiert atheistische
Position erst spit auftrat.

Das SchluBkapitel, dem das Interesse der gesamten Untersuchungen Hil-
perts gilt, geht auf die gegenwirtige Diskussion um Autonomie und/oder
Theonomie in der katholischen Moraltheologie ein, wie sie sich um das Plido-
yer flir eine autonome Moral vor allem von A. Auer und F. Bockle entziindet
hat. Themen dieser autonomen Moral sind nach Hilpert die natura humana, ihre
Sozialitit (W. Korff) und transzendentale Selbsterschlossenheit (K. Demmer),
das Proprium christlicher Ethik und die Kompetenz des kirchlichen Lehramts.
Kritisch wendet Hilpert gegen diese theologische Konzeption einer autonomen
Moral mangelnde hermeneutische Reflexion ein, die zur Konsequenz eine
Reontologisierung und die Separierung von Welt- und Heilsethos sowie die
Reduzierung des Propriums christlicher Ethik auf eine Letztbegriindung und
Motivation hat (566). Kritik findet auch die historische Legitimation dieser
Konzeption, namlich der Riickgriff vor allem auf Thomas von Aquin und S.
Mutschelle. Gestiitzt wird diese Kritik von Hilpert durch Hinweise auf kirchli-
che Zuriickweisung von Positionen im Zusammenhang mit Auseinandersetzun-
gen bzw. Aufnahmen des Autonomie-Theorems von Kant.

Als Fazit der Arbeit ist eine Infragestellung derzeitiger theologischer Kon-
zeptionen von Autonomie anzusehen. Ein Alternativkonzept wollte Hilpert
nicht entwickeln, wohl aber ein Prolegomenon dafiir liefern (585).

Angesichts der hier eben nur skizzierbaren umfangreichen und umfassend
belegten Untersuchungen Hilperts lassen sich zunichst im Rahmen der Arbeit
Fragen stellen. Sie beziehen sich weniger auf die Auswahl der Positionen, dig
eine theonome Ethik bestreiten (1. Teil; fragen kdnnte man, ob nicht die
Tiefenpsychologie eher als die Verhaltensforschung hitte Beriicksichtigung
finden sollen), oder gar nicht auf die Auswahl der Autoren (2. Teil); denn
Vollstindigkeit zu verlangen wire ohnehin absurd. Sie beziehen sich vielmehr
auf die Durchfithrung, in der eine vielleicht zu generelle Antithetik zum
Vorschein kommen diirfte. So kann Bonhoeffer gerade nicht trotz seiner
Anerkennung der neuzeitlichen Entwicklung zur miindig gewordenen Welt als
Befiirworter einer Trennung von Glauben und ethischem Handeln angesehen
werden, so daB Berufungen auf ihn etwa durch die Gott-ist-tot-Theologie
unberechtigt sind (vgl. bes. 34 Anm. 36). Auch die Wissenssoziologie (etwa bei
Berger oder Kaufmann, bes. 68) oder die Wissenschaftstheorie (vor allem bei
Wittgenstein, bes. 90, vgl. auch beziiglich R. Hare, 98) lassen sich nicht einfach
einer der beiden Parteien zurechnen, konnen sie doch unverzichtbare Impulse
zur Uberpriifung der Standpunkte beider Seiten vermitteln. So fragt sich
verschiedentlich, ob nicht in den einleitenden Infragestellungen des ersten Teils



Besprechungen 333

Autoren der gegnerischen Position zugerechnet erscheinen, die konstruktiv zur
eigenen einen Beitrag leisten bzw. leisten kénnten oder miiBten; manchmal wird
nicht recht deutlich, ob Hilpert nicht selbst dieser Meinung ist (z. B. 82ff). Wie
differenziert Positionen und Entwicklungen sind, zeigt Hilpert zu Recht im
zweiten Abschnitt des ersten Teils, in dem die vornehmlich durch Descartes in
Gang gesetzte Problem-Entstehung ansatzhaft rekonstruiert wird, auf die Hil-
pert unter Beriicksichtigung der im zweiten Teil vorgelegten historischen
Modelle zu Beginn des dritten Teils noch einmal zuriickkommt. Die in diesem
dritten Teil genannten Thesen fassen Charakteristika unserer Situation zusam-
men, die schwerlich zu bestreiten sind, vielleicht ohne ihren Kontext hinlinglich
deutlich zu machen. War es das Interesse etwa von H. Grotius, Gott an den
Rand treten zu lassen (470), oder nicht vielmehr, die konfessionellen Biirger-
kriege zu iiberwinden? DaB} die Entwicklung zu einem anderen Ergebnis fiihrte,
das theologisch zu grundlegenden Bedenken Anlafl gibt, wird mit Hilpert
angenommen werden konnen. Die Frage ist, was angesichts einer Positivierung
und Verwissenschaftlichung mit gleichzeitiger Problematisierung der Erkennt-
nis (der Wahrheit) zu tun ist, nachdem Totalitit verloren und (mindestens
implizit) wieder gesucht wird. Bemiihungen um eine autonome Moral von
Seiten der Theologie wiren auf diesem Hintergrund positiv zu wiirdigen, ehe
man sie darauf befragte, ob ihre Konzepte hinlinglich zur Problemlésung
beitragen. Denn zu Recht liBt sich nach der Méglichkeit und den Grenzen einer
Unterscheidung bzw. Trennmung von Welt- und Heilsethos fragen. Ob und in
welchem Sinn jedoch die Bemiithungen eines transzendentaltheologischen An-
satzes der Moraltheologie (Demmer) iiberhaupt unter das Stichwort «Autono-
mie» gehdren, mag hier unerértert bleiben. Unverzichtbar scheint eine Anfrage
an die Uberlegungen Hilperts iiber die Zustindigkeit des Lehramts. Dabei geht
es nicht um die grundsitzliche Frage nach der Unfehlbarkeit des Lehramts
beziiglich der Sitten (wozu die nach Hilperts Dissertation erschienene Arbeit
von A. Ried] einen wichtigen Beitrag geleistet hat), sondern darum, welchen
Stellenwert kirchliche Sanktionen bzw. MaBregelungen unterhalb dieser
Schwelle haben (vgl. 574f, 578f). Man kann sehr wohl eine Kompetenz (das
Wort «Kompetenzanspruch» diirfte problematisch sein) des Lehramts (unter
Beriicksichtigung der These von Riedl) annehmen und zugleich — nicht-unfehl-
bare — Urteile und Sanktionen fiir zu undifferenziert, problematisch oder ggfs.
auch unrichtig halten (gegen 578), da man diese Mdglichkeit nicht etwa auf
Entscheidungen der Bibelkommission zu Beginn dieses Jahrhunderts beschrinkt
sein lassen kann, die tibrigens trotz ihrer Unrichtigkeit eine berechtigte Inten-
tion haben kénnen, weswegen geschichtlich sich ergebende Differenzierungen
anzunehmen sind.

Alle diese Fragen, die sich auf Details oder den Tenor der Untersuchungen
Hilperts beziehen, wiren falsch verstanden, wiirden sie als grundsitzliche
Infragestellung nur der Position einer «theonomen» Ethik angesehen, wie sie
von einer — wohl eher miBBverstandenen — autonomen Moral her gegeben zu sein
scheint. Es mag hier offen bleiben, ob dem tatsichlich so ist. Die zentrale Frage
bezieht sich vielmehr nicht auf einzelne Untersuchungen oder deren gesamte
Durchfiihrung, sondern auf eine fundamentale, von Vertretern wie Gegnern
einer autonomen Moral geteilten Voraussetzung, nimlich auf das Verstindnis



334 Besprechungen

von Autonomie in der Konzeption Kants. Denn nicht bestritten werden soll und
kann, daBB Kant die neuzeitliche philosophische bzw. ethische Bedeutung von
Autonomie fundamental geprigt, wenn nicht iiberhaupt begriindet hat. Die
These lautet, daB fiir Kant nicht zutriftt, daB seine Moralphilosophie mit dem
Begrift « Autonomie» als Obergriff charakterisiert werden kann. Ob und inwie-
weit diese Charakterisierung flir spitere Autoren zutrifft, die dann Kant freilich
miflverstanden haben miiBten, bediirfte genauer Nachpriifung. Ein Beleg dafiir,
daB dies so selbstverstindlich nicht ist, zeigt sich vielleicht darin, daB bei
Nietzsche der Begriff « Autonomie» fast nicht zu finden ist (445). Nicht weniger
fundamental ist die Frage, ob und in welchem Sinne iiberhaupt der Terminus
«Theonomie», dessen Geschichte bislang noch véllig im Dunkeln liegt, ge-
braucht werden soll und in welcher Relation zum Begriff «Autonomie» er
folglich steht.

Die fiir diese Fragen grundsitzliche, in Kiirze an anderer Stelle ausfiihrlich
darzulegende These lautet, daB sich bei Kant keine Konzeption einer generellen
Autonomie der Vernunft, des Menschen, der Gesellschaft oder der Welt findet,
daB Autonomie bei ithm vielmehr durchgingig wie im vorausgegangenen
politischen Gebrauch — auf den Hilpert daher sehr zu Recht abgehoben hat im
Gegensatz zu den meisten anderen Autoren — eine innere Selbstindigkeit bzw.
Selbstgesetzgebung der praktischen Vernunft (die Urteilskraft mag hier unbe-
riicksichtigt bleiben) von duBerer, sinnlicher Erfahrung bedeutet, ohne daf83
davon die allgemeine und unbedingte Verpflichtung des Sittengesetzes betroffen
wire. Von Autonomie ist bei Kant in Zusammenhang mit der Vernunftreligion
konsequent nicht die Rede; Autonomie widerspricht nicht dem dritten Postulat
der reinen praktischen Vernunft, der Annahme Gottes, der bei Kant verschie-
dentlich und nachdriicklich als «Gesetzgeber» bezeichnet wird.

Entsprechend kann bei Kant von «absoluter Autonomie» ebenso wenig die
Rede sein wie von «Theonomie». Wenn schon Hegel von «absoluter Autono-
mie» spricht, driickt sich bereits hier ein MiBBverstindnis Kants aus, ohne daf3
man daraus den SchluB ziehen kann, fiir sie wire «Autonomie» ein zentraler
Begriff. Uberdies ist Vorsicht geboten, Autonomie und Freiheit zu identifi-
zieren.

Trifft diese These zu, ist die gesamte Diskussion auch um die autonome
Moral neu aufzurollen. Jedenfalls ergibe sich eine Relativierung der gegenwirti-
gen Gegensitze. Die auf Kant folgenden Ethiken miifiten auf ihr Strukturprinzip
neu befragt werden. Erst dann lieBe sich beurteilen, ob und inwieweit Hilperts
Charakterisierung der historischen Modelle zuzustimmen wire. So muf8 diese
Besprechung nicht mit der Konstatierung eines Ergebnisses, sondern des status
quaestionis schlieBen. — DaB8 Arbeiten dieser Art ohne jedes Register erscheinen.
muB als gravierender Mangel vermerkt werden.

ERNST FEIL



Besprechungen 3356

Willy Obrist: Die Mutation des BewuBtseins. Vom archaischen zum
heutigen Selbst- und Weltverstindnis. — Bern, Frankfurt, Las Vegas:
P. Lang 1980. 321 S.

Dr. W. Obrist, lange Jahre als Internist titig, hat sich seit 15 Jahren der
Tiefenpsychologie verschrieben und ist seit 1970 Dozent am C. G. Jung-Institut
in Ziirich. Aus dieser Titigkeit ist auch sein Buch «Die Mutation des BewuBt-
seins» entstanden, in dem er versucht, die Kulturgeschichte der Menschheit so
zu deuten, daB die heutige, d. h. eine besondere Form der heutigen Selbst- und
Weltinterpretation, wie ein qualitativer Sprung in der BewuBtseinsform er-
scheint. Der Begriff Mutation wird hier verwendet um zu zeigen, dall nach
Meinung des Autors ein entscheidender Fort-Schritt in der BewuBtseins-
entwicklung vom dualistischen zum monistischen (oder unistischen) Weltbild
stattgefunden hat. Im interkulturellen Vergleich und unter Beizug reichen
ethnologischen und geistesgeschichtlichen Materials bietet sich ihm ein Trend
dar, der auf eine scheinbar unaufhaltsame Herausbildung einer neuen Art
hindeutet, wie die Menschen sich in threm Verhiltnis zu ithrer Umwelt, zu sich
selbst und zu ihrer Uberwelt betrachten. Neu erscheint ihm dabei, da8 das, was
frither als exteriorisiertes Gegeniiber (Gott, fremde Michte, Ideenhimmel, pri-
oder postexistente Seelen) erfahren wurde, im Zuge der Entwicklung der
(jungianischen) Tiefenpsychologie auf arttypische Strukturen des UnbewuBten
zuriickgefiihrt wird, auf Leistungen des «Selbst», welches als Fiihrungs- und
Ganzheitszentrum des «Ich» mittels bildschopferischer Arbeit an sich unan-
schauliche Sachverhalte auf der Subjektstufe veranschaulicht, damit das Ich sie
assimilieren kann (Beispiel: das Bild des Teufels als anschauliches Wahrneh-
mungsmuster fiir desintegrierende Tendenzen in der menschlichen Ganzwer-
dung; oder die Marienverehrung als Hinweis darauf, die «weibliche), existen-
tiell-fiihlende Einstellung gegeniiber dem minnlichen» Logos [Trinitdt] nicht zu
vernachlissigen).

Die Konsequenzen einer solchen angestrebten oder angenommenen «Be-
wuBtseinsrevolution» sind in der Tat weitreichend. Diese erlaubt dem Autor
nimlich, alles Glaubensgut der «primitiven» oder Hochreligionen, alle Schép-
fungsmythen, Kosmologien, Theodizeen etc. nicht nur auf die gleiche Stufe mit
Legenden, Mirchen, Sagen zu stellen, sondern zudem noch dazu als Produkt der
inneren Wahrnehmung (in je kulturspezifischer kollektiver Uberformung) zu
qualifizieren bzw. die reale Existenz jenseitiger Gewalten als pure «Projektion»,
eine Verlagerung des Innen nach AuBen, und damit als typisch «archaische»
Fehlwahrnehmung einer eigentlich innerlichen Wirklichkeit zu deuten.

Es hat in der Sichtweite von O. erst einer jahrtausendelangen Evolution des
BewuBtseins bedurft, bis sich an die Stelle der «archaischen Phase» — und dazu
gehort alle Theologie und Metaphysik als die Zentralwissenschaften fiir das
Auseinanderriicken zwischen Diesseits und Jenseits — das unistische Weltbild der
Naturwissenschaften setzen konnte. Erst durch das Aperzeptionsschema des
Positivismus hat sich das Interesse der Menschen ganz auf das Diesseits gewen-
det und damit sowohl Natur als auch Geschichte entmythologisiert. Erst im
Gefolge des spitmittelalterlichen Nominalismus (S. 196 ff) sei man von der
Gewohnbheit abgeriickt, sich vorwiegend fiir die Erst- oder Finalursachen («die



336 Besprechungen

jenseitigen Michte») zu interessieren und habe sich primir dem Diesseits, der
Wirkursichlichkeit in den Dingen, der Zerlegung der Natur in ihre Bestandteile
etc. zugewendet. Der Autor macht aber gleichzeitig deutlich, daB3 er auch diesen
Wissenschaftstyp flir beschrinkt — wenngleich nicht fiir archaisch-beschrinkt —
hilt. Es werde nimlich eine bestimmte Form von Kausalitit verabsolutiert,
wihrend der finale Aspekt ganz unter den Tisch falle. Zudem werde die
Notwendigkeit des Ganzheitsdenkens verkannt, die erst im Gefolge der struk-
turalistischen Betrachtungsweise wieder aufscheine. Dennoch hilt Obrist die
positivistische Uberbetonung der Ratio evolutionsgeschichtlich fiir «richtig», da
es nur durch sie méglich wurde, sich griindlich von der archaischen Denkweise
zu befreien (S. 208 f). Auch der aufklirerische Radikalismus hat also durchaus
seine Funktion «im Dienste der BewuBtseins-Evolution» (S. 211), aber nur
dann, wenn die so entstandenen Gegensatzspannungen auf hoherer Ebene
transzendiert wiirden (S. 181).

Der hohere Standpunkt ist fiir Obrist der des tiefenpsychologischen Struk-
turverstindnisses. Es leitet den zweiten (endgiiltigen?) Schritt in der BewuBt-
seinsmutation ein: «Die metaphysische Welt, von der der archaische Mensch
durch géttliche Offenbarung Kunde zu haben glaubte, (wird) ins Innere des
Menschen hineingeklappt. Dabei ist aus dem zweistockigen Weltbild der spat-
archaischen Phase ein einstéckiges geworden: Ubernatur wurde zur Natur»
(261). Dieses Theorem geht iiber den Positivismus hinaus, weil es sich mit Hilfe
der kybernetischen Prinzipien der Selbstregulation wieder auf die Ganzheit
konzentriert, — scheinbar ohne Anleihen bei der Metaphysik machen zu miissen.
Die Michte des Jenseits konnten nun ruhig als «Unsinn» abgetan werden, weil
sie sich dem Autor als «Gestaltungen des UnbewuBten» (S. 252) erschlossen:
Alles Glaubensgut sei in der Sprache der Triume abgefa3t; vergleicht man die
Gehalte interkulturell, so kommen dabei nur vielfiltige Variationen weniger
archetypischer Grundmuster (Schépfungsmythen, Heldenmythen, Mythen der
Gotteskindschaft, Mythen von Leiden, Tod und Auferstehung, Erlésungsmy-
then usw.) zum Vorschein. Diese tief gemeinsamen Motive der Menschen sind
nur in Bildsprache iibersetzte innerpsychische Dynamismen zwischen dem
Fithrungszentrum und dem Ich, Ausdruck des Sogs des UnbewuBten auf das
Ich, Wirkungen der Verdringung auf das Ich o.4. (S. 253). (Beispiel: Das
Symbol des wesensgleichen géttlichen Sohnes dient nur dazu, «ein Auseinan-
derfallen jener verschiedenen Inhalte [zu verhindern], die auf der damaligen
Entwicklungsstufe des BewuBtseins noch unter einem Gottesbegriff subsumiert
werden muBten» (S. 264).

Obrist gibt zu, dafl die Annahme, der Gott der Offenbarung habe seinen
Sitz in der Seele, und zwar als Sein, das nicht mehr zur Ubernatur, sondern zur
Natur gehort, ein schwer verdaulicher Brocken sei (S. 266), denn er flige den
bisherigen wissenschaftlichen Demiitigungen des Menschen durch Heliozentris-
mus, Darwinismus und Freudianismus noch eine vierte, und zwar die gravie-
rendste hinzu. Doch da die Entwicklung irreversibel sei, miisse man sich damit
abfinden, was umso leichter gelinge, wenn man wieder iiber das «in der Natur
wirkende Geistige» staunen lerne (S. 266).

Als «Archaiker» befriedigt mich diese Lésung nicht. Mein Problem liegt
nicht nur da, wo der Autor in oft polemischer Weise mit dem Christentum ins



Besprechungen 337

Gericht geht (die indianischen Schépfungsmythen sind ihm da schon lieber).
Besonders die katholische Kirche, «diese vom Mythos lebende und den Mythos
pflegende archaische geistige Gemeinschaft» (S. 219), mit ihrer «willkiirlichen»
Christus-Erzihlung (S. 149) und ihrer «plump konkretistischen» Transsubstan-
tiationslehre (S. 161) ist ihm ein Dorn im Auge. Sich hiermit auseinanderzuset-
zen ist jedoch Sache der Theologie.

Nun betont der Autor aber, die Fronten wiirden keineswegs zwischen
Religion und Areligiositit verlaufen, sondern zwischen zwei Arten von Reli-
gionsauffassung: der klassischen, ganz vom Glaubensinhalt dominierten (fides
quae creditur), und der neuen, tiefenpsychologischen, welche vom Inhalt vollig
absieht und sich allein auf die weiterhin als «menschlich» erkannte Glaubenshal-
tung (fides qua) beschrinkt: «Was wir Heutigen von den archaischen homines
religiosi lernen konnen, ist deren beispielhafte existentielle Haltung, deren
Bemiihen, ihr Denken und Tun nach dem «Willen Gottes) auszurichten». Lernen
konnen wir von ihnen das «Know-how der Religiositit» (S. 306), nur miissen
wir «an die Stelle von «Gott> (in der Bedeutung «sich offenbarender Gotty) den
Ausdruck Selbst» setzen und an die Stelle von (Mensch» bzw. Seeler den
Ausdruck dchy» (S. 305). Wenn der Autor also das als die Losung schlechthin
betrachtet, dann ist auch der Nicht-Theologe angesprochen. Hier wird das
kollektive UnbewuBte zum hochsten Sittengesetz erklirt, das sich gleichzeitig in
sich selbst begriindet. Als Korrekturinstanz fiir Fehleinstellungen des Menschen
soll es bei «religits-andichtigem» In-Sich-Hineinhdren «Offenbarung ad hoc»
liefern (S. 309). Zugleich wiirde das zu Verhaltensweisen fiihren, die den
sittlichen Normen des Christentums konform sind; eine tiefenpsychologische
Version der «anima naturaliter christiana» sozusagen. Man fragt sich nicht nur,
warum hier auf einmal das Christentum als Autoritit bendtigt wird. Es ist auch
nicht ganz einzusehen, warum eine solche Divinisierung des kollektiven Unbe-
wuBten notwendig ist, bzw. welches Problem sie wirklich 16st. Wenn mit der
von Obrist vorgeschlagenen Sichtweise versucht wird, eine sikularistische
Gewissenskonzeption zu gewinnen, die absolute Normen weltimmanent be-
griindet, dann scheint mir gerade das ein in der ganzen Arbeit ungelGstes
(metaphysisches) Problem zu sein. Wird ein Absolutheitsgrad angestrebt, dann
muB er auch absolut begriindet werden. Ein Verweis auf Arttypisches, Archety-
pisches etc. verschiebt das Problem nur um eine Ebene nach riickwirts, 16st es
aber nicht. Gleichzeitig miilte nimlich die Frage beantwortet werden kénnen,
wie denn die Verhaltensmuster in die sog. «Fiihrungsinstanz» hineingeraten,
und vor allem, wie diese Seelenfithrung» ihren imperativen Charakter als sittliche
Norm erhilt. Oder ist das gar nicht der Anspruch? Zur Klirung dieser Frage
tragt der Autor leider nicht bei. Daher fallen die «Offenbarungen ad hoc» in
ihrem normativen Gehalt auch ins Leere. Dal diese Problematik keineswegs nur
eine religidse, sondern auch eine philosophische ist, hat die ganze Denktradition
etwa der Rechtsphilosophie von der Antike {iber die thomistische Naturrechts-
lehre bis hin zur kantianischen Metaphysik der Sitten gezeigt. Die dabei
aufgeworfenen Fragen kann man nicht terminologisch iiberspielen, indem man
sie als «archaisch» etikettiert. Die Dichotomie archaisch-modern scheint mir
dazu als zu undifferenziert und wenig hilfreich. Vielleicht erklirt sich so auch die
vom Autor beklagte Inkonsequenz und Unklarheit seines Lehrmeisters



338 Besprechungen

C.G. Jung in dieser Frage. Dessen Hang, in die « Archaik» zuriickzufallen, hingt
wahrscheinlich damit zusammen, daB Jung die metaphysische Problematik
durchaus gesehen hat und sich zu der von Obrist vorgeschlagenen radikalen
Losung deshalb nicht durchringen konnte (ob das nur eine Inkonsequenz ist, wie
O. vermutet, bleibe deshalb dahingestellt). Vielleicht kommt der Sprung in der
Argumentation daher, daBl der Autor meint, die einzig redliche Haltung gegen-
iber der Frage nach dem ens a se, nach dem primum movens (und wohl auch
nach dem debitum) sei der Agnostizismus (S. 265).

Aber nicht nur das pessimistische Erkenntnisideal erscheint mir fragwiir-
dig, auch der dahinter gleichzeitig vorgebrachte evolutorische Optimismus
scheint mir nicht abgesichert. Obrist versteht seine Studie als kulturgeschichtli-
chen bzw. soziologischen Entwurf. Er will Aussagen iiber die Kulturentwick-
lung der Menschheit machen, iiber die Bemiihungen, den jeweils zuginglichen
Weltausschnitt zu rationalisieren. Seine Interpretation der sog. primitiven Kul-
turen und ihres Welterlebens ist sicherlich beeindruckend und lehrreich. Das
von ihm beigezogene Material ist in seiner Fiille iiberwiltigend. Offensichtlich
ist der Autor ein grosser Kenner der Zivilisationsgeschichte und hat eine
wahrhaft interdisziplinire Spannweite. Doch bedient er sich eines evolutionisti-
schen Erklirungsschemas, das der frithen Aufklirung entstammen kénnte. Eine
Begriindung, warum wir es mit einer — von evolutionistischen Irrpfaden
abgesehen — linear anmutenden Aufwirtsentwicklung der Weltaperzeption zu
tun haben sollten, bleibt er uns schuldig. DaB es schon im Altertum «Positivis-
mus» gegeben hat, kann schon in der Philosophiegeschichte nachgelesen wer-
den; welche verschiedenen Einstellungen in der Vorzeit die Menschen geleitet
haben mogen, wage ich nicht zu entscheiden; dal wir es heute mit einem post-
positivistischen Weltbild zu tun haben sollen, kann nach der augenblicklich so
differenzierten Diskussionslage gar nicht entschieden werden. Zumindest sind
die Entwicklungen so vielfiltig, dal mir die Annahme einer orthogonalen und
vor allem nicht umkehrbaren Mutation zum tiefenpsychologischen Erklirungs-
paradigma hin keineswegs zwingend erscheint. Ahnlich steht es mit Fragen der
Religiositit. DaB3 die Kirchen augenblicklich in einer Identititskrise stecken,
stimmt wohl; ob das in der Zukunft auch so sein muf3, wage ich zu bezweifeln.
Wer sagt uns, daB8 Religion im Sinne von «fides qua» nicht wieder als die
zutreffendere Welterfassung erscheinen konnte? Wer die heutige Welle der
religiosen Bewegungen, Sektenbildungen und Kultformen verfolgt, kénnte
Anzeichen in dieser Richtung erblicken. Der Terminologie des Autors zufolge
miite man wenigstens zulassen, daB heute «archaische», «archaisierende» und
«post-archaische» Tendenzen nebeneinander existieren. Eine eindeutige BewuBt-
seinsrichtung, eine «Makro-Mutation» scheint mir dann nicht zwingend daraus
ableitbar, ganz abgesehen von den vorher erwihnten inhirenten metaphysi-
schen Bedenken. Aber vielleicht hat Obrist das so strikt nun auch wieder nicht
gemeint. Ganz wohl scheint es ihm jedenfalls bei der Faktizitit einer solchen
Mutation selbst nicht gewesen zu sein (vgl. S. 310). Viel eher will er wohl daftir
werben, sich zu einer disziplinlibergreifenden Wissenschaftsgemeinde 3 la T.
Kuhn zusammenzuschlieBen, die die tiefenpsychologischen Hypothesen weiter
verfolgt. Es ist nun ein gutes Recht jeder Forschergruppe darauf zu hoffen, daf3
gegnerische Auffassungen durch plétzliche «Konversionen» absterben. Solange



Besprechungen 339

aber die Metaphysiker noch nicht ginzlich ausgestorben sind, durtten sie — mit
ebenso gutem Recht und mit méglichst guten Griinden — hart um ihr Leben und
ihre Existenzberechtigung kimpfen. Wem es eher gelingen wird, die gegneri-
sche «scientific community» in ihrem Lebensmut zu verunsichern, hingt von
vielerlei wissenschaftsinternen und -externen Entwicklungen ab, die wir nicht
voraussagen konnen. Meine Vermutung — soviel sei hier gesagt — ist, daf} die
Diagnose des Analytikers und Arztes O. zum Tod der Metaphysik sich doch als
etwas vorschnell erweisen diirfte. Immerhin, alles in allem ein sehr diskutables
Buch, und das ist schlieBlich nicht das schlechteste, was man von Biichern sagen
kann. Den «scientific communities» sei’s geklagt.

ROBERT HETTLAGE



	Besprechungen

