
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 1-2

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN

Krinetzki, Günter: Kommentar zum Hohenlied. Bildsprache und
theologische Botschaft. - Frankfurt a. M. - Bern: Verlag Peter D. Lang 1981.
310 S. (Beiträge zur biblischen Exegese und Theologie, 16.)

Der Verf., Alttestamentier in Passau, ist schon mit mehreren Arbeiten zum
Hohenlied (Hld) hervorgetreten: L. G.) Krinetzki, Das Hohe Lied.
Kommentar zu Gestalt und Kerygma eines alttestamentlichen Liebesliedes
(Kommentare und Beiträge zum Alten und Neuen Testament) (Düsseldorf 1964);
ders., Die erotische Psychologie des Hohenliedes, in: Theol. Quartalschrift 150

(1970) 404-416; ders., «Retractationes» zu früheren Arbeiten über das Hohelied,
in: Biblica 52 (1971) 176-189. Dies zeigt seine in langem Umgang erworbene
Vertrautheit mit dem Werk und seine unverminderte Bereitschaft, hinzuzulernen

und das Verständnis dieser Dichtung weiter zu vertiefen.
Das Werk K.s besticht zuerst durch seine klare Disposition und Brauchbarkeit

für den Leser. Eine Einleitung bespricht knapp alle einschlägigen Fragen zu
Namen, Struktur, Sprache, Stil, Gattungen, über den Verfasser, Entstehungszeit

und -ort, ferner zur Kanonizität, Auslegungsgeschichte und Botschaft des

Buches und schließlich zur Textqualität (S. 11-46). Daran ist eine reichhaltige
Bibliographie angeschlossen mit einem Abkürzungsverzeichnis (S. 47-63). Der
Hauptteil, der eigentliche Kommentar (S. 64-233), ist wiederum klar aufgebaut:
Die Einheiten werden eine nach der andern erörtert; zuerst wird jeweils auf
speziell zugehörige Lit. hingewiesen, textkritische Punkte werden diskutiert,
dann folgen Erläuterungen zur Form und Erklärungen zu den Versen sowie eine
kleine Untersuchung zur konkreten Entstehungssituation und zur Funktion der
Einheit. Als Zusammenfassung gibt K. nach jeder so behandelten Einheit eine

Interpretation im Kontext unserer aktuellen Bedingungen, indem er an den
dichterischen Bildern und Empfindungen des Hld das Menschliche und
Allgemeingültige von dessen Liebeserfahrung aufweist, das uns Heutige unmittelbar
berührt und trifft. Ein reichhaltiger Apparat enthält v. a. philologische Anmerkungen

(S. 234-296), während drei Register (hebr. Wörter, Sachregister,
besprochene Bibelstellen) das Buch aufschlüsseln (S. 297-310).

Verf. möchte die Liebeslyrik des Hld nicht nur literaturwissenschaftlich,
sondern besonders auch mit Hilfe der «(tiefenpsychologisch orientierten)
Motivforschung» (S. 5) interpretieren, wobei er sich an C. G.Jung orientiert. Diese



Besprechungen 321

Dimension bildet die Originalität dieses Werkes im Vergleich zu den andern,
auch neueren Kommentaren des Hld. Was die literarische Seite der Dinge
betrifft, so nimmt K. eine Vielzahl (nämlich 52) von Einzelliedern an, die nur in
losem Zusammenhang miteinander verbunden sind. Die Zusammenhänge werden

durch Refrains angedeutet. Die Gattungen der einzelnen Lieder werden z. T.
neu bestimmt. Die allegorische Deutung des Hld lehnt K. mit Nachdruck ab.

Für ihn handelt es sich um reine Liebeslyrik, also auch nicht um Hochzeitslieder
im engen Sinn des Wortes.

Die Probleme der Hoheliedinterpretation sind und bleiben schwierig, und
es ist kein geringes Verdienst dieses Buches, daß es sich trotz seiner Gedrängtheit

den mannigfachen Fragen stellt, die die Einzel- und Gesamtdeutung des Hld
in der Vergangenheit aufwarf und heute für die Exegese weiterhin stellt. Es ist
verständlich, daß die Meinungen zu manchem Punkt von derjenigen des Verf.
abweichen können, der jedenfalls den Mut hat, seine Standpunkte klar darzustellen

und zu begründen. Auf ein paar solcher Unterschiede in der Beurteilung
gewisser Probleme möchte ich am Schlüsse noch zu sprechen kommen.

Was die Interpretation der dichterischen Bilder anlangt, so löst K. die

Metaphern oft so auf, daß er sagt: Diese Metapher bedeutet diesen Sachverhalt.
(Ein besonders deutliches, und für mein Gefühl auch ein an der unteren Grenze
des Geschmackvollen liegendes Beispiel etwa zu Hld 7,10 auf S. 200f.) Solche

Aequivalenzen zwischen dem lyrischen Ausdruck und der gemeinten Realität
scheinen mir jedoch die poetische Substanz anzugreifen. Denn das Eigentümliche

des Lyrischen ist die Schwebe, in der der Dichter die Dinge hält. Ein
bestimmter Sachverhalt ist gewiß Anlaß und Ausgangspunkt für die Bilder und
Ausdrücke des Gedichtes, aber diese transzendieren diesen ihren Anlaß und
werden offen für mehrere Deutungen und ineinander übergehende Schattierungen.

Die Interpretation darf diese Offenheit nicht wieder reduzieren, indem sie

feststellen will, was das Bild «meint». Sonst sind wir wieder bei einer allegorischen

Deutung angelangt, für die es ja charakteristisch ist, daß sie jede Einzelheit
eines Ganzen Zug um Zug mit einer bestimmten Realität eindeutig identifiziert
und festnagelt. In diesem Sinn frage ich mich, ob die gegebenen Interpretationen
der Dichtung des Hld stets gerecht werden.

Ferner stellte sich mir beim Abschnitt zur Botschaft und zu den
Zusammenfassungen der Einzelexegesen die Frage, ob Verf. nicht gelegentlich eine

Mexdßaoio eîa äuo yévoa macht, wenn er auf das Ethos der Liebe kommt,
etwa daß die Liebenden des Hld den «ernsten Willen (hätten), dem erwählten
Liebespartner in Ausschließlichkeit und für immer anzugehören» (S. 204, Z.
1—2). Ein Satz wie «Wer in seinem Sinne (sc. des Verf. od. Sammlers des Hld)
liebt, der wird sich von selbst richtig verhalten, auch ohne daß man ihn förmlich
dazu anhalten muß. » (S. 43, Z. 5 von unten) ist m. E. insofern irreführend, als es

dem Hld in keiner Weise um das «richtige Verhalten» geht! Das Hld preist die
Liebe, weiter nichts. Daraus ethische Konsequenzen abzuleiten (vgl. z. B.
Begriffe wie «Ehrfurcht», «selbstlose Liebe», S. 42f, 200, Z. 14; «Hingabe ohne
Verletzung der menschlichen Würde und der sozialen Ordnung», S. 199 unten,
u. ö.) ist vielleicht möglich, aber es ist völlig außerhalb der Perspektive des Hld
selbst. Das ist eine andere Welt als die der Liebeslyrik des Hld!

Damit fällt ein anderes Licht auch auf die Auslegungsgeschichte, die K.



322 Besprechungen

vielleicht doch nicht mit ganz hinreichendem Einfühlungsvermögen
zusammengefaßt hat. Denn indem er wie gesagt aus dem Preislied der Liebe zwischen
Mann und Frau ein Ethos der Liebe herausliest und entwickelt, von dem die
Lieder selber nichts sagen, so tut er das, was die alte Allegorese tat: wie diese

empfindet er offenbar reine Liebeslyrik als ungenügend, wenn sie nicht in einen
weiteren Kontext eingebettet wird. Dieser weitere Kontext ist bei K. eine Ethik
der Liebe, bei der alten Allegorese die Mystik der Vereinigung Gottes mit
seinem Volk oder der Seele. Hätte somit die Allegorese von einst einer Notwendigkeit

gehorcht, der sich auch K. nicht entziehen konnte, allen gegenteiligen
Beteuerungen zum Trotz, und gäbe es zur Allegorese des Hld nicht Besseres zu

sagen als das Zitat der verständnislosen Bemerkung von Loretz (S. 35)?
Überdies habe ich Mühe, an K. s Bestimmung der ursprünglichen Bedeutung

des Hld zu glauben, wonach dieses gegen eine «manichäisch-legalistische
Mentalität» (S. 30) in bezug auf erotische Liebe gerichtet sei. (Mani hat ein halbes

Jahrtausend nach der von K. in persische Zeit angesetzten Entstehung des Hld
gelebt.) Wendet sich das Hld überhaupt gegen jemand? Liebeslyrik hat doch
ihren Zweck in sich selber, wie das Vorkommen dieser Dichtung in allen

Sprachen zu zeigen scheint.
Auch einige Flüchtigkeiten sind mir aufgefallen, ohne daß ich sonderlich

Stichproben gemacht hätte: Luis de Leon erscheint auf S. 34, Z. 20 als dem 17. J.

zugehörig, auf S. 47, Z. 21 fais dem 15. oder einem früheren Jahrhundert: er hat
aber im 16. J. gelebt. Honorius von Autun wird verschieden bezeichnet (S. 33, Z.
7; 34, Z. 17); der für K. wichtige Aufsatz von F. Horst, Die Formen des

Liebesliedes wird nicht in der zugänglichsten Form, nämlich im Sammelband

F. Horst, Gottes Recht. Studien zum Recht im A. T. (Theol. Bücherei 12)

(München 1961) zitiert. Druckfehler: S. 30, Z. 17; 201, Z. 1 (hebr.); 236, Anm.
15, Z. 1 (hebr.).

Wie man sieht: ein Kommentar des Hld von dieser gedrängten Fülle an
Informationen und Stellungnahmen zu verschiedensten Fragen fordert die
Diskussion heraus, und das ist nicht das geringste Kompliment, das einem
Forschungsbeitrag gemacht werden kann, wie es dieser Kommentar zweifellos ist.

Adrian Schenker OP

Espinel Marcos, José Luis: La Eucaristia del Nuevo Testamento. -
Salamanca: Editorial San Esteban 1980. 300 S. (Estudio teologico de San

Esteban, Coll. Glosas, 7.)

Der Verf., Professor für Neues Testament an der Universität und an der
theologischen Fakultät San Esteban in Salamanca, legt hier eine Synthese
neutestamentlicher Eucharistielehre vor. In drei sozusagen konzentrischen Kreisen

bespricht er alle Stellen, die von der Eucharistie im N. T. handeln: Zuerst
erörtert er die Einsetzungsberichte (S. 13-115), dann die Stellen im N.T., die

von der Eucharistie ausdrücklich sprechen oder von ihr geprägt sind oder auch,
ohne sie direkt zu nennen, sie voraussetzen (S. 117-192), und schließlich, in
einem dritten Schritt, sammelt er die Hinweise und Angaben zu der Art und



Besprechungen 323

Weise, wie die Urgemeinde Eucharistie feierte, und welches Verständnis sich

aus dieser Liturgie der urchristlichen Eucharistie erheben läßt (S. 193-283). Eine
Zusammenfassung des ganzen Werkes (S. 285-292); sowie ein Autorenverzeichnis

und ein detailliertes Inhaltsverzeichnis (S. 293-300) schließen das Ganze
ab.

Das Buch entfaltet einen großen Reichtum an Fragestellungen und
Informationen. Bewundernswert ist die Vielfalt der verarbeiteten Literatur. Besonders

die neuere deutsche Exegese ist in breitem Maße herangezogen, aber auch
die angelsächsische Forschung ist gut vertreten. Die Arbeiten von H. Schürmann
haben E.s eigenes Werk spürbar geprägt; der Einfluß Joach. Jeremias' und in
geringerem Maß R. Pesch's ist ebenfalls unverkennbar. Daß der Verf. gerade
diesen Autoren in manchem folgt, ist nicht nur verständlich, sondern bei der

Bedeutung ihrer Arbeiten auch berechtigt. Schürmanns Konzeptionen drücken
insbesondere dem ersten Teil ihren Stempel auf, wo E. die Einsetzungsberichte
als Verdichtung und Zusammenfassung des ganzen Lebens und der ganzen
Verkündigung Jesu darstellt, wobei er die Abendmahlshandlungen als prophetische

Zeichenhandlungen hervorhebt.
Das Buch besticht mich nicht so sehr dadurch, daß es neue, noch ganz

unbegangene Wege eröffnen würde, als vielmehr durch seine vollständige
Darstellung der exegetischen und theologischen Fragen, die sich an das Abendmahl

Jesu und an sein Fortwirken in der neutestamentlichen Gemeinde knüpfen.
Alle historischen, redaktionsgeschichtlichen und exegetischen Probleme, die die

Forschung der letzten Jahrzehnte aufgeworfen hat, werden knapp und klar
genannt, besprochen und einer Lösung zugeführt, die auch begründet wird,
z. B. das Problem Urform der Einsetzungsworte, das Verhältnis der vier
Abendmahlsberichte zueinander, die Interpretation der Einsetzungsworte und

-gesten, die Exegese des eschatologischen Ausblicks und sein Verhältnis zu den
Einsetzungsworten, die Frage des Paschamahls, die Todesdeutung, die in den
AbendmahlsWorten enthalten ist, und ihr Verhältnis zu Jes 53 sowie ihre
geschichtliche Wahrscheinlichkeit im Rahmen der Verkündigung Jesu, die
johanneische Abendmahlsüberlieferung und ihre Beziehung zur synoptisch-
paulinischen Tradition, Jesu Tischdienst und das Lösegeld-Logion (Mk 10,45)
und ihr Bezug zum Abendmahl, usw. Das Buch empfängt von dieser Vollständigkeit

der Problemstellung, gepaart mit der Gedrängtheit der Einzeldiskussion,
den Charakter eines Kompendiums, eines Handbuches im guten Sinne des

Wortes. Der warme, persönlich beteiligte Stil des Verf.s nimmt aber dem Werk
das Trockene und Dürre, das sonst oft solchen Werken anhaftet.

Die Abschnitte zur Deutung von Jesu Sterben und insbesondere der

Opfercharakter seines Todes einerseits und des Abendmahls anderseits erwek-
ken für mein Dafürhalten den Eindruck eines unentschiedenen Lavierens
zwischen Skylla und Charibdis. Der Verf. notiert die starken Bedenken, die heute

gegen die Opfer als Schlüssel zum Verständnis von Jesu Passion vorgebracht
werden (merkwürdigerweise fehlen die so starkes Aufsehen erregenden Arbeiten

von René Girard in diesem Zusammenhange ganz!), wagt es aber nicht, wie
ein von ihm mehrfach zitierter Aufsatz von Gonzalez Ruiz von der Eucharistie
als von der «muerte de todos los scrificios» zu sprechen (S. 167 mit Anm. 97), da

die Opferterminologie im Zusammenhang mitJesu Leiden und mit der Euchari-



324 Besprechungen

stie zu tief im N. T. verwurzelt sei. An dieser Stelle hätte ich mir ein viel tieferes

Eindringen in den Sinn der Opfer in religionsgeschichtlicher und alttestamentli-
cher Hinsicht gewünscht, als es bei E. geschieht (S. 155-177). Denn nur von
einer solchen vertieften Einsicht in diesen Teil des altisraelitischen Kultes
können wir uns einen neuen und sinnvolleren Zugang zu den neutestamentli-
chen Aussagen gewinnen, die in der Begrifflichkeit der Opferliturgie gefaßt
sind. Dieser Weg der Vertiefung unserer Einsicht in das Opferverständnis des

alten Israel ist sicher fruchtbarer als die heute verbreitete Ablehnung der

Opferliturgie als Zugang zu Jesu Tod und Abendmahl. Eine Studie wie die
vorliegende hätte diesen Weg vielleicht entschlossener betreten sollen, als sie es

tatsächlich getan hat, um diese Seite der Deutung vonJesu Leben und Tod heller
zu beleuchten.

Das Buch enthält auch eine gewisse Anzahl von Druckfehlern, bes. in den
griech. Wörtern (Akzente!), z. B. S. 34, Anm. 28, Z. 2; S. 38, Z. 9; S. 40, Z. 14;
S. 52, Anm. 67, Z. 2, Anm. 70, Z. 1; usw.

Adrian Schenker OP

Ambros Odermatt OSB, Ein Rituale in beneventanischer Schrift.
Roma, Biblioteca Vallicelliana, Cod. 32, Ende des 11. Jahrhunderts. - Freiburg/
Schweiz: Universitätsverlag 1980. 376 S. (Spicilegium Friburgense. 26.)

Seit den fünfziger Jahren unseres Jahrhunderts erfuhr die Ritualienforschung

durch Texteditionen und Einzelstudien zusehends Aufschwung und
Beachtung. Angeregt durch die Arbeiten von Adolph Franz (Rituale von St.

Florian, 12. Jh., 1904) u.a., entwickelte sich die Erforschung der Ritualien zu
einem eigenen Teilgebiet der Liturgiewissenschaft. Die Ritualien gehören
inzwischen zu den wichtigsten und interessantesten Quellen im liturgie- und
kulturgeschichtlichen Bereich. Ein Rituale, d.h. «das Buch, das Texte und
Anweisungen für die vom Priester zu spendenden Sakramente und Sakramentalien,

ferner für Prozessionen und Exorzismen enthält», ist mehr als andere

liturgische Rollenbücher vom gottesdienstlichen Eigenleben einer bestimmten
Zeit und einer bestimmten Ortskirche geprägt. Sodann ist es ein sehr häufig
gebrauchtes liturgisches Buch, das in direktem Bezug zu den Gläubigen steht
und trotz seiner jeweiligen individuellen Prägung in einen größeren Zusammenhang

gestellt ist. Das Rituale, das zunächst mit anderen liturgischen Büchern
verquickt war und verschiedene Namen trug, wird im 12. Jh. in der Umgebung
der Klöster und im 13. Jh. im Diözesanklerus als solches greifbar. Mit der
Erfindung der Buchdruckerkunst erlangen die Diözesanritualien ihre eigentliche
Bedeutung. Die Studien der letzten Jahre beschäftigten sich vorwiegend mit
diesen gedruckten Agenden.

Bereits auf diesem Hintergrund steht der Veröffentlichung des Codex C 32
der Biblioteca Vallicelliana von Rom, eines Rituals in beneventanischer Schrift
vom Ende des 11. Jhs., durch P. Ambros Odermatt OSB, Mariastein bei Basel,
berechtigtes Interesse zu. Es handelt sich dabei um die stark gekürzte Dissertation,

welche der Verfasser im Wintersemester 1972/73 unter Leitung von A.



Besprechungen 325

Nocent OSB (Koreferenten: B. Neunheuser OSB und J. Pinell OSB) am

Päpstlichen Liturgischen Institut von S. Anselmo, Rom, einreichte und die als

26. Band der international anerkannten Studienreihe «Spicilegium Friburgense»
erschien. Zum erstenmal wird hier der Codex C 32 genannter Bibliothek ediert,
der bereits in früheren Studien Beachtung gefunden hatte.

Der Raum von Benevent wurde seit Jahrhundertbeginn in verschiedener
Hinsicht ein Interessenobjekt. Die beneventanischen Handschriften zogen in
paläographischer Hinsicht (E. A. Lowe), aber auch in liturgischer (R. Andoyer,
A. Dold) und musikologischer (Paléographie Musicale XIV/XV; cf. die
berühmten liturgischen Rotuli, bes. Exsultetrollen) die Aufmerksamkeit der Fachleute

auf sich. K. Gamber, S. Rehle u. a. widmeten sich eingehend der
Erforschung liturgischer Besonderheiten von Benevent. Bis ins 9. Jh., teilweise noch
darüber hinaus, besaß Benevent nämlich eine liturgische Sondertradition, die
dann von der römischen Liturgie immer mehr verdrängt wurde. Die beneventa-
nische Lokalliturgie läßt sich durch die vielfältigen Beziehungen erklären,
welche Benevent mit Montecassino (die Abtei gehörte zu Benevent und Paulus

Diaconus, der an der Liturgiereform im Frankenreich aktiv beteiligt war, hielt
sich vor seinem Eintritt in Montecassino am Hof von Benevent auf), mit dem

byzantinischen Kaiserreich und mit Mailand verband. Leider sind uns
handschriftliche Zeugen erst aus später Zeit (10. /II. Jh.) überliefert.

A. Odermatt ist einer der ersten Liturgiewissenschaftler, der sich der

Ritualienforschung des Raumes von Benevent zuwandte. Der von ihm
herausgegebene und beschriebene Codex ist ein sog. Sakramentar-Rituale oder
Rituale-Missale, d. h. ein Rituale, dem Meßformulare (und Kanon) beigegeben sind.
Segnungen (Benediktionen) fehlen in dieser Art von Rituale fast ganz. Einige
Antiphonen und Responsorien der Tauf- und Beerdigungsliturgie, sowie einige
Stellen im Ordo Missae sind mit Neumen versehen (interessante Zeugen für das

«Lumen Christi» und «Exsultet» der Osternacht). Das in der sog. Beneventana
geschriebene Rituale stammt aus einem Kloster im Einflußbereich von Montecassino

(«Terra sancti Benedicti») und kann auf das ausgehende 11. Jh. datiert
werden. Die Texte weisen eindeutig daraufhin, daß der Codex für die Seelsorge
in der Umgebung des Klosters verwendet wurde. Seit Mitte des 11. Jhs.
verfügten nämlich die Klöster Italiens über gewisse Seelsorgsrechte (z. B. Privileg

Leo IX.). Somit ist dieses Rituale auch ein Beispiel pastoraler Bemühungen
der itahenischen Klöster.

Der Inhalt der Handschrift läßt sich leicht in fünf Teile gliedern: 1.

Taufliturgie (Nrn. 1-109) 2. Bußliturgie (Nrn. 110-179) 3. Krankenliturgie
(Nrn. 180-211) 4. Sterbe- und Totenliturgie (Nrn. 212-349) 5. Ordo Missae

(Nrn. 351—400). Das entspricht also dem Inhalt eines (Priester-) Rituals, wobei
der «Ordo matrimonii» (der Verfasser sagt nichts darüber!) und der ganze
Komplex der Segnungen hier fehlen.

Die Arbeit von A. Odermatt umfaßt zwei große Teile: 1. Teil: Einleitung
(31—236) und 2. Teil: Edition des Textes (237-354). Vorangehen das Inhaltsverzeichnis

(7-10) und ein sorgfältiges, zwanzigseitiges Quellen- und Literaturverzeichnis

(11-30).
Im ersten Kapitel der allgemeinen Fragen gibt der Verfasser einen prägnanten

Überblick über die Entwicklung des Rituals zu einem eigenen Buch und



326 Besprechungen

referiert über die Arbeiten und Ergebnisse der Ritualienforschung. In einem
zweiten Abschnitt beschäftigt er sich mit der Geschichte des Herzogtums
Benevent, besonders unter liturgischem Gesichtspunkt, und zeigt die Beziehungen

von Benevent zu Montecassino, Byzanz und Mailand auf. Im zweiten
Kapitel stellt der Autor den Codex vor und klärt die Fragen der Lokalisierung,
Datierung, Benennung, Eigenart und Bedeutung. Den Hauptteil der Einleitung
bildet das dritte Kapitel, eine Analyse der fünf Ordines des Rituals.
Dementsprechend liegt hier das Hauptgewicht der Arbeit von A. Odermatt. In diesem

analytischen Teil geht er methodisch so vor, daß er zunächst ein ausgezeichnetes
Resümee der geschichtlichen und oft vielgestaltigen Genese des jeweiligen Ordo
gibt, um dann den Codex C 32 im Ganzen der Geschichte situieren und die

Eigenarten besser hervorheben zu können. Dabei stützt er sich zu Vergleichszwecken

auf edierte und unedierte Zeugen der liturgischen Überlieferung,
besonders des beneventanisch-kassinesischen Raumes. Auf diese Weise kann er
Quellen und Vorlagen ausfindig machen (das geschieht detailliert im Apparat
der Edition).

Der Taufordo (105-147) des Rituals widerspiegelt mit seinen ziemlich
komplizierten Etappen und Stufen die allgemeine Entwicklung der Taufliturgie
und trägt noch deutlich die Spuren des alten 7-Skrutinienritus (vgl. OR XI und
Gelasianum) an sich. Damit erweist er sich als ein für das 11. Jh. konservativer
Ritus, wie überhaupt der beneventanische Raum durch eine traditionelle
Haltung charakterisiert ist. Als Tauftermin ist Ostern vorausgesetzt. Durch den
Einschub des Krankentaufritus (Klinikertaufe, Nrn. 32-54) zwischen Katechu-
menatsakten und Skrutinium vor den Riten des Karsamstags entsteht ein

zweiteiliger Ordo. Leider sind die Rubriken nicht klar genug, um sich ein klares
Bild über die zeitliche Aufgliederung der Tauffeier machen zu können. Im
Taufritus der Ostervigil finden wir einen Hinweis auf die Wiederholung der
präbaptismalen Salbung (137). Der Taufakt ist durch zwei Merkmale geprägt:
trinitarische Taufformel und dreimalige Tauchung (138). Als Besonderheit darf
die Übergabe einer brennenden Kerze betrachtet werden, da dieser Brauch in
den Ritualien erst viel später erscheint (140). Taufkommunion und Firmung (da

Priesterrituale!) fehlen. Der Ordo zeugt auch von der Unsicherheit, die im 11.

Jh. bezüglich des theologischen Sinnes der Firmung und ihres Zusammenhanges
mit der Taufe bestand (vgl. Oration Nr. 109).

Der Beichtordo (147-167) des Codex C 32 liegt in seiner Grundstruktur
auf der gallikanischen Traditionslinie. Für uns wirkt diese Bußliturgie mit ihren
vielen Orationen, Antiphonen, Psalmen und der Litanei, aber auch durch die
verschiedenen Absolutionsformeln kompliziert und langatmig. Der Ordo enthält

auch das Formular einer Büßermesse, gefolgt von Segensgebeten und der
Krankenbuße. Die Aussöhnung geschieht in einem Akt (Verbindung von
Beicht und Rekonziliation). Der Vollzug der Beichtliturgie ist nicht mehr an
eine bestimmte Zeit gebunden und darum beliebig wiederholbar. Gewisse
Formeln, etwa die Absolutionen, setzen erstaunlicherweise eine Mehrzahl von
Pönitenten voraus. Als Eigenarten dieses Rituals können die zwei Admonitiones
(Nrn. 128-129) der Zulassungsriten genannt werden, in denen ein pastorales
Anliegen zum Ausdruck kommt.

Der Krankenordo (167-181) fällt im Vergleich zu anderen Ordines der



Besprechungen 327

Krankenliturgie durch seine relative Kürze und den klaren Aufbau auf. Er
beruht auf dem karolingischen Grundritus. Der «Ordo ad visitandum infir-
mum» (kann wiederholt werden) ist deutlich vom «Ordo ad ungendum infir-
mum» getrennt. Die Reihenfolge der liturgischen Akte ist: Buße mit Lossprechung,

Salbung, Viaticum. Nach den Rubriken zu schließen, scheinen hier vor
allem klösterliche Verhältnisse vorzuliegen - die Krankenliturgie erfuhr ja
gerade in den Klöstern ihre reiche Ausgestaltung -, doch konnte der Ordo auch
ohne große Schwierigkeiten und Adaptionen außerhalb eines Klosters verwendet

werden. Als Eigenheiten des Rituals können die Orationen angesehen
werden, die nach jeder einzelnen Salbung der fünf Sinne gebetet werden (Nrn.
197-206) und die Oration mit Handauflegung vor der Salbung (Nr. 196). Die
Texte der Krankenliturgie zeigen bereits, wie bei der «Unctio infirmorum»
immer mehr die geistig-geistliche Wirkung in den Vordergrund tritt.

Der Ordo der Sterbe- und Totenliturgie (181-220) - er nimmt im Rituale
den größten Platz ein - läßt sich ebenfalls auf das karolingische Schema

zurückfuhren, wobei das bekannte Gebetsgut sehr frei gestaltet wurde. Er ist
noch geprägt von der Kontinuität der drei Etappen: Commendatio animae -
Sorge um den Leichnam - Bestattung. Eingebaut in den Verlaufder Totenliturgie

ist ferner das Totenoffizium in seiner voll ausgebildeten Gestalt (Nrn.226 bis
252): Vigilien mit neun Lesungen aus dem Buche Job, Laudes, Vesper (aufdem
Rückweg vom Grab zur Kirche: Nrn. 270-272). Als Anhang figurieren das

Formular einer Begräbnismesse, eine Vielzahl von Orationen für Verstorbene
(interessanterweise wird neben dem 3., 7. und 30. auch der 100. Todestag
erwähnt), vier Lesungen und Evangelien für Totenmessen und abschließend
eine Totenpräfation. Als Sondergut des Rituals kann man aufzählen: das Gebet
beim Nahen des Todes «Commendamus te omnipotenti Deo» (Nr. 213, im
Plural), das erstmals in einem Brief des hl. Petrus Damiani (f 1072) erwähnt
wird und erst spät in den Ritualien Aufnahme gefunden hat (187). Dann die

dreimalige Anrufung des hl. Michael beim Eintritt des Todes - in der Gegend
von Benevent wurde der Erzengel sehr verehrt - und viele Textvarianten. Die
Totentoilette hat im Rituale bereits nicht mehr liturgischen Charakter, eine

Entwicklung, die im 11. Jh. einsetzt. Eine interessante Bewandtnis hat es mit
der Absolutionsformel am Schluß der Bestattung (Nr. 267), die einem Brauch
gemäß, auf einem Kreuz eingraviert, dem Toten mit ins Grab gegeben wurde
(210/11).

Der Meßordo schließlich (221-236) ist ein Vertreter des sog. «Rheinischen
Meßordos», der sich aus den liturgischen Formen des karolingischen Raumes
um dieJahrtausendwende herausgebildet hat und rasch große Verbreitung fand.
Im 11./12. Jh. machte sich der Einfluß der nordischen Meßbücher in Italien
geltend, wobei vor allem die Klöster Träger dieser Austauschbeziehungen
waren, wie gerade dieser Meßordo bezeugt. Die Rubriken des «Ordo Missae»
beschränken sich auf das Wesentliche, was nochmals daraufhinweist, daß wir es

mit keinem eigentlichen Klosterrituale zu tun haben.
Auf den zweiten Teil, die Textedition (237-354), folgen gute Register:

Verzeichnis der liturgischen Initien (355-363), Handschriftenverzeichnis (364
bis 365) und Register der Namen und Sachen (366-376).

Wie die Untersuchungen A. Odermatt's zeigen, läßt sich in allen Ordines



328 Besprechungen

eine Beziehung zum Raum Benevent/Montecassino feststellen. Obschon die
direkte Vorlage des Rituals nicht gefunden werden konnte, hat doch der
Verfasser alle Texte in ihren Beziehungen zu den liturgischen Hauptquellen
(Sakramentare, Ordines Romani usw.) und zu liturgischen Dokumenten der

gleichen Zeit und des gleichen Gebietes situieren können. Der Schreiber des

Rituals hat im allgemeinen bekanntes Gebetsgut verwendet, es aber frei gehandhabt.

Der Codex entspricht ganz der herrschenden liturgischen Praxis des späten
11. Jhs. Er steht liturgiegeschichtlich sowohl am Wendepunkt von der «karolin-
gischen» zur noch reicheren Ausfaltung der hoch- und spätmittelalterlichen
Liturgie als auch in einer Zeit, in der sich liturgische Einheitsbestrebungen
spürbar machen.

A. Odermatt hat mit dieser Veröffentlichung und Edition eine hervorragende

und präzise, sorgfältige wissenschaftliche Arbeit geleistet.
Neben kleineren Mängeln formeller Art wird man bedauern, daß der

Autor, etwa in einer größeren Zusammenfassung, den Codex nicht besser im
großen Rahmen der Liturgiegeschichte lokahsiert hat. Man kann sich fragen, ob

man nicht auch im Deutschen, analog zum französischen Begriff, anstatt von
«Sakramentar-Rituale» von «Rituale-Sakramentar» («rituel-sacramentaire»: vgl.
40-41, Anm. 7 und 101-102) sprechen könnte.

Der Publikation der Doktoratsthese von A. Odermatt kommt vor allem
liturgiegeschichtlich hohe Bedeutung zu: einerseits ist der veröffentlichte Codex
einer der ersten Zeugen eines eigentlichen, selbstständigen Rituals und andererseits

ist er eines der ganz wenigen liturgischen Bücher dieses Typs, die uns aus

einem so interessanten Raum wie Benevent/Montecassino erhalten geblieben
sind.

Alberich Altermatt

William J. Courtenay: Adam Wodeham, An introduction to his life
and writings. Leiden: E.J. Brill 1978, 241 p. (Studies in Medieval and
Reformation Thought. 21.)

Plusieurs études ont montré, récemment, l'influence prépondérante des

théologiens du XlVème siècle sur la formation et l'évolution de la pensée
moderne. Mais il manque encore à l'historien de la philosophie les connaissances
suffisantes du milieu intellectuel du XlVème siècle pour prétendre à autre chose

qu'à mettre en évidence des similitudes de structure entre la pensée de cette
époque et celle des siècles suivants.

Le travail très sérieux et très détaillé que nous propose W.J. Courtenay
montre d'une part le progrès qui s'est accompli dans l'étude de cette période
depuis les recherches de Michalski, et d'autre part les limites et difficultés devant
lesquelles se trouve l'historien, qui ne connaît encore que quelques noms de ceux
qui ont été les artisans d'un immense foisonnement intellectuel en Europe,
surtout à Oxford et Paris.

Adam Wodeham est l'une des figures les plus importantes de l'époque



Besprechungen 329

d'Occam, et l'étude de sa pensée apparaît aujourd'hui indispensable, à la fois

parce qu'il a été un familier influent d'Occam - peut-être son secrétaire -, et qu'il
est l'un des premiers penseurs à assurer le succès de l'occamisme.

Connaître la pensée de Wodeham - Courtenay n'en parle guère dans son
étude - suppose d'abord qu'on soit au clair avec la datation de la carrière
académique de l'auteur, avec les manuscrits qui sont aujourd'hui à notre
disposition, l'évolution de l'œuvre, la relation des écrits entre eux, et la place de

Wodeham dans son milieu universitaire, dans son ordre, ou dans le XlVème
siècle en général.

L'historien est en face de difficultés énormes qui l'empêchent de donner
aisément des informations. Afin de démêler l'écheveau, il n'a que trois moyens à

sa disposition:
1. (pp. 7—38) Considérer les écrits mêmes de Wodeham, et étudier les renvois

de l'un à l'autre, les dates y incluses, les mentions d'événements contemporains

ou de personnages en vie, etc.
2. (pp. 39-112) Considérer les sources de Wodeham, et surtout les sources

contemporaines. L'historien trouve un appui de ce côté, car Wodeham
mentionne ou cite bon nombre de ses contemporains, maîtres ou collègues,
de Henri de Harclay, Guillaume d'Occam, Gauthier de Chatton, à Robert
Holcot ou Guillaume Skelton, alors que la plupart des auteurs du XlVème
siècle taisent les noms de ceux qui les entourent.

3. (pp. 113—159) Enfin, on pourra chercher dans les œuvres connues du
XlVème et du XVIème siècles les mentions que l'on fait de Wodeham.
L'historien est heureux dans sa quête, car la pensée de Wodeham a eu un
grand retentissement en Europe - alors que, étrangement, peu de manuscrits
sont à notre disposition - et que beaucoup d'auteurs connaissent ses œuvres
directement. Par exemple, de 1342 à 1345 à Paris, où l'on cite davantage les

sources qu'à Oxford, presque tous les penseurs citent ou mentionnent
Wodeham; Grégoire de Rimini en est le plus important.

On sait en outre que Henri Totting de Oyta admirait Wodeham, et qu'il
proposa un abrégé du Commentaire des Sentences, abrégé édité par Jean Mair en
1512, qui voyait en Wodeham l'un des penseurs de premier plan, en compagnie
d'Occam.

Une fois achevées ces minutieuses analyses des manuscrits, Courtenay
propose quelques conclusions plus ou moins certaines sur la vie de Wodeham et
sa carrière (pp. 160-182):
env. 1298 Naissance près de Southampton. Entrée dans l'ordre franciscain,
env. 1317-21 Etudes en philosophie.

1321 Commence à étudier sous Chatton. Etudie aussi avec Occam à

Londres, et soutient avec enthousiasme cette pensée.
1326-29 Etudes à Oxford.
1328-29

ou 1329-30 Lecture des Sentences à Norwich,
entre 1328-32 Lecture des Sentences à Londres.

1330-31 Début de la Lecture des Sentences à Oxford (jusqu'en 1333).
Difficultés à dater ces deux dernières Lectures.
Début de la rédaction de l'Ordinatio.



330 Besprechungen

1339 Départ pour Bâle. A cette époque, Wodeham est déjà Maître en
théologie.
Retour en Angleterre.

1358 Mort en Angleterre.
En appendice enfin (pp. 183-234), Courtenay transcrit les listes des questions

traitées par Wodeham, dans ses divers cours et rédactions. Le lecteur peut
s'y retrouver aisément et saisir les préoccupations du théologien dans la première
moitié du XlVème siècle.

La minutie et la rigueur du travail de Courtenay forcent l'admiration. Un
lecteur qui s'intéresse à la pensée de cette époque trouvera en outre dans ce livre
une présentation ou une mention des grands théologiens de ce temps, accompagnée

à chaque fois d'une bibliographie récente. Il trouvera enfin des considérations

intéressantes sur les législations universitaires et, par conséquent, sur la

structure et le style des écrits des auteurs.
On aurait aimé pénétrer dans la pensée même de ce grand théologien et

philosophe, encore méconnu, qu'était Adam Wodeham, et dont on ne peut
encore mesurer l'influence.

F.X. Putallaz

Konrad Hilpert: Ethik und Rationalität. Untersuchungen zum
Autonomieproblem und zu seiner Bedeutung fiir die theologische Ethik. - Düsseldorf:

Patmos-Verlag 1980. (Moraltheologische Studien, Syst. Abt. 6.)

Die Untersuchungen von Konrad Hilpert zum Autonomieproblem gehen
von der allgemeinen geteilten Annahme aus, daß «Kants Moralphilosophie der

erste große und vollständig durchgeführte Versuch einer autonomen Ethik» ist
(23). Diese Voraussetzung hat nach verbreitetem, gleichfalls von Hilpert
aufgenommenem Verständnis die Konsequenz, daß sich Autonomie und ein
Zusammenhang von (christlichem) Glauben und Ethos ausschließen, daß eine Bestimmung

durch Gott Heteronomie ist. Ziel der Untersuchungen Hilperts ist es,

gegen die Dominanz dieses Autonomiekonzepts für eine theonome Ethik zu
plädieren.

Hierfür gliedert Hilpert seine Untersuchungen in drei Teile: In eine
Ortsbestimmung des Autonomie-Problems, die Darstellung historischer Modelle
autonomer Ethiken und schließlich die kritische Prüfung des Gegensatzes von
Autonomie und Theonomie.

Im ersten Teil wird von fünf möglichen Richtungen her die verschärfte
Infragestellung «theonomer Ethik» behandelt. Zunächst stellt Hilpert, ausgehend

von D. Bonhoeffers Säkularisierungsthese, die Infragestellung seitens der
Theologie dar, wie sie sich u. a. bei J. A. T. Robinson und den Vertretern einer
Gott-ist-tot-Theologie, vornehmlich bei D. Solle, findet; diese Infragestellung
basiert nicht eigenthch auf einer Lösung des Zusammenhangs von Glaube und
Ethos, sondern auf ihrer «nicht-theistischen Theologie». Es folgt die mögliche
Infragestellung theonomer Ethik von Seiten der Verhaltensforschung bes. nach



Besprechungen 331

K. Lorenz, insofern diese ethisches Verhalten des Menschen fundamental von
seinen biologischen Voraussetzungen herzuleiten und so den theonomen
Charakter der Ethik als «unwissenschaftliche Verbrämung» erscheinen lassen könne
(46f). Anschließend wendet sich Hilpert der Infragestellung einer thenomoen
Ethik durch die positivistische Soziologie nach A. Comte zu, in deren Gefolge
u. a. auch T. Geiger mit der Position eines Wertnihilismus sowie P. Berger und
F. X. Kaufmann, mit ihren wissenssoziologischen Ansätzen zur Sprache kommen.

Erörtert wird sodann die kritische Position der Frankfurter Schule, für die
eine Dialektik der Geschichte gegeben ist, die als Widerspruch gegen eine
theonome Ethik erscheint. Schließlich gilt die Aufmerksamkeit der
wissenschaftstheoretischen Kiritik im Gefolge L. Wittgensteins, von der her ethische
Sätze (wie ästhetische und rehgiöse) unsinnig sein dürften (90).

Im zweiten Teil der Ortsbestimmung geht Hilpert der Begriffsgeschichte
von Autonomie nach und konstatiert, daß Autonomie eindeutig ein politischer
Begriff - nämhch zur Bezeichnung der inneren Selbstbestimmung einer Gruppe,

z. B. einer konfessionellen Minderheit, im Rahmen der Oberherrschaft des

Staates bzw. der Selbstbestimmung eines Staates unter der Oberhoheit eines

anderen - gewesen ist, bis Kant eine philosophische Umprägung vornahm.
Anschließend stellt Hilpert die Bemühungen von Descartes dar, die der Verlegung

der Gewißheit in das Subjekt galten. Er ergänzt sie durch die Behandlung
anderer neuzeitlicher Versuche zur Begründung einer Ethik angesichts
konfessioneller Zerrissenheit, die über die Ablehnung eines Autoritätsarguments
zunächst zu einer ethisch relativierten Rehgionskritik und schließlich zu einer
atheistischen Ablehnung einer Theonomie der Ethik führten (148).

Der folgende zweite Teil über historische Modelle stellt das Kernstück der
Abhandlung dar. Hilpert beginnt mit der Darstellung der Ethik Kants, deren
Charakteristikum das Autonomie-Prinzip ist, das im kategorischen Imperativ
zum Ausdruck kommt (161). Autonomie, mit Freiheit identisch (166), besteht
nach Hilpert für Kant auch im Zusammenhang mit dem dritten Postulat der
reinen praktischen Vernunft, nämhch der Annahme des Daseins Gottes (174ff);
sie ist somit auch für die Religion anzunehmen (vgl. 178 ff). Es folgt die

Erörterung der Ethik Fichtes, für die nach Hilpert entsprechend der Aussage
Fichtes von der «absolute(n) Autonomie der Vernunft» (198) die Autonomie
zentral ist. Aufgezeigt wird die Deduktion des Prinzips der Sittlichkeit, für das

Notwendigkeit und Freiheit als unverzichtbar erscheinen, sowie die Bedeutung
der Rehgion für die Sitthchkeit. Darauf erörtert Hilpert Feuerbachs ethische

Konzeption, die entsprechend der Auffassung von Rehgion als Entfremdung
und der hierzu konsequenten Verderbnis der Moralität durch Rehgion eine neue
Moral entwerfen will, nämhch eine gegen die christliche Moral gerichtete
Versöhnung des Menschen mit sich und mit dem anderen Menschen. Diese
Ethik charakterisiert Hilpert als eudämonistisch. Als vorletztes Beispiel wird die
Ethik Schopenhauers vorgestellt. Für ihn ist Kants Ethik durch eine latente
Theonomie gekennzeichnet und somit Autonomie nicht erreicht. Sein Versuch
einer echten Ethik ist nach Hilpert bestimmt durch das Mitleiden als Prinzip der
Ethik; Rehgion wird bei Schopenhauer zwar kritisiert, doch findet sich bei ihm
selbst eine Art negativer Theologie. Abschließend wendet Hilpert sich Nietzsche

zu, dessen radikale Kritik an christlichem Glauben und Ethos vornehmlich



332 Besprechungen

mit dessen Auffassung von freiem Willen, Gewissen, Schuld und Strafe, von
Askese und Mitleid als Folie für eine Neubegründung der Moral dient, nämlich
der Moral des Übermenschen.

Im dritten Teil versucht Hilpert zunächst eine zusammenfassende Auswertung,

in der er wesentliche Aspekte neuzeitlich autonomer Philosophie bzw.
Ethik herausstellt wie deren Unabhängigkeit von Autorität und Bewahrheitung
durch Vernunft und Praxis; negativ zielen die neuzeitlichen Bemühungen auf
eine Eliminierung physischer Strukturen und die Befreiung von jeglicher
Bestimmung durch Glauben und Theologie, wobei eine dezidiert atheistische
Position erst spät auftrat.

Das Schlußkapitel, dem das Interesse der gesamten Untersuchungen
Hilperts gilt, geht auf die gegenwärtige Diskussion um Autonomie und /oder
Theonomie in der katholischen Moraltheologie ein, wie sie sich um das Plädoyer

für eine autonome Moral vor allem von A. Auer und F. Böckle entzündet
hat. Themen dieser autonomen Moral sind nach Hilpert die natura humana, ihre
Sozialität (W. Korff) und transzendentale Selbsterschlossenheit (K. Demmer),
das Proprium christlicher Ethik und die Kompetenz des kirchlichen Lehramts.
Kritisch wendet Hilpert gegen diese theologische Konzeption einer autonomen
Moral mangelnde hermeneutische Reflexion ein, die zur Konsequenz eine

Reontologisierung und die Separierung von Welt- und Heilsethos sowie die
Reduzierung des Propriums christlicher Ethik auf eine Letztbegründung und
Motivation hat (566). Kritik findet auch die historische Legitimation dieser

Konzeption, nämlich der Rückgriff vor allem auf Thomas von Aquin und S.

Mutschelle. Gestützt wird diese Kritik von Hilpert durch Hinweise auf kirchliche

Zurückweisung von Positionen im Zusammenhang mit Auseinandersetzungen

bzw. Aufnahmen des Autonomie-Theorems von Kant.
Als Fazit der Arbeit ist eine Infragestellung derzeitiger theologischer

Konzeptionen von Autonomie anzusehen. Ein Alternativkonzept wollte Hilpert
nicht entwickeln, wohl aber ein Prolegomenon dafür liefern (585).

Angesichts der hier eben nur skizzierbaren umfangreichen und umfassend
belegten Untersuchungen Hilperts lassen sich zunächst im Rahmen der Arbeit
Fragen stellen. Sie beziehen sich weniger auf die Auswahl der Positionen, dip
eine theonome Ethik bestreiten (1. Teil; fragen könnte man, ob nicht die
Tiefenpsychologie eher als die Verhaltensforschung hätte Berücksichtigung
finden sollen), oder gar nicht auf die Auswahl der Autoren (2. Teil); denn
Vollständigkeit zu verlangen wäre ohnehin absurd. Sie beziehen sich vielmehr
auf die Durchführung, in der eine vielleicht zu generelle Antithetik zum
Vorschein kommen dürfte. So kann Bonhoeffer gerade nicht trotz seiner
Anerkennung der neuzeitlichen Entwicklung zur mündig gewordenen Welt als

Befürworter einer Trennung von Glauben und ethischem Handeln angesehen
werden, so daß Berufungen auf ihn etwa durch die Gott-ist-tot-Theologie
unberechtigt sind (vgl. bes. 34 Anm. 36). Auch die Wissenssoziologie (etwa bei
Berger oder Kaufmann, bes. 68) oder die Wissenschaftstheorie (vor allem bei
Wittgenstein, bes. 90, vgl. auch bezüglich R. Hare, 98) lassen sich nicht einfach
einer der beiden Parteien zurechnen, können sie doch unverzichtbare Impulse
zur Überprüfung der Standpunkte beider Seiten vermitteln. So fragt sich
verschiedentlich, ob nicht in den einleitenden Infragestellungen des ersten Teils



Besprechungen 333

Autoren der gegnerischen Position zugerechnet erscheinen, die konstruktiv zur
eigenen einen Beitrag leisten bzw. leisten könnten oder müßten; manchmal wird
nicht recht deutlich, ob Hilpert nicht selbst dieser Meinung ist (z. B. 82ff). Wie
differenziert Positionen und Entwicklungen sind, zeigt Hilpert zu Recht im
zweiten Abschnitt des ersten Teils, in dem die vornehmlich durch Descartes in
Gang gesetzte Problem-Entstehung ansatzhaft rekonstruiert wird, auf die Hilpert

unter Berücksichtigung der im zweiten Teil vorgelegten historischen
Modelle zu Beginn des dritten Teils noch einmal zurückkommt. Die in diesem
dritten Teil genannten Thesen fassen Charakteristika unserer Situation zusammen,

die schwerlich zu bestreiten sind, vielleicht ohne ihren Kontext hinlänglich
deutlich zu machen. War es das Interesse etwa von H. Grotius, Gott an den
Rand treten zu lassen (470), oder nicht vielmehr, die konfessionellen Bürgerkriege

zu überwinden? Daß die Entwicklung zu einem anderen Ergebnis führte,
das theologisch zu grundlegenden Bedenken Anlaß gibt, wird mit Hilpert
angenommen werden können. Die Frage ist, was angesichts einer Positivierung
und Verwissenschaftlichung mit gleichzeitiger Problematisierung der Erkenntnis

(der Wahrheit) zu tun ist, nachdem Totalität verloren und (mindestens
implizit) wieder gesucht wird. Bemühungen um eine autonome Moral von
Seiten der Theologie wären auf diesem Hintergrund positiv zu würdigen, ehe

man sie darauf befragte, ob ihre Konzepte hinlänglich zur Problemlösung
beitragen. Denn zu Recht läßt sich nach der Möglichkeit und den Grenzen einer
Unterscheidung bzw. Trennung von Welt- und Heilsethos fragen. Ob und in
welchem Sinn jedoch die Bemühungen eines transzendentaltheologischen
Ansatzes der Moraltheologie (Demmer) überhaupt unter das Stichwort «Autonomie»

gehören, mag hier unerörtert bleiben. Unverzichtbar scheint eine Anfrage
an die Überlegungen Hüperts über die Zuständigkeit des Lehramts. Dabei geht
es nicht um die grundsätzliche Frage nach der Unfehlbarkeit des Lehramts
bezüglich der Sitten (wozu die nach Hilperts Dissertation erschienene Arbeit
von A. Riedl einen wichtigen Beitrag geleistet hat), sondern darum, welchen
Stellenwert kirchliche Sanktionen bzw. Maßregelungen unterhalb dieser
Schwelle haben (vgl. 574f, 578f). Man kann sehr wohl eine Kompetenz (das

Wort «Kompetenzanspruch» dürfte problematisch sein) des Lehramts (unter
Berücksichtigung der These von Riedl) annehmen und zugleich - nicht-unfehl-
bare - Urteile und Sanktionen für zu undifferenziert, problematisch oder ggfs.
auch unrichtig halten (gegen 578), da man diese Möglichkeit nicht etwa auf
Entscheidungen der Bibelkommission zu Beginn dieses Jahrhunderts beschränkt
sein lassen kann, die übrigens trotz ihrer Unrichtigkeit eine berechtigte Intention

haben können, weswegen geschichtlich sich ergebende Differenzierungen
anzunehmen sind.

Alle diese Fragen, die sich auf Details oder den Tenor der Untersuchungen
Hilperts beziehen, wären falsch verstanden, würden sie als grundsätzliche
Infragestellung nur der Position einer «theonomen» Ethik angesehen, wie sie

von einer - wohl eher mißverstandenen - autonomen Moral her gegeben zu sein
scheint. Es mag hier offen bleiben, ob dem tatsächlich so ist. Die zentrale Frage
bezieht sich vielmehr nicht auf einzelne Untersuchungen oder deren gesamte
Durchführung, sondern auf eine fundamentale, von Vertretern wie Gegnern
einer autonomen Moral geteilten Voraussetzung, nämlich auf das Verständnis



334 Besprechungen

von Autonomie in der Konzeption Kants. Denn nicht bestritten werden soll und
kann, daß Kant die neuzeitliche philosophische bzw. ethische Bedeutung von
Autonomie fundamental geprägt, wenn nicht überhaupt begründet hat. Die
These lautet, daß für Kant nicht zutrifft, daß seine Moralphilosophie mit dem
Begriff «Autonomie» als Obergriffcharakterisiert werden kann. Ob und inwieweit

diese Charakterisierung für spätere Autoren zutrifft, die dann Kant freilich
mißverstanden haben müßten, bedürfte genauer Nachprüfung. Ein Beleg dafür,
daß dies so selbstverständlich nicht ist, zeigt sich vielleicht darin, daß bei
Nietzsche der Begriff «Autonomie» fast nicht zu finden ist (445). Nicht weniger
fundamental ist die Frage, ob und in welchem Sinne überhaupt der Terminus
«Theonomie», dessen Geschichte bislang noch völlig im Dunkeln liegt,
gebraucht werden soll und in welcher Relation zum Begriff «Autonomie» er
folglich steht.

Die für diese Fragen grundsätzliche, in Kürze an anderer Stelle ausführlich
darzulegende These lautet, daß sich bei Kant keine Konzeption einer generellen
Autonomie der Vernunft, des Menschen, der Gesellschaft oder der Welt findet,
daß Autonomie bei ihm vielmehr durchgängig wie im vorausgegangenen
politischen Gebrauch — auf den Hilpert daher sehr zu Recht abgehoben hat im
Gegensatz zu den meisten anderen Autoren - eine innere Selbständigkeit bzw.
Selbstgesetzgebung der praktischen Vernunft (die Urteilskraft mag hier
unberücksichtigt bleiben) von äußerer, sinnlicher Erfahrung bedeutet, ohne daß
davon die allgemeine und unbedingte Verpflichtung des Sittengesetzes betroffen
wäre. Von Autonomie ist bei Kant in Zusammenhang mit der Vernunftreligion
konsequent nicht die Rede; Autonomie widerspricht nicht dem dritten Postulat
der reinen praktischen Vernunft, der Annahme Gottes, der bei Kant verschiedentlich

und nachdrücklich als «Gesetzgeber» bezeichnet wird.
Entsprechend kann bei Kant von «absoluter Autonomie» ebenso wenig die

Rede sein wie von «Theonomie». Wenn schon Hegel von «absoluter Autonomie»

spricht, drückt sich bereits hier ein Mißverständnis Kants aus, ohne daß

man daraus den Schluß ziehen kann, für sie wäre «Autonomie» ein zentraler
Begriff. Überdies ist Vorsicht geboten, Autonomie und Freiheit zu identifizieren.

Trifft diese These zu, ist die gesamte Diskussion auch um die autonome
Moral neu aufzurollen. Jedenfalls ergäbe sich eine Relativierung der gegenwärtigen

Gegensätze. Die aufKant folgenden Ethiken müßten auf ihr Strukturprinzip
neu befragt werden. Erst dann ließe sich beurteilen, ob und inwieweit Hilperts
Charakterisierung der historischen Modelle zuzustimmen wäre. So muß diese

Besprechung nicht mit der Konstatierung eines Ergebnisses, sondern des status
quaestionis schließen. - Daß Arbeiten dieser Art ohne jedes Register erscheinen,
muß als gravierender Mangel vermerkt werden.

Ernst Feil



Besprechungen 335

Willy Obrist: Die Mutation des Bewußtseins. Vom archaischen zum
heutigen Selbst- und Weltverständnis. - Bern, Frankfurt, Las Vegas:
P. Lang 1980. 321 S.

Dr. W. Obrist, lange Jahre als Internist tätig, hat sich seit 15 Jahren der
Tiefenpsychologie verschrieben und ist seit 1970 Dozent am C. G. Jung-Institut
in Zürich. Aus dieser Tätigkeit ist auch sein Buch «Die Mutation des Bewußtseins»

entstanden, in dem er versucht, die Kulturgeschichte der Menschheit so

zu deuten, daß die heutige, d. h. eine besondere Form der heutigen Selbst- und
Weltinterpretation, wie ein qualitativer Sprung in der Bewußtseinsform
erscheint. Der Begriff Mutation wird hier verwendet um zu zeigen, daß nach

Meinung des Autors ein entscheidender Fort-Schritt in der Bewußtseinsentwicklung

vom dualistischen zum monistischen (oder unistischen) Weltbild
stattgefunden hat. Im interkulturellen Vergleich und unter Beizug reichen
ethnologischen und geistesgeschichtlichen Materials bietet sich ihm ein Trend
dar, der auf eine scheinbar unaufhaltsame Herausbildung einer neuen Art
hindeutet, wie die Menschen sich in ihrem Verhältnis zu ihrer Umwelt, zu sich
selbst und zu ihrer Überwelt betrachten. Neu erscheint ihm dabei, daß das, was
früher als exteriorisiertes Gegenüber (Gott, fremde Mächte, Ideenhimmel, prä-
oder postexistente Seelen) erfahren wurde, im Zuge der Entwicklung der
(jungianischen) Tiefenpsychologie auf arttypische Strukturen des Unbewußten
zurückgeführt wird, auf Leistungen des «Selbst», welches als Führungs- und
Ganzheitszentrum des «Ich» mittels bildschöpferischer Arbeit an sich
unanschauliche Sachverhalte auf der Subjektstufe veranschaulicht, damit das Ich sie

assimilieren kann (Beispiel: das Bild des Teufels als anschauliches

Wahrnehmungsmuster für desintegrierende Tendenzen in der menschlichen Ganzwer-
dung; oder die Marienverehrung als Hinweis darauf, die <weibliche>, existen-
tiell-fühlende Einstellung gegenüber dem <männlichen> Logos [Trinität] nicht zu
vernachlässigen).

Die Konsequenzen einer solchen angestrebten oder angenommenen
«Bewußtseinsrevolution» sind in der Tat weitreichend. Diese erlaubt dem Autor
nämlich, alles Glaubensgut der (primitiven) oder Hochreligionen, alle
Schöpfungsmythen, Kosmologien, Theodizeen etc. nicht nur auf die gleiche Stufe mit
Legenden, Märchen, Sagen zu stellen, sondern zudem noch dazu als Produkt der
inneren Wahrnehmung (in je kulturspezifischer kollektiver Überf'ormung) zu
qualifizieren bzw. die reale Existenz jenseitiger Gewalten als pure «Projektion»,
eine Verlagerung des Innen nach Außen, und damit als typisch «archaische»

Fehlwahrnehmung einer eigenthch innerlichen Wirklichkeit zu deuten.
Es hat in der Sichtweite von O. erst einer jahrtausendelangen Evolution des

Bewußtseins bedurft, bis sich an die Stelle der «archaischen Phase» - und dazu

gehört alle Theologie und Metaphysik als die Zentralwissenschaften für das

Auseinanderrücken zwischen Diesseits undJenseits — das unistische Weltbild der
Naturwissenschaften setzen konnte. Erst durch das Aperzeptionsschema des

Positivismus hat sich das Interesse der Menschen ganz auf das Diesseits gewendet
und damit sowohl Natur als auch Geschichte entmythologisiert. Erst im

Gefolge des spätmittelalterlichen Nominahsmus (S. 196 ff) sei man von der
Gewohnheit abgerückt, sich vorwiegend für die Erst- oder Finalursachen («die



336 Besprechungen

jenseitigen Mächte») zu interessieren und habe sich primär dem Diesseits, der
Wirkursächlichkeit in den Dingen, der Zerlegung der Natur in ihre Bestandteile
etc. zugewendet. Der Autor macht aber gleichzeitig deutlich, daß er auch diesen

Wissenschaftstyp für beschränkt - wenngleich nicht für archaisch-beschränkt -
hält. Es werde nämlich eine bestimmte Form von Kausalität verabsolutiert,
während der finale Aspekt ganz unter den Tisch falle. Zudem werde die

Notwendigkeit des Ganzheitsdenkens verkannt, die erst im Gefolge der struk-
turalistischen Betrachtungsweise wieder aufscheine. Dennoch hält Obrist die

positivistische Überbetonung der Ratio evolutionsgeschichtlich für «richtig», da

es nur durch sie möglich wurde, sich gründlich von der archaischen Denkweise
zu befreien (S. 208 f). Auch der aufklärerische Radikalismus hat also durchaus
seine Funktion «im Dienste der Bewußtseins-Evolution» (S. 211), aber nur
dann, wenn die so entstandenen Gegensatzspannungen auf höherer Ebene
transzendiert würden (S. 181).

Der höhere Standpunkt ist für Obrist der des tiefenpsychologischen
Strukturverständnisses. Es leitet den zweiten (endgültigen?) Schritt in der
Bewußtseinsmutation ein: «Die metaphysische Welt, von der der archaische Mensch
durch göttliche Offenbarung Kunde zu haben glaubte, (wird) ins Innere des

Menschen hineingeklappt. Dabei ist aus dem zweistöckigen Weltbild der
spätarchaischen Phase ein einstöckiges geworden: Übernatur wurde zur Natur»
(261). Dieses Theorem geht über den Positivismus hinaus, weil es sich mit Hilfe
der kybernetischen Prinzipien der Selbstregulation wieder auf die Ganzheit
konzentriert, - scheinbar ohne Anleihen bei der Metaphysik machen zu müssen.
Die Mächte des Jenseits könnten nun ruhig als «Unsinn» abgetan werden, weil
sie sich dem Autor als «Gestaltungen des Unbewußten» (S. 252) erschlössen:
Alles Glaubensgut sei in der Sprache der Träume abgefaßt; vergleicht man die
Gehalte interkulturell, so kommen dabei nur vielfältige Variationen weniger
archetypischer Grundmuster (Schöpfungsmythen, Heldenmythen, Mythen der
Gotteskindschaft, Mythen von Leiden, Tod und Auferstehung, Erlösungsmythen

usw.) zum Vorschein. Diese tief gemeinsamen Motive der Menschen sind
nur in Bildsprache übersetzte innerpsychische Dynamismen zwischen dem
Führungszentrum und dem Ich, Ausdruck des Sogs des Unbewußten auf das

Ich, Wirkungen der Verdrängung auf das Ich o. ä. (S. 253). (Beispiel: Das

Symbol des wesensgleichen göttlichen Sohnes dient nur dazu, «ein Auseinanderfallen

jener verschiedenen Inhalte [zu verhindern], die auf der damaligen
Entwicklungsstufe des Bewußtseins noch unter einem Gottesbegriff subsumiert
werden mußten» (S. 264).

Obrist gibt zu, daß die Annahme, der Gott der Offenbarung habe seinen
Sitz in der Seele, und zwar als Sein, das nicht mehr zur Übernatur, sondern zur
Natur gehört, ein schwer verdaulicher Brocken sei (S. 266), denn er füge den

bisherigen wissenschaftlichen Demütigungen des Menschen durch Heliozentris-
mus, Darwinismus und Freudianismus noch eine vierte, und zwar die
gravierendste hinzu. Doch da die Entwicklung irreversibel sei, müsse man sich damit
abfinden, was umso leichter gelänge, wenn man wieder über das «in der Natur
wirkende Geistige» staunen lerne (S. 266).

Als «Archaiker» befriedigt mich diese Lösung nicht. Mein Problem liegt
nicht nur da, wo der Autor in oft polemischer Weise mit dem Christentum ins



Besprechungen 337

Gericht geht (die indianischen Schöpfungsmythen sind ihm da schon lieber).
Besonders die katholische Kirche, «diese vom Mythos lebende und den Mythos
pflegende archaische geistige Gemeinschaft» (S. 219), mit ihrer «willkürlichen»
Christus-Erzählung (S. 149) und ihrer «plump konkretistischen» Transsubstan-
tiationslehre (S. 161) ist ihm ein Dorn im Auge. Sich hiermit auseinanderzusetzen

ist jedoch Sache der Theologie.
Nun betont der Autor aber, die Fronten würden keineswegs zwischen

Religion und Areligiosität verlaufen, sondern zwischen zwei Arten von Reli-
gionsauffassung: der klassischen, ganz vom Glaubensmha/t dominierten (fides

quae creditur), und der neuen, tiefenpsychologischen, welche vom Inhalt völlig
absieht und sich allein auf die weiterhin als «menschhch» erkannte Glaubens/w/-

tung (fides qua) beschränkt: «Was wir Heutigen von den archaischen homines
religiosi lernen können, ist deren beispielhafte existentielle Haltung, deren
Bemühen, ihr Denken und Tun nach dem <Willen Gottes> auszurichten». Lernen
können wir von ihnen das «Know-how der Religiosität» (S. 306), nur müssen
wir «an die Stelle von <Gott> (in der Bedeutung <sich offenbarender Gott>) den
Ausdruck <Selbst> setzen und an die Stelle von (Mensch) bzw. <Seele> den
Ausdruck <Ich>» (S. 305). Wenn der Autor also das als die Lösung schlechthin
betrachtet, dann ist auch der Nicht-Theologe angesprochen. Hier wird das

kollektive Unbewußte zum höchsten Sittengesetz erklärt, das sich gleichzeitig in
sich selbst begründet. Als Korrekturinstanz für Fehleinstellungen des Menschen
soll es bei «rehgiös-andächtigem» In-Sich-Hineinhören «Offenbarung ad hoc»
hefern (S. 309). Zugleich würde das zu Verhaltensweisen führen, die den
sitthchen Normen des Christentums konform sind; eine tiefenpsychologische
Version der «anima naturaliter christiana» sozusagen. Man fragt sich nicht nur,
warum hier aufeinmal das Christentum als Autorität benötigt wird. Es ist auch
nicht ganz einzusehen, warum eine solche Divinisierung des kollektiven
Unbewußten notwendig ist, bzw. welches Problem sie wirklich löst. Wenn mit der

von Obrist vorgeschlagenen Sichtweise versucht wird, eine säkularistische
Gewissenskonzeption zu gewinnen, die absolute Normen weltimmanent
begründet, dann scheint mir gerade das ein in der ganzen Arbeit ungelöstes
(metaphysisches) Problem zu sein. Wird ein Absolutheitsgrad angestrebt, dann
muß er auch absolut begründet werden. Ein Verweis aufArttypisches, Archetypisches

etc. verschiebt das Problem nur um eine Ebene nach rückwärts, löst es

aber nicht. Gleichzeitig müßte nämlich die Frage beantwortet werden können,
wie denn die Verhaltensmuster in die sog. «Führungsinstanz» hineingeraten,
und vor allem, wie diese Seelenführung» ihren imperativen Charakter als sittliche
Norm erhält. Oder ist das gar nicht der Anspruch? Zur Klärung dieser Frage
trägt der Autor leider nicht bei. Daher fallen die «Offenbarungen ad hoc» in
ihrem normativen Gehalt auch ins Leere. Daß diese Problematik keineswegs nur
eine religiöse, sondern auch eine philosophische ist, hat die ganze Denktradition
etwa der Rechtsphilosophie von der Antike über die thomistische Naturrechtslehre

bis hin zur kantianischen Metaphysik der Sitten gezeigt. Die dabei

aufgeworfenen Fragen kann man nicht terminologisch überspielen, indem man
sie als «archaisch» etikettiert. Die Dichotomie archaisch-modern scheint mir
dazu als zu undifferenziert und wenig hilfreich. Vielleicht erklärt sich so auch die

vom Autor beklagte Inkonsequenz und Unklarheit seines Lehrmeisters



338 Besprechungen

C. G. Jung in dieser Frage. Dessen Hang, in die «Archaik» zurückzufallen, hängt
wahrscheinlich damit zusammen, daß Jung die metaphysische Problematik
durchaus gesehen hat und sich zu der von Obrist vorgeschlagenen radikalen
Lösung deshalb nicht durchringen konnte (ob das nur eine Inkonsequenz ist, wie
O. vermutet, bleibe deshalb dahingestellt). Vielleicht kommt der Sprung in der

Argumentation daher, daß der Autor meint, die einzig redliche Haltung gegenüber

der Frage nach dem ens a se, nach dem primum movens (und wohl auch
nach dem debitum) sei der Agnostizismus (S. 265).

Aber nicht nur das pessimistische Erkenntnisideal erscheint mir fragwürdig,
auch der dahinter gleichzeitig vorgebrachte evolutorische Optimismus

scheint mir nicht abgesichert. Obrist versteht seine Studie als kulturgeschichtlichen
bzw. soziologischen Entwurf. Er will Aussagen über die Kulturentwicklung

der Menschheit machen, über die Bemühungen, den jeweils zugänglichen
Weltausschnitt zu rationalisieren. Seine Interpretation der sog. primitiven
Kulturen und ihres Welterlebens ist sicherlich beeindruckend und lehrreich. Das

von ihm beigezogene Material ist in seiner Fülle überwältigend. Offensichtlich
ist der Autor ein grosser Kenner der Zivilisationsgeschichte und hat eine
wahrhaft interdisziplinäre Spannweite. Doch bedient er sich eines evolutionisti-
schen Erklärungsschemas, das der frühen Aufklärung entstammen könnte. Eine
Begründung, warum wir es mit einer - von evolutionistischen Irrpfaden
abgesehen - linear anmutenden Aufwärtsentwicklung der Weltaperzeption zu
tun haben sollten, bleibt er uns schuldig. Daß es schon im Altertum «Positivismus»

gegeben hat, kann schon in der Philosophiegeschichte nachgelesen werden;

welche verschiedenen Einstellungen in der Vorzeit die Menschen geleitet
haben mögen, wage ich nicht zu entscheiden; daß wir es heute mit einem
postpositivistischen Weltbild zu tun haben sollen, kann nach der augenblicklich so
differenzierten Diskussionslage gar nicht entschieden werden. Zumindest sind
die Entwicklungen so vielfältig, daß mir die Annahme einer orthogonalen und
vor allem nicht umkehrbaren Mutation zum tiefenpsychologischen Erklärungsparadigma

hin keineswegs zwingend erscheint. Ähnlich steht es mit Fragen der

Religiosität. Daß die Kirchen augenblicklich in einer Identitätskrise stecken,
stimmt wohl; ob das in der Zukunft auch so sein muß, wage ich zu bezweifeln.
Wer sagt uns, daß Religion im Sinne von «fides qua» nicht wieder als die
zutreffendere Welterfassung erscheinen könnte? Wer die heutige Welle der
religiösen Bewegungen, Sektenbildungen und Kultformen verfolgt, könnte
Anzeichen in dieser Richtung erblicken. Der Terminologie des Autors zufolge
müßte man wenigstens zulassen, daß heute «archaische», «archaisierende» und
«post-archaische» Tendenzen nebeneinander existieren. Eine eindeutige
Bewußtseinsrichtung, eine «Makro-Mutation» scheint mir dann nicht zwingend daraus

ableitbar, ganz abgesehen von den vorher erwähnten inhärenten metaphysischen

Bedenken. Aber vielleicht hat Obrist das so strikt nun auch wieder nicht
gemeint. Ganz wohl scheint es ihm jedenfalls bei der Faktizität einer solchen
Mutation selbst nicht gewesen zu sein (vgl. S. 310). Viel eher will er wohl dafür
werben, sich zu einer disziplinübergreifenden Wissenschaftsgemeinde à la T.
Kuhn zusammenzuschließen, die die tiefenpsychologischen Hypothesen weiter
verfolgt. Es ist nun ein gutes Recht jeder Forschergruppe darauf zu hoffen, daß

gegnerische Auffassungen durch plötzliche «Konversionen» absterben. Solange



Besprechungen 339

aber die Metaphysiker noch nicht gänzlich ausgestorben sind, dürften sie - mit
ebenso gutem Recht und mit möglichst guten Gründen - hart um ihr Leben und
ihre Existenzberechtigung kämpfen. Wem es eher gelingen wird, die gegnerische

«scientific community» in ihrem Lebensmut zu verunsichern, hängt von
vielerlei wissenschaftsinternen und -externen Entwicklungen ab, die wir nicht
voraussagen können. Meine Vermutung - soviel sei hier gesagt - ist, daß die

Diagnose des Analytikers und Arztes O. zum Tod der Metaphysik sich doch als

etwas vorschnell erweisen dürfte. Immerhin, alles in allem ein sehr diskutables
Buch, und das ist schließlich nicht das schlechteste, was man von Büchern sagen
kann. Den «scientific communities» sei's geklagt.

Robert Hettlage


	Besprechungen

