Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 1-2

Artikel: Ist eine katholische Philosophie ein holzernes Eisen?
Autor: Wagner, Claus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761403

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Craus WAGNER

Ist eine katholische Philosophie
ein holzernes Eisen?

Hinweis auf eine Studie Richard Schaefflers*
zur Relation von Philosophie und Theologie

Mit einer umfangreichen Untersuchung erstattet der Vf. Bericht
liber das Gesprich zwischen Philosophie und katholischer Theologie im
deutschen Sprachraum wihrend der letzten hundert Jahre. Dem Verlags-
programm folgend, beschrinkt sich der Vf. — abgesehen von Hinweisen
auf «Moltmanns Versuch einer theologischen Bloch-Rezeption» (294) —
weitgehend auf die nach Konfessionen getrennte Behandlungsart, da der
protestantische Part von G. Hummel (vgl. 4) bearbeitet werden soll.

Das Ziel, «den philosophisch-theologischen Dialog ... in seiner
historischen Entwicklung verstindlich zu machen» (357) und damit
Gelingen, Schwierigkeiten und Scheitern der Wechselseitigkeit dieses
Gesprichs im Wandel der Formen zu analysieren, erfordert iiber das
kundige Referat hinaus einen kritischen Mitvollzug der thematisierten
Fragen. Sowohl als theologisch informierter Philosoph wie als philoso-
phisch geschulter Theologe macht sich der Vf. die vielfiltigen Fragen
nach «Ontologie und natiirlicher Theologie» (Brentano, Przywara; 17—
59), «Wahrheit und Geschichte> (Schell, Loisy, Tyrrell; 60—141), (Nor-
mativitit und Realitity (Scheler; 142—-186), (Ontologie und Transzen-

* Richard ScHArFrLER: Die Wechselbeziehungen zwischen Philosophie und
katholischer Theologie. Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1980, XIV -
390 S. (Die Philosophischen Bemiihungen des 20. Jahrhunderts.)



Ist eine katholische Philosophie ein hélzernes Eisen? 303

dentalphilosophie) (Maréchal, Rahner, Lotz; 187-228), «Sein und Ereig-
nis» (Heidegger; 229-261), «Ankunft Gottes und Zukunft des Men-
schen» (Bloch, Metz, Moltmann; 262—-318) zu eigen. Da der Vf. schlieB-
lich tiber das kritische Referat hinaus in den SchluBkapiteln (319-376)
versucht, «Impulse fiir die Anregung und Intensivierung des philoso-
phisch-theologischen Gesprichs fiir die Zukunft zu gewinnen» (XIII),
erscheint die Untersuchung fiir philosophisch und theologisch interes-
sierte Leser gleichermaBen lesenswert.

Die dem Rez. allerdings nicht immer durchsichtige Verschrankung
von philosophisch orientierter Kritik und theologisch — gelegentlich
apologetischy? — motivierter Argumentation fordert Stirken und
Schwichen des anspruchsvollen Unternehmens. Einerseits fiihrt die aus
philosophischer und theologischer Perspektive vorangetriebene Erorte-
rung zu einer glinzenden wie stellenweise (in bezug auf «inks)>-katholi-
sche Ansitze?) vernichtenden Kritik der wechselnden Positionen von
J. B. Metz; aus eben dieser Perspektive gelangt der Vf. jedoch anderer-
seits zu einer originellen, aber iberbewertenden Einschitzung eines Ein-
flusses des Theologen CARL BrAIG auf HEIDEGGER'S Denken.

Ontologie und natiirliche Theologie

Im ausgehenden 19. Jahrhundert setzt die Wechselseitigkeit des
Gesprichs mit der «Erneuerung der ontologischen Frage» (320, 344) in
der Philosophie durch FrRaNz BRENTANO ein. Verlief Brentanos Leben
(vgl. 30f) in Auseinandersetzung mit dem kirchlichen Lehramt — der
katholische Priester und Philosophieprofessor erklirte 1872 u.a. wegen
Konflikten» mit der Trinititslehre und dem Unfehlbarkeitsdogma sei-
nen Austritt aus der Kirche und trat 1880 in den Stand der Ehe —, so
zeigt sein Denken, «daf3 die «Wechselbeziehungen zwischen Philosophie
und katholischer Theologier gelegentlich auch innerhalb einer und
derselben Person stattfinden kénnen» (35).

Programmatisch reklamierte Brentano als Philosoph in seinen Ha-
bilitationsthesen (vgl. 31) die Unabhdngigkeit der Philosophie von den
Prinzipien der Theologie und mafl dennoch theologisch gepriiften Lehr-
sitzen eine «Leitsternen> vergleichbare, richtungweisende Relevanz zu.
Der V{. fiihrt drei «tellae rectrices) aus Brentanos Wiirzburger Zeit vor:
Erstens, «die Behauptung, daB3 die menschliche Subjektivitit nicht auf
ein Prinzip auBerhalb der realen Welt zuriickzufiihren sei» (31); zweitens
1aBt sich [ebenfalls gegen Kant] die Existenz Gottes auf dem Wege der



304 Ist eine katholische Philosophie ein hélzernes Eisen?

natiirlichen Theologie durch das philosophische Argument «der geord-
neten Mannigfaltigkeit der Welt» (32) beweisen; drittens fiihrt die
Interpretation des Problems der Gotteserkenntnis im Ausgang von
Thomas (S.th.I.q. 3 a.4 ad 2, Identitit von Wesen und Existenz in Gott
— Realdistinktion in den geschaffenen Seienden) zu dem, was er spiter
als dntentionales Objekt» bezeichnet: das Seiende ist Gegenstand der
Erkenntnis, «insofern es einer moglichen Erkenntnis als Objekt zuge-
ordnet ist» («ens tamquam verump; 33). Mit dieser Bestimmung ist
sowohl die Position iiberwunden, welche den Erkenntnisgegenstand als
rein subjektive Vorstellung versteht, als auch das Verstindnis, demzu-
folge uns bewuBtseinsunabhingige Objekte unmittelbar zuginglich
sind.

Die Darstellung des letztgenannten Gedankens macht nach Mei-
nung des Vf. deutlich, daB Brentano «eine speziell theologische Uberle-
gung» (33) des Aquinaten zum Ausgangspunkt seiner innovatorischen
Verbindung der ontologischen Frage mit der Analyse der intentionalen
Beziehung wihlte. Brentano gab seine theologisch initiierte Frithposi-
tion «als Folge der Abwendung vom Katholizismus» (34) [?] spdter auf
und beschiftigte sich schlieBlich mit einer gegen metaphysische Folge-
rungen gerichteten, logischen Sprachanalyse (vgl. 39-42). Philosophie-
historisch betrachtet erreichte aber gerade seine (frithe) Lehre vom
dntentionalen Gegenstand> und der Intentionalitit als Grundzug aller
BewuBtseinsakte durch die Weiterentwicklung in der phinomenologi-
schen Bewegung Husserls eine beachtliche Wirkung. Die Schiiler Bren-
tanos waren allerdings kaum an der Erorterung theologischer Probleme
und der Ausarbeitung (damit verbundener) ontologischer Fragestellun-
gen interessiert.

Auf der Seite des «katholischen Denkens» (42) reprisentiert EricH
PrzywARA einen AnschluB an das erneuerte ontologische Fragen Franz
Brentanos. Im Ausgang von der theologisch bestimmten Leitfrage «nach
der Moglichkeit einer <kreatiirlichen Metaphysiks»(46), d.h. der Er-
kenntnisweise eines Intellekts, der, da vom Sein des Schépfers verschie-
den, auf dessen fortwihrende Neuschaffung angewiesen ist, entwickelt
Przywara mit dem «scholastischen» Instrumentarium «des christlichen
Aristotelismus» (44) «die Struktur des Seienden als Analogie von Analo-
gien» (49). Seine Methode ist, wie der Vf. beteuert, «genuin philoso-
phisch» (44); das formende Prinzip der gesuchten kreatiirlichen Meta-
physik» ist der Satz vom Widerspruch, aus welchem Przywara drei
Bestimmungen fiir das Seiende entwickelt:



Ist eine katholische Philosophie ein hélzernes Eisen? 305

1. Das Seiende ist gekennzeichnet «als die endlich-bestimmte Wirklich-
keit» (48).

2. Die Form des Seienden (als wirkliches) ist die Analogie, verstanden
als wiederkehrendes Verhiltnis «zwischen dynamischer Mdéglichkeit
(...) und innerer Zielrichtung» (ebd.)

3. Das Seiende ist «bezogen auf einen Grund, mit dem es ... ausschlieB3-
lich durch die Einseitigkeit einer Zuteilung des Seins (Analogia
attributionis)» (48f) verbunden ist.

Die Einsicht in den analogen Charakter des geschaffenen Seienden
zwischen (Dynamis) und «Entelechier (Proportion) bietet die ratio cogno-
scendi fiir die aus der abstindigen Abhingigkeit vom Schopfer erwach-
sende, kontinuierliche Seinsmitteilung (Attribution). Daher besteht
zwischen diesen beiden Analogien wiederum ein analoges Verhiltnis, so
daB Przywara die Struktur des unter theologischer Interessenrichtung
untersuchten Seienden als (Analogie der Analogien» (vgl. 49) begreift.

Warum beeinflufite Przywaras <kreatiirliche Metaphysik» in keiner
Weise das philosophische Gesprich, welches in den zwanziger Jahren
doch nachdriicklich an ontologischen Problemen interessiert war? Przy-
waras Beitrag erschien den Philosophen vom Fach als katholische
Apologetik, wenn nicht als verkappte katholische Theologie, war diese
Metaphysik doch inhaltlich sehr eng mit dem katholischen Glaubens-
verstindnis (vgl. 53) verwandt.

Wenn der Vf. die «recht eigenwillige Interpretation der philosophi-
schen Gegenwartslage» (50) von Przywara bemerkt und vor den, «einer
Schwiche des historischen Blicks» erwachsenden, «stark vereinfachen-
de[n] und hiufig gewaltsame[n] Typologien» (52) philosophiege-
schichtlicher Standpunkte durch den Scholastiker warnt, stellt der Vf.
am Ende dennoch fest: Przywara «hat schlieBlich mit besonderer Deut-
lichkeit gezeigt, auf welche Weise eine ontologisch engagierte Theologie und
theologisch motivierte Ontologie einen eigenstindigen Beitrag zur philoso-
phischen Diskussion im 20. Jahrhundert leisten kann» (58). Wenn auch
Zweifel gegeniiber einer Bewertung der Eigenstandigkeit unter dem
(«scholastischery) Primat der Katholizitit geltend zu machen sind, ist
dem folgenden Ergebnis des Vf. mit Blick auf die Leitfrage der Unter-
suchung beizupflichten: «Die Wechselbeziehungen zwischen Philoso-
phie und katholischer Theologie werden in dieser Fassung faktisch zu
Wechselbeziehungen zwischen der philosophischen und der theologi-
schen Ausdrucksweise der gleichen katholischen Grundform» des Den-
kens» (53).



306 Ist eine katholische Philosophie ein hélzernes Eisen?

Wahrheit und Geschichte

Franz Brentano sah sich verpflichtet, aus der katholischen Kirche
auszutreten, als er einen auf dem Vernunftwege unversdhnlichen «Wi-
derspruch zwischen der Ewigkeit Gottes und der Lehre von Hervor-
gingen> ... innerhalb der Gottheit» (30) entdeckte. Wie bereits er-
wihnt, lieBen seine Vorbehalte gegeniiber dem Unfehlbarkeitsdogma
seinen zundchst trinititstheologisch fundierten Konflikt mit dem kirch-
lichen Lehramt kulminieren. «Brentanos bedeutendster Schiiler unter
den Theologen, Hermann Schell» (63), nahm das Thema der Bewegung
qua «processiones) im dreieinigen Gott «im Stile offensiver Apologetik»
(67) auf. In seiner Rektoratsrede (1897) verteidigte er die Trinititslehre
und griff die traditionelle, d.h. «tatische» Ontologie an. Seine These
lautet, daf8 Substantialitait Aktualitit impliziert; da in der Dreieinigkeit
die «Einfachheit des Seins» mit der «<Entfaltung des produktiven Lebens)
(vgl. 68) verbunden ist, reicht es nicht aus, «das hochste Prinzip als
ursachenlos und verinderungsfrei zu denken; es muf} zugleich als sich
selbst bestimmend im Wesen und sich selbst hervorbringend im Dasein
gedacht werden» (69).

Schell entwickelte aus seiner dynamischen Geist-Theologie eine
«Theologie des Fortschritts» (80). Der empirisch festgestellten Wirk-
lichkeit (namlich einer Statistik von 1896; vgl. 76) stellte er das Postulat
Katholizismus als Prinzip des Fortschritts) (Titel einer Schrift von 1897)
entgegen. Differenzierte er hier «zwischen dem idealen, pflichtmiBigen
oder offiziellen Katholizismus in Dogma, Moral, Disziplin, Kultus und
Kirchenpolitik ... und dem wirklichen, menschlichen Katholizis-
mus ... in jenem Zeitalter» (zit. 77), so entdeckte er wenige Jahre spiter
einen Bruch zwischen ddealem» und «offiziellem» Katholizismus. Durch
diese Trennung sah sich Schell «in wachsendem MafBe lehramtlichen
Beanstandungen ausgesetzt» (79). Seine Neuinterpretation der Bot-
schaft Christi geriet unter den Verdacht, der letztlich den sog. <Moder-
nisterv gegeniiber gehegt wurde, durch Vorentscheidungen einer neuen
kulturellen und wissenschaftlichen Situation den Inhalt des Glaubens zu
verindern. Folgende Frage Schells begegnet modifiziert bei Loisy und
Tyrrell: «Warum soll es nun in unserer Gegenwart unkirchlich sein, die
fortgeschrittene, vertiefte und erweiterte Philosophie der Neuzeit mit
dem Offenbarungsglauben in eine fruchtbare Bundesgenossenschaft zu
bringen?» (zit. 81).

«Jesus verkiindigte das Reich, und was kam, war die Kirche. Sie



Ist eine katholische Philosophie ein hdlzernes Eisen? 307

kam, indem sie dem Evangelium eine erweiterte Form gab; denn diese
Form konnte unméglich so, wie sie war, erhalten bleiben, sobald der
Dienst Jesu durch sein Leiden abgeschlossen war» (zit. 86). Diese Sitze
aus Alfred Loisys Schrift <Das Evangelium und die Kirche» verdeutlichen,
daB die im Titel genannten Termini notwendig aufeinander verwiesen
sind. Da Loisy die Zusammengehdorigkeit von christlichem Glauben und
katholischer Kirche betont, erortert er die Frage, wie die Selbigkeit des
Evangeliums im Formenwandel kirchlicher Verkiindigung gewahrt
werden konnte (vgl. 86). Seine Antwort auf die Frage einer Entwick-
lung der (in einem weiten Sinne zu verstehenden) Dogmen» lautete:
«Die Kirche ... paBt das Evangelium an an die bestindig wechselnden
Bedingungen menschlichen Denkens und Lebens» (zit. 89). Allerdings
besitzt die katholische Kirche bisher «kein BewuBtsein von dieser
Entwicklung ... und ... keine offizielle Theorie, die die Philosophie
ihrer eigenen Geschichte betrife» (zit. 90).

Der V{. betont (vgl. 85, 90), daB <Das Evangelium und die Kirche
als Streitschrift gegen Harnacks «Wesen des Christentums verfaBt wur-
de, und rehabilitiert Loisys (frithe!) «modernistische> Arbeit als «katholi-
sche Antithese zur liberalen Theologie des Protestantismus» (85), wobei
er insbesondere die entschiedene Akzentuierung ihrer ekklesiologischen
Dimension hervorhebt.

War mit Loisy das «Problem des historischen Relativismus» dog-
matischer Aussagen thematisiert, so formulierte GEORGE TYRRELL einen
grundsitzlichen «Ideologieverdacht» (322) gegeniiber dem kirchlichen
Lehramt als der «Hiiterin aller religiosen Interessen» (zit. 124). Er sprach
dogmatischen Entscheidungen jeglichen theologischen oder revelatori-
schen Wert ab und stellte die Unfehlbarkeit in Abrede (vgl. ebd.).

Die «<Modernismus»-Krise ist nach der Analyse des Vf. «ein Beispiel
dafiir, welchen Schaden es fiir die Theologie (und nicht nur fiir sie)
bedeuten kann, wenn diese Wechselbeziehung [zwischen Philosophie
und Theologie] nicht stattfindet» (83). Aufgrund ihrer enggefiihrten
«Orientierung an der aristotelischen Philosophie» (ebd.) registrierte das
Lehramt die Dringlichkeit des Desiderats etwa eines adiquaten Begriffs
der Entwicklung nicht. An «die Stelle des wechselseitigen Dialoges» trat
«zumeist die Einseitigkeit einer kritischen Anfrage» (323).

Der Vf. gelangt zu dem Ergebnis, daBl die Theologen in dieser
Periode «die Aporien der Philosophie ihrer Zeit exemplarisch durchlit-
ten» (ebd.). «Die Unzulinglichkeit der Antworten, die von Theologen
auf die Frage nach dem Verhiltnis von Glaubenswahrheit und Dogmen-



308 Ist eine katholische Philosophie ein hélzernes Eisen?

geschichte, von Evangelium und Kirche gegeben wurde, signalisiert

deswegen zugleich die Unzulinglichkeit des philosophischen Begriffs-

Instrumentariums, auf das die Theologen zu dieser Zeit angewiesen

waren. Der sogenannte «<Modernismusstreit» signalisiert deshalb nicht

nur eine innerkirchliche Krise, sondern zugleich einen unbefriedigenden

Zustand der Philosophie» (ebd.).

Die «Schirfe» der kirchlichen MaBregelungen und die «Heftigkeit»
(135), mit der die «errores modernistarum> kompilatorisch in dem Decr.
«Lamentabili> und der Encycl. «Pascendi domini gregis» verurteilt wurden,
zeigt, in welchem MaBe sich die «theologisch engagierte Kirchenleitung)
von dieser «kirchlich engagierten Theologie» (136) verletzt und bedroht
fiihlte. Die Problematisierung eines Begriffs wie dem der Entwicklung
beim frithen Loisy erschien der Kirchenleitung unannehmbar, die Lo-
sung wurde «vertagt» (323), der usiurandum contra errores modernis-
mi blieb bis in unsere jiingste Vergangenheit Eingangsvoraussetzung
fiir den kirchlichen Dienst!

Eine schwerwiegendere Konsequenz als der Antimodernisteneid
stellt die Verurteilung Kants dar. «Der Irrationalismus der (Modernisten
ist [nach kirchlicher Doktrin] das positive Korrelat ihres <Agnostizis-
mus, ihrer iibertriebenen Kritik an der Vernunft. Und so ist es zuletzt
der Verfasser der Kritik der reinen Vernunft), den der Papst, ohne
seinen Namen zu nennen, fiir die modernistische Irrlehre verantwortlich
macht» (137). Gleich zu Beginn der Encycl. «Pascendi> verkiindet Pius X:
«Philosophiae religiosae fundamentum in doctrina illa modernistae po-
nunt, quam vulgo agnosticismum vocant. Vi huius humana ratio phaeno-
menis omnino includitur, rebus videlicet, quae apparent eaque specie,
qua apparent: earundem praetergredi terminos nec 1us nec potestatem
habet» (Denzinger-Schonmetzer, 3475).

Zwei Konsequenzen der Modernismuskrise als Entlarvung der «fal-
schemw, d.h. kantischen Philosophie und Favorisierung des Aristotelis-
mus thomistischer Prigung ergeben sich fiir die Wechselbeziehungen
zwischen katholischer Theologie und Philosophie:

«1. Die scholastische Philosophie, nun verstanden als der Weg der
Vernunft zur Erkenntnis ewiger, dem historischen Wandel iiberle-
gener Wahrheiten, wurde fiir die katholische Theologie allein nor-
mativ.

2. Das Gesprich der katholischen Theologen mit der kantischen und

nach-kantischen Philosophie fand auf lange Zeit [bis Maréchal] nicht
mehr statt» (140).



Ist eine katholische Philosophie ein hélzernes Eisen? 309

Normativitat und Realitat

Zu Beginn der dritten Phase des Dialoges begegnet RUDOLF
EuckeN, der Lehrer des in der «Zeit zwischen den beiden Weltkrie-
gen ... flir die katholische Theologie in Deutschland maBgebenden Phi-
losophen» (144), Max Scheler. Im Rahmen seiner Forschungen iiber die
Einheit des geistigen Lebens) warnte Eucken vor einer Instrumentalisie-
rung der praktischen Vernunft, welche durch den Auseinanderfall von
«technischem Koénnen und ethischer Kraft des neuzeitlichen Menschen»
(145) droht; er entdeckte den Ansatz zur Uberwindung des Dualismus
zwischen Geist und Leben in der Religion als «einheitliche[r] Bedingung
der Mannigfaltigkeit aller kulturellen Leistungen» (147) und damit
«Grund fur die Fihigkeit, dem Ewig-Giiltigen durch Gestaltung dieser
Welt Gegenwart zu verleihen» (148).

Der V{. stellt SCHELERS Werk in drei Schritten vor:

1. Friithphase: «Philosophie des sich entwickelnden Geistes» (154) in aer
Nihe zu Eucken;

2. Katholische Phase: Ethik und Wertphilosophie unter dem wesentli-
chen EinfluBB Husserls;

3. Spitphase: anthropologischer Dualismus zwischen Lebensdrang und
Geist.

Seine Interpretation ist deshalb besonders interessant, weil der Vf.
verdeutlicht, wie sich Schelers Stellung zu Kant mit dem jeweiligen
Standortwechsel veriandert (vgl. 155), und andererseits aufzeigt, daf die
«dualistische Vorstellung von einem Gegensatz zwischen Geist und
Lebensdrang» Schelers «Denken von der Friihphase an» «beherrscht»
(165; vgl. 324).

Die katholischen Theologen rezipierten Schelers Philosopheme
«nur selektiv und entschirfend» (176). Sahen sie «das Eigenrecht des
Geistes gegeniiber dem LebensprozeB und die Eigenart der Erkenntnis
gegeniiber den bloB psychischen Phinomenen der Erlebnisse» (152f)
betont, fanden sie ihre Auffassung durch den «rithen» Scheler bestirkt.
Bemiihte sich dieser die Vereinbarkeit apriorischer und evolutionisti-
scher Betrachtungsart nachzuweisen und Kants Leistung nach seiner
Meinung angemessen zu wiirdigen, ja formulierte er den Satz: «Lange
vor Kant gab es eine christliche Lebensflihrung; erst seit Kant gibt es
eine «christliche Philosophie»» (zit. 154), so geriet er in Opposition zur
katholischen Philosophie neuscholastischer Prigung.

Spiter bemiihte sich Scheler um eine phinomenologische Begriin-



310 Ist eine katholische Philosophie ein hélzernes Eisen?

dung der Religion jenseits der traditionellen Gottesbeweise. Das MiBlin-
gen der Gottesbeweise liegt seiner Auslegung zufolge in ihrer verfehlten
Aufgabenstellung: Falls etwa aus der in der Welt faktisch beobachtbaren
Bewegung auf einen ersten Beweger zuriickgeschlossen wird, d.h. aus
der gesicherten Existenz eines «Gegenstandes) der auBerreligiosen «We-
senssphire» die Existenz eines «Gegenstandes) der religidsen Wesens-
sphire abgeleitet wird, dann wird die Selbstindigkeit der Wesenssphi-
ren ignoriert. «Nie und nirgends ... gibt es einen rein analytischen
Ubergang von einer Wesenssphire zur anderen, weder dem Dasein
noch dem Wesen eines bestimmten Gegenstandes nach» (zit. 170).
Nicht durch den «Sprung) von Fakten «auBerreligiéser Erfahrung» zum
religiosen «Gegenstand> gelingt die Religionsbegriindung, «sondern
durch Weckung und Erweckung der religiosen Akte im menschlichen
Geiste selbst» (zit. ebd.).

Im AnschluB daran versucht Scheler zu zeigen, dafl der religiose
Akt, ob reflex oder unreflex «von jedem Menschen notwendig vollzo-
gen» (zit. ebd.) werde und daB nur ein «absoluter» bzw. unendlicher
Gegenstand die spezifische Intention des religiosen Aktes erfiillen kann.
In einem nichsten Schritt gilt es zu zeigen: Die Moglichkeitsbedingung
fur den Vollzug des religiosen Aktes (vgl. 325) kann allein in Gott
begriindet sein; der Gegenstand des religiosen Aktes fillt mit der
Ursache seines Daseins zusammen. Aus dieser holzschnittartigen Zu-
sammenfassung ist die Grundidee Schelers erkennbar, «eine Religions-
begriindung zu geben, ohne dadurch die Religion selbst als ein abgelei-
tetes Phinomen erscheinen zu lassen, das eines fremden Grundes be-
diirfte» (171).

Der Vf. betont, im Gegensatz zu der «cher wohlwollenden als
zutreffendeny (vgl. 174) Beurteilung durch H. Fries, daB der EinfluB von
Scheler auf die katholische Theologie «auffillig gering» (187) blieb.
Dort, wo Scheler von traditionellen Positionen katholischen Denkens
abwich, wurde er korrigiert: K. Adam z.B. iibersah die «grundsitzli-
che Grenze» (178) jeglicher Phinomenologie (<Existenzeinklamme-
rung), indem er die Phinomenologie der Religion durch eine Metaphy-
sik (eines an sich seienden Gottes) <erginzter (vgl. 179), ohne die damit
verbundene Zerstorung der Phinomenologie zu konstatieren. Fiir die
Leitfrage der Untersuchung gewinnt der Vf. folgendes: «Die Theolo-
gen ... blieben weitgehend staunende Beobachter eines Lebens- und
Denkweges, der kometenartig ihre Sphire kreuzte — lebhaft begriift,
solange dieses Denken gewisse religiose Uberzeugungen auf neuartige



Ist eine katholische Philosophie ein hélzernes Eisen? 11

Weise begriindete, mit schmerzlicher Enttauschung registriert, sobald
der philosophische Ansatz den Verfasser zur Abwendung vom Gottes-
glauben bewog» (324f).

Ontologie und Transzendentalphilosophie

Katholische Kritiker klagten gegeniiber Schelers Wertphilosophie
wiederholt den fehlenden Primat der Ontologie (vgl. 189) ein; ihnen
schien die Verbindlichkeit nicht im Sein griindender Werte zweifelhaft.
1922/23 legte JosepH MARECHAL unter dem anspruchsvollen Titel (Le
point de départ de la métaphysique> den Versuch vor, eine Synthese der
Ontologie und philosophischen Theologie thomistischer Prigung mit
der Transzendentalphilosophie Kants zu leisten. Maréchal betonte die
«Unmoglichkeit aller anachronistischen Modernisierungsversuche»
(189) einer Philosophie des 13. Jahrhunderts und plante eine «doppelte
Transposition» (188): Zum einen unternahm er «eine ebenso eigenwilli-
ge wie bedenkenswerte Weiterentwicklung des transzendentalen Ansat-
zes» (189): Wie 148t sich die kantische Reflexion auf die Subjektivitit
und ihre konstitutiven Funktionen auf thomistischem Boden vollziehen;
umgekehrt formuliert er die Frage: Wie bewihrt sich die thomistische
Metaphysik im Rahmen der Vernunftkritik?

Der Vf. gesteht zunichst die Moglichkeit der ersten Transposition
zu, da «Kants Lehre von der Konstitution der Gegenstinde durch das
erkennende und wollende Subjekt eine Entsprechung innerhalb des
scholastischen Aristotelismus» (194), genauer der Lehre vom dntellectus
agens) (mit dem absoluten Sein als letztem Erkenntnisgegenstand) fin-
det. Auch die zweite Transposition» scheint — so der Vf. — mdglich,
weil die Lehre des Aquinaten, «wonach der titige Geist auf das absolute
Sein ausgerichtet ist, innerhalb der transzendentalen Reflexion Kants
eine Entsprechung findet: Die Lehre vom Urteil, das durch die Copula
dst» den Akt der «Objektivation» vollzieht» (195). Maréchals Argumen-
tation fithrt von der Analyse des Urteils zu einer transzenden-
talphilosophischen Gotteslehre, weil in der Verkniipfung von Subjekt
und Pridikat durch die Copula sty die Wirklichkeit des unendlichen
Seins «nit-behauptety wird. Durch den Aufweis der impliziten Setzung
des absoluten Seins im Ausgang von der kantischen Urteilslehre ist der
thomanische Gedanke einer in jeder Gegenstandserkenntnis implizierten
Gotteserkenntnis (de ver. 22,2 ad 1) erreicht (vgl. 196).

Die Verbindung der Lehre vom «intellectus agens aus der aristote-



12 Ist eine katholische Philosophie ein holzernes Eisen?

lisch-thomistischen Ontologie und der Lehre von den «Stammbegriffen
des Verstandes) aus Kants transzendentaler Vernunftkritik fiihrt zu «der
These, dal3 der «titige Verstand> aus dem Material sinnlicher Eindriicke
und Gedichtnis-Residuen die Gegenstinde moglicher Erkenntnis erst
aufbaut, daB er aber zu dieser konstitutiven Titigkeit nur durch einen
«Vorgrifh auf das absolute Sein befihigt wird» (327). Maréchal, der (im
Gegensatz zu Kant) keine terminologische Unterscheidung zwischen
«Ontologie» und <Metaphysik» vornimmt (vgl. 191), schreitet iiber Kant
mit der Behauptung hinaus, daB die Copula dstr im Urteil jeden
Gegenstand «a priori in ein Analogieverhiltnis zum absoluten Sein
setzt» und von der Transzendentalphilosophie fordert, diese miisse
«zugleich Ontologie» (196) sein. Nach der Analyse des Vf. gelingt es
Maréchal nicht hinreichend, das Postulat der Existenz Gottes qua absolu-
tes Sein zu rechtfertigen (vgl. 197f). Aus diesem Grunde besteht Ma-
réchals Beitrag zum philosophisch-theologischen Gesprich nicht darin,
einen neuen «Start der Metaphysik> lanciert zu haben, sondern lediglich
einem Argument der thomistischen Metaphysik eine neue Applikation
verschafft zu haben: «Maréchal hat nicht, wie es seine Absicht war, die
Ontologie durch transzendentale Reflexion neu begriindet, sondern zur
Begriindung einer besonderen Art von transzendentaler Reflexion die
traditionelle Metaphysik schon vorausgesetzt» (199). — Aus dem Kreise
der katholischen Philosophen E. Coreth, G. Siewerth, M. Miiller, K.
Rahner und J.B. Lotz, welche gewohnlich der sog. (Maréchalschule
zugerechnet werden, wendet sich der Vf. anschlieBend kritisch den
Ansitzen der beiden letztgenannten zu.

RAHNERs «transzendentale Theologie’, deren Grundbegriffe des
«Vorgriffs auf das absolute Sein» (vgl. 201) und der Selbstmitteilung
Gottes> analysiert werden, gelange — so die Kritik des Vf. — aufgrund
der «Privalenz der Urteilsanalyse gegeniiber der Analyse des Willensak-
tes» «in spezifische Aporien» (204), das Verhiltnis von «Schépfungs-
wort> und «Gnadenwort> (vgl. 205) angemessen zu bestimmen, woraus
eine (Reduktion» (vgl. 208, 210f) der Geschichte géttlicher und mensch-
licher Freiheit resultiere.

Es erscheint fraglich, ob der Vf. die Begriffe der «transzendentalen
Verwiesenheit auf das unendliche Sein» als Wesen des Menschen und
seiner Geschichte und von daher der «transzendentalen Erfahrung) (im
Sinne Rahners) angemessen interpretiert. Dariiber hinaus muf3 gefragt
werden, ob Rahner von der Kritik einer Unterschitzung der voluntativ-
emotionalen Dimension des Menschen getroffen wird, da bereits die



Ist eine katholische Philosophie ein hélzernes Eisen? 313

Grundlegung seiner Religionsphilosophie und metaphysischen Anthro-
pologie (Horer des Wortes» (vgl. 7. u. 8. Kap.) eine Analyse dieser
Dimension enthailt.

Bei Rahner wird der Begriff der «transzendentalen Erfahrung) im
Lontext der Begegnung der Jiinger init Jesus (vgl. 213) thematisiert.
Lotz gelangt im Ausgang von einer «transzendental-philosophischen
Gotteslehre iiber die Theorie der Spiritualitit zur Analyse der «transzen-
dentalen Erfahrung)» (214). Sowohl Rahner (vgl. ebd.) als auch Lotz
(vgl. 222) setzt der Vf. unter verschiedener Hinsicht zurecht dem
Vorwurf aus, den Begriff der «transzendentalen Erfahrung) eher «vor-
auszusetzemn als zu «deduziereny. Die Losungsvorschlige beider Autoren
lassen die Ausarbeitung der Frage dringlicher werden, ob «transzenden-
tale Erfahrung) «ein in sich moglicher Begriff sei — oder vielmehr eine
Verkniipfung des Unvereinbaren, an deren innerer Widerspriichlichkeit
sich zeigt, da das Unterfangen einer transzendentalen Theologie aus
logischen Griinden a priori undurchfiihrbar ist» (214).

Die Wechselbeziehung zwischen katholischer Theologie und Phi-
losophie gewinnt in dieser Phase vornehmlich «die Gestalt des «dnneren
Dialoges)» (328) katholischer Denker. «Gerade weil die Theologen nicht
abwarten konnten, bis die Philosophie ihnen die fiir sie erforderlichen
Begriffe und Methoden bereitstellte, waren sie gendtigt, selber Philoso-
phie zu treiben. Und Philosophen wie Maréchal und Lotz behandelten
die von ihnen aufgeworfenen philosophischen Probleme stets in aus-
driicklichem Hinblick auf ihre mdogliche theolog’sche Applikation»
(ebd.).

Sein und Ereignis

In den folgenden Analysen HEIDEGGERscher Texte und parallel zur
Darstellung der Heidegger-Rezeption durch katholische Theologen be-
miiht sich der Vf. um den Nachweis, daB3 und wie die zum Thema der
Untersuchung erhobenen Wechselbeziehungen als «dnnerer Dialog»
«in der Philosophie Martin Heideggers» (335) stattfanden. Der V{.
behauptet zeigen zu koénnen, dal «theologische Impulse [in dieser
Philosophie] fortgewirkt und eine wachsende Wirksamkeit entfaltet»
(ebd.) hitten, ja daB in Heideggers Spatwerk eine «Riickwendung ...
zur theologischen Herkunft» (337) geschihe.

Um die Giiltigkeit dieser These zu priifen, sind Heideggers friihe
Schriften zu untersuchen. In den Jahren 1909-1911 begann Heidegger



314 Ist eine katholische Philosophie ein hélzernes Eisen?

seine Studien an einer- katholisch-theologischen Fakultit. Heidegger
erinnerte spiter an seinen Lehrer Carl Braig (Professor fiir systematische
Theologie in Freiburg) und bekundete: «Ohne diese theologische Her-
kunft wire ich nie auf den Weg des Denkens gelangt. Herkunft aber
bleibt stets Zukunft» (zit. 229, 261, 335).

Heideggers erste Hegel-Lektiire ist sicherlich durch die spekulative
Theologie der Tiibinger Schule, welche Braig tradierte, angeregt. Be-
reits als Gymnasiast hatte Heidegger Braigs Einfiihrung in die Ontolo-
gie (vgl. 230) gelesen. Die Dissertation des eingangs behandelten Franz
Brentano bezeichnete Heidegger als «Stab und Stecken meiner ersten
unbeholfenen Versuche» (zit. 333) einer Lektiire philosophischer Texte.
Dieser Satz findet sich allerdings in einem Text, dessen Zentrum
eindeutig EDMUND Husserr darstellt. Im AnschluBl an Husserl verwirft
Heidegger in seiner Heidelberger Dissertation die psychologische Ur-
teilslehre, indem er einen zentralen Gedanken aus den (Logischen Un-
tersuchungeny aufgreift und sich dariiber hinaus die transzendental-
logische Kantinterpretation, wie er sie durch Rickert kennenlernte, zu
eigen macht. Nicht von Braig, wie der Verfasser vermutet, sondern in
erster Linie von Husserl und dann von Rickert her verwirft der junge
Heidegger den Psychologismus!

Gerade Braig (1853—1923), als Vertreter einer katholischen Philoso-
phie des ausgehenden 19. Jahrhunderts, lehnte Kants Phinomenalis-
mus» (vgl. 142) bzw. Subjektivismus) (vgl. 348) letztlich ebenso ab, wie
ihn das kirchliche Lehramt 1907 (Encycl. Pascendi; Denzinger-Schon~
metzer, 3475) verwarf. Der Vf. glaubt allerdings, daBl Heidegger durch
Braig und ein Wort aus Bonaventuras dtinerarium mentis), welches als
Motto dessen «AbriBl der Ontologie» vorangestellt war, auf den Sachver-
halt der «ontologischen Differenz) sowie sein transzendentales Verstind-
nis der Seinsfrage aufmerksam geworden wire (vgl. 230). Dem Rez. ist
die Abhingigkeit von Braig in der vorgetragenen Form ebensowenig
einsichtig, wie er sich folgende «Uberlegung» des V£. zu eigen machen
kann, ob die «Eigentiimlichkeit in der Spitphilosophie Heideggers
[«Denken als An-Denken, Sprache als rithmendes Nennen, das einem
«GruB3 des Heiligen> entspricht» (233)] sich nicht daraus erklirt, daf3 er
dem Problem einer philosophischen Deutung der Sprache erstmals bei
solchen Verfassern begegnet ist, die das menschliche Wort als Antwort
auf das gottliche Schopfungs- und Gnadenwort begriffen haben» (ebd.).
Der zur Diskussion stehende Basistext ist in diesem Falle die Habilita-
tion Heideggers iiber das Werk (De modis significandi sive Grammativa



Ist eine katholische Philosophie ein hélzernes Eisen? 315

speculativa), als dessen Autor M. Grabmann Thomas von Erfurt nach-
wies. Der Rez. hilt die die obige «Uberlegung stiitzende «Erwigung»
(232) nicht fiir denkmdoglich, daB@ nimlich die «<spekulativen Grammati-
kep, theologisch motiviert aufgrund einer Orientierung an der Sprache
des Gebets, in ihrer Spracherfahrung «die Darbringung des Wortes als
Lobopfen» (252) begriffen. — Es ist eher anzunehmen, daBl Heidegger
ein solches Sprachverstindnis aus der frith bezeugten (1908, vgl. die
Heidelberger Antrittsrede) und lebenslang intensivierten Beschiftigung
mit Friedrich Holderlin gewann. Wenn demnach in diesem Zusammen-
hang nicht auf Thomas von Erfurt, wohl aber auf Holderlin zuriickge-
gangen werden muB}, dann ist zunichst zu fragen, welche griechisch-
mythologischen und biblisch-christlichen Momente Holderlins Sprach-
erfahrung prigten.

Wird von Vorbehalten gegeniiber eigenwilligen Lesarten einer
durch die «theologische Herkunft» er6ffneten Zukunft» abgesehen, so
verdienen die Interpretationen der Heideggerschen Philosophie und
ihrer Rezeption durch die katholische Seite hochste Beachtung. Im
Umkreis der Fragen nach dem Sinn der sog. Kehre» motivierte das
theologische Interesse M. Miiller, «iiber das «transzendentale) Sein zum
(transzendentemn, in sich bestehenden, nicht wesentlich auf das Dasein
bezogenen Sein fortzuschreiten» (244). Wenn Miiller sagt: «Gott als der
Transzendente iibersteigt noch das transzendentale Sein» (zit. 244), so
verliBt er mit dieser (Uberbietung> den fiir Heideggers Denken konsti-
tutiven Ansatz, indem er in die Nihe einer vortranszendentalen Meta-
physik gerit und «hinter den schon erreichten Stand der transzendenta-
len Reflexion zuriickzufallen» (ebd.) droht.

In dem spiten Vortrag «Zeit und Seir, in dessen Titel Heidegger
die beiden zentralen Termini seines sog. Hauptwerkes von 1927 um-
dreht, versucht er «vom Sein weg auf jenes «Ereignis» zuzudenken,
welches mit der Aussage, «Es gibt Sein» (zit. 249) gemeint ist. B. WELTE
legte dies als Heideggers Versuch aus, das Geheimnis Gottes zur Spra-
che zu bringen: «Das Wort «Es gibt»» ist «vielleicht der scheueste
Versuch, das Unaussprechliche zu sagen, ohne es doch zu verletzen»
(zit. 249). Welte gehort sicherlich nicht zu jenen katholischen Theolo-
gen, denen der Vf. den Vorwurf macht, «stets nur einen selektiven,
Ergebnisse libernehmenden, die Gesamtintention dieses Denkens je-
doch beiseite lassenden Gebrauch zu machen» (261). Fiir das Thema der
Wechselbeziehungen ergibt sich von diesem Punkte aus folgendes: «Die
Beharrlichkeit, mit der die Theologen und theologisch interessierten



316 Ist eine katholische Philosophie ein holzernes Eisen?

Philosophen wie Welte, Lotz und Max Miiller» an der Erwartung
festhielten, daBB das Sein als Gabe auf den Geber oder Boten (des) Gottes
zurtickgefiihrt werde, «und die nicht geringe Beharrlichkeit, mit wel-
cher Heidegger sich dieser Erwartung widersetzte, hat den Dialog teils
zum Abbruch gebracht, teils in MiBverstindnissen enden lassen» (335).

Ankunft Gottes und Zukunft des Menschen

J. B. METz bewies im Wechsel seiner jeweiligen Themenstellungen eine
besondere Sensibilitit fiir die herrschenden Trends zeitgendssischer
Diskussionen (vgl. 274). Anfang der flinfziger Jahre kritisierte er Hei-
deggers Denken als «agnostizistisch-kantische Transzendentalphiloso-
phie» (zit. 272). Im Umbkreis des Vaticanum II unternahm er — von K.
Rahner beeinfluBBt — den Versuch, «im neuzeitlichen Denken mit seinem
transzendentalen Ansatz ein mittelalterlich-thomanisches Apriori» (zit.
ebd.) aufzuzeigen. Auch bei seinen folgenden Erdrterungen der «(Welt-
lichkeit der Welt» bleibt die theologische «Legitimierung der neuzeitli-
chen Denk- und Lebensform» (274) das Ziel seiner Argumentation. Da
Metz sich im Gegensatz zu evangelischen Theologen «stets sekundir»
«und deshalb ephemer» (275) fiir den transzendentalen Ansatz interes-
sierte, ja in spiteren Verdffentlichungen immer polemischer gegen Ent-
wiirfe der transzendentalen Theologie (etwa Rahners) zu Felde zog,
versiumte er den Dialog mit Kant. Gerade in bezug auf den fiir die
narrativ gewendete, politische Theologie konstitutiven Begriff der
Hoffnhung) hitte Metz — so der Vf. (vgl. 275) — von dem Konigsberger
lernen kénnen, thematisiert dieser doch ausdriicklich die sowohl prakti-
sche wie auch theoretische Frage, «Was darfich hoffen?» (KrV, A 805/B
833.)

Auf diesem Hintergrunde gelingt dem Vf. der Nachweis, daB3
Metz, welches Thema er auch gerade programmatisch aufgreift, sich
mehr um die «Aktualitit» (276) des Themas kiimmert, als die «Argu-
mentationslast» (279; vgl. 313) abzuschitzen, letztlich «hinter einen
Reflexionsstand zuriickzufallen [droht], der philosophiehistorisch schon
gestern erreicht gewesen ist» (276).

Brochs «Philosophie der Hoffnung» gewann flir Metz aufgrund
ihrer «politischen Hermeneutik der Religion» (vgl. 285) eine besondere
Bedeutung. Bloch versuchte die «offizieller von der «wunterirdischen
(d.h. unter den redaktionellen Entstellungen reaktionirer Priester ver-
borgenen) Bibel» (289) zu scheiden. Gelingt es, das «Gemeinte) des



Ist eine katholische Philosophie ein holzernes Eisen? 317

urspriinglichen Textes herauszuhdren, dann ergibt sich als Konzentrat

«jene absolute Hoffnung, die keines Gottes mehr bedarf» (290), ja Gott

selbst wird zu einem Versprechen, zum Namen fiir eine Hoffnung (vgl.

ebd.). Die Herausforderung an die Theologie besteht in dem Anspruch

Blochs, «durch seinen Atheismus den wahren Gehalt der biblischen

Botschaft selber freizulegen» (292): Als hermeneutisches Prinzip und

literarkritisches Kriterium dieses Bibelverstindnisses nennt der Vf. den

unvermittelten «Dualismus zwischen «dieser und der <kommenden

Welt» (293).

JURGEN MoLTMANN hat diese Herausforderung in seinem Theolo-
gumenon einer aufgrund der «Treue Gottes» (zit. 294) aus Kreuz und
Auferstehung erwachsenden «Zukunftstendenz» (296) angenommen.
Diese «Zukunftstendenz» bekundet sich — hier greift Moltmann aus-
driicklich auf Marxens 11. These gegen Feuerbach zuriick — in der
«Praxis des Glaubens ... im Willen zur radikalen ...Verinderungy»
(ebd.). Nach der Analyse des Vf. faBt Moltmann allerdings den Begriff
der Verinderung als Vermittlung des <Alten» mit dem (Neuen> «eigenar-
tig formal» (298) und eher in negativ abgrenzendem Sinne.

AnschlieBend wendet sich der Vf. noch einmal Metz und seinem
Schiiler Kerstiens zu. Wenn Metz dem aus dem «Zutrauen des Men-
schen in seine Selbstbefreiung» (303) entstammenden Begriff der
«Emanzipation» das christliche Korrektiv der Erlosung) gegentiberstellt,
markiert er die Grenze einer rein «politischen» Theologie und deutet
dnhaltsbestimmte Wege» (vgl. 309) der Umkehr an. In den Synodenbe-
schluB «Unsere Hoffnung, an dessen Ausarbeitung Metz maBgeblich
beteiligt war, sind Momente einer Beschiftigung der katholischen
Theologie mit den Themen Blochs und Moltmanns eingegangen: Die
Einheit von Schopfungsglaube und Heilshoffnung wird am Leitfaden
einer aus der Erinnerung an das Leiden erdffneten Zukunft entdeckt
(vgl. 310ff).

Riickblickend weist der Vf. auf inhaltliche und methodische Pro-
bleme des Dialoges zwischen katholischer Theologie und Blochs Phi-
losophie hin:

1. «Der Widerspruch der Theologen gegen Bloch konzentriert sich auf
den Nachweis, daBl Blochs Argumente zu Konsequenzen fiihren, die
er selber nicht wollen kann» (316): zu einer abstrakten, weil die
Negativitit qua Leiden eliminierenden (Siegergeschichte>. In dem
Nachweis «unmenschlicher Konsequenzen eines «gott-losen» Hoff-
nungsdenkens sahen sie den Anspruch Blochs widerlegt.



318 Ist eine katholische Philosophie ein hélzernes Eisen?

2. Methodisch gesehen verlief das Gesprich auf tiberraschend ungleichen
Ebenen: Bloch forderte die Theologen «auf ihrem eigenen Felde»,
«auf dem Gebiet der Hermeneutik biblischer Texte» heraus; die
Theologen antworteten «auf dem Feld der Ideologiekritik und der
Uberpriifung von Theorien hinsichtlich ihrer praxisanleitenden
Funktion» (ebd.) und «verweigerten» (317) sich in der Konsequenz
der Herausforderung, Bloch auf ihrem eigenen Felde, d.h. einer
bibelhermeneutischen Auseinandersetzung zu begegnen.

In einem SchluBkapitel thematisiert der Vf. u.a. jene Themen der
Philosophie, deren Beriicksichtigung Chancen fiir einen zukiinftigen
Dialog zwischen Philosophie und Theologie eréffnen konnten. Dabei
akzentuiert der V{. insbesondere die transzendentale Sprachphilosophie
(3691t.). Notwendiger als eine Einholung transzendentaler Fragestellun-
gen sprachanalytischen Philosophierens erscheint dem Rez. flir die
Zukunft der katholischen Theologie eine grundsitzliche Besinnung auf
thre Geschichte, wurzeln doch Moglichkeit und Unmdglichkeit des
Dialoges mit der Philosophie weitaus tiefer als nur im Zeitraum der
letzten einhundert Jahre. Ein derartiges Nachdenken iiber die eigene
Geschichte konnte die folgenreiche Entscheidung fiir eine besondere
Spielart des Aristotelismus (vgl. Schell, zit. 81!), welche im 13. Jahrhun-
dert fiel, erneut in die Frage stellen, auch wenn das Lehramt von der
Enzyklika <Aeterni Patris» (1879) Leos XIII. bis zur Enzyklika (Humani
generis) (1950) Pius XII. einheitlich zu votieren scheint. Die vorliegende
Studie macht stellenweise geradezu exemplarisch deutlich, in welchem
MaBe eine «dogmatisch) reklamierte Privalenz des Thomismus, als
Synonym fiir die orthodoxe «Scholastik» postuliert, dem sog. katholi-
schen Denken — Maréchal und seine Schiiler ausgenommen - den
Dialog mit einer <kritischen> Philosophie, wie etwa der kantischen, von
vorneherein verstellte.

Martin Heidegger, dem der V{. einen beachtlichen Raum in seiner
Untersuchung zumiBt, sah sich in einer Marburger Vorlesung 1927 zur
Stellungnahme gegen den Vorwurf provoziert, seine «philosophische
Arbeit sei katholische Phinomenologie» (Gesamtausgabe Bd. 24, S. 28).
Auch wenn Heideggers Antwort, die Zuordnung des Attributs <katho-
lisch» zur <Phinomenologie» als «widersinnigy (vgl. ebd.) zu bezeichnen,
sicher keine unmittelbare und vorschnelle Ubertragung auf eine be-
stimmte Art des Philosophierens in generellem Sinne erlaubt, erscheint
der Verdacht, daB3 eine «katholische Philosophie> (bisher) ein holzernes



Ist eine katholische Philosophie ein holzernes Eisen? 319

Eisen war, durch die vorliegende Untersuchung eher bestirkt als ent-
kriftet, auch wenn zu betonen ist, daBl der Vf. von einem derart
radikalen Schluf3 weit entfernt zu sein scheint.



	Ist eine katholische Philosophie ein hölzernes Eisen?

