
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 1-2

Artikel: Ist eine katholische Philosophie ein hölzernes Eisen?

Autor: Wagner, Claus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761403

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Claus Wagner

Ist eine katholische Philosophie
ein hölzernes Eisen?

Hinweis auf eine Studie Richard Schaefßers *
zur Relation von Philosophie und Theologie

Mit einer umfangreichen Untersuchung erstattet der Vf. Bericht
über das Gespräch zwischen Philosophie und katholischer Theologie im
deutschen Sprachraum während der letzten hundert Jahre. Dem
Verlagsprogramm folgend, beschränkt sich der Vf. - abgesehen von Hinweisen
auf «Moltmanns Versuch einer theologischen Bloch-Rezeption» (294) -
weitgehend aufdie nach Konfessionen getrennte Behandlungsart, da der

protestantische Part von G. Hummel (vgl. 4) bearbeitet werden soll.
Das Ziel, «den philosophisch-theologischen Dialog in seiner

historischen Entwicklung verständlich zu machen» (357) und damit
Gelingen, Schwierigkeiten und Scheitern der Wechselseitigkeit dieses

Gesprächs im Wandel der Formen zu analysieren, erfordert über das

kundige Referat hinaus einen kritischen Mitvollzug der thematisierten

Fragen. Sowohl als theologisch informierter Philosoph wie als philosophisch

geschulter Theologe macht sich der Vf. die vielfältigen Fragen
nach (Ontologie und natürhcher Theologie) (Brentano, Przywara; 17—

59), (Wahrheit und Geschichte) (Schell, Loisy, Tyrrell; 60-141),
(Normativität und Realität) (Scheler; 142-186), (Ontologie und Transzen-

* Richard Schaeffler: Die Wechselbeziehungen zwischen Philosophie und
katholischer Theologie. Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1980, XIV -
390 S. (Die Philosophischen Bemühungen des 20. Jahrhunderts.)



Ist eine katholische Philosophie ein hölzernes Eisen? 303

dentalphilosophie> (Maréchal, Rahner, Lötz; 187-228), <Seinund Ereignis)

(Heidegger; 229-261), (Ankunft Gottes und Zukunft des

Menschen) (Bloch, Metz, Moltmann; 262-318) zu eigen. Da der Vf. schließlich

über das kritische Referat hinaus in den Schlußkapiteln (319-376)
versucht, «Impulse für die Anregung und Intensivierung des

philosophisch-theologischen Gesprächs für die Zukunft zu gewinnen» (XIII),
erscheint die Untersuchung für philosophisch und theologisch interessierte

Leser gleichermaßen lesenswert.
Die dem Rez. allerdings nicht immer durchsichtige Verschränkung

von philosophisch orientierter Kritik und theologisch - gelegentlich
(apologetisch)? - motivierter Argumentation fordert Stärken und
Schwächen des anspruchsvollen Unternehmens. Einerseits führt die aus

philosophischer und theologischer Perspektive vorangetriebene Erörterung

zu einer glänzenden wie stellenweise (in bezug auf dinks>-katholi-
sche Ansätze?) vernichtenden Kritik der wechselnden Positionen von
J. B. Metz; aus eben dieser Perspektive gelangt der Vf. jedoch andererseits

zu einer originellen, aber überbewertenden Einschätzung eines
Einflusses des Theologen Carl Braig auf Heidegger's Denken.

Ontologie und natürliche Theologie

Im ausgehenden 19. Jahrhundert setzt die Wechselseitigkeit des

Gesprächs mit der «Erneuerung der ontologischen Frage» (320, 344) in
der Philosophie durch Franz Brentano ein. Verlief Brentanos Leben

(vgl. 30 f) in Auseinandersetzung mit dem kirchlichen Lehramt - der
katholische Priester und Philosophieprofessor erklärte 1872 u.a. wegen
(Konflikten) mit der Trinitätslehre und dem Unfehlbarkeitsdogma
seinen Austritt aus der Kirche und trat 1880 in den Stand der Ehe -, so

zeigt sein Denken, «daß die (Wechselbeziehungen zwischen Philosophie
und katholischer Theologie) gelegentlich auch innerhalb einer und
derselben Person stattfinden können» (35).

Programmatisch reklamierte Brentano als Philosoph in seinen
Habilitationsthesen (vgl. 31) die Unabhängigkeit der Philosophie von den

Prinzipien der Theologie und maß dennoch theologisch geprüften
Lehrsätzen eine (Leitsternen) vergleichbare, richtungweisende Relevanz zu.
Der Vf. führt drei (stellae rectrices) aus Brentanos Würzburger Zeit vpr:
Erstens, «die Behauptung, daß die menschliche Subjektivität nicht auf
ein Prinzip außerhalb der realen Welt zurückzuführen sei» (31); zweitens
läßt sich [ebenfalls gegen Kant] die Existenz Gottes auf dem Wege der



304 Ist eine katholische Philosophie ein hölzernes Eisen?

natürlichen Theologie durch das philosophische Argument «der geordneten

Mannigfaltigkeit der Welt» (32) beweisen; drittens führt die

Interpretation des Problems der Gotteserkenntnis im Ausgang von
Thomas (S.th.I.q. 3 a.4 ad 2, Identität von Wesen und Existenz in Gott

- Realdistinktion in den geschaffenen Seienden) zu dem, was er später
als dntentionales Objekt) bezeichnet: das Seiende ist Gegenstand der

Erkenntnis, «insofern es einer möglichen Erkenntnis als Objekt
zugeordnet ist» (<ens tamquam verum>; 33). Mit dieser Bestimmung ist
sowohl die Position überwunden, welche den Erkenntnisgegenstand als

rein subjektive Vorstellung versteht, als auch das Verständnis, demzufolge

uns bewußtseinsunabhängige Objekte unmittelbar zugänglich
sind.

Die Darstellung des letztgenannten Gedankens macht nach

Meinung des Vf. deutlich, daß Brentano «eine speziell theologische Überlegung»

(33) des Aquinaten zum Ausgangspunkt seiner innovatorischen

Verbindung der ontologischen Frage mit der Analyse der intentionalen

Beziehung wählte. Brentano gab seine theologisch initiierte Frühposition

«als Folge der Abwendung vom Katholizismus» (34) [?] später auf
und beschäftigte sich schließlich mit einer gegen metaphysische
Folgerungen gerichteten, logischen Sprachanalyse (vgl. 39-42). Philosophiehistorisch

betrachtet erreichte aber gerade seine (frühe) Lehre vom
(intentionalen Gegenstand) und der Intentionalität als Grundzug aller
Bewußtseinsakte durch die Weiterentwicklung in der phänomenologischen

Bewegung Husserls eine beachtliche Wirkung. Die Schüler Brentanos

waren allerdings kaum an der Erörterung theologischer Probleme
und der Ausarbeitung (damit verbundener) ontologischer Fragestellungen

interessiert.
Auf der Seite des «katholischen Denkens» (42) repräsentiert Erich

Przywara einen Anschluß an das erneuerte ontologische Fragen Franz
Brentanos. Im Ausgang von der theologisch bestimmten Leitfrage «nach
der Möglichkeit einer (kreatürlichen Metaphysik)»(46), d.h. der
Erkenntnisweise eines Intellekts, der, da vom Sein des Schöpfers verschieden,

auf dessen fortwährende Neuschaffung angewiesen ist, entwickelt
Przywara mit dem (scholastischen) Instrumentarium «des christlichen
Aristotelismus» (44) «die Struktur des Seienden als Analogie von Analogien»

(49). Seine Methode ist, wie der Vf. beteuert, «genuin philosophisch»

(44); das formende Prinzip der gesuchten (kreatürlichen
Metaphysik) ist der Satz vom Widerspruch, aus welchem Przywara drei
Bestimmungen für das Seiende entwickelt:



Ist eine katholische Philosophie ein hölzernes Eisen? 305

1. Das Seiende ist gekennzeichnet «als die endlich-bestimmte Wirklichkeit»

(48).
2. Die Form des Seienden (als wirkliches) ist die Analogie, verstanden

als wiederkehrendes Verhältnis «zwischen dynamischer Möglichkeit
und innerer Zielrichtung» (ebd.)

3. Das Seiende ist «bezogen aufeinen Grund, mit dem es ausschließlich

durch die Einseitigkeit einer Zuteilung des Seins (Analogia
attributionis)» (48f) verbunden ist.

Die Einsicht in den analogen Charakter des geschaffenen Seienden
zwischen <Dynamis> und <Entelechie> (Proportion) bietet die ratio cogno-
scendi für die aus der abständigen Abhängigkeit vom Schöpfer erwachsende,

kontinuierliche Seinsmitteilung (Attribution). Daher besteht
zwischen diesen beiden Analogien wiederum ein analoges Verhältnis, so
daß Przywara die Struktur des unter theologischer Interessenrichtung
untersuchten Seienden als <Analogie der Analogien) (vgl. 49) begreift.

Warum beeinflußte Przywaras <kreatürliche Metaphysik) in keiner
Weise das philosophische Gespräch, welches in den zwanziger Jahren
doch nachdrücklich an ontologischen Problemen interessiert war?
Przywaras Beitrag erschien den Philosophen vom Fach als katholische

Apologetik, wenn nicht als verkappte katholische Theologie, war diese

Metaphysik doch inhaltlich sehr eng mit dem katholischen
Glaubensverständnis (vgl. 53) verwandt.

Wenn der Vf. die «recht eigenwilhge Interpretation der philosophischen

Gegenwartslage» (50) von Przywara bemerkt und vor den, «einer
Schwäche des historischen Blicks» erwachsenden, «stark vereinfachen-

de[n] und häufig gewaltsamejn] Typologien» (52) philosophiegeschichtlicher

Standpunkte durch den Scholastiker warnt, stellt der Vf.
am Ende dennoch fest: Przywara «hat schließlich mit besonderer
Deutlichkeit gezeigt, aufweiche Weise eine ontologisch engagierte Theologie und

theologisch motivierte Ontologie einen eigenständigen Beitrag zur
philosophischen Diskussion im 20. Jahrhundert leisten kann» (58). Wenn auch

Zweifel gegenüber einer Bewertung der Eigenständigkeit unter dem
(<scholastischen>) Primat der Katholizität geltend zu machen sind, ist
dem folgenden Ergebnis des Vf. mit Blick auf die Leitfrage der
Untersuchung beizupflichten: «Die Wechselbeziehungen zwischen Philosophie

und katholischer Theologie werden in dieser Fassung faktisch zu
Wechselbeziehungen zwischen der philosophischen und der theologischen

Ausdrucksweise der gleichen «katholischen Grundform) des

Denkens» (53).



306 Ist eine katholische Philosophie ein hölzernes Eisen?

Wahrheit und Geschichte

Franz Brentano sah sich verpflichtet, aus der katholischen Kirche
auszutreten, als er einen auf dem Vernunftwege unversöhnlichen
«Widerspruch zwischen der Ewigkeit Gottes und der Lehre von «Hervor-
gängen> innerhalb der Gottheit» (30) entdeckte. Wie bereits
erwähnt, ließen seine Vorbehalte gegenüber dem Unfehlbarkeitsdogma
seinen zunächst trinitätstheologisch fundierten Konflikt mit dem kirchlichen

Lehramt kulminieren. «Brentanos bedeutendster Schüler unter
den Theologen, Hermann Schell» (63), nahm das Thema der Bewegung
qua <processiones> im dreieinigen Gott «im Stile offensiver Apologetik»
(67) auf. In seiner Rektoratsrede (1897) verteidigte er die Trinitätslehre
und griff die traditionelle, d.h. <statische> Ontologie an. Seine These

lautet, daß Substantialität Aktualität impliziert; da in der Dreieinigkeit
die «Einfachheit des Seins> mit der «Entfaltung des produktiven Lebens)

(vgl. 68) verbunden ist, reicht es nicht aus, «das höchste Prinzip als

ursachenlos und veränderungsfrei zu denken; es muß zugleich als sich
selbst bestimmend im Wesen und sich selbst hervorbringend im Dasein

gedacht werden» (69).
Schell entwickelte aus seiner dynamischen Geist-Theologie eine

«Theologie des Fortschritts» (80). Der empirisch festgestellten
Wirklichkeit (nämlich einer Statistik von 1896; vgl. 76) stellte er das Postulat
«Katholizismus als Prinzip des Fortschritts) (Titel einer Schrift von 1897)

entgegen. Differenzierte er hier «zwischen dem idealen, pflichtmäßigen
oder offiziellen Katholizismus in Dogma, Moral, Disziplin, Kultus und
Kirchenpolitik und dem wirklichen, menschlichen Katholizismus

in jenem Zeitalter» (zit. 77), so entdeckte er wenige Jahre später
einen Bruch zwischen «idealem) und «offiziellem) Katholizismus. Durch
diese Trennung sah sich Schell «in wachsendem Maße lehramtlichen
Beanstandungen ausgesetzt» (79). Seine Neuinterpretation der
Botschaft Christi geriet unter den Verdacht, der letztlich den sog. «Modernisten)

gegenüber gehegt wurde, durch Vorentscheidungen einer neuen
kulturellen und wissenschaftlichen Situation den Inhalt des Glaubens zu
verändern. Folgende Frage Schells begegnet modifiziert bei Loisy und

Tyrrell: «Warum soll es nun in unserer Gegenwart unkirchlich sein, die

fortgeschrittene, vertiefte und erweiterte Philosophie der Neuzeit mit
dem Offenbarungsglauben in eine fruchtbare Bundesgenossenschaft zu
bringen?» (zit. 81).

«Jesus verkündigte das Reich, und was kam, war die Kirche. Sie



Ist eine katholische Philosophie ein hölzernes Eisen? 307

kam, indem sie dem Evangelium eine erweiterte Form gab; denn diese

Form konnte unmöglich so, wie sie war, erhalten bleiben, sobald der

Dienst Jesu durch sein Leiden abgeschlossen war» (zit. 86). Diese Sätze

aus Alfred Loisys Schrift <Das Evangelium und die Kirche> verdeutlichen,
daß die im Titel genannten Termini notwendig aufeinander verwiesen
sind. Da Loisy die Zusammengehörigkeit von christlichem Glauben und
katholischer Kirche betont, erörtert er die Frage, wie die Selbigkeit des

Evangeliums im Formenwandel kirchhcher Verkündigung gewahrt
werden konnte (vgl. 86). Seine Antwort auf die Frage einer Entwicklung

der (in einem weiten Sinne zu verstehenden) <Dogmen> lautete:
«Die Kirche paßt das Evangelium an an die beständig wechselnden

Bedingungen menschlichen Denkens und Lebens» (zit. 89). Allerdings
besitzt die katholische Kirche bisher «kein Bewußtsein von dieser

Entwicklung und keine offizielle Theorie, die die Philosophie
ihrer eigenen Geschichte beträfe» (zit. 90).

Der Vf. betont (vgl. 85, 90), daß <Das Evangelium und die Kirche>
als Streitschrift gegen Harnacks <Wesen des Christentums) verfaßt wurde,

und rehabihtiert Loisys (frühe!) <modernistische> Arbeit als «katholische

Antithese zur liberalen Theologie des Protestantismus» (85), wobei
er insbesondere die entschiedene Akzentuierung ihrer ekklesiologischen
Dimension hervorhebt.

War mit Loisy das «Problem des historischen Relativismus»
dogmatischer Aussagen thematisiert, so formulierte George Tyrrell einen

grundsätzlichen «Ideologieverdacht» (322) gegenüber dem kirchlichen
Lehramt als der «Hüterin aller religiösen Interessen» (zit. 124). Er sprach
dogmatischen Entscheidungen jeglichen theologischen oder revelatori-
schen Wert ab und stellte die Unfehlbarkeit in Abrede (vgl. ebd.).

Die <Modernismus>-Krise ist nach der Analyse des Vf. «ein Beispiel
dafür, welchen Schaden es für die Theologie (und nicht nur für sie)

bedeuten kann, wenn diese Wechselbeziehung [zwischen Philosophie
und Theologie] nicht stattfindet» (83). Aufgrund ihrer enggeführten
«Orientierung an der aristotelischen Philosophie» (ebd.) registrierte das

Lehramt die Dringlichkeit des Desiderats etwa eines adäquaten Begriffs
der Entwicklung nicht. An «die Stelle des wechselseitigen Dialoges» trat
«zumeist die Einseitigkeit einer kritischen Anfrage» (323).

Der Vf. gelangt zu dem Ergebnis, daß die Theologen in dieser
Periode «die Aporien der Philosophie ihrer Zeit exemplarisch durchlitten»

(ebd.). «Die Unzulänglichkeit der Antworten, die von Theologen
auf die Frage nach dem Verhältnis von Glaubenswahrheit und Dogmen-



308 Ist eine katholische Philosophie ein hölzernes Eisen?

geschichte, von Evangelium und Kirche gegeben wurde, signalisiert
deswegen zugleich die Unzulänglichkeit des philosophischen Begriffs-
Instrumentariums, auf das die Theologen zu dieser Zeit angewiesen

waren. Der sogenannte <Modernismusstreit> signalisiert deshalb nicht

nur eine innerkirchliche Krise, sondern zugleich einen unbefriedigenden
Zustand der Philosophie» (ebd.).

Die «Schärfe» der kirchlichen Maßregelungen und die «Heftigkeit»
(135), mit der die <errores modernistarum> kompilatorisch in dem Decr.
(Lamentabili> und der Encycl. <Pascendi domini gregis> verurteilt wurden,
zeigt, in welchem Maße sich die (theologisch engagierte Kirchenleitung)
von dieser «kirchlich engagierten Theologie» (136) verletzt und bedroht
fühlte. Die Problematisierung eines Begriffs wie dem der Entwicklung
beim frühen Loisy erschien der Kirchenleitung unannehmbar, die

Lösung wurde «vertagt» (323), der dusiurandum contra errores modernis-
mi> blieb bis in unsere jüngste Vergangenheit Eingangsvoraussetzung
für den kirchlichen Dienst!

Eine schwerwiegendere Konsequenz als der Antimodernisteneid
stellt die Verurteilung Kants dar. «Der Irrationalismus der <Modernisten>

ist [nach kirchlicher Doktrin] das positive Korrelat ihres (Agnostizismus),

ihrer übertriebenen Kritik an der Vernunft. Und so ist es zuletzt
der Verfasser der (Kritik der reinen Vernunft), den der Papst, ohne

seinen Namen zu nennen, für die modernistische Irrlehre verantwortlich
macht» (137). Gleich zu Beginn der Encycl. <Pascendi> verkündet Pius X:
«Philosophiae religiosae fundamentum in doctrina illa modernistae po-
nunt, quam vulgo agnosticismum vocant. Vi huius humana ratio phaeno-
menis omnino includitur, rebus videlicet, quae apparent eaque specie,

qua apparent: earundem praetergredi terminos nec ius nec potestatem
habet» (Denzinger-Schönmetzer, 3475).

Zwei Konsequenzen der Modernismuskrise als Entlarvung der
(falschen), d.h. kantischen Philosophie und Favorisierung des Aristotelis-
mus thomistischer Prägung ergeben sich für die Wechselbeziehungen
zwischen katholischer Theologie und Philosophie:
«1. Die scholastische Philosophie, nun verstanden als der Weg der

Vernunft zur Erkenntnis ewiger, dem historischen Wandel überlegener

Wahrheiten, wurde für die katholische Theologie allein
normativ.

2. Das Gespräch der katholischen Theologen mit der kantischen und
nach-kantischen Philosophie fand auf lange Zeit [bis Maréchal] nicht
mehr statt» (140).



Ist eine katholische Philosophie ein hölzernes Eisen? 309

Normativität und Realität

Zu Beginn der dritten Phase des Dialoges begegnet Rudolf
Eucken, der Lehrer des in der «Zeit zwischen den beiden Weltkriegen

für die katholische Theologie in Deutschland maßgebenden
Philosophen» (144), Max Scheler. Im Rahmen seiner (Forschungen über die
Einheit des geistigen Lebens> warnte Eucken vor einer Instrumentalisierung

der praktischen Vernunft, welche durch den Auseinanderfall von
«technischem Können und ethischer Kraft des neuzeitlichen Menschen»

(145) droht; er entdeckte den Ansatz zur Überwindung des Dualismus
zwischen Geist und Leben in der Religion als «einheitliche[r] Bedingung
der Mannigfaltigkeit aller kulturellen Leistungen» (147) und damit
«Grund für die Fähigkeit, dem Ewig-Gültigen durch Gestaltung dieser

Welt Gegenwart zu verleihen» (148).
Der Vf. stellt Schelers Werk in drei Schritten vor:

1. Frühphase: «Philosophie des sich entwickelnden Geistes» (154) in der
Nähe zu Eucken;

2. Katholische Phase: Ethik und Wertphilosophie unter dem wesentlichen

Einfluß Husserls;
3. Spätphase: anthropologischer Dualismus zwischen Lebensdrang und

Geist.
Seine Interpretation ist deshalb besonders interessant, weil der Vf.

verdeutlicht, wie sich Schelers Stellung zu Kant mit dem jeweiligen
Standortwechsel verändert (vgl. 155), und andererseits aufzeigt, daß die

«dualistische Vorstellung von einem Gegensatz zwischen Geist und
Lebensdrang» Schelers «Denken von der Frühphase an» «beherrscht»

(165; vgl. 324).
Die katholischen Theologen rezipierten Schelers Philosopheme

«nur selektiv und entschärfend» (176). Sahen sie «das Eigenrecht des

Geistes gegenüber dem Lebensprozeß und die Eigenart der Erkenntnis
gegenüber den bloß psychischen Phänomenen der Erlebnisse» (152f)
betont, fanden sie ihre Auffassung durch den <frühen> Scheler bestärkt.
Bemühte sich dieser die Vereinbarkeit apriorischer und evolutionisti-
scher Betrachtungsart nachzuweisen und Kants Leistung nach seiner

Meinung angemessen zu würdigen, ja formulierte er den Satz: «Lange

vor Kant gab es eine christliche Lebensführung; erst seit Kant gibt es

eine (christliche Philosophie)» (zit. 154), so geriet er in Opposition zur
katholischen Philosophie neuscholastischer Prägung.

Später bemühte sich Scheler um eine phänomenologische Begrün-



310 Ist eine katholische Philosophie ein hölzernes Eisen?

dung der Religion jenseits der traditionellen Gottesbeweise. Das Mißlingen

der Gottesbeweise liegt seiner Auslegung zufolge in ihrer verfehlten
Aufgabenstellung: Falls etwa aus der in der Welt faktisch beobachtbaren

Bewegung auf einen ersten Beweger zurückgeschlossen wird, d.h. aus

der gesicherten Existenz eines (Gegenstandes) der außerreligiösen
(Wesenssphäre) die Existenz eines (Gegenstandes) der religiösen Wesenssphäre

abgeleitet wird, dann wird die Selbständigkeit der Wesenssphären

ignoriert. «Nie und nirgends gibt es einen rein analytischen
Übergang von einer Wesenssphäre zur anderen, weder dem Dasein
noch dem Wesen eines bestimmten Gegenstandes nach» (zit. 170).

Nicht durch den (Sprung) von Fakten « außerreligiöser Erfahrung» zum
religiösen (Gegenstand) gelingt die Religionsbegründung, «sondern
durch Weckung und Erweckung der religiösen Akte im menschlichen
Geiste selbst» (zit. ebd.).

Im Anschluß daran versucht Scheler zu zeigen, daß der religiöse
Akt, ob reflex oder unreflex «von jedem Menschen notwendig vollzogen»

(zit. ebd.) werde und daß nur ein (absoluter) bzw. unendlicher
Gegenstand die spezifische Intention des religiösen Aktes erfüllen kann.
In einem nächsten Schritt gilt es zu zeigen: Die Möglichkeitsbedingung
für den Vollzug des religiösen Aktes (vgl. 325) kann allein in Gott
begründet sein; der Gegenstand des religiösen Aktes fällt mit der
Ursache seines Daseins zusammen. Aus dieser holzschnittartigen
Zusammenfassung ist die Grundidee Schelers erkennbar, «eine

Religionsbegründung zu geben, ohne dadurch die Rehgion selbst als ein abgeleitetes

Phänomen erscheinen zu lassen, das eines fremden Grundes
bedürfte» (171).

Der Vf. betont, im Gegensatz zu der (eher wohlwollenden als

zutreffenden) (vgl. 174) Beurteilung durch H. Fries, daß der Einfluß von
Scheler auf die katholische Theologie «auffällig gering» (187) blieb.

Dort, wo Scheler von traditionellen Positionen katholischen Denkens

abwich, wurde er (korrigiert): K. Adam z.B. übersah die «grundsätzliche

Grenze» (178) jeghcher Phänomenologie ((Existenzeinklamme-
rung>), indem er die Phänomenologie der Rehgion durch eine Metaphysik

(eines an sich seienden Gottes) (ergänzte) (vgl. 179), ohne die damit
verbundene Zerstörung der Phänomenologie zu konstatieren. Für die

Leitfrage der Untersuchung gewinnt der Vf. folgendes: «Die Theologen

blieben weitgehend staunende Beobachter eines Lebens- und
Denkweges, der kometenartig ihre Sphäre kreuzte - lebhaft begrüßt,
solange dieses Denken gewisse religiöse Überzeugungen auf neuartige



Ist eine katholische Philosophie ein hölzernes Eisen? 311

Weise begründete, mit schmerzlicher Enttäuschung registriert, sobald
der philosophische Ansatz den Verfasser zur Abwendung vom
Gottesglauben bewog» (324f).

Ontologie und Transzendentalphilosophie

Katholische Kritiker klagten gegenüber Schelers Wertphilosophie
wiederholt den fehlenden Primat der Ontologie (vgl. 189) ein; ihnen
schien die Verbindlichkeit nicht im Sein gründender Werte zweifelhaft.
1922/23 legte Joseph Maréchal unter dem anspruchsvollen Titel <Le

point de départ de la métaphysique) den Versuch vor, eine Synthese der

Ontologie und philosophischen Theologie thomistischer Prägung mit
der Transzendentalphilosophie Kants zu leisten. Maréchal betonte die

«Unmöglichkeit aller anachronistischen Modernisierungsversuche»
(189) einer Philosophie des 13. Jahrhunderts und plante eine «doppelte
Transposition» (188): Zum einen unternahm er «eine ebenso eigenwillige

wie bedenkenswerte Weiterentwicklung des transzendentalen Ansatzes»

(189): Wie läßt sich die kantische Reflexion auf die Subjektivität
und ihre konstitutiven Funktionen auf thomistischem Boden vollziehen;
umgekehrt formuliert er die Frage: Wie bewährt sich die thomistische

Metaphysik im Rahmen der Vernunftkritik?
Der Vf. gesteht zunächst die Möglichkeit der «ersten Transposition)

zu, da «Kants Lehre von der Konstitution der Gegenstände durch das

erkennende und wollende Subjekt eine Entsprechung innerhalb des

scholastischen Aristotelismus» (194), genauer der Lehre vom dntellectus

agens> (mit dem absoluten Sein als letztem Erkenntnisgegenstand)
findet. Auch die «zweite Transposition) scheint — so der Vf. — möglich,
weil die Lehre des Aquinaten, «wonach der tätige Geist auf das absolute
Sein ausgerichtet ist, innerhalb der transzendentalen Reflexion Kants
eine Entsprechung findet: Die Lehre vom Urteil, das durch die Copula
<ist> den Akt der <Objektivation> vollzieht» (195). Maréchals Argumentation

führt von der Analyse des Urteils zu einer
transzendentalphilosophischen Gotteslehre, weil in der Verknüpfung von Subjekt
und Prädikat durch die Copula <ist> die Wirklichkeit des unendlichen
Seins <mü-behauptet> wird. Durch den Aufweis der impliziten Setzung
des absoluten Seins im Ausgang von der kantischen Urteilslehre ist der
thomanische Gedanke einer in jeder Gegenstandserkenntnis implizierten
Gotteserkenntnis (de ver. 22,2 ad 1) erreicht (vgl. 196).

Die Verbindung der Lehre vom «intellectus agens> aus der aristote-



312 Ist eine katholische Philosophie ein hölzernes Eisen?

lisch-thomistischen Ontologie und der Lehre von den <Stammbegriffen
des Verstandes) aus Kants transzendentaler Vernunftkritik fuhrt zu «der

These, daß der (tätige Verstand) aus dem Material sinnlicher Eindrücke
und Gedächtnis-Residuen die Gegenstände möglicher Erkenntnis erst

aufbaut, daß er aber zu dieser konstitutiven Tätigkeit nur durch einen

(Vorgriff) auf das absolute Sein befähigt wird» (327). Maréchal, der (im
Gegensatz zu Kant) keine terminologische Unterscheidung zwischen

(Ontologie) und (Metaphysik) vornimmt (vgl. 191), schreitet über Kant
mit der Behauptung hinaus, daß die Copula (ist) im Urteil jeden
Gegenstand «a priori in ein Analogieverhältnis zum absoluten Sein

setzt» und von der Transzendentalphilosophie fordert, diese müsse

«zugleich Ontologie» (196) sein. Nach der Analyse des Vf. gelingt es

Maréchal nicht hinreichend, das Postulat der Existenz Gottes qua absolutes

Sein zu rechtfertigen (vgl. 197 f). Aus diesem Grunde besteht Ma-
réchals Beitrag zum philosophisch-theologischen Gespräch nicht darin,
einen neuen (Start der Metaphysik) lanciert zu haben, sondern lediglich
einem Argument der thomistischen Metaphysik eine neue Applikation
verschafft zu haben: «Maréchal hat nicht, wie es seine Absicht war, die

Ontologie durch transzendentale Reflexion neu begründet, sondern zur
Begründung einer besonderen Art von transzendentaler Reflexion die
traditionelle Metaphysik schon vorausgesetzt» (199). - Aus dem Kreise
der katholischen Philosophen E. Coreth, G. Siewerth, M. Müller, K.
Rahner und J. B. Lötz, welche gewöhnlich der sog. (Maréchalschule>

zugerechnet werden, wendet sich der Vf. anschließend kritisch den

Ansätzen der beiden letztgenannten zu.
Rahners (transzendentale Theologie), deren Grundbegriffe des

(Vorgriffs auf das absolute Sein> (vgl. 201) und der (Selbstmitteilung
Gottes) analysiert werden, gelange - so die Kritik des Vf. - aufgrund
der «Prävalenz der Urteilsanalyse gegenüber der Analyse des Willensaktes»

«in spezifische Aporien» (204), das Verhältnis von (Schöpfungswort)

und (Gnadenwort) (vgl. 205) angemessen zu bestimmen, woraus
eine (Reduktion) (vgl. 208, 210f) der Geschichte göttlicher und menschlicher

Freiheit resultiere.
Es erscheint fraglich, ob der Vf. die Begriffe der (transzendentalen

Verwiesenheit auf das unendliche Sein> als Wesen des Menschen und
seiner Geschichte und von daher der (transzendentalen Erfahrung) (im
Sinne Rahners) angemessen interpretiert. Darüber hinaus muß gefragt
werden, ob Rahner von der Kritik einer Unterschätzung der voluntativ-
emotionalen Dimension des Menschen getroffen wird, da bereits die



Ist eine katholische Philosophie ein hölzernes Eisen? 313

Grundlegung seiner Religionsphilosophie und metaphysischen Anthropologie

<Hörer des Wortes) (vgl. 7. u. 8. Kap.) eine Analyse dieser

Dimension enthält.
Bei Rahner wird der Begriff der transzendentalen Erfahrung) im

Kontext der Begegnung der Jünger mit Jesus (vgl. 213) thematisiert.
Lötz gelangt im Ausgang von einer «transzendental-philosophischen
Gotteslehre über die Theorie der Spiritualität zur Analyse der (transzendentalen

Erfahrung)» (214). Sowohl Rahner (vgl. ebd.) als auch Lötz
(vgl. 222) setzt der Vf. unter verschiedener Hinsicht zurecht dem
Vorwurf aus, den Begriff der (transzendentalen Erfahrung) eher

(vorauszusetzen) als zu (deduzieren). Die Lösungsvorschläge beider Autoren
lassen die Ausarbeitung der Frage dringlicher werden, ob (transzendentale

Erfahrung) «ein in sich möglicher Begriff sei — oder vielmehr eine

Verknüpfung des Unvereinbaren, an deren innerer Widersprüchlichkeit
sich zeigt, daß das Unterfangen einer transzendentalen Theologie aus

logischen Gründen a priori undurchführbar ist» (214).
Die Wechselbeziehung zwischen katholischer Theologie und

Philosophie gewinnt in dieser Phase vornehmlich «die Gestalt des (inneren

Dialoges)» (328) katholischer Denker. «Gerade weil die Theologen nicht
abwarten konnten, bis die Philosophie ihnen die für sie erforderlichen
Begriffe und Methoden bereitstellte, waren sie genötigt, selber Philosophie

zu treiben. Und Philosophen wie Maréchal und Lötz behandelten
die von ihnen aufgeworfenen philosophischen Probleme stets in
ausdrücklichem Hinblick auf ihre mögliche theolog''Applikation»
(ebd.).

Sein und Ereignis

In den folgenden Analysen HEiDEGGERscher Texte und parallel zur
Darstellung der Heidegger-Rezeption durch katholische Theologen
bemüht sich der Vf. um den Nachweis, daß und wie die zum Thema der

Untersuchung erhobenen Wechselbeziehungen als «(innerer Dialog)»
«in der Philosophie Martin Heideggers» (335) stattfanden. Der Vf.
behauptet zeigen zu können, daß «theologische Impulse [in dieser

Philosophie] fortgewirkt und eine wachsende Wirksamkeit entfaltet»

(ebd.) hätten, ja daß in Heideggers Spätwerk eine «Rückwendung
zur theologischen Herkunft» (337) geschähe.

Um die Gültigkeit dieser These zu prüfen, sind Heideggers frühe
Schriften zu untersuchen. In den Jahren 1909-1911 begann Heidegger



314 Ist eine katholische Philosophie ein hölzernes Eisen?

seine Studien an einer katholisch-theologischen Fakultät. Heidegger
erinnerte später an seinen Lehrer Carl Braig (Professor für systematische
Theologie in Freiburg) und bekundete: «Ohne diese theologische
Herkunft wäre ich nie auf den Weg des Denkens gelangt. Herkunft aber

bleibt stets Zukunft» (zit. 229, 261, 335).

Heideggers erste Hegel-Lektüre ist sicherlich durch die spekulative
Theologie der Tübinger Schule, welche Braig tradierte, angeregt.
Bereits als Gymnasiast hatte Heidegger Braigs Einführung in die Ontologie

(vgl. 230) gelesen. Die Dissertation des eingangs behandelten Franz

Brentano bezeichnete Heidegger als «Stab und Stecken meiner ersten
unbeholfenen Versuche» (zit. 333) einer Lektüre philosophischer Texte.
Dieser Satz findet sich allerdings in einem Text, dessen Zentrum
eindeutig Edmund Husserl darstellt. Im Anschluß an Husserl verwirft
Heidegger in seiner Heidelberger Dissertation die psychologische
Urteilslehre, indem er einen zentralen Gedanken aus den (Logischen
Untersuchungen) aufgreift und sich darüber hinaus die transzendentallogische

Kantinterpretation, wie er sie durch Rickert kennenlernte, zu

eigen macht. Nicht von Braig, wie der Verfasser vermutet, sondern in
erster Linie von Husserl und dann von Rickert her verwirft der junge
Heidegger den Psychologismus!

Gerade Braig (1853-1923), als Vertreter einer katholischen Philosophie

des ausgehenden 19. Jahrhunderts, lehnte Kants (Phänomenalis-

mus> (vgl. 142) bzw. (Subjektivismus) (vgl. 348) letztlich ebenso ab, wie
ihn das kirchliche Lehramt 1907 (Encycl. (Pascendi>; Denzinger-Schön-
metzer, 3475) verwarf. Der Vf. glaubt allerdings, daß Heidegger durch

Braig und ein Wort aus Bonaventuras dtinerarium mentis), welches als

Motto dessen (Abriß der Ontologie) vorangestellt war, aufden Sachverhalt

der (ontologischen Differenz) sowie sein transzendentales Verständnis

der Seinsfrage aufmerksam geworden wäre (vgl. 230). Dem Rez. ist
die Abhängigkeit von Braig in der vorgetragenen Form ebensowenig
einsichtig, wie er sich folgende «Überlegung» des Vf. zu eigen machen

kann, ob die «Eigentümlichkeit in der Spätphilosophie Heideggers

[«Denken als An-Denken, Sprache als rühmendes Nennen, das einem
(Gruß des Heiligen) entspricht» (233)] sich nicht daraus erklärt, daß er
dem Problem einer philosophischen Deutung der Sprache erstmals bei

solchen Verfassern begegnet ist, die das menschliche Wort als Antwort
auf das göttliche Schöpfungs- und Gnadenwort begriffen haben» (ebd.).
Der zur Diskussion stehende Basistext ist in diesem Falle die Habilitation

Heideggers über das Werk (De modis significandi sive Grammativa



Ist eine katholische Philosophie ein hölzernes Eisen? 315

speculativa», als dessen Autor M. Grabmann Thomas von Erfurt nachwies.

Der Rez. hält die die obige (Überlegung) stützende «Erwägung»
(232) nicht für denkmöglich, daß nämlich die (spekulativen Grammatiker),

theologisch motiviert aufgrund einer Orientierung an der Sprache
des Gebets, in ihrer Spracherfahrung «die Darbringung des Wortes als

(Lobopfer>» (252) begriffen. - Es ist eher anzunehmen, daß Heidegger
ein solches Sprachverständnis aus der früh bezeugten (1908, vgl. die

Heidelberger Antrittsrede) und lebenslang intensivierten Beschäftigung
mit Friedrich Hölderlin gewann. Wenn demnach in diesem Zusammenhang

nicht auf Thomas von Erfurt, wohl aber auf Hölderlin zurückgegangen

werden muß, dann ist zunächst zu fragen, welche
griechischmythologischen und biblisch-christlichen Momente Hölderlins
Spracherfahrung prägten.

Wird von Vorbehalten gegenüber eigenwilligen Lesarten einer
durch die (theologische Herkunft) eröffneten (Zukunft) abgesehen, so

verdienen die Interpretationen der Heideggerschen Philosophie und
ihrer Rezeption durch die katholische Seite höchste Beachtung. Im
Umkreis der Fragen nach dem Sinn der sog. (Kehre) motivierte das

theologische Interesse M. Müller, «über das (transzendentale) Sein zum
(transzendenten), in sich bestehenden, nicht wesentlich auf das Dasein

bezogenen Sein fortzuschreiten» (244). Wenn Müller sagt: «Gott als der
Transzendente übersteigt noch das transzendentale Sein» (zit. 244), so
verläßt er mit dieser (Überbietung) den für Heideggers Denken konstitutiven

Ansatz, indem er in die Nähe einer vortranszendentalen
Metaphysik gerät und «hinter den schon erreichten Stand der transzendentalen

Reflexion zurückzufallen» (ebd.) droht.
In dem späten Vortrag (Zeit und Sein), in dessen Titel Heidegger

die beiden zentralen Termini seines sog. Hauptwerkes von 1927

umdreht, versucht er (vom Sein weg) auf jenes (Ereignis) zuzudenken,
welches mit der Aussage, «Es gibt Sein» (zit. 249) gemeint ist. B. Welte
legte dies als Heideggers Versuch aus, das Geheimnis Gottes zur Sprache

zu bringen: «Das Wort (Es gibt») ist «vielleicht der scheueste

Versuch, das Unaussprechliche zu sagen, ohne es doch zu verletzen»

(zit. 249). Welte gehört sicherlich nicht zu jenen katholischen Theologen,

denen der Vf. den Vorwurf macht, «stets nur einen selektiven,
Ergebnisse übernehmenden, die Gesamtintention dieses Denkens
jedoch beiseite lassenden Gebrauch zu machen» (261). Für das Thema der

Wechselbeziehungen ergibt sich von diesem Punkte aus folgendes: «Die
Beharrlichkeit, mit der die Theologen und theologisch interessierten



316 Ist eine katholische Philosophie ein hölzernes Eisen?

Philosophen wie Welte, Lötz und Max Müller» an der Erwartung
festhielten, daß das Sein als Gabe aufden Geber oder Boten (des) Gottes

zurückgeführt werde, «und die nicht geringe Beharrlichkeit, mit welcher

Heidegger sich dieser Erwartung widersetzte, hat den Dialog teils

zum Abbruch gebracht, teils in Mißverständnissen enden lassen» (335).

Ankunft Gottes und Zukunft des Menschen

J. B. Metz bewies im Wechsel seiner jeweiligen Themenstellungen eine

besondere Sensibilität für die herrschenden Trends zeitgenössischer
Diskussionen (vgl. 274). Anfang der fünfziger Jahre kritisierte er
Heideggers Denken als «agnostizistisch-kantische Transzendentalphilosophie»

(zit. 272). Im Umkreis des Vaticanum II unternahm er - von K.
Rahner beeinflußt - den Versuch, «im neuzeitlichen Denken mit seinem

transzendentalen Ansatz ein mittelalterlich-thomanisches Apriori» (zit.
ebd.) aufzuzeigen. Auch bei seinen folgenden Erörterungen der <Welt-

lichkeit der Welt> bleibt die theologische «Legitimierung der neuzeitlichen

Denk- und Lebensform» (274) das Ziel seiner Argumentation. Da
Metz sich im Gegensatz zu evangelischen Theologen «stets sekundär»
«und deshalb ephemer» (275) für den transzendentalen Ansatz interessierte,

ja in späteren Veröffentlichungen immer polemischer gegen
Entwürfe der transzendentalen Theologie (etwa Rahners) zu Felde zog,
versäumte er den Dialog mit Kant. Gerade in bezug auf den für die

narrativ gewendete, politische Theologie konstitutiven Begriff der

<Hoffnung> hätte Metz - so der Vf. (vgl. 275) - von dem Königsberger
lernen können, thematisiert dieser doch ausdrücklich die sowohl praktische

wie auch theoretische Frage, «Was darf ich hoffen?» (KrV, A 805/B

833.)
Auf diesem Hintergrunde gelingt dem Vf. der Nachweis, daß

Metz, welches Thema er auch gerade programmatisch aufgreift, sich

mehr um die «Aktualität» (276) des Themas kümmert, als die
«Argumentationslast» (279; vgl. 313) abzuschätzen, letztlich «hinter einen
Reflexionsstand zurückzufallen [droht], der philosophiehistorisch schon

gestern erreicht gewesen ist» (276).

Blochs (Philosophie der Hoffnung) gewann für Metz aufgrund
ihrer (politischen Hermeneutik der Religion) (vgl. 285) eine besondere

Bedeutung. Bloch versuchte die (offizielle) von der «(unterirdischen)

(d.h. unter den redaktionellen Entstellungen reaktionärer Priester
verborgenen) Bibel» (289) zu scheiden. Gelingt es, das (Gemeinte) des



Ist eine katholische Philosophie ein hölzernes Eisen? 317

ursprünglichen Textes herauszuhören, dann ergibt sich als Konzentrat
«jene absolute Hoffnung, die keines Gottes mehr bedarf» (290), ja Gott
selbst wird zu einem Versprechen, zum Namen für eine Hoffnung (vgl.
ebd.). Die Herausforderung an die Theologie besteht in dem Anspruch
Blochs, «durch seinen Atheismus den wahren Gehalt der biblischen
Botschaft selber freizulegen» (292): Als hermeneutisches Prinzip und
literarkritisches Kriterium dieses Bibelverständnisses nennt der Vf. den

unvermittelten «Dualismus zwischen <dieser> und der (kommenden
Welt>» (293).

Jürgen Moltmann hat diese Herausforderung in seinem Theolo-

gumenon einer aufgrund der «Treue Gottes» (zit. 294) aus Kreuz und
Auferstehung erwachsenden «Zukunftstendenz» (296) angenommen.
Diese <Zukunftstendenz> bekundet sich - hier greift Moltmann
ausdrücklich auf Marxens 11. These gegen Feuerbach zurück - in der
«Praxis des Glaubens... im Willen zur radikalen .Veränderung»
(ebd.). Nach der Analyse des Vf. faßt Moltmann allerdings den Begriff
der Veränderung als Vermittlung des <Alten> mit dem <Neuen> «eigenartig

formal» (298) und eher in negativ abgrenzendem Sinne.
Anschließend wendet sich der Vf. noch einmal Metz und seinem

Schüler Kerstiens zu. Wenn Metz dem aus dem «Zutrauen des Menschen

in seine Selbstbefreiung» (303) entstammenden Begriff der

(Emanzipation) das christhche Korrektiv der (Erlösung) gegenüberstellt,
markiert er die Grenze einer rein (politischen) Theologie und deutet
(inhaltsbestimmte Wege> (vgl. 309) der Umkehr an. In den Synodenbeschluß

(Unsere Hoffnung), an dessen Ausarbeitung Metz maßgeblich
beteüigt war, sind Momente einer Beschäftigung der katholischen

Theologie mit den Themen Blochs und Moltmanns eingegangen: Die
Einheit von Schöpfungsglaube und Heilshoffnung wird am Leitfaden
einer aus der Erinnerung an das Leiden eröffneten Zukunft entdeckt

(vgl. 31 Off.).
Rückblickend weist der Vf. auf inhaltliche und methodische

Probleme des Dialoges zwischen katholischer Theologie und Blochs
Philosophie hin:
1. «Der Widerspruch der Theologen gegen Bloch konzentriert sich auf

den Nachweis, daß Blochs Argumente zu Konsequenzen führen, die

er selber nicht wollen kann» (316): zu einer abstrakten, weil die

Negativität qua Leiden eliminierenden (Siegergeschichte>. In dem
Nachweis (unmenschlichen Konsequenzen eines (gott-losen>
Hoffnungsdenkens sahen sie den Anspruch Blochs widerlegt.



318 Ist eine katholische Philosophie ein hölzernes Eisen?

2. Methodisch gesehen verlief das Gespräch auf überraschend ungleichen
Ebenen: Bloch forderte die Theologen «auf ihrem eigenen Felde»,
«auf dem Gebiet der Hermeneutik biblischer Texte» heraus; die

Theologen antworteten «auf dem Feld der Ideologiekritik und der
Überprüfung von Theorien hinsichtlich ihrer praxisanleitenden
Funktion» (ebd.) und «verweigerten» (317) sich in der Konsequenz
der Herausforderung, Bloch auf ihrem eigenen Felde, d.h. einer
bibelhermeneutischen Auseinandersetzung zu begegnen.

In einem Schlußkapitel thematisiert der Vf. u.a. jene Themen der

Philosophie, deren Berücksichtigung Chancen für einen zukünftigen
Dialog zwischen Philosophie und Theologie eröffnen könnten. Dabei
akzentuiert der Vf. insbesondere die transzendentale Sprachphilosophie
(369ff.). Notwendiger als eine Einholung transzendentaler Fragestellungen

sprachanalytischen Philosophierens erscheint dem Rez. für die

Zukunft der katholischen Theologie eine grundsätzliche Besinnung auf
ihre Geschichte, wurzeln doch Möglichkeit und Unmöglichkeit des

Dialoges mit der Philosophie weitaus tiefer als nur im Zeitraum der
letzten einhundert Jahre. Ein derartiges Nachdenken über die eigene
Geschichte könnte die folgenreiche Entscheidung fiir eine besondere

Spielart des Aristotelismus (vgl. Schell, zit. 81!), welche im 13. Jahrhundert

fiel, erneut in die Frage stellen, auch wenn das Lehramt von der

Enzyklika <Aeterni Patris> (1879) Leos XIII. bis zur Enzyklika <Humajii
generis* (1950) Pius XII. einheitlich zu votieren scheint. Die vorliegende
Studie macht stellenweise geradezu exemplarisch deutlich, in welchem
Maße eine (dogmatisch) reklamierte Prävalenz des Thomismus, als

Synonym fiir die orthodoxe (Scholastik) postuliert, dem sog. katholischen

Denken - Maréchal und seine Schüler ausgenommen - den

Dialog mit einer (kritischen) Philosophie, wie etwa der kantischen, von
vorneherein verstellte.

Martin Heidegger, dem der Vf. einen beachtlichen Raum in seiner

Untersuchung zumißt, sah sich in einer Marburger Vorlesung 1927 zur
Stellungnahme gegen den Vorwurf provoziert, seine «philosophische
Arbeit sei katholische Phänomenologie» (Gesamtausgabe Bd. 24, S. 28).
Auch wenn Heideggers Antwort, die Zuordnung des Attributs (katholisch)

zur (Phänomenologie) als (widersinnig) (vgl. ebd.) zu bezeichnen,
sicher keine unmittelbare und vorschnelle Übertragung auf eine
bestimmte Art des Philosophierens in generellem Sinne erlaubt, erscheint
der Verdacht, daß eine (katholische Philosophie) (bisher) ein hölzernes



Ist eine katholische Philosophie ein hölzernes Eisen? 319

Eisen war, durch die vorliegende Untersuchung eher bestärkt als

entkräftet, auch wenn zu betonen ist, daß der Vf. von einem derart
radikalen Schluß weit entfernt zu sein scheint.


	Ist eine katholische Philosophie ein hölzernes Eisen?

