
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 1-2

Artikel: Zum Konzept "Einheit in versöhnter Verschiedenheit"

Autor: Steindl, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761402

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Helmut Steindl

Zum Konzept
«Einheit in versöhnter Verschiedenheit»

I. EIN NEUES KONZEPT IN DER DISKUSSION UM DIE EINHEIT

Jedes ökumenische Bemühen ist getragen von der Suche nach
einem Weg zur Einheit für die voneinander getrennten christlichen
Konfessionsgemeinschaften. Wie vielfältig die Ansätze auch sein mögen,

mit denen man sich in diesem schwierigen Gelände einen Weg zu
bahnen versucht, so haben sie doch etwas Gemeinsames, wenn sie

erfolgversprechend sein wollen. Unerläßlich ist allen die Bereitstellung
eines Konzepts kirchlicher Einheit. Bei der fundamentalen Bedeutung,
die dieser Frage im ökumenischen Dialog zuzumessen ist, wundert es

nicht, wenn die Diskussion um dieses Thema immer wieder von neuem
aufflammt, insbesondere vor allem dann, wenn sich in die Reihe schon
bekannter Konzeptionen eine neue, konkurrierende hineinschiebt. So ist
es geschehen mit dem Begriff der «versöhnten Verschiedenheit» (reconciled

diversity). Erstmals erwähnt in einem Diskussionspapier über die
ökumenische Rolle der konfessionellen Weltbünde in der ökumenischen
Bewegung1 im Jahre 1974, wurde er inzwischen zu einem zentralen

1 Discussion Paper on the Ecumenical Role of the World Confessional Families
in the One Ecumenical Movement, Geneva 1974 (Polykopie).



278 Zum Konzept «Einheit in versöhnter Verschiedenheit»

Begriff der Diskussion um Modelle und Wege zur kirchlichen Einheit2.
Das unterstreicht insbesondere die Tatsache, daß der Lutherische Weltbund

(LWB) auf seiner Vollversammlung in Daressalam (1977) diesen

Begriff als Leitbegriff seiner Einheitsbemühungen angenommen und
weiterentwickelt hat3.

Wie jeder neue Gedanke, der mit dem Anspruch auftritt, ein

Grundkonzept zu liefern, das geeignet wäre, drängende Probleme einer

Lösung zuzuführen, ist auch der Begriff der «Einheit in versöhnter
Verschiedenheit» nicht unumstritten. Das liegt nicht zuletzt daran, daß

eben solche Begriffe zuerst ein mehr oder weniger intuitives Verständnis

erfahren, das eine Vielzahl verschiedener Interpretationen zuläßt.

Aufgabe jeder weiteren Diskussion ist es also, eine Präzisierung
anzustreben, die Fehldeutungen ausschließt und positiv zugleich darauf
hinzielt, aufzuzeigen, daß das in Frage stehende Konzept zur Beantwortung

jenes Problems, weil adäquat, beiträgt.
In diesem Rahmen möchte auch die vorliegende Untersuchung

einen Beitrag leisten, indem sie zu zeigen versucht, daß das Konzept der
«Einheit in versöhnter Verschiedenheit» geeignet ist, dem Problem der
Einheit der christlichen Konfessionsgemeinschaft einen neuen Impuls zu
geben.

II. «EINHEIT IN VERSÖHNTER VERSCHIEDENHEIT» NACH DEN OFFIZIELLEN

DOKUMENTEN

Um was geht es, wenn wir von «Einheit in versöhnter Verschiedenheit»

sprechen? - Diese Frage verweist uns zuerst auf ein
Vorbereitungspapier, das eine Arbeitsgruppe für die Vollversammlung des LWB

2 Zur Entwicklung des Gedankens der «versöhnten Verschiedenheit» ausfuhrlich

bei Harding Meyer: «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» - «konziliare
Gemeinschaft» - «organische Union». Gemeinsamkeit und Differenz gegenwärtig
diskutierter Einheitskonzeptionen. In: ökumenische Rundschau 27 (1978) 377-400,
bes. 389ff, im Folgenden zit.: Harding Meyer, Gemeinsamkeit und Differenz.

3 Daressalam 1977. In Christus - eine neue Gemeinschaft. Offizieller Bericht
der Sechsten Vollversammlung des Lutherischen Weltbundes. Bearbeitet von Hans-
Wolfgang Hessler und Gerhard Thomas mit einem Vorwort von Carl Mau,
Frankfurt/Main 1977 (epd-Dokumentation Bd. 18), 204-206, im Folgenden zit.:
Daressalam 1977.



Zum Konzept «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» 279

in Daressalam ausgearbeitet hat4 und dessen Redaktion bereits die

Erklärung des LWB zu dieser Frage mit ergänzenden Überlegungen
vorwegnimmt.

1. Die Diskussion bis Daressalam

Ausgangspunkt der Darstellung dieser Arbeitsgruppe bildet ein
Bekenntnis zum Ökumenischen Rat der Kirche (ÖRK) und dessen

Aufgabe, die Mitgliedskirchen zu «vollerer Gemeinschaft»5 zu fuhren.
Auf dieser Grundlage, die man keinesfalls in Zweifel ziehen will, folgt
der Hinweis, daß es im wesentlichen zwei Tendenzen gibt - denen auch

zwei Konzepte entsprechen —, diese Einheit anzustreben: a) über das

Konzept der «organischen Union» und b) über das Konzept der «Einheit

in versöhnter Verschiedenheit».
Ersteres Modell geht davon aus, daß die Einheit nur dann möglich

ist, wenn jede Mitgliedskirche ihre konfessionelle Identität aufgibt und
man die verschiedenen konfessionellen Traditionen und Besonderheiten

zu einer neuen Identität, d.h. letztlich zu einer neuen Kirche vermischt.
«Organische Union, in der getrennte Denominationen eine einzige
Körperschaft bilden, ist eine Art Tod, der die denominationeile Identität
ihrer Mitglieder bedroht, aber sie ist ein Sterben, um ein reicheres Leben

zu empfangen»6.
Das zweite Modell dagegen baut auf die Überzeugung, daß in den

überkommenen konfessionellen Traditionen Werte enthalten sind, die -
auch wenn sie ihre konfessionelle Identität bewahren - einer Einheit in
ökumenischer Gemeinschaft nicht entgegenstehen. So heißt es vom
Konzept der «Einheit in versöhnter Verschiedenheit»: «Es soll zum
Ausdruck bringen, daß die konfessionellen Ausprägungen christlichen
Glaubens in ihrer Verschiedenheit einen bleibenden Wert besitzen, daß

4 ökumenische Beziehungen des Lutherischen Weltbundes. Bericht der
Arbeitsgruppe fur die Wechselbeziehungen zwischen den verschiedenen bilateralen
Dialogen. Unterbreitet anläßlich der Tagung des Exekutivkomitees. Divonne,
Februar 1977 (Polykopie, beziehbar beim Sekreteriat fur Interkonfessionelle Forschung
- Lutherischer Weltbund, Genf), im Folgenden zit.: ökumenische Beziehungen (mit
Seiten- und Nummernangabe).

5 ökumenische Beziehungen, 35 (Nr. 148).
6 Bericht aus Nairobi 1975. Ergebnisse - Erlebnisse - Ereignisse. Offizieller

Bericht der Fünften Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen, 23.
November bis 10. Dezember 1975 in Nairobi/Kenia. Hrsg. von Hanfried Krüger
und Walter Müller-Römheld, Frankfurt/Main 1976, 30 (Sektion II, Nr. 10).



280 Zum Konzept «Einheit in versöhnter Verschiedenheit»

diese Verschiedenheit aber, wenn sie gemeinsam auf die Mitte der
Heilsbotschaft und des christlichen Glaubens bezogen sind und diese

Mitte nicht in Frage stellen, ihren trennenden Charakter verlieren und
miteinander versöhnt werden können zu einer verpflichteten ökumenischen

Gemeinschaft, die in sich auch konfessionelle Gliederungen
bewahrt»7.

Im Anschluß daran werden noch wichtige Ergänzungen gemacht,
die vor allen Dingen einem Mißverständnis dieses Konzepts vorzubeugen

trachten. Zum einen wird der Anspruch, den man in dieses Konzept
hineinlesen könnte, nämlich «eine detaillierte und endgültige
Zielbeschreibung unseres Ringens um die Einheit der Kirche zu sein»8

zurückgewiesen. Zugleich wird auch der Wert dieses Konzepts näherhin als

«durchaus geeignet» charakterisiert, «eine wichtige Orientierungshilfe
im gegenwärtigen Prozeß ökumenischen Ringens zu bieten»9.

Beide Präzisierungen deuten auf die eigentliche Kraft dieses Modells

hin: Wir haben es hier nicht mit einer apriorisch entworfenen
Einheitsvorstellung zu tun, einer Idee, an der sklavisch alle Bemühungen

gemessen werden. Es ist vielmehr eine Arbeitshypothese, die die
Einheit von unten aufbauen will, indem sie realistisch von den Gegebenheiten

ausgeht, nämlich einer Ansammlung verschiedener christlicher
Kirchen, die alle ein Stück Wahrheit enthalten und bestrebt sind, in
sichtbare Einheit zueinander zu treten. Notgedrungen können in einem
solchen Prozeß die Verschiedenheiten nicht unangetastet bleiben, noch
werden sie einfach willkürlich abgeschliffen, «sie verlieren vielmehr
ihren trennenden Charakter und werden miteinander versöhnt»10.

Folgerichtig muß in diesem Konzept der Aspekt der Versöhnung besonders

unterstrichen werden: «Dieses Element der Versöhnung gilt es in allen

Einheitsbemühungen stark zu machen. Denn Einheit und Versöhnung
meinen nicht bloße Koexistenz. Es geht um wirkliche kirchliche
Gemeinschaft, zu der die Anerkennung der Taufe, die Herstellung euchari-
stischer Gemeinschaft, die gegenseitige Anerkennung der kirchlichen
Ämter und eine verpflichtende Gemeinsamkeit in Zeugnis und Dienst
als konstitutive Elemente hinzugehören»11.

7 Daressalam 1977, 205.
8 A.a.O. 205.
9 A.a.O. 205.

10 A.a.O. 205.
11 A.a.O. 205.



Zum Konzept «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» 281

Fassen wir die wichtigsten Punkte zusammen:
1. Grundlage aller ökumenischen Bemühungen des LWB ist das

Bekenntnis zum ÖRK und dessen Bestreben, eine volle Gemeinschaft
der christlichen Konfession herzustellen.

2. Das Konzept der «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» ist geeignet,

dazu einen Weg zu weisen und steht in diesem Bemühen

gleichwertig neben dem Konzept der «organischen Union», ohne
dabei gleichzeitig dessen Anliegen auszuschließen.

3. Das Konzept ist unabhängig von einem ihm zugrundeliegenden
apriorischen Einheitsbegriff. Vielmehr hat es den Charakter einer

Arbeitshypothese, die auf die realen Bedingungen Rücksicht nimmt
und sie zum Ausgangspunkt macht. So zwingt es die am ökumenischen

Prozeß beteiligten Konfessionen, sich darüber Klarheit zu
verschaffen, welche Verschiedenheiten wesentlich und legitim sein

können, und welche überflüssig und damit abgebaut werden müssen.

2. Das Verhältnis zu den anderen Einheitskonzepten

Es wurde deutlich, daß bereits dieses Vorbereitungspapier, wie
dann auch der Beschluß in Daressalam, das Verhältnis zwischen den drei

Konzepten von Einheit, der «konziliaren Gemeinschaft»12, der «organischen

Union» und der «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» im
großen und ganzen klar bestimmte. Der Begriff der «konziliaren
Gemeinschaft» wird darin aber noch ausgesprochen vorsichtig gehandhabt

- ganz verständlich in diesem Stadium der Diskussion —, da dieser

Begriff zu jenem Zeitpunkt praktisch noch nicht abgelöst vom Begriff
der «organischen Union» denkbar war13. Das Konzept der «Einheit in
versöhnter Verschiedenheit» hätte dann leicht als ein Gegenkonzept, das

überdies den Gedanken der «organischen Union» völlig ausgeschlossen
hätte, mißverstanden werden können. Um dies zu vermeiden, wurde
mit den Begriffen der «konziliaren Beziehung» und des «konziliaren

12 Leitbegriff der Einheitsbemühungen des ÖRK. Vgl. Anm. 6, 26 (Sektion II,
Nr. 3).

13 Vgl. hierzu den Bericht: Accra 1974. Sitzung der Kommission für Glauben
und Kirchenverfassung. Berichte, Reden, Dokumente. Hrsg. von Geiko Müller-
Fahrenholz. Mit Vorwort von Lukas Vischer, Stuttgart 1975 (Beiheft zur Ökumenischen

Rundschau 27), 65 ff. Vgl. auch Harding Meyer, Modelle kirchlicher Einheit
im Lichte der Augustana. In: Zeichen der Zeit (1981), Nr. 1/2, 32-37.



282 Zum Konzept «Einheit in versöhnter Verschiedenheit»

Prozesses»14 auf die Einheitsvorstellung des ORK Bezug genommen.
Diese Umschreibungen hatten also keine andere Funktion, als auf den

Begriff der «konziliaren Gemeinschaft», den Leitgedanken des ÖRK
hinzuweisen. Die Intention ist dabei klar: Die Idee der «konziliaren
Gemeinschaft» darfnicht starr an das Modell der «organischen Union»
gebunden bleiben, sondern muß auch offen sein fiir das Modell der
«Einheit in versöhnter Verschiedenheit».

Das Verhältnis des in Frage stehenden Einheitskonzepts war also

gerade auf offizieller Ebene nicht eindeutig und forderte eine Klärung.
In der Folge entstanden drei Dokumente, der Bericht vom Ersten
Forum fiir Bilaterale Gespräche (Bossey, April 1979)15, der Bericht der

Sitzung der Kommission fur Glauben und Kirchenverfassung (Bangalore,

August 1978)16 und der Bericht einer Konsultation über die
Beziehungen zwischen dem ÖRK und den konfessionellen Weltfamilien
(Genf, Oktober 1978)17, die unter anderem auf eine notwendige
Präzisierung hinarbeiteten. Das umfassende Konzept ist dabei die vom ÖRK
vertretene Vision der «einen Kirche als konziliare Gemeinschaft von
Gemeinden (local churches), die ihrerseits tatsächlich vereinigt sind»18.

Das eigentliche Problem stellt sich nun mit der Frage, was man
denn unter «ihrerseits tatsächlich vereinigten Lokalkirchen» zu verstehen

hat. An dieser Stelle setzt folglich auch die Modifikation an, die das

Konzept der «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» am Verständnis
der Idee der «konziliaren Gemeinschaft» vornimmt. Während man
lange Zeit die «tatsächlich vereinigten Gemeinden» nur im Sinne des

Konzeptes einer «organischen Union», d.h. in der Aufgabe aller
konfessionellen Verschiedenheiten zugunsten einer neuen Identität verstehen

wollte, kam man zu der Einsicht, daß «tatsächlich vereinigte Gemein-

14 Ökumenische Beziehungen, 35 (Nr. 148).
15 Report from the First Forum on Bilateral Conversations to the Participating

World Confessional Families and Churches and to the World Council of Churches
(Faith and Order Commission). Bossey 1978.-Chapter III: Concepts of Unity,
Geneva (Polykopie).

16 Bangalore 1978. Sitzung der Kommission fur Glauben und Kirchenverfassung.

Berichte, Reden, Dokumente. Hrsg. von Geiko Müller-Fahrenholz,
Frankfurt/Main 1979 (Beiheft zur ökumenischen Rundschau 35), 226-231, im Folgenden
zit.: Bangalore 1978.

17 Report of a Consultation between the WCC and the World Confessional
Families and their Relationships. Geneva 1978. A: The Unity of the Church
(Polykopie).

18 Vgl. Anm. 6,26 (Sektion II, Nr. 3).



Zum Konzept «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» 283

den» ebenso im Sinne einer «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» zu
verstehen sind, was das Bewahren legitimer konfessioneller Traditionen
im Rahmen einer ökumenischen Einheit bedeuten würde. So
unterstreicht das Konzept der «organischen Union» mehr das Anliegen «to
stress that unity must be close enough to make possible the common
witness at the local level»19.

Das Konzept der «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» hingegen
«wants to promote the view that the confessional traditions, though
they obviously need to be transformed, can have a continuing identifiable

life within the one church»20.

Beide Konzepte können mit Recht «ihrer Grundintention nach als

Versuch verstanden werden, die Beziehungen von Einheit und
Verschiedenheit innerhalb der konziliaren Gemeinschaft zu erhellen»21.

Zusammenfassend kann man sagen, daß mit dem Begriff der «konziliaren

Gemeinschaft» das Ziel der Einheitsbemühungen angegeben ist, auf
das zwei gleichwertige Konzepte, die sich gegenseitig nicht ausschließen,

hinfuhren können22.

III. DER BEGRIFF EINHEIT UND DAS KONZEPT «ORGANISCHE UNION»

Der bisherige Verlauf der Untersuchung beruhte auf der
stillschweigenden Voraussetzung, daß der Begriff der Einheit überhaupt
exphzierbar ist. Das würde in unserem Fall bedeuten, daß man konstitutive

Elemente der Einheit angeben kann, die sowohl hinreichend sind als

auch von allen an diesem Einigungsprozeß beteiligten Konfessionsgemeinschaften

anerkannt werden23. Ebenso haben wir eine inhaltliche
Bestimmung des Begriffes der Versöhnung, der eine notwendige
Bedingung für welche Form von Einheit auch immer darstellt, ausgeklammert24.

Uns ging es bisher vor allen Dingen darum, die wichtigen

19 Vgl. Anm. 17, Nr. 8.
20 A.a.O.
21 A.a.O.
22 Vgl. hierzu Harding Meyer, Modelle Kirchlicher Einheit im Lichte der

Augustana. In: Zeichen der Zeit (1981), Nr. 1/2, 32-37.
23 So z.B. die Einheitsformel von Neu-Delhi, vgl. Neu-Delhi 1961. Dokumentarbericht

über die Dritte Vollversammlung des ökumenischen Rates der Kirchen.
Hrsg. von Willem A. Visser 't hooft, Stuttgart, 130.

24 Siehe etwa den Vorschlag von Harding Meyer, Gemeinschaft und Differenz,

389.



284 Zum Konzept «Einheit in versöhnter Verschiedenheit»

Elemente des in Frage stehenden Konzepts herauszuarbeiten, um zu
einem Grundverständnis des Konzepts der «Einheit in versöhnter
Verschiedenheit» zu gelangen. Darauf aufbauend wurden im weiteren noch
die Beziehungen zu den zwei konkurrierenden Einheitskonzepten, wie
sie sich in den maßgeblichen Dokumenten darstellen, in den Blick
genommen. «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» steht somit parallel

zum Konzept der «organischen Union». Beide streben eine Einheit in
«Konziliarer Gemeinschaft» an, die sich jedoch in einem unterschiedlichen

Erscheinungsbild auf der Ebene der Ortskirche manifestieren
kann.

Im Folgenden wollen wir versuchen, diese beiden Modelle noch

genauer voneinander zu unterscheiden. Ein Grund dafür ist nicht zuletzt
die Beobachtung, daß sowohl die kritischen Stellungnahmen zum Konzept

der «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» wie auch die dem

Konzept gewogenen Stellungnahmen ohne wesentliche Modifikationen
dieselben Standpunkte wiederholen. Ganz abgesehen von der Adäquatheit

bzw. Inadäquatheit gewisser Argumente läßt sich zumindest kein
entscheidender Fortschritt in dieser Diskussion feststellen, viel eher
scheint es, daß sich die einmal eingenommenen Positionen verhärten. Es

liegt deshalb die Vermutung nahe, daß es letztlich doch gerade noch
Unklarheiten auf grundsätzlicher Ebene geben muß, Unklarheiten, die
für diese unfruchtbare Stockung in der Einheitsdiskussion verantwortlich

sind. Deshalb erscheint uns eine genaue Befragung des Konzepts
der «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» - und das nicht, ohne auch

einen Blick auf das Konzept der «organischen Union» zu werfen — in
diesem Stadium der Diskussion dringend notwendig. Insbesondere ein
Rekurs auf die den Konzepten zugrundeliegenden Ideen kann dabei

hilfreich sein und so vielleicht einen Weg zu einem neuen Verständnis
des Konzeptes der «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» weisen, was
in praktischer Konsequenz unmittelbar eine Überprüfung aller bisher

eingenommenen Positionen nach sich ziehen müßte. Als Ausgangspunkt

einer solchen Untersuchung empfiehlt es sich, zuallererst auf die

kritischen Stellungnahmen in dieser Frage einzugehen.

1. Kritische Stellungnahmen

am Konzept der «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» werden im
allgemeinen aus zwei sehr verschiedenen Grundpositionen heraus

vorgetragen. Aufder einen Seite deuten ökumenisch aufgeschlossene Theo-



Zum Konzept «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» 285

logen, die dem Konzept der «organischen Union» nahestehen, das

Konzept «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» in der Richtung, daß

ihnen als eigentliches Ziel dieses Konzeptes nicht die Bewahrung der
konfessionellen Strukturen erscheint. Das ist ganz analog der Haltung in
bezug auf den Begriff der «Konziliarität», bzw. der «konziliaren
Gemeinschaft», dem in Accra 1974 immerhin eine breite Schicht zumindest
reserviert gegenüberstand. Grund aber war eben die Befürchtung, daß

das letztlich auf nichts anderes als eine «fortgesetzte Koexistenz der
voneinander getrennten konfessionellen Gruppen»25 hinauslaufe. Diese

Haltung der Interpretation des Konzeptes der «Einheit in versöhnter
Verschiedenheit» ist nach wie vor aktuell. So spricht U. Duchrow in
seinem jüngst erschienenen Buch «Konflikt um die Ökumene» dramatisch

von einer «unendlichen Selbstperpetuierung partikulärer
konfessioneller Strukturen»26.

Auf der andern Seite lehnen aber auch dem ökumenischen Bemühen

gegenüber betont zurückhaltend eingestellte Theologen das Konzept

mit der Begründung ab, daß dieses Konzept trotz allem eine

Preisgabe der konfessionellen Identität impliziere27. G. Hoffmann
folgert in einem Artikel sogar: «Es liegt Grund genug zur Befürchtung
vor, daß trotz allen Einsatzes und Engagements die erstrebte Einheit
nicht in der Wahrheit liegt»28.

Es sind ernst zu nehmende Einwände, die hier vorgebracht werden.
Ist die erste Kritik von einem starken Mißtrauen getragen, so hält
letztere eine Verbindung von Konfession und ökumenischer Einheit
überhaupt für illusorisch. Beide Stellungnahmen lassen aber trotz ihrer
verschiedenen Ausgangspunkte - hier dem ökumenischen Bemühen
aufgeschlossen, dort reserviert — und ihrer graduell unterschiedlichen

Bewertung des Konzeptes ein hohes Maß an Übereinstimmung
durchscheinen. Denn genau betrachtet scheint es, daß beide Auffassungen das

gleiche Problem widerspiegeln, welches sie zuletzt daran hindert, das

25 Accra 1974. Sitzung der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung.
Berichte, Reden, Dokumente. Hrsg. von Geiko Müller-Fahrenholz. Mit Vorwort
von Lukas Vischer, Stuttgart 1975, (Beiheft zur Ökumenischen Rundschau, 27) 67.

26 Ulrich Duchrow: Konflikt um die Ökumene. Christusbekenntnis - in
welcher Gestalt der ökumenischen Bewegung?, München 1980, 189.

27 Vgl. G. Hoffmann: «Versöhnte Verschiedenheit» - zur ökumenischen
Konzeption des Lutherischen Weltbundes. In: Lutherische Theologie und Kirche
1 (1977) Heft 4, 85-91, bes. 89.

28 A.a.O.



286 Zum Konzept «Einheit in versöhnter Verschiedenheit»

Konzept der «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» anzuerkennen. Es

geht jedenfalls um alles andere als um ein hartnäckiges Beharren auf
«unüberprüften Klischeevorstellungen»29, sondern im einen wie im
anderen Fall hängt die Verständigundsschwierigkeit von einer
Grundentscheidung ab, die sich wohl am besten als die meist unbewußte, doch

eindeutig vorgängige Entscheidung zugunsten einer bestimmten Ontologie

charakterisieren läßt. Die zentrale Rolle kommt dabei dem Begriff
der Einheit zu, der in diesem Zusammenhang gewissermaßen eine

ebenso anschauliche Größe wie ein sinnlich wahrnehmbarer Gegenstand
wird. Das bedeutet aber mit anderen Worten, daß die Existenz einer
Idee von Einheit in beiden Auffassungen schon selbstverständlich

vorausgesetzt ist.

2. Die vorausgesetzte Ontologie

Blicken wir nun noch einmal auf die beiden Kritiken, dann wird
Folgendes deutlich: Der ersten Haltung liegt eine bestimmte Vorstellung

von Einheit zugrunde, ein intuitives Bild der Einheit, deren
Elemente etwas mit Einheitlichkeit, Uniformität etc. zu tun haben. Der
zweiten Haltung liegt genau das gleiche Bild zugrunde, nur mit dem

Unterschied, daß es gleichsam mit einem negativen Vorzeichen versehen

ist. Für beide Auffassungen gibt es dennoch so etwas wie Einheit als

eine vorgegebene Größe. Wie könnte man denn sonst die Forderung
nach Aufgabe der konfessionellen Identität begründen, eine Forderung,
die implizit auch die konfessionstheologische Haltung vertritt, da sie ja
auch von nichts anderem als der Unvereinbarkeit von ökumenischer
Einheit und konfessioneller Identität spricht. Während erstere Haltung
eine bestimmte Vorstellung von Einheit realisierbar hält, ist in den

Augen der Vertreter der zweiten Auffassung genau dieselbe Vorstellung
von Einheit eine Utopie. Das Konzept aber, das dieser intuitiven
Vorstellung von Einheit angepaßt ist, ist das Konzept der «organischen
Union». Die wesentliche Forderung dieses Konzeptes zielt nämlich auf
die Aufgabe der konfessionellen Identität30, was eben nur aufgrund
dieser Voraussetzung möglich ist. Will man sich nun aber über Funktion
und Auswirkung einer solch «apriorisch» angenommenen Vorstellung

29 Vgl. Harding Meyer, Versöhnte Verschiedenheit. Korrekturen am Konzept
der «konziliaren Gemeinschaft». In: Lutherische Monatshefte 15 (1975) 676.

30 Vgl. Anm. 6, 30 und 32 (Sektion II, Nr. 10 und 14).



Zum Konzept «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» 287

Klarheit verschaffen, dann ist es unerläßlich, auf die in diesem
Zusammenhang auftauchende ontologische Frage einzugehen. Oben wurde
auf diesen Punkt schon hingewiesen, als wir von einer «bestimmten
(vorausgesetzten) Ontologie» gesprochen haben. Diesen Aspekt gilt es

jetzt genauer zu entfalten. Erst auf dieser Basis wird es dann gelingen,
den Einfluß der «intuitiven Vorstellungen» auf das Verständnis des

Konzeptes der «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» präzis
abzuschätzen. Überdies wird es dann möglich sein, die bislang noch
unabweisbare Wirkung solcher intuitiver Vorstellungen auf den Gesamtdialog

verständlich zu machen.
Unsere Versuche, die Verwendung des Begriffes Einheit, bzw. die

Rolle, die dieser Begriff in der Diskussion spielt, abzutasten, erschöpften

sich in der wichtigen Feststellung, daß in den gängigen Ansichten
mit Vorstellungen, ja geradezu mit einer Art Wissen von Einheit
operiert wird. Dieses Wissen nun weist seinerseits wieder auf die Natur
des Begriffes Einheit in dem Sinne hin, daß eben unter dieser Voraussetzung

der Begriff Einheit etwas benennen muß, d.h. sich auf ein irgendwie

geartetes Objekt beziehen müßte. Die Frage nach der Ontologie ist
folglich in unserem Zusammenhang die Frage nach der Existenz dieses

Objektes, kurz: die Frage nach dem Sein des Begriffes der Einheit.
Betrachtet man den in unserem sprachlichen Verkehr gebrauchten

Term Einheit, dann läßt sich als wesentliches Merkmal die Beobachtung
hervorheben, daß dem Begriffder Einheit kein Designatum31 in unserer
sinnlich wahrnehmbaren Wirklichkeit entspricht. Im Gegensatz zu
anderen Begriffen, die, wie etwa der Eigenname Sokrates, entweder auf
einzelne Objekte - in diesem Fall die historische Person Sokrates - oder,
wie z.B. der Allgemeinterm Mensch, auf beliebig viele Objekte, die
dieser Definition genügen, anwendbar und konkret sinnlich wahrnehmbar

sind, fehlt dem Term Einheit gerade das, was er in der sinnlichen

31 Begrifflichkeit nach Wolfgang Stegmüller: Probleme und Resultate der
Wissenschaftstheorie und Analytischen Philosophie, Bd. I Wissenschaftliche Erklärung

und Begründung. Studienausgabe, Teil 1. Das ABC der modernen Logik und
Semantik. Der Begriff der Erklärung und seine Spielarten. Verbesserter Nachdruck,
Berlin-Heidelberg-New York 1974, 33. Stegmüller unterscheidet dort vier
Hauptfaktoren an einer Sprache: «(1) den Sprachbenutzer, (2) die von ihm verwendeten
sprachlichen Ausdrücke (d.h. die von ihm hervorgebrachten Laute oder Schreibfiguren);

(3) die Bedeutungen der vorkommenden Wörter und den Sinn der in der Sprache
zu bildenden Sätze; (4) die Dinge, Klassen, Relationen usw., aufdie sich der Sprecher
mit den von ihm geäußerten Ausdrücken bezieht. Wir sprechen hier von den
Designata der Ausdrücke».



288 Zum Konzept «Einheit in versöhnter Verschiedenheit»

Wirklichkeit bezeichnen könnte, oder technisch gesprochen, sein

Referenzobjekt32. All die Positionen aber, die dem Term Einheit ein irgendwie

geartetes Sein zusprechen, setzen ein solches Referenzobjekt in der

Wirklichkeit automatisch voraus, da sich ja sonst die intuitiven Bilder
und Vorstellungen, jenes vage Wissen buchstäblich im Nichts auflösen
würde. Wenn sich nun - wie wir feststellten - dieses Referenzobjekt
zwar nicht in der unmittelbar unseren äußeren Sinnen zugänglichen
Wirklichkeit, der äußeren Welt finden läßt, es aber dennoch als existent

postuliert ist, dann kann man nur darauf rekurrieren, daß dieses

Referenzobjekt auf eine andere, d.h. allein dem Intellekt zugängliche Weise

existiert. Auf die berechtigte Anfrage, was denn dieser Begriff Einheit,
der wie ein Eigenname vorgestellt ist, eigentlich benenne, wenn er sich

nicht auf einen konkreten Gegenstand bezieht, muß also die Antwort
kommen, daß er sich dann auf einen idealen, abstrakten Gegenstand
bezieht. Allgemein läßt sich folgern, daß der so angenommene Begriff
der Einheit einer Klasse von Begriffen angehört, deren Referenzobjekte
in abstrakter oder idealer Weise existieren. Mit dieser Deutung des

Begriffes der Einheit kommt man also nicht um die Annahme einer
idealen Wesenheit der Einheit herum; ohne eine solche Annahme wäre
der Begriff sinnlos.

Wir sind so inmitten der philosophischen Problematik der Ontologie

und eines ihrer zentralen Probleme, der Frage nach der Existenz
idealer Wesenheiten oder abstrakter Gegenstände, den sogenannten
Universalien33 - gibt es sie, oder gibt es sie nicht? Wir können in
unserem Problemzusammenhang die Frage nach der Berechtigung der
Annahme solcher Universalien und ihrer Erklärung34 beruhigt der
fachphilosophischen Diskussion35 überlassen. Jedoch ist es wichtig, sich

32 Wir verwenden diesen dem englischen «reference» nachgebildeten Begriff
äquivalent für Designatum; mit seiner zugleich intelligiblen (Referenz) und
gegenständlichen (Objekt) Seite ziehen wir diesen Begriff dem aus mehreren Gründen
problematischen deutschen Begriff «Sachbezug» vor.

33 Vgl. hierzu Wolfgang Stegmüller: Glauben, Wissen und Erkennen. Das
Universahenproblem einst und jetzt. Darmstadt 19743 (Libelli, Bd. XCIV), 48-118.

34 Wir verweisen hier nur auf die in Antike und Mittelalter lebhaft geführte
Diskussion, ob die Universalien nun ante res (Piaton), oder in rebus (Aristoteles),
oder auch in mente (Boethius, Locke) existieren. Vgl. Anm. 33, 58-81.

35 Durch die Entdeckung von Antinomien in der grundlegenden Disziplin der
Mathematik im 19.Jh. ist diese Frage gerade heute von höchster Aktualität. Die
wichtigsten Arbeiten zeitgenössischer Philosophen zu dieser Diskussion finden sich
leicht zugänglich in: Das Universalien-Problem. Hrsg. von Wolfgang Stegmüller,
Darmstadt 1978 (Wege der Forschung, Bd. LXXXIII).



Zum Konzept «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» 289

dessen bewußt zu sein, daß die Annahme von Universalien, in unserem
Fall in Form der idealen Wesenheit von Einheit, schwerwiegende
Konsequenzen in bezug auf die Ontologie nach sich zieht. Es wird nämlich
eine wesentlich erweiterte Ontologie gewählt, die neben realen Dingen
auch ideale Wesenheiten umfaßt36. Im philosophischen Sprachgebrauch
bezeichnet man eine solche Ontologie, die auch ideale Wesenheiten

postuliert, als Piatonismus37.

Zwei notwendige Ergänzungen müssen dem eben skizzierten
Gedankengang noch hinzugefügt werden. Zum ersten verweist uns der
Piatonismus auch sogleich auf seinen Komplementärbegriff, den
Nominalismus38. Ein Konzept, das den Begriff der Einheit sinnvoll verwendet

ohne jedoch ein abstraktes Referenzobjekt zu postulieren, würde
eine in bezug auf diesen Begriff nominalistische Deutung durchführen39.

Wir greifen an dieser Stelle der Untersuchung nicht zu weit vor,
wenn wir darauf hinweisen, daß wahrscheinlich allein über eine
nominalistische Deutung dem Konzept der «Einheit in versöhnter Verschiedenheit»

eine sinnvolle, Mißverständnisse ausschließende Präzisierung
gegeben werden kann. Auf der anderen Seite muß man zweitens
betonen, daß es vorderhand durchaus legitim ist, aufgrund des Einheitsbegriffes

den Konzepten eine platonistische Deutung40 zu geben. Dennoch

ist in unserem Konzept Vorsicht geboten. Denn man braucht nur

36 In unserem Fall handelt es sich natürlich nicht um eine explizite, sondern eine
implizite Annahme einer solchen Ontologie. Eine streng sprachanalytische Deutung,
besonders in Anschluß an Arbeiten des amerikanischen Logikers W. van Orman
Quine, kann immer die ontologische Voraussetzung einer Theorie - ob explizit oder
implizit - aufzeigen.

37 Piaton war der erste Philosoph, der auf die Idee kam, die Existenz idealer
Wesenheiten anzuerkennen.

38 Ein Nominalist erkennt nur konkrete Individuen als seiend an. Zur präzisen
Unterscheidung der nominalistischen und platonistischen Ontologie vgl. Anm. 33,
49-58, bes. 57. In dieser Diskussion gibt es als Zwischenposition bekanntlich noch
den Konzeptualismus. Er ist für uns ohne Belang, zumal alle modernen Deutungen
den Konzeptualismus nur als Abart des Piatonismus verstehen wollen; vgl. Anm. 33,
57 f. und 97-118.

39 Die Möglichkeit einer konsequent nomalistischen Deutung der Einheitskonzepte

ist bisher noch nicht beachtet worden. Ein solcher Versuch allein könnte für die
Einheitsdiskussion insgesamt, gerade in seiner zu erwartenden psychologischen
Wirkung, durchaus fruchtbar sein. Das Konzept «Einheit in versöhnter Verschiedenheit»

könnte - je nach Interpretation - als ein erster vorsichtiger Schritt in diese

Richtung aufgefaßt werden.
40 Eine solche Behauptung ist nur im Sinne einer ontologisch neutralen

Beschreibung möglich, da eine nominalistische Haltung automatisch die Möglichkeit
einer platonistischen Deutung als unsinnig ausschließen würde.



290 Zum Konzept «Einheit in versöhnter Verschiedenheit»

die «intuitiven Vorstellungen» zu betrachten, um darauf zu kommen,
daß diese genau genommen nicht von abstrakten, sondern eigentlich
von konkreten Referenzobjekten abhängen. Dieser Punkt, der den
theoretischen Befund unberührt läßt — da es sich in jedem Fall um eine

erweiterte Ontologie handelt —, entspringt ganz einer stark
vergegenständlichenden Sicht dieser Problematik. Es ist natürlich unhaltbar, ja
offensichtlich unsinnig, sich Abstraktes wiederum konkret vorstellen zu
wollen — was wohl nur unbewußt möglich sein kann. Interessant ist das

aber insofern, als daß uns dieser letztlich psychologisch erklärbare
Fehlschluß die keinesfalls zu unterschätzende Gefährlichkeit einer
solchen Ontologie vor Augen fuhrt. Salopp könnte man sagen: die Ontologie

ist zwar jetzt erweitert, doch das Sein dieser Gegenstände hinkt.
Die Frage nach den Konsequenzen aber, die sich hier sofort anschließt,
fuhrt zu den «intuitiven Bildern» und somit ins Zentrum unserer
Problematik zurück.

3. Das «intuitive Bild» und seine Bedeutung

Die Wahl einer solchermaßen erweiterten Ontologie ist für die

gesamte Diskussion von fundamentaler Bedeutung, da man - deutlich

gesagt - über diesen einen angenommenen Begriff nicht mehr hinwegsehen

kann. Durch die dem Begriff zugesprochene Realität zwingt er
sich jeder Diskussion gleichsam wie ein unmittelbar einsichtiges Prinzip
auf. Die Folgen sind aber dann klar: der Begriff wird zu einer Größe,

von der ausgehend deduziert wird. Wenn wir jetzt noch einmal das

«intuitive Bild der Einheit» dazu ins Auge fassen, wird die Tragweite
deutlich: Das «intuitive Einheitsbild» nimmt den Platz des Referenzobjektes

des angenommenen Begriffes der Einheit ein. Oder anders
ausgedrückt: Das «intuitive Bild» ist der postulierten Wesenheit äquivalent.
Dem «intuitiven Bild» kommt nun enorme Bedeutung zu, obgleich es

das schwächste Glied in der Kette ist. Ein Blick auf die Zusammensetzung

rechtfertigt eine in dieser Hinsicht vorsichtige Haltung. Schon
oben hatten wir im Zusammenhang mit dem «Wissen» von Einheit
mehrmals darauf hingewiesen, daß dadurch der Einheit eine gleichsam
materiale Natur zukommt, vergleichbar den sinnlich wahrnehmbaren

Objekten. Dieser Komplex wird dabei dergestalt vergegenständlicht,
daß man unbewußt meint, das Wesentliche gewissermaßen nur noch an
dieser Wirklichkeit ablesen zu müssen. Das auf diese Weise erworbene
Wissen verleitet schließlich zu einer nur noch schwer zu erschütternden



Zum Konzept «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» 291

Sicherheit in dieser Frage. Zur Vervollständigung der Verwirrung trägt
aber wesentlich noch bei, daß diese gleichsam materiale Natur gerade
durch ganz reale Beobachtungen an Dingen, die man etwa als Einheit
betrachtet, oder von Aspekten, die an den Dingen so etwas wie Einheit
vortäuschen - gleiche Intensität einer gewissen Farbe eines bestimmten
Raumausschnittes, durchgehend entsprechende Dichte eines Materials
etc. -, zustande kommt und so dann, in einer Art Zusammenschau,
diese intuitive Vorstellung ausbildet. So handelt es sich letztlich bei
diesen Bildern, die man sich gar nicht realistisch genug vorstellen kann,

um eigenartige Mischgebilde an sich richtiger Beobachtungen, die uns
in ihrer willkürlichen Übertragung zu falschen Schlüssen verleiten41.

Die Schwierigkeit besteht darin, daß man etwas beobachten will, was
sich einfach nicht beobachten läßt. Dennoch wird aber beobachtet, was
zu einem «intuitiven Bild» der Einheit führt und ein Wissen von Einheit
vortäuscht. In der Diskussion um die Einheitskonzepte trifft man
folglich auch dauernd versteckt solche Bilder an. Bei Sätzen wie «Einheit

bedeutet keine Uniformität»42 hat man es ganz offensichtlich mit
nichts anderem zu tun. Die anscheinend so wesentlich mit der Einheit
verbundene «Uniformität» ist ein typisches Mosaikstück eines solch

intuitiv gewonnenen Einheitsbildes.
Wir können hier mit der Beobachtung dieser Frage zu Ende kommen

und die Erörterung der letzten Seiten in einigen Punkten
zusammenfassen.

1. Beiden Kritiken am Konzept der «Einheit in versöhnter Verschiedenheit»

liegt genau besehen eine Vorstellung von Einheit im Sinne des

Konzepts der «organischen Union» zugrunde. Deshalb geht es nach

wie vor darum, aufzuzeigen, inwiefern man von einer Ergänzung der
beiden Konzepte sprechen kann, denn genau das wird behauptet und

permanent bekräftigt.
2. Wesentlicher Bestandteil des Konzeptes der «organischen Union» ist

ein ihm zugrundeliegendes «intuitives Bild» der Einheit. Man stößt

so auf eine implizit vorausgesetzte Ontologie, die als Piatonismus
charakterisierbar ist, da sie neben konkreten Gegenständen auch

ideale Wesenheiten als seiend annimmt.

41 Auf die Gefahr derartiger Trugschlüsse hat Ludwig Wittgenstein besonders
in den Philosophischen Untersuchungen, in: Schriften 1, Frankfurt/Main 1969,
279-544, immer wieder aufmerksam gemacht.

42 Vgl. Anm. 29, 677.



292 Zum Konzept «Einheit in versöhnter Verschiedenheit»

3. Eine solche Ontologie hat umgekehrt Konsequenzen fur die
erkenntnistheoretische Stellung des Einheitsbegriffes. Dieser ist in der Form
des «intuitiven Bildes» eine aus dem Kontext nicht mehr eliminierbare

Größe, was auch dessen unabweisbare Wirkung auf den Dialog
erklärt.

4. Bei dem Phänomen des «intuitiven Bildes» stellen wir schließlich ein
erhebliches Mißverhältnis zwischen seinem geringen objektiven Wert
und der fundamentalen Rolle, die es faktisch übernimmt, fest. Eine
skeptische Haltung gegenüber jeder Art von apriorischen
Einheitsvorstellungen ist nicht zuletzt dadurch gerechtfertigt.

Vorläufig könnte man kurz und prägnant formulieren: Einheit ist

zwar nicht vorgegeben und auch nicht meß- oder beobachtbar, aber -
so paradox es auch klingen mag - vielleicht ist sie erstrebbar. Das führt
uns von neuem zum Konzept der «Einheit in versöhnter Verschiedenheit».

IV. DAS KONZEPT «EINHEIT IN VERSÖHNTER VERSCHIEDENHEIT»

Nachdem wir ausfuhrlich der Frage nachgegangen sind, welche
Idee dem Konzept der «organischen Union» zugrunde liegt, müssen wir
die gleiche Anfrage an das Konzept der «Einheit in versöhnter Verschiedenheit»

stellen. Eine doppelte Aufgabe ist dabei zu erledigen: Zuerst
muß man sich fragen, ob auch dieses Konzept auf einem apriorisch
vorausgesetzten, «intuitiven Einheitsbild» beruht. Wenn ja, könnte man
wirklich von einer Parallelität der beiden Einheitskonzepte sprechen, die
sich dann lediglich in ihrer «intuitiven Einheitsvorstellung» voneinander
unterscheiden würden. Es wären dann doch konkurrierende Modelle,
was jede weitere Diskussion über diese Feststellung hinaus sinnlos
machen würde. Die zu diskutierende Basis wäre nämlich das jeweilige
Einheitsbild, das aber nur noch Anlaß zu unfruchtbaren Auseinandersetzungen

geben könnte, da das eine so willkürlich ist wie das andere. -
Sollte sich aber herausstellen, daß dem Konzept der «Einheit in versöhnter

Verschiedenheit» kein solch «intuitives Einheitsbild» zugrunde liegt,
dann muß man zweitens weiterfragen, ob überhaupt und was für eine
Leitidee die Intention dieses Konzeptes bildet.



Zum Konzept «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» 293

Î. Verzicht auf eine apriorische Vorstellung der Einheit

Das Konzept der «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» trägt
deutlich Züge an sich, die die Vermutung nahelegen, daß man sich

gerade davor hüten wollte, eine apriorische Einheitsidee zu liefern.
Schon die Urfassung des Konzeptes, die nur von «versöhnter Verschiedenheit»

(reconciled diversity)43 spricht, weist auf eine solche Abweisung

hin. Ausgangspunkt des Konzeptes ist vielmehr die Erfahrung von
Verschiedenheit, einer Realität, die an sich weder positiv noch negativ
ist. Als Tatsache fordert sie also zum Nachdenken heraus. So spricht
z.B. das Diskussionspapier über die ökumenische Rolle der konfessionellen

Weltbünde (1974) sogar die Vermutung aus, daß die «Erwartung
einer vereinheitlichten ökumenischen Theologie und Kultur die
Vielfalt der Gaben des Geistes und die mannigfaltige Verschiedenheit
der Schöpfung und der Geschichte leugnen würde»44. Die berechtigte
Kritik an einer bestimmten Vorstellung von Einheit, der man einfach
alles unterzuordnen hat, ist hier unüberhörbar. Im Verlaufder Entwicklung

des Konzeptes der «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» ist
dieser Grundgedanke, sich entschieden von der einseitigen Bindung an
einen apriorischen Einheitsbegriff zu lösen, immer wieder von neuem
bekräftigt worden. Aufder einen Seite unterstreichen Hinweise wie «die

Einsicht, daß die gesuchte Einheit keine monolithische Einheit sein

kann .»45, oder «christliche Einheit bedeutet keine Vereinheitlichung»46
diese Ablehnung mit Nachdruck. Aufder anderen Seite ist das Postulat,
im Rahmen dieses Konzeptes das «Element der Versöhnung in allen

Einheitsbemühungen stark zu machen»47, dieselbe, nur ins Positive
gewandte Aussage, sich nicht an eine bestimmte, apriorische
Einheitsvorstellung zu klammern. Zur Beantwortung des ersten Punktes genügt
folglich die Feststellung, daß es ein wesentlicher Bestandteil des

Konzeptes ist, sich gerade von der Umklammerung eines apriorischen
Einheitsbegriffes frei zu machen.

43 Discussion Paper on the Ecumenical Role of the World Confessional Families

in the One Ecumenical Movement, Geneva 1974 (Polykopie), Nr. 23.
44 A.a.O.
45 ökumenische Beziehungen, 36 (Nr. 151). Hervorhebung durch uns.
46 Daressalam 1977, 206. Hervorhebung durch uns.
47 A.a.O. 205.



294 Zum Konzept «Einheit in versöhnter Verschiedenheit»

2. Die Erfahrung von Verschiedenheit

Vom Einheitsbegriff aus gesehen ist schließlich zu sagen, daß in
dieser Hinsicht überhaupt eine negative Antwort gegeben wird. Das ist
ein Punkt, den die Kritik häufig übersieht, denn sie unterstellt - analog
zur impliziten Bildung ihres eigenen Einheitsbegriffes -, daß das Konzept

der «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» auch ein Bild von
Einheit voraussetzt, das man realisieren will, nur in diesem Fall ein

Einheitsbild, das konfessionelle Verschiedenheiten bewahren soll. Das

ist aber nichts anderes als die Projektion des platonistischen Grundgedankens

jenes Konzeptes. Das Konzept der «Einheit in versöhnter
Verschiedenheit» will dagegen in bezug auf den Einheitsbegriff und
dessen Funktion im Rahmen der Einheitsbemühungen ganz anderes

sagen, wie etwa: Wir können uns keine richtige Vorstellung davon
machen, wie letztlich die angestrebte Einheit aussehen wird. Natürlich
müssen in ihr die konstitutiven Elemente, wie sie z.B. in der «Einheitsformel

von Neu-Delhi» beschrieben werden48, verwirklicht sein. Aber
es ist einfach müßig, darüber hinaus schon a priori eine genaue Vorstellung,

ein bestimmtes Bild von Einheit zu entwerfen, das, sobald man

sagt, so oder so muß sie (die Einheit) aussehen, dem berechtigten
Vorwurf, Produkt subjektiver Willkür zu sein, ausgesetzt ist. Wenn wir
aber schon nicht wissen können, wie die gesuchte Einheit aussieht, dann
wissen wir doch von dem Nebeneinander der verschiedenen christlichen
Konfessionsgemeinschaften und ihrem Willen, diese Trennung zu
überwinden. Diesem Gedanken will schließlich das Konzept von «Einheit in
versöhnter Verschiedenheit» einen neuen Geist einhauchen. In diesem
Sinne ist es einfach verfehlt, zu behaupten, dieses Konzept strebe nur
eine «unendliche Selbstperpetuierung partikularer konfessioneller
Strukturen»49 an, was eine Behauptung ist, die genau auf der oben

angedeuteten Linie läuft und einem fundamentalen Denkfehler
entspringt. Denn derjenige, der das Konzept in seinem wesentlichen Anliegen

verstehen möchte, muß vor allen Dingen zuerst erkennen, daß

dieses Konzept die ganze Diskussion um die ökumenische Einheit eben

auf eine neue Grundlage zu stellen versucht. Ausgehend von der Realität
der Trennung sollen dabei die verschiedenen christlichen Konfessionen

48 Vgl. Anm. 23, 130. Vgl. ebenso Harding Meyer, Gemeinsamkeit und
Differenz, 380.

49 Vgl. Anm. 26, 189.



Zum Konzept «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» 295

gemeinsam die Einheit suchen. Diese Einheit aber, die man finden
möchte, ist keine vorgegebene Größe, aus der man gleichsam den Weg,
den man gehen muß, deduzieren könnte. Der Hauptgedanke ist
vielmehr der Aufbau der Einheit von unten nach oben. Einheit soll konstruiert

werden, denn sie kann nicht von irgendwoher deduziert werden. Es

ist ein groß angelegter Versuch, in dessen Rahmen auch die Frage der

Bewahrung konfessioneller Identität diskutiert werden kann, eine Frage,

die in diesem Konzept nicht a priori ausgeschlossen wird. In diesem

Zusammenhang ist es verständlich, daß der Versöhnungsgedanke mit
Nachdruck betont wird. Im Vergleich mit dem Konzept der «organischen

Union» läßt sich kurz und deutlich sagen: Liegt dem Konzept der

«organischen Union» ein «intuitives Bild» der Einheit zugrunde, so

liegt dem Konzept der «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» die

Erfahrung von Verschiedenheit zugrunde. Das «intuitive Bild» ist eine

apriorische Voraussetzung und funktioniert dementsprechend. Die
Erfahrung der Verschiedenheit dagegen ist eine geschichtliche Tatsache,
deren positive Seite fur die Einheitsbemühungen fruchtbar gemacht
werden soll. Die Unterschiede dieser Konzepte charakterisiert man
dann vielleicht am besten, indem man einerseits von einem stark
«zielgerichteten Konzept», anderseits von einem «offenen Konzept»
spricht. Beiden Konzepten aber geht es um dieselbe Einheit.

VI DIE KOMPLEMENTARITÄT DER KONZEPTE «ORGANISCHE UNION»

UND «EINHEIT IN VERSÖHNTER VERSCHIEDENHEIT»

Im Bericht der Sitzung der Kommission für Glauben und
Kirchenverfassung wurde eigens daraufhingewiesen, daß «beide Vorstellungen
(sc. «organische Union» und «Einheit in versöhnter Verschiedenheit»)

nicht als Alternativen betrachtet werden dürfen. Sie könnten
zwei unterschiedliche Reaktionsweisen auf die ökumenischen
Notwendigkeiten und Möglichkeiten unterschiedlicher Situationen und kirchlicher

Traditionen sein»50.

Nachdem wir im vorangegangenen Abschnitt herausgearbeitet
haben, welchen Grundgedanken die Konzepte entsprechen wollen, ist es

notwendig, noch zu fragen, ob und inwiefern von einer Ergänzung
beider Konzepte gesprochen werden kann. Wie wir bisher in unserer
Untersuchung zu zeigen versucht haben, stellen beide Konzepte grund-

50 Bangalore 1978, 231.



296 Zum Konzept «Einheit in versöhnter Verschiedenheit»

sätzlich verschiedene Ansätze dar. Der eine Ansatz möchte Einheit
gleichsam von oben nach unten entwickeln, der andere die Einheit von
unten nach oben aufbauen. Es sind zwei Möglichkeiten, auf dasselbe

Problem zu antworten, wobei die Frage, welchem Konzept der Vorzug
zu geben sei, nicht mehr aufgrund sicheren Wissens eindeutig entschieden

werden kann. Der oben benutzte Ausdruck «Parallelität» der Konzepte

sollte diesen Unterschied, der sich auf kategorischer Ebene
manifestiert, beschreiben.

Unabhängig von der Rechtfertigung einer möglichen Entscheidung
für das eine oder andere Konzept - wir werden im letzten Abschnitt
darauf zurückkommen müssen - kann man in unserem Problem der

gegenseitigen Ergänzung dieser Konzepte zwei Fälle unterscheiden, die
sich am besten durch zwei Fragen erfassen lassen.

a) Läßt das Konzept der «organischen Union» noch Raum für den
Gedanken des Konzeptes der «Einheit in versöhnter Verschiedenheit»?

b) Läßt das Konzept der «Einheit in versöhnter Verschiedenheit»
noch Raum für die Idee des Konzeptes der «organischen Union»?

Zur ersten Frage ist zu sagen, daß das Konzept der «organischen
Union» schon gemäß seiner Definition51 das Konzept der «Einheit in
versöhnter Verschiedenheit» ausschließen muß. In diesem Sinne kann auf
grundsätzlicher Ebene von keiner Ergänzung der Konzepte gesprochen
werden. Dagegen läßt das Konzept der «Einheit in versöhnter Verschiedenheit»

- so wie wir es in unserer Untersuchung verstehen - die

Möglichkeit für eine Einheit in «organischer Union» offen; nach diesem

Konzept kann das, doch muß es nicht der Fall sein. Die Einheit gemäß der
Idee des Konzepts der «organischen Union» erweist sich somit als ein

Spezialfall des Konzeptes der «Einheit in versöhnter Verschiedenheit».
Zusammenfassend kann man sagen, daß vom Konzept der «organischen

Union» aus gesehen das Konzept der «Einheit in versöhnter
Verschiedenheit» eine Alternative darstellt, während vom Konzept der
«Einheit in versöhnter Verschiedenheit» aus gesehen das Konzept der

«organischen Union» ein inneres Moment, ja sogar ein mögliches Ziel
darstellt52.

51 Vgl. Anm. 6,30 und 32 (Sektion II, Nr. 10 und 14).
52 Das erklärt vielleicht, warum den Befürwortern des Konzeptes der «organischen

Union» das Konzept der «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» immer nur
als ein Alternativkonzept erscheint, während umgekehrt eine solche Position von
den Befürwortern des Konzeptes der «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» explizit

nicht feststellbar ist.



Zum Konzept «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» 297

VI. DIE DISKUSSION UM DIE EINHEIT

In einem letzten Teil müssen wir nun noch auf die Frage des

Nutzens eingehen, den das Konzept der «Einheit in versöhnter
Verschiedenheit» für die weitere Entwicklung des Dialogs um die Einheit
der christhchen Konfessionen haben kann. Diese Frage knüpft im
Zusammenhang unserer Darstellung an ein Problem an, auf das im
vorhergehenden Abschnitt bereits hingewiesen wurde.

Auch wenn wir die unterschiedlichen Grundgedanken der beiden

Einheitskonzepte herausgearbeitet haben, können wir aufdieser Grundlage

in formaler Hinsicht keine begründete Entscheidung für das eine

oder das andere Konzept treffen. In dieser Situation formaler Unent-
scheidbarkeit53 kann allein der Rekurs auf die Leistungskraft eines

Konzeptes in einer gegebenen Situation die persönliche Entscheidung
motivieren, diesem oder jenem Konzept den Vorzug zu geben. Für die

Feststellung aber dessen, was ein Konzept zu leisten verspricht, muß

man wiederum aufKriterien zurückgreifen, die dann eine vergleichende
Beurteilung möglich machen. Die Aufstellung der Kriterien selbst ist
ein Teil der wissenschaftstheoretischen Diskussion und als solche hier
nicht weiter von Belang. Wir wollen in unserem Fall ein Kriterium
herausgreifen, das für die Beurteilung des Nutzens des Konzeptes eine

wesentliche Rolle spielt. So befragen wir das Konzept der «Einheit in
versöhnter Verschiedenheit» unter dem Blickwinkel des Kriteriums der

Fruchtbarkeit54, kurz: Kann dieses Konzept den Einheitsbemühungen
neue Impulse geben?

1. Ein Fortschritt im Problembewußtsein

Werfen wir zuerst einen Blick auf das Konzept der «organischen
Union». Wir hatten bereits festgestellt, daß das Konzept, gemäß seiner

Definition, eine mögliche Bewahrung konfessioneller Verschiedenheiten

ausschließt. Unabhängig nun von der Frage, ob ihr vorausgesetzter
Einheitsbegriff überhaupt eine adäquate Beschreibung der Möglichkeit

53 Die Begrifflichkeit orientiert sich an Stegmüller: Metaphysik - Skepsis -
Wissenschaft. Zweite, verbesserte Auflage, Berlin - Heidelberg - New York 1969.
Dort auch sehr gut zur Entscheidung im praktischen Sinn.

54 Vgl. Thomas S. Kuhn: Die Entstehung des Neuen. Studien zur Struktur der
Wissenschaftsgeschichte. Hrsg. von Lorenz Krüger, Frankfort/Main 1978, 422f.



298 Zum Konzept «Einheit in versöhnter Verschiedenheit»

ökumenischer Einheit darstellen kann - denn warum sollte sie nicht

ganz anders aussehen? - werden einfach von Anfang an zu viele, für die

Einheitsdiskussion fruchtbare Ansätze verworfen. Diese Ansätze sind

vielfältiger Natur, da die Erfahrungen im Umgang mit einem Problem

Denkentwicklungen heranreifen lassen, die auf die Dauer unabweisbar
werden. Unter anderem hat man so in jüngster Zeit die Möglichkeit
konfessioneller Verschiedenheit im Rahmen der Einheitsdiskussion stärker

erwogen. Die sachliche und zurückhaltende Formulierung A. Aar-
flots will für eine solche Entwicklung das Bewußtsein wecken, wenn er
in einem Referat auf der Vollversammlung des LWB in Daressalam

(1977) sagte: «Vieles legt nahe, daß die Überzeugung, nach der konfessionelle

Identität und ökumenische Gemeinschaft miteinander verbunden

werden können, heute stärker geworden ist und an Glaubwürdigkeit

gewonnen hat»55. Dagegen möchte J. Deschner bereits ganz
entschieden Konsequenzen ziehen, indem er seinen auf der Vollversammlung

des ORK in Nairobi (1975) gehaltenen Vortrag zusammenfaßte:
«Das Ergebnis dieser Denkentwicklung ist, daß heute jede ernstzunehmende

Einheitsvorstellung nicht bloß durch verbale Beteuerungen,
sondern hinsichtlich der von ihr anvisierten Einheitsstrukturen der
Einsicht Rechnung zu tragen hat, daß Einheit der Kirche stets Einheit in
der Verschiedenheit ist und sein muß»56.

Ohne Schwierigkeiten könnte man noch eine Vielzahl ähnlicher

Stellungnahmen anfuhren, die dieser Stimmung ebenso eindeutig
Ausdruck verleihen. Sind nun jedoch solche Gedanken, die gewissermaßen

organisch aus der Diskussion herausgewachsen sind, bereits von vorneherein

als falsche Lösungen ausgeschlossen, dann liegt unserer Ansicht
nach praktisch der Beweis auf der Hand, daß ein solches Konzept in
diesem Stadium der Diskussion keine Impulse mehr geben und eine

notwendig gewordene Weiterentwicklung damit nur blockieren kann.

In dieser Situation begnügt man sich auch damit, immer wieder von
neuem dem guten Willen Ausdruck zu verleihen, untrügliches Anzeichen

dafür, daß man das, was man behauptet und permanent bekräftigt,
schon gar nicht mehr glaubt. Nebenbei bemerkt, es sollte einen über die

Ironie der Situation hinaus nachdenklich machen, daß ausgerechnet in

55 A. Aarflot: Die lutherische Kirche und die Einheit der Kirche. In: Daressalam

1977, 49.
56 So J. Deschner in einem Vortrag auf der Vollversammlung des ÖRK in

Nairobi 1975, zit. nach: Harding Meyer, Gemeinsamkeit und Differenz, 382.



Zum Konzept «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» 299

dem Moment der Einheitsdiskussion auch Konfessionalisten auf der
Seite der strengen Anhänger des Konzeptes der «organischen Union» zu
finden sind. Man darf sich fragen, ob nicht beide vielleicht ein ähnliches
Ziel verfolgen.

Es zeigt sich, daß kein Konzept abgelöst vom Zeitpunkt zu verstehen

ist, in dem es entstanden ist und formuliert wurde. Über den

jeweiligen Stand des Problembewußtseins einer bestimmten Epoche
kann nun einmal kein Konzept hinausgehen, denn das ist in erster Linie
gerade das Resultat eben dieses Problembewußtseins, auch wenn es

dann seinerseits wieder ganz selbstverständlich auf die Weiterentwicklung

dieses Problembewußtseins Einfluß nehmen wird. Auf jeden Fall
wird sich ein verändertes Problembewußtsein seinen Ausdruck in einem
anderen Konzept — sei es nun ganz neu oder auch nur modifiziert —

suchen. Wäre das nicht möglich, dann wäre auch die ganze Diskussion

um das in Frage stehende Problem sinnlos. Das Konzept der «organischen

Union» konnte einen entscheidenden Neuansatz der Einheitsdiskussion

nicht mehr in positiver Form aufgreifen, der Impuls eines

monistischen Ansatzes als allein gültiges Modell hatte seine Kraft
verloren.

2. Neue Aufgaben

Das Konzept der «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» will auf
die oben besprochene Verschiebung des Problembewußtseins antworten

und einen neuen Rahmen für den in der Denkentwicklung gemachten

Fortschritt zur Verfugung stellen. Diese Denkentwicklung bestand

im Grunde darin, von einer idealistischen Einheitsvorstellung und ihrer
«despotischen Alleinherrschaft» abzurücken. Hat man diesen so wesentlichen

Punkt einmal verstanden, dann kann man nicht mehr die Augen
davor verschließen, daß das Konzept von «Einheit in versöhnter
Verschiedenheit» nicht eine apriorische Vorstellung durch eine andere

ersetzen möchte57. Das Konzept will sich gerade dagegen stemmen und
Ausdruck einer in dem Sinne realistischen Haltung sein, indem es den

Blickwinkel nicht zu früh und willkürlich verengen will. Erst auf dieser

Grundlage ist es überhaupt möglich, dem Dialog entscheidend neue
Impulse zu geben.

57 U. Duchrow, vgl. Anm. 26, 189, kann z.B. diesen Punkt unmöglich
verstanden haben, denn sein Verständnis des Konzeptes der «Einheit in versöhnter
Verschiedenheit» hängt deutlich von einer solch apriorischen Einheitsvorstellung ab.



300 Zum Konzept «Einheit in versöhnter Verschiedenheit»

Unserer Meinung nach erlaubt nun dieses Konzept die Entwicklung

einer Einheitsdiskussion in zwei Stufen. Unmittelbar soll diese

Konzeption eine kritische Reflexion der Konfessionen auf sich selbst im
Zusammenhang mit ihrem Willen zur Einheit auslösen. Die Resultate
dieser Reflexion sollten dann gleichsam in einem zweiten Schritt zu
einer Veränderung dieser Konfessionen fuhren.

Der eigentliche Ort, über die Einheit nachzudenken, ist die

Konfessionsgemeinschaft selbst. Nur dort kann man mit allem Ernst an die

Frage herangehen, welche der geschichtlich gewachsenen Unterschiede
noch heute legitim sein können und welche nicht. Das ist eine der ersten
und wesentlichsten Fragen, die der Klärung bedürfen, da es viele
Unterschiede gibt, die in einem polemischen Kontext einer bestimmten
historischen Epoche gewissermaßen künstlich in den Rang unaufgebba-
rer, wesentlicher Unterschiede emporgehoben worden sind. In der

heutigen Situation aber, wo die Berechtigung verschiedener Bekenntnisse

gegenseitig nicht in Frage gestellt wird, könnten nach sorgfältiger
Prüfung sicher viele dieser Ansprüche aufgegeben werden. Konkret
aber würden schmerzlich trennende Schranken wegfallen. Der logische
Ort dieser Fragen kann nur die einzelne Konfession selbst sein, denn
nicht die «lutherischen Kirchen» beantworten z.B. für die katholische
Kirche die Frage, ob nun der Unterschied im Verständnis des Abendmahles,

respektive der Eucharistie, heute noch für diese ein wesentlicher
Unterschied sein muß oder nicht. Eine große Zahl derartiger Fragen
harren im Schöße der Konfessionen ihrer Lösung. Das Konzept der
«Einheit in versöhnter Verschiedenheit» weist gerade aufdiese drängenden

Aufgaben hin, deren Auswirkungen unmittelbar den Gesamtdialog
betreffen, da jede Lösung automatisch zu einer schärferen Fassung der

Einheitsfrage fuhrt. Auf diese charakteristische Funktion dieses Konzepts

weist auch J.K.L. Reid hin: «But working towards a relationship
of Reconciled Diversity will throw a great light on where exactly the
barriers run»58.

Das Konzept der «Einheit in versöhnter Verschiedenheit»
unterstreicht mit Nachdruck, daß jeder Weg zur Einheit notwendigerweise
eine Reflexion der Konfessionen über sich selbst voraussetzt.
Unvermeidlich und ohne Ausnahme muß eine solche Analyse der konfessio-

58J.K.S. Reid: «Reconciled Diversity» - the emergence, development and
realisation of an ecumenical plan for action. Artikel fur die Ecumenical Review
(März 1979), dort aber nicht erschienen.



Zum Konzept «Einheit in versöhnter Verschiedenheit» 301

nellen Identität einen schmerzlichen Prozeß auslösen; denn es fordert
bekanntlich viel, Distanz zu gängigen Antworten und bequemen
Vorurteilen, die lange Zeit gute Dienste geleistet haben, zu gewinnen. So

hat man wirklich nicht die Absicht, irgendwelche konfessionelle
Verschiedenheiten zu verewigen. Alle Anstrengungen konzentrieren sich

auf die Möglichkeit einer Selbstanalyse, die vielleicht zu einem Stück
Selbsterkenntnis fuhren wird59.

Sicherlich wird der einmal eingeschlagene Weg zu einem langen
und beschwerlichen Marsch, der Ausdauer und Willenskraft herausfordert.

Doch eine gute Selbstanalyse darf auf Früchte hoffen, die im
Ergebnis die kontinuierliche Veränderung der Konfessionen zu einer
faßbaren Größe werden läßt. Die Rede von der «Läuterung, Wandlung
und Erneuerung»60 der konfessionellen Identität wird so erst in ihrem
Ernst verständlich. Obwohl die offiziellen Texte darauf Wert legen,
übersieht man trotzdem gerne, wie sehr das Konzept der «Einheit in
versöhnter Verschiedenheit» gerade diesen Punkt realisieren will. Hier
liegt ganz konkret die ökumenische Kraft dieses Konzeptes verborgen,
da es direkt auf eine Veränderung der Konfession selbst als unentbehrliche

Voraussetzung für den Weg zur Einheit hinzielt. Die so in ihrem
Selbstverständnis verwandelten Konfessionen werden einen neuen
Ansatzpunkt für die Frage der Einheit bilden. Es ist aber wahrscheinlich,
daß man - einmal an dieser Stelle angelangt - von neuem ein Konzept
entwerfen muß, denn der Impuls des Konzeptes der «Einheit in
versöhnter Verschiedenheit» wird sich wohl auf diesem Weg erschöpfen.
Die Frage nach der Einheit wird dann aufgrund der zurückhegenden
Entwicklung in veränderter Form neu formuliert werden müssen, d.h.
seinen Ausdruck in einem Konzept finden, das in der Lage sein wird, dem

Dialog frische Impulse zu geben. Auf dem Weg zu diesem heute ohne

Zweifel noch so fernen heuen Ausgangspunkt kann jedoch das Konzept
«Einheit in versöhnter Verschiedenheit» eine wertvolle Hilfe sein.

Die Kraft des Konzeptes läßt sich mit einem Gedanken Goethes

treffend zusammenfassen: «Es klingt freilich wunderlich, wenn man
etwas ausspricht, was sich ohnehin versteht; doch nur indem man sich

über das Bekannte völlig verständigt hat, kann man miteinander zum
Unbekannten fortschreiten»61.

59 Ähnlich Harding Meyer, Gemeinsamkeit und Differenz, 387, der treffend
von einer «Redefinition der Konfessionen im Gespräch» spricht.

60 Daressalam 1977, 205.
61 J.W. von Goethe: Wahlverwandtschaften, 1. Teil, Kap. 4.


	Zum Konzept "Einheit in versöhnter Verschiedenheit"

