Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 1-2

Artikel: Zum Konzept "Einheit in versohnter Verschiedenheit"
Autor: Steindl|, Helmut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761402

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HermuT STEINDL

Zum Konzept
«Einheit in versohnter Verschiedenheit»

I. EIN NEUES KONZEPT IN DER DISKUSSION UM DIE EINHEIT

Jedes Gkumenische Bemiihen ist getragen von der Suche nach
einem Weg zur Einheit fiir die voneinander getrennten christlichen
Konfessionsgemeinschaften. Wie vielfiltig die Ansitze auch sein mo-
gen, mit denen man sich in diesem schwierigen Gelinde einen Weg zu
bahnen versucht, so haben sie doch etwas Gemeinsames, wenn sie
erfolgversprechend sein wollen. UnerliBlich ist allen die Bereitstellung
eines Konzepts kirchlicher Einheit. Bei der fundamentalen Bedeutung,
die dieser Frage im 6kumenischen Dialog zuzumessen ist, wundert es
nicht, wenn die Diskussion um dieses Thema immer wieder von neuem
aufflammt, insbesondere vor allem dann, wenn sich in die Reihe schon
bekannter Konzeptionen eine neue, konkurrierende hineinschiebt. So ist
es geschehen mit dem Begriff der «verséhnten Verschiedenheit» (recon-
ciled diversity). Erstmals erwihnt in einem Diskussionspapier iiber die
okumenische Rolle der konfessionellen Weltbiinde in der 6kumenischen
Bewegung! im Jahre 1974, wurde er inzwischen zu einem zentralen

! Discussion Paper on the Ecumenical Role of the World Confessional Families
in the One Ecumenical Movement, Geneva 1974 (Polykopie).



278 Zum Konzept «Einheit in versdhnter Verschiedenheit»

Begriff der Diskussion um Modelle und Wege zur kirchlichen Einheit?.
Das unterstreicht insbesondere die Tatsache, daB der Lutherische Welt-
bund (LWB) auf seiner Vollversammlung in Daressalam (1977) diesen
Begriff als Leitbegriff seiner Einheitsbemiihungen angenommen und
weiterentwickelt hat,

Wie jeder neue Gedanke, der mit dem Anspruch auftritt, ein
Grundkonzept zu liefern, das geeignet wire, dringende Probleme einer
Losung zuzufiihren, ist auch der Begriff der «Einheit in versShnter
Verschiedenheit» nicht unumstritten. Das liegt nicht zuletzt daran, daB3
eben solche Begriffe zuerst ein mehr oder weniger intuitives Verstind-
nis erfahren, das eine Vielzahl verschiedener Interpretationen zuldBt.
Aufgabe jeder weiteren Diskussion ist es also, eine Prizisierung anzu-
streben, die Fehldeutungen ausschlieBt und positiv zugleich darauf
hinzielt, aufzuzeigen, daBl das in Frage stehende Konzept zur Beantwor-
tung jenes Problems, weil adiquat, beitrigt.

In diesem Rahmen mochte auch die vorliegende Untersuchung
einen Beitrag leisten, indem sie zu zeigen versucht, daf3 das Konzept der
«Einheit in versohnter Verschiedenheit» geeignet ist, dem Problem der
Einheit der christlichen Konfessionsgemeinschaft einen neuen Impuls zu
geben.

II. «EINHEIT IN VERSOHNTER VERSCHIEDENHEIT» NACH DEN OFFIZIELLEN
DOKUMENTEN

Um was geht es, wenn wir von «Einheit in verséhnter Verschie-
denheit» sprechen? — Diese Frage verweist uns zuerst auf ein Vorberei-
tungspapier, das eine Arbeitsgruppe fiir die Vollversammlung des LWB

2 Zur Entwicklung des Gedankens der «versdhnten Verschiedenheit» ausfiihr-
lich bei Harding MEYER: «Einheit in versShnter Verschiedenheit» — «konziliare
Gemeinschaft» — «organische Union». Gemeinsamkeit und Differenz gegenwirtig
diskutierter Einheitskonzeptionen. In: Okumenische Rundschau 27 (1978) 377-400,
bes. 389ff., im Folgenden zit.: Harding MEYER, Gemeinsamkeit und Differenz.

3 Daressalam 1977. In Christus — eine neue Gemeinschaft. Offizieller Bericht
der Sechsten Vollversammlung des Lutherischen Weltbundes. Bearbeitet von Hans-
Wolfgang HessLER und Gerhard THOMAsS mit einem Vorwort von Carl Mau,
Frankfurt/Main 1977 (epd-Dokumentation Bd.18), 204-206, im Folgenden zit.:
Daressalam 1977.



Zum Konzept «Einheit in versdhnter Verschiedenheit» 279

in Daressalam ausgearbeitet hat* und dessen Redaktion bereits die Er-
klirung des LWB zu dieser Frage mit erginzenden Uberlegungen
vorwegnimmt.

1. Die Diskussion bis Daressalam

Ausgangspunkt der Darstellung dieser Arbeitsgruppe bildet ein
Bekenntnis zum Okumenischen Rat der Kirche (ORK) und dessen
Aufgabe, die Mitgliedskirchen zu «vollerer Gemeinschaft»® zu fiihren.
Auf dieser Grundlage, die man keinesfalls in Zweifel ziehen will, folgt
der Hinweis, daf3 es im wesentlichen zwei Tendenzen gibt — denen auch
zwei Konzepte entsprechen —, diese Einheit anzustreben: a) tiber das
Konzept der «organischen Union» und b) tiber das Konzept der «Ein-
heit in verséhnter Verschiedenheity. |

Ersteres Modell geht davon aus, daB3 die Einheit nur dann méglich
ist, wenn jede Mitgliedskirche ihre konfessionelle Identitit aufgibt und
man die verschiedenen konfessionellen Traditionen und Besonderheiten
zu einer neuen Identitit, d.h. letztlich zu einer neuen Kirche vermischt.
«Organische Union, in der getrennte Denominationen eine einzige
Korperschaft bilden, ist eine Art Tod, der die denominationelle Identitit
ihrer Mitglieder bedroht, aber sie ist ein Sterben, um ein reicheres Leben
zu empfangen»®.

Das zweite Modell dagegen baut auf die Uberzeugung, daB in den
tiberkommenen konfessionellen Traditionen Werte enthalten sind, die —
auch wenn sie ihre konfessionelle Identitit bewahren — einer Einheit in
o6kumenischer Gemeinschaft nicht entgegenstehen. So heiit es vom
Konzept der «Einheit in versdhnter Verschiedenheit»: «Es soll zum
Ausdruck bringen, daB3 die konfessionellen Ausprigungen christlichen
Glaubens in ihrer Verschiedenheit einen bleibenden Wert besitzen, dal3

* Okumenische Beziehungen des Lutherischen Weltbundes. Bericht der Ar-
beitsgruppe fiir die Wechselbeziehungen zwischen den verschiedenen bilateralen
Dialogen. Unterbreitet anliBlich der Tagung des Exekutivkomitees. Divonne, Fe-
bruar 1977 (Polykopie, beziehbar beim Sekreteriat fiir Interkonfessionelle Forschung
— Lutherischer Weltbund, Genf), im Folgenden zit.: Okumenische Beziehungen (mit
Seiten- und Nummernangabe).

> Okumenische Beziehungen, 35 (Nr. 148).

6 Bericht aus Nairobi 1975. Ergebnisse — Erlebnisse — Ereignisse. Offizieller
Bericht der Fiinften Vollversammlung des Okumenischen Rates der Kirchen, 23.
November bis 10. Dezember 1975 in Nairobi/Kenia. Hrsg. von Hanfried KRUGER
und Walter MULLER-ROMHELD, Frankfurt/Main 1976, 30 (Sektion II, Nr.10).



280 Zum Konzept «Einheit in versdhnter Verschiedenheit»

diese Verschiedenheit aber, wenn sie gemeinsam auf die Mitte der
Heilsbotschaft und des christlichen Glaubens bezogen sind und diese
Mitte nicht in Frage stellen, ihren trennenden Charakter verlieren und
miteinander verséhnt werden kénnen zu einer verpflichteten Skumeni-
schen Gemeinschaft, die in sich auch konfessionelle Gliederungen be-
wahrt»’.

Im Anschlufl daran werden noch wichtige Erginzungen gemacht,
die vor allen Dingen einem MiBverstindnis dieses Konzepts vorzubeu-
gen trachten. Zum einen wird der Anspruch, den man in dieses Konzept
hineinlesen konnte, nimlich «eine detaillierte und endgiiltige Zielbe-
schreibung unseres Ringens um die Einheit der Kirche zu sein»® zuriick-
gewiesen. Zugleich wird auch der Wert dieses Konzepts niherhin als
«durchaus geeignet» charakterisiert, «eine wichtige Orientierungshilfe
im gegenwirtigen ProzeB 6kumenischen Ringens zu bieten»”’.

Beide Prizisierungen deuten auf die eigentliche Kraft dieses Mo-
dells hin: Wir haben es hier nicht mit einer apriorisch entworfenen
Einheitsvorstellung zu tun, einer Idee, an der sklavisch alle Bemiihun-
gen gemessen werden. Es ist vielmehr eine Arbeitshypothese, die die
Einheit von unten aufbauen will, indem sie realistisch von den Gegeben-
heiten ausgeht, nimlich einer Ansammlung verschiedener christlicher
Kirchen, die alle ein Stiick Wahrheit enthalten und bestrebt sind, in
sichtbare Einheit zueinander zu treten. Notgedrungen kdnnen in einem
solchen Prozel} die Verschiedenheiten nicht unangetastet bleiben, noch
werden sie einfach willkiirlich abgeschliffen, «sie verlieren vielmehr
ihren trennenden Charakter und werden miteinander versshnt»!°. Fol-
gerichtig muB in diesem Konzept der Aspekt der Versohnung besonders
unterstrichen werden: «Dieses Element der Verséhnung gilt es in allen
Einheitsbemiihungen stark zu machen. Denn Einheit und Verséhnung
meinen nicht bloBe Koexistenz. Es geht um wirkliche kirchliche Ge-
meinschaft, zu der die Anerkennung der Taufe, die Herstellung euchari-
stischer Gemeinschaft, die gegenseitige Anerkennung der kirchlichen
Amter und eine verpflichtende Gemeinsamkeit in Zeugnis und Dienst

als konstitutive Elemente hinzugehoren» !,

7 Daressalam 1977, 205.
8 A.a.0. 205.
? A.a.0. 205.
10 A 2.0. 205.
11 A.a.0. 205.



Zum Konzept «Einheit in verséhnter Verschiedenheit» 281

Fassen wir die wichtigsten Punkte zusammen:

1. Grundlage aller 6kumenischen Bemiithungen des LWB ist das Be-
kenntnis zum ORK und dessen Bestreben, eine volle Gemeinschaft
der christlichen Konfession herzustellen.

2. Das Konzept der «Einheit in verséhnter Verschiedenheit» ist geeig-
net, dazu einen Weg zu weisen und steht in diesem Bemiihen
gleichwertig neben dem Konzept der «organischen Union», ohne
dabei gleichzeitig dessen Anliegen auszuschlieBen.

3. Das Konzept ist unabhingig von einem ihm zugrundeliegenden
apriorischen Einheitsbegriff. Vielmehr hat es den Charakter einer
Arbeitshypothese, die auf die realen Bedingungen Riicksicht nimmt
und sie zum Ausgangspunkt macht. So zwingt es die am dkumeni-
schen ProzeB beteiligten Konfessionen, sich dariiber Klarheit zu
verschaffen, welche Verschiedenheiten wesentlich und legitim sein
konnen, und welche tiberfliissig und damit abgebaut werden miissen.

2. Das Verhdltnis zu den anderen Einheitskonzepten

Es wurde deutlich, daB bereits dieses Vorbereitungspapier, wie
dann auch der BeschluB in Daressalam, das Verhiltnis zwischen den drei
Konzepten von Einheit, der «konziliaren Gemeinschaft»'?, der «organi-
schen Union» und der «Einheit in versShnter Verschiedenheit» im
groBen und ganzen klar bestimmte. Der Begriff der «konziliaren Ge-
meinschaft» wird darin aber noch ausgesprochen vorsichtig gehandhabt
— ganz verstindlich in diesem Stadium der Diskussion —, da dieser
Begriff zu jenem Zeitpunkt praktisch noch nicht abgelést vom Begriff
der «organischen Union» denkbar war!®. Das Konzept der «Einheit in
versOhnter Verschiedenheit» hitte dann leicht als ein Gegenkonzept, das
tiberdies den Gedanken der «organischen Union» vollig ausgeschlossen
hitte, miBverstanden werden konnen. Um dies zu vermeiden, wurde
mit den Begriffen der «konziliaren Beziehung» und des «konziliaren

12 Leitbegriff der Einheitsbemiihungen des ORK. Vgl. Anm. 6, 26 (Sektion II,
Nr.3).
13 Vgl. hierzu den Bericht: Accra 1974. Sitzung der Kommission fiir Glauben
und Kirchenverfassung. Berichte, Reden, Dokumente. Hrsg. von Geiko MULLER-
FAHRENHOLZ. Mit Vorwort von Lukas VIsCHER, Stuttgart 1975 (Beiheft zur Okume-
nischen Rundschau 27), 65ff. Vgl. auch Harding MEYER, Modelle kirchlicher Einheit
im Lichte der Augustana. In: Zeichen der Zeit (1981), Nr. 1/2, 32-37.



282 Zum Konzept «Einheit in versdhnter Verschiedenheit»

Prozesses»'* auf die Einheitsvorstellung des ORK Bezug genommen.
Diese Umschreibungen hatten also keine andere Funktion, als auf den
Begriff der «konziliaren Gemeinschaft», den Leitgedanken des ORK
hinzuweisen. Die Intention ist dabei klar: Die Idee der «konziliaren
Gemeinschaft» darf nicht starr an das Modell der «organischen Union»
gebunden bleiben, sondern muB8 auch offen sein fiir das Modell der
«Einheit in versohnter Verschiedenheit».

Das Verhiltnis des in Frage stehenden Einheitskonzepts war also
gerade auf offizieller Ebene nicht eindeutig und forderte eine Klarung.
In der Folge entstanden drei Dokumente, der Bericht vom Ersten
Forum fiir Bilaterale Gespriche (Bossey, April 1979)!5, der Bericht der
Sitzung der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung (Bangalo-
re, August 1978)1¢ und der Bericht einer Konsultation iiber die Bezie-
hungen zwischen dem ORK und den konfessionellen Weltfamilien
(Genf, Oktober 1978)'7, die unter anderem auf eine notwendige Prizi-
sierung hinarbeiteten. Das umfassende Konzept ist dabei die vom ORK
vertretene Vision der «einen Kirche als konziliare Gemeinschaft von
Gemeinden (local churches), die ihrerseits tatsichlich vereinigt sind»'8.

Das eigentliche Problem stellt sich nun mit der Frage, was man
denn unter «ihrerseits tatsichlich vereinigten Lokalkirchen» zu verste-
hen hat. An dieser Stelle setzt folglich auch die Modifikation an, die das
Konzept der «Einheit in verséhnter Verschiedenheit» am Verstindnis
der Idee der «konziliaren Gemeinschaft» vornimmt. Wihrend man
lange Zeit die «tatsichlich vereinigten Gemeinden» nur im Sinne des
Konzeptes einer «organischen Union», d.h. in der Aufgabe aller konfes-
sionellen Verschiedenheiten zugunsten einer neuen Identitit verstehen
wollte, kam man zu der Einsicht, daf «tatsichlich vereinigte Gemein-

14 Okumenische Beziehungen, 35 (Nr. 148).

15 Report from the First Forum on Bilateral Conversations to the Participating
World Confessional Families and Churches and to the World Council of Churches
(Faith and Order Commission). Bossey 1978.—Chapter III: Concepts of Unity,
Geneva (Polykopie).

16 Bangalore 1978. Sitzung der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfas-
sung. Berichte, Reden, Dokumente. Hrsg. von Geiko MULLER-FAHRENHOLZ, Frank-
furt/Main 1979 (Beiheft zur Okumenischen Rundschau 35), 226-231, im Folgenden
zit.: Bangalore 1978.

17 Report of a Consultation between the WCC and the World Confessional
Families and their Relationships. Geneva 1978. A: The Unity of the Church
(Polykopie).

18 Vgl. Anm. 6,26 (Sektion II, Nr. 3).



Zum Konzept «Einheit in versdhnter Verschiedenheit» 283

den» ebenso im Sinne einer «Einheit in versdhnter Verschiedenheit» zu
verstehen sind, was das Bewahren legitimer konfessioneller Traditionen
im Rahmen einer 6kumenischen Einheit bedeuten wiirde. So unter-
streicht das Konzept der «organischen Union» mehr das Anliegen «to
stress that unity must be close enough to make possible the common
witness at the local level»?.

Das Konzept der «Einheit in versShnter Verschiedenheit» hingegen
«wants to promote the view that the confessional traditions, though
they obviously need to be transformed, can have a continuing identifi-
able life within the one church»?.

Beide Konzepte konnen mit Recht «ihrer Grundintention nach als
Versuch verstanden werden, die Beziehungen von Einheit und Ver-
schiedenheit innerhalb der konziliaren Gemeinschaft zu erhellen»?!.
Zusammenfassend kann man sagen, da8 mit dem Begriff der «konzilia-
ren Gemeinschaft» das Ziel der Einheitsbemiihungen angegeben ist, auf
das zwei gleichwertige Konzepte, die sich gegenseitig nicht ausschlie-

Ben, hinfiihren kdénnen?2.

III. DER BEGRIFF EINHEIT UND DAS KONZEPT «ORGANISCHE UNION»

Der bisherige Verlauf der Untersuchung beruhte auf der still-
schweigenden Voraussetzung, daB3 der Begriff der Einheit iiberhaupt
explizierbar ist. Das wiirde in unserem Fall bedeuten, da3 man konstitu-
tive Elemente der Einheit angeben kann, die sowohl hinreichend sind als
auch von allen an diesem Einigungsproze8 beteiligten Konfessionsge-
meinschaften anerkannt werden®. Ebenso haben wir eine inhaltliche
Bestimmung des Begriffes der Verséhnung, der eine notwendige Be-
dingung flir welche Form von Einheit auch immer darstellt, ausgeklam-
mert?*. Uns ging es bisher vor allen Dingen darum, die wichtigen

1 Vgl. Anm. 17, Nr. 8.

20 A.2.0.

21 A.2.0.

22Vgl. hierzu Harding MEevER, Modelle Kirchlicher Einheit im Lichte der
Augustana. In: Zeichen der Zeit (1981), Nr. 1/2, 32-37.

23 So z.B. die Einheitsformel von Neu-Delhi, vgl. Neu-Delhi 1961. Dokumen-
tarbericht iiber die Dritte Vollversammlung des Okumenischen Rates der Kirchen.
Hrsg. von Willem A. VISSER 'T HOOFT, Stuttgart, 130.

24 Siehe etwa den Vorschlag von Harding MEYER, Gemeinschaft und Diffe-
renz, 389.



284 Zum Konzept «Einheit in verséhnter Verschiedenheit»

Elemente des in Frage stehenden Konzepts herauszuarbeiten, um zu
einem Grundverstindnis des Konzepts der «Einheit in verséhnter Ver-
schiedenheit» zu gelangen. Darauf aufbauend wurden im weiteren noch
die Beziehungen zu den zwei konkurrierenden Einheitskonzepten, wie
sie sich in den maBgeblichen Dokumenten darstellen, in den Blick
genommen. «Einheit in verséhnter Verschiedenheit» steht somit paral-
lel zum Konzept der «organischen Union». Beide streben eine Einheit in
«Konziliarer Gemeinschaft» an, die sich jedoch in einem unterschiedli-
chen Erscheinungsbild auf der Ebene der Ortskirche manifestieren
kann.

Im Folgenden wollen wir versuchen, diese beiden Modelle noch
genauer voneinander zu unterscheiden. Ein Grund dafiir ist nicht zuletzt
die Beobachtung, dafl sowohl die kritischen Stellungnahmen zum Kon-
zept der «Einheit in vers6hnter Verschiedenheit» wie auch die dem
Konzept gewogenen Stellungnahmen ohne wesentliche Modifikationen
dieselben Standpunkte wiederholen. Ganz abgesehen von der Adiquat-
heit bzw. Inadiquatheit gewisser Argumente 1iBit sich zumindest kein
entscheidender Fortschritt in dieser Diskussion feststellen, viel eher
scheint es, daf sich die einmal eingenommenen Positionen verhirten. Es
liegt deshalb die Vermutung nahe, dafl es letztlich doch gerade noch
Unklarheiten auf grundsitzlicher Ebene geben muB, Unklarheiten, die
fiir diese unfruchtbare Stockung in der Einheitsdiskussion verantwort-
lich sind. Deshalb erscheint uns eine genaue Befragung des Konzepts
der «Einheit in versdhnter Verschiedenheit» — und das nicht, ohne auch
einen Blick auf das Konzept der «organischen Union» zu werfen — in
diesem Stadium der Diskussion dringend notwendig. Insbesondere ein
Rekurs auf die den Konzepten zugrundeliegenden Ideen kann dabei
hilfreich sein und so vielleicht einen Weg zu einem neuen Verstindnis
des Konzeptes der «Einheit in verséhnter Verschiedenheit» weisen, was
in praktischer Konsequenz unmittelbar eine Uberpriifung aller bisher
eingenommenen Positionen nach sich ziechen miiite. Als Ausgangs-
punkt einer solchen Untersuchung empfiehlt es sich, zuallererst auf die
kritischen Stellungnahmen in dieser Frage einzugehen.

1. Kritische Stellungnahmen
am Konzept der «Einheit in versShnter Verschiedenheit» werden im

allgemeinen aus zwei sehr verschiedenen Grundpositionen heraus vor-
getragen. Auf der einen Seite deuten 6kumenisch aufgeschlossene Theo-



Zum Konzept «Einheit in verséhnter Verschiedenheit» 285

logen, die dem Konzept der «organischen Union» nahestehen, das
Konzept «Einheit in versdhnter Verschiedenheit» in der Richtung, da83
ithnen als eigentliches Ziel dieses Konzeptes nicht die Bewahrung der
konfessionellen Strukturen erscheint. Das ist ganz analog der Haltung in
bezug auf den Begriff der «Konziliaritit», bzw. der «konziliaren Ge-
meinschaft», dem in Accra 1974 immerhin eine breite Schicht zumindest
reserviert gegeniiberstand. Grund aber war eben die Befiirchtung, dal3
das letztlich auf nichts anderes als eine «fortgesetzte Koexistenz der
voneinander getrennten konfessionellen Gruppen»? hinauslaufe. Diese
Haltung der Interpretation des Konzeptes der «Einheit in verséhnter
Verschiedenheit» ist nach wie vor aktuell. So spricht U. Duchrow in
seinem jiingst erschienenen Buch «Konflikt um die Okumene» drama-
tisch von einer «unendlichen Selbstperpetuierung partikulirer konfes-
sioneller Strukturen» 6.

Auf der andern Seite lehnen aber auch dem 6kumenischen Bemii-
hen gegeniiber betont zuriickhaltend eingestellte Theologen das Kon-
zept mit der Begriindung ab, daB dieses Konzept trotz allem eine
Preisgabe der konfessionellen Identitit impliziere?’. G. Hoffmann fol-
gert in einem Artikel sogar: «Es liegt Grund genug zur Beflirchtung
vor, daf} trotz allen Einsatzes und Engagements die erstrebte Einheit
nicht in der Wahrheit liegt» 28,

Es sind ernst zu nehmende Einwinde, die hier vorgebracht werden.
Ist die erste Kritik von einem starken Miltrauen getragen, so hilt
letztere eine Verbindung von Konfession und 6kumenischer Einheit
tiberhaupt fiir illusorisch. Beide Stellungnahmen lassen aber trotz ihrer
verschiedenen Ausgangspunkte — hier dem Skumenischen Bemiihen
aufgeschlossen, dort reserviert — und ihrer graduell unterschiedlichen
Bewertung des Konzeptes ein hohes Maf8 an Ubereinstimmung durch-
scheinen. Denn genau betrachtet scheint es, dafl beide Auffassungen das
gleiche Problem widerspiegeln, welches sie zuletzt daran hindert, das

25 Accra 1974. Sitzung der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung.
Berichte, Reden, Dokumente. Hrsg. von Geiko MULLER-FAHRENHOLZ. Mit Vorwort
von Lukas ViscHER, Stuttgart 1975, (Beiheft zur Okumenischen Rundschau, 27) 67.

26 Ulrich DucHrow: Konflikt um die Okumene. Christusbekenntnis — in
welcher Gestalt der 6kumenischen Bewegung?, Miinchen 1980, 189.

27Vgl. G. HoreMANN: «Versohnte Verschiedenheit» — zur Skumenischen
Konzeption des Lutherischen Weltbundes. In: Lutherische Theologie und Kirche
1 (1977) Heft 4, 85-91, bes. 89.

B RaO.



286 Zum Konzept «Einheit in versdhnter Verschiedenheit»

Konzept der «Einheit in verséhnter Verschiedenheit» anzuerkennen. Es
geht jedenfalls um alles andere als um ein hartnickiges Beharren auf
«uniiberpriiften Klischeevorstellungen»?®, sondern im einen wie im
anderen Fall hingt die Verstindigundsschwierigkeit von einer Grund-
entscheidung ab, die sich wohl am besten als die meist unbewufte, doch
eindeutig vorgingige Entscheidung zugunsten einer bestimmten Onto-
logie charakterisieren liBt. Die zentrale Rolle kommt dabei dem Begrift
der Einheit zu, der in diesem Zusammenhang gewissermaflen eine
ebenso anschauliche Gré8e wie ein sinnlich wahrnehmbarer Gegenstand
wird. Das bedeutet aber mit anderen Worten, dall die Existenz einer
Idee von Einheit in beiden Auffassungen schon selbstverstindlich vor-
ausgesetzt ist.

2. Die vorausgesetzte Ontologie

Blicken wir nun noch einmal auf die beiden Kritiken, dann wird
Folgendes deutlich: Der ersten Haltung liegt eine bestimmte Vorstel-
lung von Einheit zugrunde, ein intuitives Bild der Einheit, deren
Elemente etwas mit Einheitlichkeit, Uniformitit etc. zu tun haben. Der
zweiten Haltung liegt genau das gleiche Bild zugrunde, nur mit dem
Unterschied, daB es gleichsam mit einem negativen Vorzeichen verse-
hen ist. Fiir beide Auffassungen gibt es dennoch so etwas wie Einheit als
eine vorgegebene GroBe. Wie konnte man denn sonst die Forderung
nach Aufgabe der konfessionellen Identitit begriinden, eine Forderung,
die implizit auch die konfessionstheologische Haltung vertritt, da sie ja
auch von nichts anderem als der Unvereinbarkeit von 6kumenischer
Einheit und konfessioneller Identitit spricht. Wihrend erstere Haltung
eine bestimmte Vorstellung von Einheit realisierbar hilt, ist in den
Augen der Vertreter der zweiten Auffassung genau dieselbe Vorstellung
von Einheit eine Utopie. Das Konzept aber, das dieser intuitiven
Vorstellung von Einheit angepaBt ist, ist das Konzept der «organischen
Union». Die wesentliche Forderung dieses Konzeptes zielt nimlich auf
die Aufgabe der konfessionellen Identitit®’, was eben nur aufgrund
dieser Voraussetzung moglich ist. Will man sich nun aber tiber Funktion
und Auswirkung einer solch «apriorisch» angenommenen Vorstellung

2 Vgl. Harding MEYER, Versdhnte Verschiedenheit. Korrekturen am Konzept
der «konziliaren Gemeinschaft». In: Lutherische Monatshefte 15 (1975) 676.
3'Vgl. Anm. 6, 30 und 32 (Sektion II, Nr. 10 und 14).



Zum Konzept «Einheit in verséhnter Verschiedenheit» 287

Klarheit verschaffen, dann ist es unerlaBlich, auf die in diesem Zusam-
menhang auftauchende ontologische Frage einzugehen. Oben wurde
auf diesen Punkt schon hingewiesen, als wir von einer «bestimmten
(vorausgesetzten) Ontologie» gesprochen haben. Diesen Aspekt gilt es
jetzt genauer zu entfalten. Erst auf dieser Basis wird es dann gelingen,
den EinfluB der «ntuitiven Vorstellungen» auf das Verstindnis des
Konzeptes der «Einheit in versohnter Verschiedenheit» prizis abzu-
schitzen. Uberdies wird es dann méglich sein, die bislang noch unab-
weisbare Wirkung solcher intuitiver Vorstellungen auf den Gesamtdia-
log verstiandlich zu machen.

Unsere Versuche, die Verwendung des Begriffes Einheit, bzw. die
Rolle, die dieser Begrift in der Diskussion spielt, abzutasten, erschopf-
ten sich in der wichtigen Feststellung, daBl in den gingigen Ansichten
mit Vorstellungen, ja geradezu mit einer Art Wissen von Einheit
operiert wird. Dieses Wissen nun weist seinerseits wieder auf die Natur
des Begriffes Einheit in dem Sinne hin, daB eben unter dieser Vorausset-
zung der Begriff Einheit etwas benennen muB, d.h. sich auf ein irgend-
wie geartetes Objekt beziehen miiite. Die Frage nach der Ontologie ist
folglich in unserem Zusammenhang die Frage nach der Existenz dieses
Objektes, kurz: die Frage nach dem Sein des Begriffes der Einheit.

Betrachtet man den in unserem sprachlichen Verkehr gebrauchten
Term Einheit, dann 138t sich als wesentliches Merkmal die Beobachtung
hervorheben, daB dem Begriff der Einheit kein Designatum3! in unserer
sinnlich wahrnehmbaren Wirklichkeit entspricht. Im Gegensatz zu an-
deren Begriffen, die, wie etwa der Eigenname Sokrates, entweder auf
einzelne Objekte — in diesem Fall die historische Person Sokrates — oder,
wie z.B. der Allgemeinterm Mensch, auf beliebig viele Objekte, die
dieser Definition geniigen, anwendbar und konkret sinnlich wahrnehm-
bar sind, fehlt dem Term Einheit gerade das, was er in der sinnlichen

31 Begrifflichkeit nach Wolfgang STEGMULLER: Probleme und Resultate der
Wissenschaftstheorie und Analytischen Philosophie, Bd. I Wissenschaftliche Erkla-
rung und Begriindung. Studienausgabe, Teil 1. Das ABC der modernen Logik und
Semantik. Der Begriff der Erklirung und seine Spielarten. Verbesserter Nachdruck,
Berlin-Heidelberg-New York 1974, 33. Stegmiiller unterscheidet dort vier Haupt-
faktoren an einer Sprache: «(1) den Sprachbeniitzer; (2) die von ihm verwendeten
sprachlichen Ausdriicke (d.h. die von ihm hervorgebrachten Laute oder Schreibfigu-
ren); (3) die Bedeutungen der vorkommenden Worter und den Sinn der in der Sprache
zu bildenden Sitze; (4) die Dinge, Klassen, Relationen usw., auf die sich der Sprecher
mit den von ihm geduBerten Ausdriicken bezieht. Wir sprechen hier von den
Designata der Ausdriicke».



288 Zum Konzept «Einheit in verséhnter Verschiedenheit»

Wirklichkeit bezeichnen kénnte, oder technisch gesprochen, sein Refe-
renzobjekt?2. All die Positionen aber, die dem Term Einheit ein irgend-
wie geartetes Sein zusprechen, setzen ein solches Referenzobjekt in der
Wirklichkeit automatisch voraus, da sich ja sonst die intuitiven Bilder
und Vorstellungen, jenes vage Wissen buchstiblich im Nichts auflésen
wiirde. Wenn sich nun — wie wir feststellten — dieses Referenzobjekt
zwar nicht in der unmittelbar unseren duBeren Sinnen zuginglichen
Wirklichkeit, der dulleren Welt finden 1aBt, es aber dennoch als existent
postuliert ist, dann kann man nur darauf rekurrieren, daB dieses Refe-
renzobjekt auf eine andere, d.h. allein dem Intellekt zugingliche Weise
existiert. Auf die berechtigte Anfrage, was denn dieser Begriff Einheit,
der wie ein Eigenname vorgestellt ist, eigentlich benenne, wenn er sich
nicht auf einen konkreten Gegenstand bezieht, muB also die Antwort
kommen, daB er sich dann auf einen idealen, abstrakten Gegenstand
bezieht. Allgemein 4Bt sich folgern, daB8 der so angenommene Begriff
der Einheit einer Klasse von Begriffen angehort, deren Referenzobjekte
in abstrakter oder idealer Weise existieren. Mit dieser Deutung des
Begriffes der Einheit kommt man also nicht um die Annahme einer
idealen Wesenheit der Einheit herum; ohne eine solche Annahme wire
der Begrift sinnlos.

Wir sind so inmitten der philosophischen Problematik der Ontolo-
gie und eines ihrer zentralen Probleme, der Frage nach der Existenz
idealer Wesenheiten oder abstrakter Gegenstinde, den sogenannten
Universalien®® — gibt es sie, oder gibt es sie nicht? Wir kénnen in
unserem Problemzusammenhang die Frage nach der Berechtigung der
Annahme solcher Universalien und ihrer Erklirung3* beruhigt der fach-
philosophischen Diskussion® iiberlassen. Jedoch ist es wichtig, sich

32 Wir verwenden diesen dem englischen «reference» nachgebildeten Begriff
dquivalent fiir Designatum; mit seiner zugleich intelligiblen (Referenz) und gegen-
stindlichen (Objekt) Seite ziehen wir diesen Begriff dem aus mehreren Griinden
problematischen deutschen Begriff «Sachbezug» vor.

3 Vgl. hierzu Wolfgang STEGMULLER: Glauben, Wissen und Erkennen. Das
Universalienproblem einst und jetzt. Darmstadt 1974* (Libelli, Bd. XCIV), 48—118.

3 Wir verweisen hier nur auf die in Antike und Mittelalter lebhaft gefiihrte
Diskussion, ob die Universalien nun ante res (Platon), oder in rebus (Aristoteles),
oder auch in mente (Boethius, Locke) existieren. Vgl. Anm. 33, 58-81.

3 Durch die Entdeckung von Antinomien in der grundlegenden Disziplin der
Mathematik im 19.Jh. ist diese Frage gerade heute von hochster Aktualitit. Die
wichtigsten Arbeiten zeitgendssischer Philosophen zu dieser Diskussion finden sich
leicht zuganglich in: Das Universalien-Problem. Hrsg. von Wolfgang STEGMULLER,
Darmstadt 1978 (Wege der Forschung, Bd. LXXXIII).



Zum Konzept «Einheit in versdhnter Verschiedenheit» 289

dessen bewuBt zu sein, dal3 die Annahme von Universalien, in unserem
Fall in Form der idealen Wesenheit von Einheit, schwerwiegende Kon-
sequenzen in bezug auf die Ontologie nach sich zieht. Es wird nimlich
eine wesentlich erweiterte Ontologie gewihlt, die neben realen Dingen
auch ideale Wesenheiten umfaBt®¢. Im philosophischen Sprachgebrauch

bezeichnet man eine solche Ontologie, die auch ideale Wesenheiten

postuliert, als Platonismus®’.

Zwei notwendige Erginzungen miissen dem eben skizzierten Ge-
dankengang noch hinzugefligt werden. Zum ersten verweist uns der
Platonismus auch sogleich auf seinen Komplementirbegriff, den Nomi-
nalismus®®. Ein Konzept, das den Begriff der Einheit sinnvoll verwen-
det ohne jedoch ein abstraktes Referenzobjekt zu postulieren, wiirde
eine in bezug auf diesen Begriff nominalistische Deutung durchfiih-
ren®’. Wir greifen an dieser Stelle der Untersuchung nicht zu weit vor,
wenn wir darauf hinweisen, dal3 wahrscheinlich allein {iber eine nomi-
nalistische Deutung dem Konzept der «Einheit in verséhnter Verschie-
denheit» eine sinnvolle, MiB3verstindnisse ausschlieBende Prizisierung
gegeben werden kann. Auf der anderen Seite muBl man zweitens
betonen, daBl es vorderhand durchaus legitim ist, aufgrund des Einheits-
begriffes den Konzepten eine platonistische Deutung*® zu geben. Den-
noch ist in unserem Konzept Vorsicht geboten. Denn man braucht nur

36 In unserem Fall handelt es sich natiirlich nicht um eine explizite, sondern eine
implizite Annahme einer solchen Ontologie. Eine streng sprachanalytische Deutung,
besonders in AnschluBl an Arbeiten des amerikanischen Logikers W. van Orman
Quine, kann immer die ontologische Voraussetzung einer Theorie — ob explizit oder
implizit — aufzeigen.

37 Platon war der erste Philosoph, der auf die Idee kam, die Existenz idealer
Wesenheiten anzuerkennen.

38 Ein Nominalist erkennt nur konkrete Individuen als seiend an. Zur prizisen
Unterscheidung der nominalistischen und platonistischen Ontologie vgl. Anm. 33,
49-58, bes. 57. In dieser Diskussion gibt es als Zwischenposition bekanntlich noch
den Konzeptualismus. Er ist fiir uns ohne Belang, zumal alle modernen Deutungen
den Konzeptualismus nur als Abart des Platonismus verstehen wollen; vgl. Anm. 33,
57 f. und 97-118.

3 Die Moglichkeit einer konsequent nomalistischen Deutung der Einheitskon-
zepte ist bisher noch nicht beachtet worden. Ein solcher Versuch allein kénnte fiir die
Einheitsdiskussion insgesamt, gerade in seiner zu erwartenden psychologischen
Wirkung, durchaus fruchtbar sein. Das Konzept «Einheit in verséhnter Verschieden-
heit» konnte — je nach Interpretation — als ein erster vorsichtiger Schritt in diese
Richtung aufgefaBt werden.

40 Eine solche Behauptung ist nur im Sinne einer ontologisch neutralen Be-
schreibung méglich, da eine nominalistische Haltung automatisch die Méglichkeit
einer platonistischen Deutung als unsinnig ausschliefen wiirde.



290 Zum Konzept «Einheit in versohnter Verschiedenheit»

die «intuitiven Vorstellungen» zu betrachten, um darauf zu kommen,
daf diese genau genommen nicht von abstrakten, sondern eigentlich
von konkreten Referenzobjekten abhingen. Dieser Punkt, der den
theoretischen Befund unberiihrt 148t — da es sich in jedem Fall um eine
erweiterte Ontologie handelt —, entspringt ganz einer stark vergegen-
stindlichenden Sicht dieser Problematik. Es ist natiirlich unhaltbar, ja
offensichtlich unsinnig, sich Abstraktes wiederum konkret vorstellen zu
wollen — was wohl nur unbewuBt moglich sein kann. Interessant ist das
aber insofern, als daB uns dieser letztlich psychologisch erklirbare
FehlschluB die keinesfalls zu unterschitzende Gefihrlichkeit einer sol-
chen Ontologie vor Augen fiihrt. Salopp konnte man sagen: die Onto-
logie ist zwar jetzt erweitert, doch das Sein dieser Gegenstinde hinkt.
Die Frage nach den Konsequenzen aber, die sich hier sofort anschlieft,
fihrt zu den «intuitiven Bildern» und somit ins Zentrum unserer
Problematik zuriick.

3. Das «intuitive Bild» und seine Bedeutung

Die Wahl einer solchermaBlen erweiterten Ontologie ist flir die
gesamte Diskussion von fundamentaler Bedeutung, da man — deutlich
gesagt — tiber diesen einen angenommenen Begriff nicht mehr hinweg-
sehen kann. Durch die dem Begriff zugesprochene Realitit zwingt er
sich jeder Diskussion gleichsam wie ein unmittelbar einsichtiges Prinzip
auf. Die Folgen sind aber dann klar: der Begriff wird zu einer GréBe,
von der ausgehend deduziert wird. Wenn wir jetzt noch einmal das
«intuitive Bild der Einheit» dazu ins Auge fassen, wird die Tragweite
deutlich: Das «intuitive Einheitsbild» nimmt den Platz des Referenzob-
jektes des angenommenen Begriffes der Einheit ein. Oder anders ausge-
driickt: Das «intuitive Bild» ist der postulierten Wesenheit dquivalent.
Dem «intuitiven Bild» kommt nun enorme Bedeutung zu, obgleich es
das schwichste Glied in der Kette ist. Ein Blick auf die Zusammenset-
zung rechtfertigt eine in dieser Hinsicht vorsichtige Haltung. Schon
oben hatten wir im Zusammenhang mit dem «Wissen» von Einheit
mehrmals darauf hingewiesen, daB dadurch der Einheit eine gleichsam
materiale Natur zukommt, vergleichbar den sinnlich wahrnehmbaren
Objekten. Dieser Komplex wird dabei dergestalt vergegenstindlicht,
dafl man unbewuBt meint, das Wesentliche gewissermaBen nur noch an
dieser Wirklichkeit ablesen zu miissen. Das auf diese Weise erworbene
Wissen verleitet schlieBlich zu einer nur noch schwer zu erschiitternden



Zum Konzept «Einheit in versohnter Verschiedenheit» 291

Sicherheit in dieser Frage. Zur Vervollstindigung der Verwirrung tragt
aber wesentlich noch bei, dal diese gleichsam materiale Natur gerade
durch ganz reale Beobachtungen an Dingen, die man etwa als Einheit
betrachtet, oder von Aspekten, die an den Dingen so etwas wie Einheit
vortduschen — gleiche Intensitit einer gewissen Farbe eines bestimmten
Raumausschnittes, durchgehend entsprechende Dichte eines Materials
etc. —, zustande kommt und so dann, in einer Art Zusammenschau,
diese intuitive Vorstellung ausbildet. So handelt es sich letztlich bei
diesen Bildern, die man sich gar nicht realistisch genug vorstellen kann,
um eigenartige Mischgebilde an sich richtiger Beobachtungen, die uns
in ihrer willkiirlichen Ubertragung zu falschen Schliissen verleiten*!.
Die Schwierigkeit besteht darin, dal} man etwas beobachten will, was
sich einfach nicht beobachten 1i8t. Dennoch wird aber beobachtet, was
zu einem «intuitiven Bild» der Einheit fithrt und ein Wissen von Einheit
vortiuscht. In der Diskussion um die Einheitskonzepte trifft man
folglich auch dauernd versteckt solche Bilder an. Bei Sitzen wie «Ein-
heit bedeutet keine Uniformitit»*? hat man es ganz offensichtlich mit
nichts anderem zu tun. Die anscheinend so wesentlich mit der Einheit
verbundene «Uniformitit» ist ein typisches Mosaikstiick eines solch
intuitiv gewonnenen Einheitsbildes.

Wir kénnen hier mit der Beobachtung dieser Frage zu Ende kom-
men und die Erorterung der letzten Seiten in einigen Punkten zusam-
menfassen.

1. Beiden Kritiken am Konzept der «Einheit in versohnter Verschieden-
heit» liegt genau besehen eine Vorstellung von Einheit im Sinne des
Konzepts der «organischen Union» zugrunde. Deshalb geht es nach
wie vor darum, aufzuzeigen, inwiefern man von einer Erginzung der
beiden Konzepte sprechen kann, denn genau das wird behauptet und
permanent bekriftigt.

2. Wesentlicher Bestandteil des Konzeptes der «organischen Union» ist
ein ihm zugrundeliegendes «intuitives Bild» der Einheit. Man st68t
so auf eine implizit vorausgesetzte Ontologie, die als Platonismus
charakterisierbar ist, da sie neben konkreten Gegenstinden auch
ideale Wesenheiten als seiend annimmt.

41 Auf die Gefahr derartiger Trugschliisse hat Ludwig WITTGENSTEIN besonders
in den Philosophischen Untersuchungen, in: Schriften 1, Frankfurt/Main 1969,
279-544, immer wieder aufmerksam gemacht.

42 Vgl. Anm. 29, 677.



292 Zum Konzept «Einheit in verséhnter Verschiedenheit»

3. Eine solche Ontologie hat umgekehrt Konsequenzen fiir die erkennt-
nistheoretische Stellung des Einheitsbegriffes. Dieser ist in der Form
des «intuitiven Bildes» eine aus dem Kontext nicht mehr eliminierba-
re GroBe, was auch dessen unabweisbare Wirkung auf den Dialog
erklart.

4. Bei dem Phinomen des «intuitiven Bildes» stellen wir schlieBlich ein
erhebliches MiBlverhiltnis zwischen seinem geringen objektiven Wert
und der fundamentalen Rolle, die es faktisch ibernimmt, fest. Eine
skeptische Haltung gegeniiber jeder Art von apriorischen Einheits-
vorstellungen ist nicht zuletzt dadurch gerechtfertigt.

Vorliufig kénnte man kurz und prignant formulieren: Einheit ist
zwar nicht vorgegeben und auch nicht meB- oder beobachtbar, aber —
so paradox es auch klingen mag — vielleicht ist sie erstrebbar. Das fiihrt
uns von neuem zum Konzept der «Einheit in verséhnter Verschieden-
heit».

IV. DAS KONZEPT «EINHEIT IN VERSOHNTER VERSCHIEDENHEIT»

Nachdem wir ausfiihrlich der Frage nachgegangen sind, welche
Idee dem Konzept der «organischen Union» zugrunde liegt, miissen wir
die gleiche Anfrage an das Konzept der «Einheit in versdhnter Verschie-
denheit» stellen. Eine doppelte Aufgabe ist dabei zu erledigen: Zuerst
mufl man sich fragen, ob auch dieses Konzept auf einem apriorisch
vorausgesetzten, «intuitiven Einheitsbild» beruht. Wenn ja, konnte man
wirklich von einer Parallelitit der beiden Einheitskonzepte sprechen, die
sich dann lediglich in ihrer «intuitiven Einheitsvorstellung» voneinander
unterscheiden wiirden. Es wiren dann doch konkurrierende Modelle,
was jede weitere Diskussion iiber diese Feststellung hinaus sinnlos
machen wiirde. Die zu diskutierende Basis wire nimlich das jeweilige
Einheitsbild, das aber nur noch Anlall zu unfruchtbaren Auseinanderset-
zungen geben konnte, da das eine so willkiirlich ist wie das andere. —
Sollte sich aber herausstellen, daB dem Konzept der «Einheit in verséhn-
ter Verschiedenheit» kein solch «intuitives Einheitsbild» zugrunde liegt,
dann muB man zweitens weiterfragen, ob iiberhaupt und was fiir eine
Leitidee die Intention dieses Konzeptes bildet.



Zum Konzept «Einheit in versshnter Verschiedenheit» 293

1. Verzicht auf eine apriorische Vorstellung der Einheit

Das Konzept der «Einheit in versdhnter Verschiedenheit» trigt
deutlich Ziige an sich, die die Vermutung nahelegen, daB man sich
gerade davor hiiten wollte, eine apriorische Einheitsidee zu liefern.
Schon die Urfassung des Konzeptes, die nur von «versGhnter Verschie-
denheit» (reconciled diversity)*? spricht, weist auf eine solche Abwei-
sung hin. Ausgangspunkt des Konzeptes ist vielmehr die Erfahrung von
Verschiedenheit, einer Realitit, die an sich weder positiv noch negativ
ist. Als Tatsache fordert sie also zum Nachdenken heraus. So spricht
z.B. das Diskussionspapier iiber die 6kumenische Rolle der konfessio-
nellen Weltbiinde (1974) sogar die Vermutung aus, daf} die « Erwartung
einer vereinheitlichten 6kumenischen Theologie und Kultur ... die
Vielfalt der Gaben des Geistes und die mannigfaltige Verschiedenheit
der Schopfung und der Geschichte leugnen wiirde»**. Die berechtigte
Kritik an einer bestimmten Vorstellung von Einheit, der man einfach
alles unterzuordnen hat, ist hier uniiberhorbar. Im Verlauf der Entwick-
lung des Konzeptes der «Einheit in versGhnter Verschiedenheit» ist
dieser Grundgedanke, sich entschieden von der einseitigen Bindung an
einen apriorischen Einheitsbegriff zu 16sen, immer wieder von neuem
bekriftigt worden. Auf der einen Seite unterstreichen Hinweise wie «die
Einsicht, daB die gesuchte Einheit keine monolithische Einheit sein
kann ...»*, oder «christliche Einheit bedeutet keine Vereinheitlichung»*®
diese Ablehnung mit Nachdruck. Auf der anderen Seite ist das Postulat,
im Rahmen dieses Konzeptes das «Element der Versohnung in allen
Einheitsbemiihungen stark zu machen»*’, dieselbe, nur ins Positive
gewandte Aussage, sich nicht an eine bestimmte, apriorische Einheits-
vorstellung zu klammern. Zur Beantwortung des ersten Punktes geniigt
folglich die Feststellung, daB3 es ein wesentlicher Bestandteil des Kon-
zeptes ist, sich gerade von der Umklammerung eines apriorischen
Einheitsbegriffes frei zu machen.

#3 Discussion Paper on the Ecumenical Role of the World Confessional Fami-
lies in the One Ecumenical Movement, Geneva 1974 (Polykopie), Nr. 23.

44 A.a.0.

4 Okumenische Beziechungen, 36 (Nr. 151). Hervorhebung durch uns.

46 Daressalam 1977, 206. Hervorhebung durch uns.

47 A.a.0. 205.



294 Zum Konzept «Einheit in versdhnter Verschiedenheit»

2. Die Erfahrung von Verschiedenheit

Vom Einheitsbegriff aus gesehen ist schlieBlich zu sagen, daB} in
dieser Hinsicht iiberhaupt eine negative Antwort gegeben wird. Das ist
ein Punkt, den die Kritik hiufig tibersieht, denn sie unterstellt — analog
zur impliziten Bildung ihres eigenen Einheitsbegriffes —, daB8 das Kon-
zept der «Einheit in versShnter Verschiedenheit» auch ein Bild von
Einheit voraussetzt, das man realisieren will, nur in diesem Fall ein
Einheitsbild, das konfessionelle Verschiedenheiten bewahren soll. Das
ist aber nichts anderes als die Projektion des platonistischen Grundge-
dankens jenes Konzeptes. Das Konzept der «Einheit in verschnter
Verschiedenheit» will dagegen in bezug auf den Einheitsbegriff und
dessen Funktion im Rahmen der Einheitsbemiihungen ganz anderes
sagen, wie etwa: Wir konnen uns keine richtige Vorstellung davon
machen, wie letztlich die angestrebte Einheit aussehen wird. Natiirlich
mussen in ihr die konstitutiven Elemente, wie sie z.B. in der «Einheits-
formel von Neu-Delhi» beschrieben werden*®, verwirklicht sein. Aber
es ist einfach miiBig, dartiber hinaus schon a priori eine genaue Vorstel-
lung, ein bestimmtes Bild von Einheit zu entwerfen, das, sobald man
sagt, so oder so mufB sie (die Einheit) aussehen, dem berechtigten
Vorwurf, Produkt subjektiver Willkiir zu sein, ausgesetzt ist. Wenn wir
aber schon nicht wissen konnen, wie die gesuchte Einheit aussieht, dann
wissen wir doch von dem Nebeneinander der verschiedenen christlichen
Konfessionsgemeinschaften und ihrem Willen, diese Trennung zu iiber-
winden. Diesem Gedanken will schlieBlich das Konzept von «Einheit in
versohnter Verschiedenheit» einen neuen Geist einhauchen. In diesem
Sinne ist es einfach verfehlt, zu behaupten, dieses Konzept strebe nur
eine «unendliche Selbstperpetuierung partikularer konfessioneller
Strukturen»*® an, was eine Behauptung ist, die genau auf der oben
angedeuteten Linie liuft und einem fundamentalen Denkfehler ent-
springt. Denn derjenige, der das Konzept in seinem wesentlichen Anlie-
gen verstehen mochte, muBl vor allen Dingen zuerst erkennen, daf3
dieses Konzept die ganze Diskussion um die 6kumenische Einheit eben
auf eine neue Grundlage zu stellen versucht. Ausgehend von der Realitit
der Trennung sollen dabei die verschiedenen christlichen Konfessionen

“ Vgl. Anm. 23, 130. Vgl. ebenso Harding MeyvEer, Gemeinsamkeit und
Differenz, 380.
¥ Vgl. Anm. 26, 189.



Zum Konzept «Einheit in verséhnter Verschiedenheit» 295

gemeinsam die Einheit suchen. Diese Einheit aber, die man finden
mochte, ist keine vorgegebene GroBe, aus der man gleichsam den Weg,
den man gehen muB, deduzieren kénnte. Der Hauptgedanke ist viel-
mehr der Aufbau der Einheit von unten nach oben. Einheit soll konstru-
iert werden, denn sie kann nicht von irgendwoher deduziert werden. Es
ist ein groB angelegter Versuch, in dessen Rahmen auch die Frage der
Bewahrung konfessioneller Identitit diskutiert werden kann, eine Fra-
ge, die in diesem Konzept nicht a priori ausgeschlossen wird. In diesem
Zusammenhang ist es verstindlich, daB der Verséhnungsgedanke mit
Nachdruck betont wird. Im Vergleich mit dem Konzept der «organi-
schen Union» 1dBt sich kurz und deutlich sagen: Liegt dem Konzept der
«organischen Union» ein «intuitives Bild» der Einheit zugrunde, so
liegt dem Konzept der «Einheit in verschnter Verschiedenheit» die
Erfahrung von Verschiedenheit zugrunde. Das «intuitive Bild» ist eine
apriorische Voraussetzung und funktioniert dementsprechend. Die Er-
fahrung der Verschiedenheit dagegen ist eine geschichtliche Tatsache,
deren positive Seite flir die Einheitsbemiihungen fruchtbar gemacht
werden soll. Die Unterschiede dieser Konzepte charakterisiert man
dann vielleicht am besten, indem man einerseits von einem stark
«zielgerichteten Konzept», anderseits von einem «offenen Konzept»
spricht. Beiden Konzepten aber geht es um dieselbe Einheit.

VI DIE KOMPLEMENTARITAT DER KONZEPTE «ORGANISCHE UNION»
UND «EINHEIT IN VERSOHNTER VERSCHIEDENHEIT»

Im Bericht der Sitzung der Kommission fiir Glauben und Kirchen-
verfassung wurde eigens darauf hingewiesen, daf3 «beide Vorstellungen
(sc. «organische Union» und «Einheit in versdéhnter Verschieden-
heit») ... nicht als Alternativen betrachtet werden diirfen. Sie konnten
zwei unterschiedliche Reaktionsweisen auf die 6kumenischen Notwen-
digkeiten und Moglichkeiten unterschiedlicher Situationen und kirchli-
cher Traditionen sein»>°,

Nachdem wir im vorangegangenen Abschnitt herausgearbeitet ha-
ben, welchen Grundgedanken die Konzepte entsprechen wollen, ist es
notwendig, noch zu fragen, ob und inwiefern von einer Erginzung
beider Konzepte gesprochen werden kann. Wie wir bisher in unserer

Untersuchung zu zeigen versucht haben, stellen beide Konzepte grund-

50 Bangalore 1978, 231.



296 Zum Konzept «Einheit in verséhnter Verschiedenheit»

sitzlich verschiedene Ansitze dar. Der eine Ansatz mochte Einheit
gleichsam von oben nach unten entwickeln, der andere die Einheit von
unten nach oben aufbauen. Es sind zwei Moglichkeiten, auf dasselbe
Problem zu antworten, wobei die Frage, welchem Konzept der Vorzug
zu geben sei, nicht mehr aufgrund sicheren Wissens eindeutig entschie-
den werden kann. Der oben benutzte Ausdruck «Parallelitit» der Kon-
zepte sollte diesen Unterschied, der sich auf kategorischer Ebene mani-
festiert, beschreiben.

Unabhingig von der Rechtfertigung einer méglichen Entscheidung
fiir das eine oder andere Konzept — wir werden im letzten Abschnitt
darauf zuriickkommen miissen — kann man in unserem Problem der
gegenseitigen Erginzung dieser Konzepte zwei Fille unterscheiden, die
sich am besten durch zwei Fragen erfassen lassen.

a) LiBt das Konzept der «organischen Union» noch Raum fiir den
Gedanken des Konzeptes der «Einheit in verséhnter Verschiedenheit»?

b) LiBt das Konzept der «Einheit in versohnter Verschiedenheit»
noch Raum fiir die Idee des Konzeptes der «organischen Union»?

Zur ersten Frage ist zu sagen, dal3 das Konzept der «organischen
Union» schon gemiB seiner Definition®! das Konzept der «Einheit in
versohnter Verschiedenheit» ausschlieBen muB. In diesem Sinne kann auf
grundsitzlicher Ebene von keiner Erginzung der Konzepte gesprochen
werden. Dagegen liBt das Konzept der «Einheit in vershnter Verschie-
denheit» — so wie wir es in unserer Untersuchung verstehen — die
Moglichkeit fiir eine Einheit in «organischer Union» offen; nach diesem
Konzept kann das, doch muB es nicht der Fall sein. Die Einheit gemal3 der
Idee des Konzepts der «organischen Union» erweist sich somit als ein
Spezialfall des Konzeptes der «Einheit in verséhnter Verschiedenheit».

Zusammenfassend kann man sagen, dal vom Konzept der «organi-
schen Union» aus gesehen das Konzept der «Einheit in versShnter
Verschiedenheit» eine Alternative darstellt, wihrend vom Konzept der
«Einheit in versohnter Verschiedenheit» aus gesehen das Konzept der

«organischen Union» ein inneres Moment, ja sogar ein mogliches Ziel
darstellt®2

1 Vgl. Anm. 6,30 und 32 (Sektion II, Nr. 10 und 14).

32 Das erklirt vielleicht, warum den Befiirwortern des Konzeptes der «organi-
schen Union» das Konzept der «Einheit in versShnter Verschiedenheit» immer nur
als ein Alternativkonzept erscheint, wihrend umgekehrt eine solche Position von
den Beflirwortern des Konzeptes der «Einheit in vershnter Verschiedenheit» expli-
zit nicht feststellbar ist.



Zum Konzept «Einheit in verséhnter Verschiedenheit» 297

VI. DIE DISKUSSION UM DIE EINHEIT

In einem letzten Teil miissen wir nun noch auf die Frage des
Nutzens eingehen, den das Konzept der «Einheit in versOhnter Ver-
schiedenheit» fiir die weitere Entwicklung des Dialogs um die Einheit
der christlichen Konfessionen haben kann. Diese Frage kniipft im
Zusammenhang unserer Darstellung an ein Problem an, auf das im
vorhergehenden Abschnitt bereits hingewiesen wurde.

Auch wenn wir die unterschiedlichen Grundgedanken der beiden
Einheitskonzepte herausgearbeitet haben, konnen wir auf dieser Grund-
lage in formaler Hinsicht keine begriindete Entscheidung fiir das eine
oder das andere Konzept treffen. In dieser Situation formaler Unent-
scheidbarkeit®?® kann allein der Rekurs auf die Leistungskraft eines Kon-
zeptes in einer gegebenen Situation die personliche Entscheidung moti-
vieren, diesem oder jenem Konzept den Vorzug zu geben. Fiir die
Feststellung aber dessen, was ein Konzept zu leisten verspricht, mufl
man wiederum auf Kriterien zuriickgreifen, die dann eine vergleichende
Beurteilung moglich machen. Die Aufstellung der Kriterien selbst ist
ein Teil der wissenschaftstheoretischen Diskussion und als solche hier
nicht weiter von Belang. Wir wollen in unserem Fall ein Kriterium
herausgreifen, das fiir die Beurteilung des Nutzens des Konzeptes eine
wesentliche Rolle spielt. So befragen wir das Konzept der «Einheit in
versohnter Verschiedenheit» unter dem Blickwinkel des Kriteriums der
Fruchtbarkeit®®, kurz: Kann dieses Konzept den Einheitsbemiihungen
neue Impulse geben?

1. Ein Fortschritt im Problembewuftsein

Werfen wir zuerst einen Blick auf das Konzept der «organischen
Union». Wir hatten bereits festgestellt, dal das Konzept, gemil seiner
Definition, eine mégliche Bewahrung konfessioneller Verschiedenhei-
ten ausschlieBt. Unabhingig nun von der Frage, ob ihr vorausgesetzter
Einheitsbegriff {iberhaupt eine adiquate Beschreibung der Méoglichkeit

33 Die Begrifflichkeit orientiert sich an STEGMULLER: Metaphysik — Skepsis —
Wissenschaft. Zweite, verbesserte Auflage, Berlin — Heidelberg — New York 1969.
Dort auch sehr gut zur Entscheidung im praktischen Sinn.

% Vgl. Thomas S. KunN: Die Entstehung des Neuen. Studien zur Struktur der
Wissenschaftsgeschichte. Hrsg. von Lorenz KRUGER, Frankfurt/Main 1978, 422f.



298 Zum Konzept «Einheit in verséhnter Verschiedenheit»

okumenischer Einheit darstellen kann — denn warum sollte sie nicht
ganz anders aussehen? — werden einfach von Anfang an zu viele, flir die
Einheitsdiskussion fruchtbare Ansitze verworfen. Diese Ansitze sind
vielfiltiger Natur, da die Erfahrungen im Umgang mit einem Problem
Denkentwicklungen heranreifen lassen, die auf die Dauer unabweisbar
werden. Unter anderem hat man so in jiingster Zeit die Moglichkeit
konfessioneller Verschiedenheit im Rahmen der Einheitsdiskussion stir-
ker erwogen. Die sachliche und zuriickhaltende Formulierung A. Aar-
flots will fiir eine solche Entwicklung das BewuBtsein wecken, wenn er
in einem Referat auf der Vollversammlung des LWB in Daressalam
(1977) sagte: «Vieles legt nahe, daB die Uberzeugung, nach der konfes-
sionelle Identitit und 6kumenische Gemeinschaft miteinander verbun-
den werden konnen, heute stirker geworden ist und an Glaubwiirdig-
keit gewonnen hat»>>. Dagegen mochte J. Deschner bereits ganz ent-
schieden Konsequenzen ziehen, indem er seinen auf der Vollversamm-
lung des ORK in Nairobi (1975) gehaltenen Vortrag: zusammenfaBte:
«Das Ergebnis dieser Denkentwicklung ist, daB heute jede ernstzuneh-
mende Einheitsvorstellung nicht bloB durch verbale Beteuerungen,
sondern hinsichtlich der von ihr anvisierten Einheitsstrukturen der
Einsicht Rechnung zu tragen hat, daB Einheit der Kirche stets Einheit in
der Verschiedenheit ist und sein muB»>S.

Ohne Schwierigkeiten kénnte man noch eine Vielzahl dhnlicher
Stellungnahmen anfiihren, die dieser Stimmung ebenso eindeutig Aus-
druck verleihen. Sind nun jedoch solche Gedanken, die gewissermaBen
organisch aus der Diskussion herausgewachsen sind, bereits von vorne-
herein als falsche Lésungen ausgeschlossen, dann liegt unserer Ansicht
nach praktisch der Beweis auf der Hand, daB ein solches Konzept in
diesem Stadium der Diskussion keine Impulse mehr geben und eine
notwendig gewordene Weiterentwicklung damit nur blockieren kann.
In dieser Situation begniigt man sich auch damit, immer wieder von
neuem dem guten Willen Ausdruck zu verleihen, untriigliches Anzei-
chen dafiir, daBB man das, was man behauptet und permanent bekriftigt,
schon gar nicht mehr glaubt. Nebenbei bemerkt, es sollte einen iiber die
Ironie der Situation hinaus nachdenklich machen, daBl ausgerechnet in

55 A. AArrLoT: Die lutherische Kirche und die Einheit der Kirche. In: Daressa-
lam 1977, 49.

56 So J. DESCHNER in einem Vortrag auf der Vollversammlung des ORK in
Nairobi 1975, zit. nach: Harding MEYER, Gemeinsamkeit und Differenz, 382.



Zum Konzept «Einheit in versdhnter Verschiedenheit» 299

dem Moment der Einheitsdiskussion auch Konfessionalisten auf der
Seite der strengen Anhinger des Konzeptes der «organischen Union» zu
finden sind. Man darf sich fragen, ob nicht beide vielleicht ein dhnliches
Ziel verfolgen.

Es zeigt sich, daB kein Konzept abgelést vom Zeitpunkt zu verste-
hen ist, in dem es entstanden ist und formuliert wurde. Uber den
jeweiligen Stand des ProblembewuBtseins einer bestimmten Epoche
kann nun einmal kein Konzept hinausgehen, denn das ist in erster Linie
gerade das Resultat eben dieses ProblembewuBtseins, auch wenn es
dann seinerseits wieder ganz selbstverstindlich auf die Weiterentwick-
lung dieses ProblembewuBtseins EinfluB nehmen wird. Auf jeden Fall
wird sich ein verindertes ProblembewuBtsein seinen Ausdruck in einem
anderen Konzept — sei es nun ganz neu oder auch nur modifiziert —
suchen. Wire das nicht moglich, dann wire auch die ganze Diskussion
um das in Frage stehende Problem sinnlos. Das Konzept der «organi-
schen Union» konnte einen entscheidenden Neuansatz der Einheitsdis-
kussion nicht mehr in positiver Form aufgreifen, der Impuls eines
monistischen Ansatzes als allein giiltiges Modell hatte seine Kraft ver-
loren.

2. Neue Aufgaben

Das Konzept der «Einheit in versdhnter Verschiedenheit» will auf
die oben besprochene Verschiebung des ProblembewuBtseins antwor-
ten und einen neuen Rahmen fiir den in der Denkentwicklung gemach-
ten Fortschritt zur Verfiigung stellen. Diese Denkentwicklung bestand
im Grunde darin, von einer idealistischen Einheitsvorstellung und ihrer
«despotischen Alleinherrschaft» abzuriicken. Hat man diesen so wesent-
lichen Punkt einmal verstanden, dann kann man nicht mehr die Augen
davor verschlieBen, daBB das Konzept von «Einheit in verséhnter Ver-
schiedenheit» nicht eine apriorische Vorstellung durch eine andere
ersetzen mochte®’. Das Konzept will sich gerade dagegen stemmen und
Ausdruck einer in dem Sinne realistischen Haltung sein, indem es den
Blickwinkel nicht zu frith und willkiirlich verengen will. Erst auf dieser
Grundlage ist es tiberhaupt moglich, dem Dialog entscheidend neue
Impulse zu geben.

7 U. DucHrow, vgl. Anm. 26, 189, kann z.B. diesen Punkt unméglich
verstanden haben, denn sein Verstindnis des Konzeptes der «Einheit in verséhnter
Verschiedenheit» hingt deutlich von einer solch apriorischen Einheitsvorstellung ab.



300 Zum Konzept «Einheit in versdhnter Verschiedenheit»

Unserer Meinung nach erlaubt nun dieses Konzept die Entwick-
lung einer Einheitsdiskussion in zwei Stufen. Unmittelbar soll diese
Konzeption eine kritische Reflexion der Konfessionen auf sich selbst im
Zusammenhang mit ihrem Willen zur Einheit auslésen. Die Resultate
dieser Reflexion sollten dann gleichsam in einem zweiten Schritt zu
einer Verinderung dieser Konfessionen fiihren.

Der eigentliche Ort, iiber die Einheit nachzudenken, ist die Konfes-
sionsgemeinschaft selbst. Nur dort kann man mit allem Ernst an die
Frage herangehen, welche der geschichtlich gewachsenen Unterschiede
noch heute legitim sein konnen und welche nicht. Das ist eine der ersten
und wesentlichsten Fragen, die der Klirung bediirfen, da es viele
Unterschiede gibt, die in einem polemischen Kontext einer bestimmten
historischen Epoche gewissermaBen kiinstlich in den Rang unaufgebba-
rer, wesentlicher Unterschiede emporgehoben worden sind. In der
heutigen Situation aber, wo die Berechtigung verschiedener Bekennt-
nisse gegenseitig nicht in Frage gestellt wird, konnten nach sorgfiltiger
Priifung sicher viele dieser Anspriiche aufgegeben werden. Konkret
aber wiirden schmerzlich trennende Schranken wegfallen. Der logische
Ort dieser Fragen kann nur die einzelne Konfession selbst sein, denn
nicht die «lutherischen Kirchen» beantworten z.B. flir die katholische
Kirche die Frage, ob nun der Unterschied im Verstindnis des Abend-
mabhles, respektive der Eucharistie, heute noch fiir diese ein wesentlicher
Unterschied sein muBl oder nicht. Eine groBe Zahl derartiger Fragen
harren im SchoBe der Konfessionen ihrer Losung. Das Konzept der
«Einheit in versdhnter Verschiedenheit» weist gerade auf diese dringen-
den Aufgaben hin, deren Auswirkungen unmittelbar den Gesamtdialog
betreffen, da jede Losung automatisch zu einer schirferen Fassung der
Einheitsfrage fiihrt. Auf diese charakteristische Funktion dieses Kon-
zepts weist auch J.K.L. Reid hin: «But working towards a relationship
of Reconciled Diversity will throw a great light on where exactly the
barriers run»3®,

Das Konzept der «Einheit in verséhnter Verschiedenheit» unter-
streicht mit Nachdruck, daB jeder Weg zur Einheit notwendigerweise
eine Reflexion der Konfessionen iiber sich selbst voraussetzt. Unver-
meidlich und ohne Ausnahme muB eine solche Analyse der konfessio-

58 J.LK.S. RED: «Reconciled Diversity» — the emergence, development and
realisation of an ecumenical plan for action. Artikel fiir die Ecumenical Review
(Mirz 1979), dort aber nicht erschienen.



Zum Konzept «Einheit in versdhnter Verschiedenheit» 301

nellen Identitit einen schmerzlichen ProzeB auslosen; denn es fordert
bekanntlich viel, Distanz zu gingigen Antworten und bequemen Vor-
urteilen, die lange Zeit gute Dienste geleistet haben, zu gewinnen. So
hat man wirklich nicht die Absicht, irgendwelche konfessionelle Ver-
schiedenheiten zu verewigen. Alle Anstrengungen konzentrieren sich
auf die Moglichkeit einer Selbstanalyse, die vielleicht zu einem Stiick
Selbsterkenntnis fithren wird>”.

Sicherlich wird der einmal eingeschlagene Weg zu einem langen
und beschwerlichen Marsch, der Ausdauer und Willenskraft herausfor-
dert. Doch eine gute Selbstanalyse darf auf Friichte hoffen, die im
Ergebnis die kontinuierliche Verinderung der Konfessionen zu einer
faBbaren GréBe werden 14Bt. Die Rede von der «Liuterung, Wandlung
und Erneuerung»®® der konfessionellen Identitit wird so erst in ihrem
Ernst verstindlich. Obwohl die offiziellen Texte darauf Wert legen,
tibersieht man trotzdem gerne, wie sehr das Konzept der «Einheit in
versohnter Verschiedenheit» gerade diesen Punkt realisieren will. Hier
liegt ganz konkret die 6kumenische Kraft dieses Konzeptes verborgen,
da es direkt auf eine Verinderung der Konfession selbst als unentbehrli-
che Voraussetzung fiir den Weg zur Einheit hinzielt. Die so in ihrem
Selbstverstindnis verwandelten Konfessionen werden einen neuen An-
satzpunkt fiir die Frage der Einheit bilden. Es ist aber wahrscheinlich,
dal man — einmal an dieser Stelle angelangt — von neuem ein Konzept
entwerfen muBl, denn der Impuls des Konzeptes der «Einheit in ver-
sohnter Verschiedenheit» wird sich wohl auf diesem Weg erschopfen.
Die Frage nach der Einheit wird dann aufgrund der zuriickliegenden Ent-
wicklung in verinderter Form neu formuliert werden miissen, d.h.
seinen Ausdruck in einem Konzept finden, das in der Lage sein wird, dem
Dialog frische Impulse zu geben. Auf dem Weg zu diesem heute ohne
Zweifel noch so fernen neuen Ausgangspunkt kann jedoch das Konzept
«Einheit in versdhnter Verschiedenheit» eine wertvolle Hilfe sein.

Die Kraft des Konzeptes 1aBt sich mit einem Gedanken Goethes
treffend zusammenfassen: «Es klingt freilich wunderlich, wenn man
etwas ausspricht, was sich ohnehin versteht; doch nur indem man sich
iber das Bekannte vollig verstindigt hat, kann man miteinander zum

Unbekannten fortschreiten»®?.

59 Ahnlich Harding MEYER, Gemeinsamkeit und Differenz, 387, der treffend
von einer «Redefinition der Konfessionen im Gesprich» spricht.

60 Daressalam 1977, 205.

61 J.W. von GoeTHE: Wahlverwandtschaften, 1. Teil, Kap. 4.



	Zum Konzept "Einheit in versöhnter Verschiedenheit"

