
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 1-2

Artikel: Ortskirche - Universalkirche, Amt und Bezeugung der Wahrheit

Autor: Amiet, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761401

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ortskirche - Universalkirche,
Amt und Bezeugung der Wahrheit

Studiendokument der christkatholisch/römischkatholischen

Gesprächskommission der Schweiz

Der Unterzeichnete ist Mitglied der offiziellen Gesprächskommission der

christkatholischen und der römisch-katholischen Kirche der Schweiz. Zum
Auftrag dieser Kommission gehört es auch, nach Möglichkeiten gemeinsamen

Zeugnisses zu suchen. Ideal wäre es, wenn die Kommission solche Möglichkeiten

in dem Gebiet fände, welchem die eigentlichen Trennungsgründe zwischen

den beiden Kirchen zugehören, nämlich in der Lehre von der Kirche, in welche

die Papstfrage eingeordnet ist. Gerade danach suchte die Kommission, wie der

hier veröffentlichte Text «Ortskirche1 - Universalkirche, Amt und Bezeugung
der Wahrheit» zeigt.

Dieser Text hat seine Form durch verschiedene Diskussionen und mündliche

wie schriftliche Beiträge von Kommissionsmitgliedern gefunden. Wiewohl er

nicht bis zum Kern der Kontroversfrage vorstößt, so dürfte er doch Hinweise

geben, wie die beiden Kirchen gemeinsam nach einem erneuten Verständnis von

Kirche, Amt und auch Unfehlbarkeit suchen könnten. Alle Mitglieder der

Kommission sind der Ansicht, daß dieser Text der Lehre ihrer Kirche nicht

widerspreche. An sich sähe der und jener allerdings lieber eine andere Akzentsetzung.

Das berührt aber nicht den prinzipiellen Konsens darüber, daß der

Text beidseitig verantwortbar ist als Hinweis, wie ein weitgehend gemeinsames

Zeugnis in der Kernfrage der Spaltung gesucht werden könnte. Es entspricht
dem Wunsch der Kommission, wenn der vorliegende Text in verschiedenen

ökumenisch engagierten Kreisen diskutiert wird, stellt er doch eines der wenigen

1 Mit Ortskirche ist hier das Bistum gemeint, nicht die Pfarrei, Nationalkirche
oder gar die Denomination.



Ortskirche - Universalkirche, Amt und Bezeugung der Wahrheit 265

Beispiele dar, da eine Einzelfrage — hier die der Unfehlbarkeit — nichtfür sien,

sondern nach ihrem ekklesiologischen Ort betrachtet wird.
Als Hilfe für dieses Suchen nach einem gemeinsamen Zeugnis sind

Reaktionen der Leser erwünscht.

Als solchen Hinweis veröffentlicht der Unterzeichnete mit - an ihrer 52.

Sitzung vom 19. Oktober 1981 bezeugten - Billigung der Kommission den

Text. Peter Amiet

Von der Gemeinschafi der Schöpfung zu der Gemeinschaft der Kirche

Wir leben alle in Gemeinschaft. Aus der Gemeinschaft der Eltern
kommen wir her und wachsen in neue Verbindungen hinein - bald

willig, bald gezwungenermaßen. Gefährdung und Verminderung der

Gemeinschaft durch Tod, widriges Schicksal und Sünde bereiten uns
Schmerz und Leiden. Wo immer aber Gemeinschaft gelingt, sei es, daß

einen eine Blume anspricht, ein Acker einem etwas sagt oder Menschen
sich verstehen, da erfahren wir das als etwas Sinnvolles und Gültiges.

Wir wünschen eine Gemeinschaft, die uns liebt, versteht und
beschenkt, die aber auch von uns etwas erwartet und unsere Zuwendung

annimmt, eine Gemeinschaft, die uns als ihre vollwertigen Glieder
anerkennt und von uns selber anerkannt zu werden wünscht. Eine
solche Gemeinschaft wandert stetig vorwärts; denn wenn mir jemand
hilft, bringt er mich weiter, ebenso wie ich wiederum durch meinen

eigenen Beitrag ihn fördere.
In welcher Richtung aber soll diese Gemeinschaft gehen? Hinfällig

und unfrei sind manche Bemühungen um Gemeinschaft, mehr durch
die Angst vor der Verlassenheit als durch die Erkenntnis des Heils

bestimmt, das allein unserem Leben Sinn und Richtung gibt, nach dem

wir uns sehnen als der Heilung aller Zerrissenheit, da alle Dinge,
Himmel und Erde, Schöpfer und Geschöpf, Mann und Frau, Eltern und

Kinder, Mensch und Elemente, aber auch Verstand und Gefühl, Geist,
Seele und Leib, Wort und Tat zur Einheit in Gemeinschaft finden. Wir
möchten beschenkt sein mit dieser Einheit und für würdig gehalten
werden, ihr dienen zu dürfen. Wir möchten Bande mit allen Menschen

knüpfen, so daß alle zu einer Gemeinschaft vereint ihr Leben als gültig
und wahr erfahren, da nicht durch Angst oder Zwang sondern in
Freiheit und Liebe das Zusammensein gelebt wird. Solche Gemeinschaft
ist da, wo der Schöpfer, der dreifaltige Gott, mitten unter uns ist, da der



266 Ortskirche - Universalkirche, Amt und Bezeugung der Wahrheit

Sohn nicht dem Vater gleich ist, um sich nachher über ihn zu erheben,
sondern um ihn zu ehren durch die Größe seines Gehorsams, und da die
Herrlichkeit des Geistes nicht geringer ist als die des Vaters und des

Sohnes noch diese schmälert, sondern ihr entspricht.
Auf das Offenbarwerden solcher Gemeinschaft der Söhne Gottes

mit dem Erstgeborenen unter vielen Brüdern sehnt sich das Geschaffene

(vgl. Rom 8,19 u. 29 u. 35-39).

Die Sendung stiftet die Gemeinschaft neu

Als die Fülle der Zeit gekommen war, sandte Gott seinen Sohn in
die Welt (Gal 4,4). Und in diese Sendung stellt er uns hinein, indem er

uns den Geist seines Sohnes gibt, damit auch wir nicht unwissende
Knechte (Joh 15,15), sondern Söhne und Erben des Reiches des Vaters
seien (Gal 4, 6-7): So ist es die eine Sendung, in welcher Jesus Christus,
unser Herr, zu uns gekommen ist, welche auch wir unsrerseits
vollziehen.

Wenn Christus seine Jünger aussendet, an seiner Statt das Evangelium

zu verkünden (vgl. 2. Kor 5,20), so daß, wer sie hört, Christus
hört (Luk 10,16), dann bleibt er der Herr seiner Jünger, demgegenüber
sie dauernd verantwortlich sind.

Die Gemeinschaft erkennt die Wahrheit

Im Heiligen Geist bekennen die Christen Jesus als den Herrn (1.

Kor 12,3). Er ist es, zu dem sie vom Vater, der in der Kraft des Heiligen
Geistes (vgl. Lk 1,35 und 3,22) den Sohn gesandt hat, gezogen werden
(Joh 6,44). Und ihnen sendet der vom Vater gesandte Sohn vom Vater
her den Geist der Wahrheit, der vom Vater ausgeht und vom Sohn

zeugt (Joh 15,26). Der Geist leitet die Gesandten Christi in die ganze
Wahrheit (Joh 16,13). Und diese Wahrheit ist Christus (Joh 14,6), der
bei ihnen ist bis an das Ende der Welt. Sie sind als seine Zeugen (Joh.

15,2) beauftragt, alle Völker zu ihm zu führen (Mat 28, 19-20).

In Vielfalt haben alle Anteil an der Gemeinschaft

So heißt denn «mit Christus Gemeinschaft haben» sowohl, mit ihm
und von ihm ausgesandt sein in die Welt, wie auch, ihm als dem Herrn
und dem Ziel gegenüberstehen. Alle, die durch das Wort (vgl. Rom



Ortskirche - Universalkirche, Amt und Bezeugung der Wahrheit 267

10,17), die Taufe und Firmung Gläubige und Glieder am Leib Christi
und Träger des Heiligen Geistes geworden sind, haben Anteil an der
einen göttlichen Sendung. In der Gemeinschaft miteinander hat jeder
einen Psalm, eine Lehre, eine Offenbarung, Zungenrede oder Auslegung

(1. Kor 14,26). Ein jeder ist gesendet, aber ein jeder steht den

andern, die ebenfalls von Christus gesendet sind, auch gegenüber. Der
Gesandte Christi sieht im Bruder ein Gefäß des Heiligen Geistes, in
welchem Geiste beide den Vater anrufen. Und der den Geist empfangen
hat, dient dem Bruder wiederum als einem Repräsentanten Christi, der

gekommen ist zu dienen. So lebt die Kirche in einer Vielfalt von
Beziehungen, da die Christen miteinander, füreinander und im Gegenüber

zu einander sind.

Die Gemeinschaß mit dem Bischof

Es ist dies keine unbestimmte Vielfalt, sondern die Kirche ist der
Leib des einen Hauptes, welches Christus ist. Sie bezeugt dies dadurch,
daß sie sich um den Bischof2 schart, der seinen besonderen Auftrag auf
dem geschichtlichen Weg der apostolischen Sukzession vom inkarnier-
ten, geschichtlichen Herrn her durch den Heiligen Geist empfangen hat.

So wie jeder Einzelne das Wort Gottes und die Taufe auf geschichtlichem

Weg von Christus her empfangen hat, so stehen die Gläubigen
als Gemeinschaft im Amtsträger demjenigen gegenüber, der ihr auf
geschichtlichem Weg Repräsentant Jesu von Nazareth geworden ist. In
der Ausrichtung auf den Bischof konkretisiert die Gemeinde ihr eigenes
in der Sendung Stehen als christliches und zugleich als gemeinschaftliches,

da die Vielen nicht regellos zueinander stehen, sondern sich in der
Kraft des Heiligen Geistes um den einen Bischof als den Gesandten
Christi scharen3. Unter seiner Leitung feiert die Kirche das Abendmahl

2 Die Art, wie die einzelnen evangelischen Kirchen das Wort Bischof für sich
und andere Kirchen jeweilen verwenden, sagt noch wenig darüber aus, ob die
Wirklichkeit des Bischofsamtes bei ihnen da ist. Das ist vielmehr eine offene Frage,
die noch einer dringenden ökumenischen Untersuchung bedürfte.

3 Dem entspricht die altkirchliche Übung besser, nach welcher die Gemeinden
durch ihre Wahl bezeugten, daß sie fähig und gewillt sind, sich zu einem bestimmten
Christen als einem Gesandten Christi zu stellen. In der römisch-katholischen Kirche
werden heute nur wenige Bischöfe durch diözesane Gremien gewählt, z.B. der von
Rom (die Kardinäle repräsentieren die Gemeinde Rom) und von Basel. Es ist ein
Desideratum in der römisch-katholischen Kirche, daß bei der Bischofswahl die
Diözese mehr beteiligt sei.



268 Ortskirche - Universalkirche, Amt und Bezeugung der Wahrheit

und alle Sakramente und verkündet sie den Tod des Herrn, bis er
kommt.

Wenn der Bischof mit dem «charisma certum veritatis» (Iren.adv.
haer.4, 26,2) den Auftrag erhalten hat, über dem Bekenntnis des apostolischen

Glaubens zu wachen, so schränkt das den Glaubenssinn, an dem
alle Gläubigen teilhaben, nicht ein, vielmehr weckt es ihn und gibt ihm
die Orientierung aufdie Gemeinschaft der Kirche Christi hin. Durch die
Weihe zum Bischof wie auch durch die zum Priester und Diakon
werden Gläubige nicht zu Christen anderer Art gemacht, vielmehr
werden sie geweiht und beauftragt, es als Gesandte Christi den Christen,

die alle den Heiligen Geist erhalten haben und miteinander das

königliche Priestertum darstellen, zu ermöglichen, ihre Zugehörigkeit
zum konkreten, in der Geschichte erschienenen Gottessohn nicht nur als

Individuen, sondern im Gehorsam dem Gesandten gegenüber miteinander,

eben als Kirche, zu bezeugen und darzustellen.

Der eine Christus und die eine Kirche

Der eine Christus stiftete die Kirche als eine. Die Kirche, der
unteilbare Leib Christi, ist nicht die Summe aus einzelnen Individuen
oder Gliedern oder irgendwelchen Teilen. Wo immer ein Apostel dem

Sendungsbefehl gehorchte, und wo sich aufseine Predigt hin an irgendeinem

Ort die Kirche realisierte, da war es die eine Kirche Christi: Und
in dieser Kirche, die unter der Leitung ihres Bischofs um die heilige
Eucharistie versammelt ist, ist der Christus totus in capite et in corpore.
Mag unser Erkennen Christi Stückwerk sein, so ist doch Christus nicht
zerteilt bei uns.

Die Kirche läßt sich nicht in Teile zerlegen. Laien und Klerus,
Bischof und Eucharistie, Lehre und rechtes Tun lassen sich nicht
trennen. So ist nur die Eucharistie der Gemeinde mit dem Bischof
authentisch (Ign.Smyrn.8,1). Nur in der Einheit aller Elemente ist jedes,
was es ist.

Die Kirche unterwegs

Diese Ganzheit und Katholizität ist bekanntlich nicht ungebrochen
festzustellen. Es muß vielmehr ermahnt werden, sie anzustreben und zu
verwirklichen. Dieser Tatbestand entspricht auch dem Wesen der
Sendung. Die Kirche muß sich nicht nur wegen der menschlichen Schwä-



Ortskirche - Universalkirche, Amt und Bezeugung der Wahrheit 269

chen ihrer Glieder stets neu um ihre Selbstverwirklichung bemühen.
Vielmehr wandert das Gottesvolk als Gemeinschaft, da die Glieder
einander fördern, dem ewigen Ziel entgegen.

Die eine Kirche an vielen Orten und zu vielen Zeiten

An welchem Ort immer die Kirche, das wandernde Gottesvolk,
sich findet, da ist der Christus totus in capite et in corpore und nicht nur
ein Teil von ihm. Die Kirche zu einer Zeit und an einem Ort ist daher
die katholische Kirche ebenso wie die an einem andern Ort und zu einer
andern Zeit.

Aus dem Glauben an die Identität der Kirche aller Orten und Zeiten
wird nicht isoliert die heilige Schrift allein, sondern die ganze fortdauernde

Tradition hoch geachtet. Und aus dem Glauben an die Identität
der Kirche am einen Ort mit der am andern Ort hat der Apostel Paulus
den Kephas aufgesucht und wieder aufgesucht, damit sich die Selbigkeit
ihres Glaubens erweise (Gal 1 und 2). In demselben Glauben zieht der hl.

Ignatius aus seiner Einsicht, daß die Kirche an einem Ort, versammelt
um die eine Eucharistie, die katholische Kirche ist (Smyrn.8), nicht die

Konsequenz, ihre lokalen Grenzen deckten sich mit den Grenzen der

Kirche, sondern die, daß er die Kirche am andern Ort wiedererkennt,
sie darum dort auch seiner Ermahnung teilhaft werden läßt und um ihre
Fürbitte ersucht (vgl. Phil 5), wie er sie auch bittet, die Identität von
Ortskirche zu Ortskirche durch eine Gesandtschaft zu feiern (Phil 10).

Würde die Kirche der einen Zeit die früherer Zeiten vergessen oder
die Kirche an einem Ort die an andern Orten nicht beachten wollen,
weil sie in Selbstgenügsamkeit ihrem Herrn allein gehören möchte,
dann setzte sie ihre eigene Katholizität aufs Spiel, denn sie ist identisch
mit den andern Ortskirchen, gibt es doch nur eine Kirche aller Orte und
Zeiten. Was sie darum der Kirche an einem andern Ort tut, das tut sie

sich selber; nimmt sie die andere nicht ernst, so nimmt sie damit sich
selber nicht ernst. Das aber kann sie als gläubige Kirche nicht. Vielmehr
nimmt sie sich ernst und sucht daher die Gemeinschaft mit der über den

ganzen Erdkreis verbreiteten Kirche4. Wie es der eine Herr ist, auf
4 Hier stellt sich die Frage, ob bei der Gespaltenheit der Christenheit auch

jenseits des Schismas Kirche anerkannt werden könne. Diese Frage kann nur bejaht
werden, wenn zugleich gesagt wird, daß diese Anerkennung an sich identisch sein
müßte mit der Wiederherstellung der communio. Es ist ein dem Glauben
unverständlicher, beunruhigender Stachel, daß jenseits der bekannten Grenzen der Kirche
Katholisches erscheint, ohne daß die Einheit erlangt wird.



270 Ortskirche - Universalkirche, Amt und Bezeugung der Wahrheit

dessen Sendung hin an vielen Orten sich sein Leib realisierte, so ist es

auch das eine, gemeinschaftliche, trinitarische Leben, welches sowohl
die einzelnen Glieder der Ortskirche verbindet wie auch die Gemeinschaft

der Ortskirchen auf der ganzen Welt beseelt.

Die Einheit in der Ortskirche und in der universalen Kirche

Die Darstellung der Einheit der Kirche innerhalb der Ortskirche
und von Ortskirche zu Ortskirche in der universalen Kirche geschieht
nicht in derselben Weise. In der Ortskirche repräsentiert der Bischof als

Inhaber des höchsten kirchlichen Amtes das Haupt der Kirche. Er steht
als Repräsentant des Hauptes der übrigen Gemeinde als dem Leib
Christi vor. Durch die Gemeinschaft mit dem Bischof als dem sichtbaren

Haupt der Kirche bekennt sich die Gemeinde zur Einheit der Kirche.

Hier, in der eucharistischen Versammlung um den Bischof, ist die Fülle
des to tus Christus, der einen, heiligen, katholischen Kirche, welche
Fülle nicht gesteigert werden kann.

Der Verkehr der Ortskirchen untereinander aber bildet nicht so
sehr das Verhältnis des Leibes mit dem Haupt ab, wie es innerhalb der
Ortskirche der Verkehr der Gemeinde mit dem Bischof tut. Wohl aber

ist auch die Gemeinschaft der Ortskirchen untereinander als trinitari-
sches Leben zu sehen. Dabei wird man nicht bestimmten Gemeinden

Proprietäten nur einer der göttlichen Personen zuschreiben. Eine jede
Kirche vielmehr, wo immer sie sich findet, ist identisch mit allen
andern, wobei diese Identität nicht etwa die Eigenart der einzelnen
Ortskirchen unterdrücken würde. Vielmehr entfalten alle je nach ihren
geistlichen und geschichtlichen Erfahrungen in immer wieder besonderer

und neuer Weise das eine Geheimnis der Kirche. Mag dabei - wie
etwa gesagt wird - auch eine der Kirchen die Proprietäten des Geistes,
eine andere die des Sohnes oder des Vaters betonter widerspiegeln, so

steht doch keine über der andern, auch nicht, wenn die eine historisch
gesehen Ursprung der andern ist. Über einer Bischofskirche kann keine
andere stehen, ist doch das Bischofsamt das oberste kirchliche Amt.

Damit die Ortskirche sich zum geschichtlich erschienenen Christus
bekennen kann, bedarf sie der andern Ortskirchen; denn wenn ihr der
Bischof mangelt, dann muß sie sich den neuen Bischof durch Bischöfe
anderer Kirchen weihen lassen. Die zeitliche Ausrichtung der Kirche,
wie sie sich in der apostolischen Sukzession zeigt, ist also notwendig
verbunden mit der räumlichen von Ortskirche zu Ortskirche. Wie



Ortskirche - Universalkirche, Amt und Bezeugung der Wahrheit 271

durch eine Bischofsweihe dem einen Episkopat nichts beigefugt wird,
so wird auch der Ortskirche, der ein Bischof geweiht wird, nichts zu
ihrem kirchlichen Charakter beigefugt. Durch den Verlust ihres
Bischofs hört die Ortskirche nicht auf, voll katholisch zu sein. Vielmehr
wird sie als katholische und apostolische Kirche bestätigt durch die
andern Ortskirchen, deren Bischöfe sich an der Weihe ihres neuen
Bischofs beteiligen.

Die Kirche bezeugt ihre universale Einheit

Wie die eine Ortskirche der andern bei der Bischofsweihe bedarf,
ebenso bedarf sie der andern, um zu bezeugen, daß die Sendung Christi
eine universale ist. Christus ist der Heiland der Welt und will die ganze
Schöpfung unter sich als ihrem Haupt vereinen (Eph 1,10).

Wie bezeugen nun die Ortskirchen diese Einheit? Es ist deutlich,
daß die Weise, wie dieses Zeugnis abzulegen gesucht wird, geschichtlich
erst allmählich Gestalt anzunehmen begann. Vor der Formung des

Universellen in der Kirche steht die Bildung der Ortskirchen, deren

Symbol der Einheit im in der apostolischen Sukzession stehenden

Bischof vorgegeben ist. Das Evangelium kann nur darum auch der

ganzen Welt gelten, weil es zuerst den konkreten einzelnen Menschen in
seiner konkreten Umwelt erreicht hat und ihn in eine konkrete Gemeinschaft

am Ort, wo er lebt, gestellt hat.

Da aber dem Menschen die Ewigkeit ins Herz gelegt ist (Pred 3,11)
und er als Haupt der Schöpfung gebildet wurde (1. Mos 1,26), so
könnte er nicht voll ernst genommen sein durch das Evangelium, wenn
es ihn nicht in eine universale Gemeinschaft stellen würde, in der sie alle

eins sind, eins in der Heiligen Dreifaltigkeit (vgl. Joh. 17). Um den
universalen Anspruch des Evangeliums bezeugen zu können, müssen
die Ortskirchen ihre Einheit darzustellen suchen.

Das Zeugnis der überregionalen Einheit kann die Form von
Grußbotschaften und gelegentlichen Besuchen haben. Es hat sich aber auch

entwickelt zu der Bildung von Metropolitan- und Patriarchatsverbänden,

in denen eine Gemeinde den Vorsitz in der Liebe hat (Ign. Rom.
Anrede).

Der Primat

Konsequenterweise wird es dazu kommen müssen, daß in einer
Gemeinde alle andern Gemeinden der Welt das Symbol der Einheit und



272 Ortskirche - Universalkirche, Amt und Bezeugung der Wahrheit

Einzigkeit der Kirche sehen, mit welcher Gemeinde wegen ihres besonderen

Vorrangs die andern übereinstimmen müssen (Iren. adv. haer.

III. 3,2), indem sie in ihr die Mutter und Wurzel der katholischen Kirche
sehen (Cyprian Brief 48).

Zur Weise, wie die Gemeinschaft der Ortskirchen miteinander zu
regeln sei, fordert der 34.(27.) apostolische Kanon, es hätte kein Bischof
etwas ohne das Einverständnis des Primas seiner Reichsprovinz (seiner
Nation) zu tun, noch dürfte dieser etwas tun ohne die Einwilligung
jener.

Aber auch der Primas der Universalkirche hat sein Amt nicht in
isolierter, autokratischer Weise. Er steht vielmehr in der Gemeinschaft
aller Bischöfe, vor allem jener, die selber in einer größeren Region den

Primat ausüben, wie ja die alte Kirche diese synodale Gemeinschaft im
Primat durch die Pentarchie zu verwirklichen trachtete. In dieser synodalen

Gemeinschaft der Ortskirchen miteinander hat eine den Vorsitz
und ist das centrum unitatis. Dieses - und damit auch seine Laien und
sein Klerus mit dem Bischof — dient der Bezeugung der Einheit der
Kirche ihrer räumlichen Universalität nach. Dabei steht der Primas
nicht derart über den andern Bischöfen, als wäre er anderer Art als sie.

Er ist vielmehr der Erste unter Gleichen. Er ist ja der, in welchem sich
die andern Bischöfe wiedererkennen, wie sich ja auch die vielen Kirchen
in der einen Kirche des Primas wiedererkennen. An sich können sich die
Bischöfe in jedem andern Bischof wiedererkennen. Um der Einheit
willen aber sind sie in besonderer Weise verpflichtet, auf den Primas zu
sehen.

Der Primat einer Ortskirche hebt das volle Kirchesein der andern
Ortskirchen nicht auf noch fugt er ihm etwas bei. Zwei Ortskirchen
sind auch zusammen nicht mehr Kirche als eine allein, wie auch zwei
Bischöfe nicht mehr Bischof sind als einer allein. Es ist auch der oberste
Vorsteher der Eucharistie der Bischof und nicht der Primas. Die Kirche
kennt ja auch keine höhere Beauftragung und Sendung als die der
Bischofsweihe.

Wenn der hl. Cyprian jeden Bischof als in der Nachfolge des

Apostels Petrus stehend sehen kann (Brief 27), wenn also in dieser Sicht

wenigstens potentiell jeder Bischof Primas sein könnte, so gibt es doch
die Notwendigkeit, die räumliche Einheit tatsächlich und konkret zu
bezeugen, und daher die Notwendigkeit, daß die einzelnen Kirchen im
Dienst dieses Zeugnisses sich in einer bestimmten Ortskirche in
hervorgehobener Weise wiedererkennen. Wie alle Apostel die Brüder stärken



Ortskirche - Universalkirche, Amt und Bezeugung der Wahrheit 273

und die Schafe weiden müssen, diese Aufgaben aber bei Petrus noch
besonders genannt werden, so schaut man, wenn man sehen will, was
Kirche ist, besonders auf die Primatskirche. Deshalb sind alle Kirchen
für diese bestimmte Kirche und ihren Bischofbesonders verantwortlich,
wie sich auch Paulus für Kephas besonders verantwortlich wußte (Gal 1

und 2). Und ebenso hat die Primatskirche den andern Kirchen gegenüber

eine besondere Verantwortung. Um diese wahrnehmen zu können,

bedarf es - wie schon beim Primas einer Provinz so auch beim
Universalprimas — geeigneter Rechte und Pflichten, ErstVerpflichtungen

im Ergreifen von Initiativen und im Koordinieren kirchlicher
Unternehmungen, des Rechtes von den Andern gehört zu werden, des

Rechtes auf den Vorsitz in der konziliaren Gemeinschaft der Kirche u.a.
Wenn diese Rechte und Pflichten auch an den Bischofsstuhl einer
konkreten Gemeinde gebunden sind, bei welcher die Kirche den Vorsitz
in der Liebe erkennt, so sind sie doch so zu verstehen, daß sie nicht
einfach von dieser Gemeinde, sondern von ihrem Bischof ausgeübt
werden. Dies geschieht in kirchlicher Weise, nämlich in Verbindung
mit der Presbyterschaft, der ganzen Gemeinde und mit dem Kollegium
der Bischöfe.

In Entsprechung zu der Funktion, die Petrus nach dem Zeugnis der
Schrift erfüllte, hat der Primas die Aufgabe, in Entscheidungssituationen

mit einer Initiative voranzugehen, die es der Kirche ermöglicht und
sie nötigt, zu einer gemeinsamen Entscheidung zu gelangen, ihren
Glauben auszusprechen und ihre Einheit sichtbar darzustellen. Damit
dies möglich ist, kann es sich bei den Rechten des Primas nicht so sehr

um Kompetenzen handeln, die dazu führen könnten, daß die andern
Glieder der Kirche als nicht mit diesen Kompetenzen versehen ihre volle
Verantwortung nicht wahrnehmen könnten. Es müssen vielmehr
besonders hervorgehobene Verpflichtungen sein.

Gemäß dem Wesen der Kirche, welches synodal ist, führt also der
Primas weder einen Monolog noch hält er eine bloße Anrede und

Ansprache ohne auch zu hören, sondern er lebt im Gespräch, welches
durch sein Wort nicht abgeschnitten, sondern gefordert wird. Die
Rechte und Pflichten des Primas dürfen nicht die Rechte und Pflichten
der andern Ortskirchen und Bischöfe einengen. Vielmehr müssen jene
dazu dienen, daß diese besser und umfangreicher wahrgenommen werden

können, ist doch die Primatskirche in besonderer Weise verpflichtet,

besorgt zu sein für das gemeinschaftliche, synodale und trinitarische
Leben, das die Ortskirchen miteinander verbindet. Sie selber steht



274 Ortskirche - Universalkirche, Amt und Bezeugung der Wahrheit

gänzlich in diesem Leben, ist sie doch selber nicht in anderer Weise
Kirche als die andern Kirchen, als wäre sie etwa ohne die andern schon
katholische Kirche, nicht aber die andern ohne sie. Vielmehr gilt von
der Primatskirche, was Gregor d. Gr. von sich bekennt, wenn er sagt:
Die Ehre der gesamten Kirche ist meine Ehre. Die volle Lebenskraft
meiner Brüder ist meine Ehre. Dann bin ich in Wahrheit geehrt, wenn
allen einzelnen die schuldige Ehre erwiesen wird.

Die Bezeugung der Wahrheit

Zu den Pflichten jeder Kirche und somit auch der Primatskirche

gehört die Bezeugung der Wahrheit. Wo Christus ist, da ist der, welcher
sich die Wahrheit nennt. Wo zwei oder drei in seinem Namen versammelt

sind, da ist er mitten unter ihnen. Es läßt sich nicht sagen, daß er
hier mehr und dort weniger unter ihnen sei. Wo er ist, da ist der treue
Herr, den niemand bekennen kann als nur im Heihgen Geist. Der
Glaube kann nicht annehmen, er würde vom Heihgen Geist getäuscht.

Mag unser Erkennen jetzt auch ein stückweises nur sein, so ist es doch
kein verfehltes. «Der Christ, der die Salbung vom Heihgen Geist hat,
weiß alles und hat es nicht nötig, daß ihn jemand lehre. Wie ihn die

Salbung belehrt hat, so ist es auch wahr und keine Lüge» (sinngemäß
nach l.Joh 2,20-29). Daraus folgt nicht, bei den Christen seien Lehrer

überflüssig, sondern gerade, daß diese ihnen «schreiben» (l.Joh 2,21)
und sie gerade deshalb lehren können, weil sie die Wahrheit schon
kennen. Wenn der Glaube aus der Predigt kommt, so verliert diese ihren
Sinn nicht, wenn der Glaube erwacht ist. Denn die Kirche ist Gemeinschaft.

Aus Liebe haben die Apostel gelehrt, um so die Gemeinschaft

zu fördern und sie zu leben, die Gemeinschaft mit uns, den vom
Geist Gesalbten, und mit dem Vater und dem SohnJesus Christus (l.Joh
1,1-4).

Ohne die Bindung der Gläubigen an das Wort der Apostel, derer,
die das Leben gesehen, bezeugt und verkündet haben, kennen wir keine
Gemeinschaft zum ewigen Leben. Und wer in der Gemeinschaft zum
ewigen Leben ist, der folgt seinem Bischof, der in apostolischer Nachfolge

steht. Denn der Herr, der die Apostel ausgesandt hat, welche
durch die Weihe von Bischöfen die Sendung fortgeführt haben, steht in
Treue zu seiner Sendung.

Wir, die wir von Gott stammen, glauben einem Wort nicht blindlings.

Vielmehr sind wir, die wir alle an dem Glaubenssinn der Kirche



Ortskirche - Universalkirche, Amt und Bezeugung der Wahrheit 275

teilhaben und von der Kraft aus der Höhe gehalten werden, aufgerufen,
die Geister zu prüfen. Und wenn wir Gott erkennen, dann hören wir auf
die Apostel (vgl. l.Joh 4,1-6; l.Kor 2,15fund 14,37/38; 2. Petr 1,20),
d.i. auf die Gesandten Christi, und auch auf deren Gesandte, denn
Christi Wort «Wer euch hört, hört mich» ist nicht auf die Erstgesandten
begrenzt. Es wäre dabei dem Glauben ein unverständliches Ärgernis,
wenn durch anscheinend von Christus gesandte und im Heiligen Geist
Christi Wort predigende Bischöfe Irrlehren verkünden würden. Der
Gläubige trotzt solchem Ärgernis und läßt durch es seinen Glauben
nicht relativieren. Er will sich trotzdem dem Wort des Gesandten

Christi stellen. Er tut dies nicht, weil er die Wahrheit nicht kennte,
sondern um Gemeinschaft zu haben mit Christus, der die Wahrheit ist.
Und weil die Gemeinschaft eine universale ist, hört er besonders auf das

Wort des Primas als des centrum unitatis. Und da die Kirche der ganzen
Welt sowohl wie die an jedem Ort Synode, Gemeinschaft ist, so nötigt
dasjenige Wort der Kirche am meisten, sich ihm zu stellen, das vom
höchsten Ausdruck dieser Gemeinschaft ausgeht, d.i. von dem von der

ganzen Kirche anerkannten Konzil5.

In der Gemeinschaft Christi erkennen wir das Heil

In dieser Gemeinschaft erkennen wir das Heil, das in dem
Menschen Jesus von Nazareth, in seinem Leben, seiner Lehre, seinen Taten,
seinem Tod und seiner Auferstehung und Erhöhung gründet, und in

uns, die wir der Tempel des Heiligen Geistes sind, wohnt. Durch die
Geburt seines ewigen Sohnes aus Maria, dem Tempel Gottes, welche
wahrhaft Mutter Gottes genannt wird, ist Gott mit den Menschen
solidarisch geworden und in die innigste Gemeinschaft getreten. Und
dieser konkrete Mensch Jesus hat konkrete Menschen in seine Gemeinschaft

berufen und ausgesandt, sei es als weise Baumeister den Grund zu

legen, welcher Christus ist, sei es, auf diesem Grund weiterzubauen als

Mitarbeiter Gottes (vgl.l.Kor 3). Indem die Menschen einem konkreten

5 Wenn Papst Paul VI. in seinem am 5.10.1974 an Johannes Kardinal
Willebrands gerichteten Brief, in dem er ihn zu seinem außerordentlichen Delegierten bei
der 700 Jahr-Feier des 2. Konzils von Lyon ernannte, dieses Konzil nicht als
«ökumenisches» bezeichnet, sondern als «alterum generale concilium Lugdunense»,
einfach als «concilium Lugdunense» oder gar als «sextum recensetur inter générales
synodos in occidentali orbe celebrata», so muß dies als Anstoß aufgenommen
werden, um allgemein über die Autorität und den Stellenwert der sogenannten
ökumenischen Konzile, die nur im Westen Geltung erlangt hatten, nachzudenken.



276 Ortskirche - Universalkirche, Amt und Bezeugung der Wahrheit

Gesandten Christi begegnen, erreicht sie das Heil und können sie selber
das Heil bezeugen. Wo immer das Heil aufleuchtet, da will es sich
realisieren in der Verbindung mit Christus. Nur in der Gemeinschaft,
die in Christus gründet, ist das Heil. Darum kennen wir außerhalb der
Kirche das Heil nicht. Darum ist jedes Bezeugen und Bekennen der
Wahrheit Christi immer auch ein kirchliches.

Die christliche Wahrheit ist nicht ideologisch, sondern persönlich

Die Wahrheit des Evangeliums ist die Wahrheit der Person des

Erlösers. Die Kirche bekennt sich zu dieser Wahrheit und vertraut dem
Erlöser, daß er sie in der Wahrheit erhalte. Sie lebt in diesem Glauben
und läßt sich ihren Glauben nicht durch skandalöse Ereignisse, welche
ihm entgegen stehen, verdunkeln.

Zu dieser Wahrheit bekennt sich die Kirche auch mit Worten und
Sätzen. Wenn sie es auch nicht zuläßt, daß diesen Sätzen widersprochen
wird, sondern will, daß neue Bekenntnissätze den früheren entsprechen,
weil sonst die Gemeinschaft, die auch durch die Sprache lebt, gestört
würde, so weiß sie doch, daß die Wahrheit nicht in den Sätzen selber

enthalten ist. Der Glaube ist keine unpersönliche Ideologie. Darum
sammelt sich die Kirche, deren Glieder alle vom Geist gesalbt sind und
die Wahrheit kennen und die darauf vertrauen, voneinander in der
Wahrheit gefördert zu werden und ebenso einander in der Wahrheit
weiterzuführen, um die Person des von Christus gesandten Bischofs.
Indem sie zu ihm steht, durch welchen sie Christus hört, bekennt sie

sich zu dem, der da ist der erste und der letzte, in dessen Namen jedes
Knie sich beuge hier und aller Orten und Zeiten.


	Ortskirche - Universalkirche, Amt und Bezeugung der Wahrheit

