Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 1-2

Artikel: Regard sur I'cecuménisme : ou en sommes-nous?
Autor: Tillard, Jean-Marie Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761400

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JEAN-MARIE ROBERT TILLARD

Regard sur I’cecuménisme:
~ *
ou en somimes-nous?

Il y a a peine dix ans, toute démarche cecuménique suscitait
I'enthousiasme. Elle était répercutée sur les mass-medias a tous les
niveaux de la vie ecclésiale. Enthousiasme peu profond peut-étre, sil’on
en juge par ses prolongements. D’autres vagues sont venues, osons dire
d’autres modes. Les énergies des églises se sont orientées sur d’autres
chemins. Au niveau des dioceses, la volonté évangélique de retrouver
I'unité du Corps du Christ déchiré n’est plus guére portée par beaucoup
de pasteurs et de laics. Une enquéte dans quelques revues pastorales du
continent nord-américain révele méme que I'cecuménisme est accepté
surtout comme 'un des éléments pouvant aider d’autres idéaux plus
importants: développement, libération de la femme, entente culturelle.

On pourrait donc croire qu’en 1982 I'cecuménisme s’est éteint. La
question du journaliste de la B.B.C. de Londres qui m’interviewait cet
été, apres les réunions de Windsor, restera longtemps gravée dans ma
mémoire: «N’étes-vous pas, vous les cecuménistes, ceux qui s’accro-
chent a un réve, réve d’une nuit de délices qui devrait s’étre dissipé
lorsque, au matin, les vrais problémes nous ont de nouveau assaillis?» Et
comme je lui demandais de préciser quels étaient ces vrais problemes, il
enchaina: «Vous donnez 'impression de tout centrer sur la foi, alors que
le probléme n’est plus celui de la foi (dont on ne saura jamais rien avec
certitude, par définition), mais celui des religions et de la religion.» Par
religion, il entendait le sentiment religieux, la priére, 'expérience spiri-
tuelle; par foi il comprenait la Parole de Dieu et son contenu. Au cours

* Conférence donnée a I'Université de Fribourg, le 26 janvier 1982, dans le
contexte de la Semaine de priere universelle pour I'Unité des chrétiens.



Regard sur 'cecuménisme: oli en sommes-nous? 253

de l'interview il glissa cette autre question: «Ne pensez-vous pas que la
rencontre des grandes religions devient plus importante, aujourd’hui,
que vos accords sur 'eucharistie, le ministere, la papauté? L’humanité
a-t-elle besoin de s’unir sur les certitudes d’une foi ou sur les comportements
qu’inspire le fonds religieux discernable partout, dans toutes les cul-
tures, sous tous les cieux?» L’cecuménisme se voit ainsi remis en cause
par ceux qui 'observent de l'extérieur. Ils y voient «un luxe de
croyants», dans une humanité qui flambe de partout.

Il est évident qu’en cette fin de siecle, I’cecuménisme se trouve a une
étape nouvelle de son histoire encore fort breve. Il 'est d’'une part a
cause de cette réapparition «surprenante» du sentiment religieux, auquel
je viens de faire allusion et qui a trouvé un tres large écho dans I’église
catholique elle-mé&me. On I'a accueilli avec un enthousiasme qui, a mes
yeux, n’a pas toujours été assez éclairé. Parce que des groupes de priére
surgissaient, parce que des initiatives sociales se réclamaient de la piété,
on a parfois tout misé sur ce plan. Et, satisfait des résultats, on a négligé
de s’interroger sur le contenu de la foi: probleme de la catéchese,
probléeme de la prédication dominicale, probleme de I'enseignement
théologique. On dit: «il y a un renouveau», «’Eglise est en train de
repartir», «les jeunes raccrochent avec I'Eglise». Mais quand on de-
mande les raisons appuyant cet optimisme, les réponses tournent inva-
riablement autour du renouveau de la piété, de la ferveur, de I'expé-
rience religieuse. Et la foi dans tout cela? Et I'arrét non sur ce que
I’homme ressent ou fait devant Dieu, mais sur ce que Dieu fait pour
I’homme? L’cecuménisme au sens strict se voit marginalisé, puisqu’il a
comme but spécifique de rassembler tous les chrétiens dans une foi
unique. La situation est grave: 'avenir du mouvement cecuménique
dépend de ce que les églises feront de la passion pour la foi.

Mais s’il se trouve a une étape nouvelle, c’est aussi pour des raisons
positives, a cause de sa propre dynamique. Et — ne pouvant tout dire —
C’est sur ce point surtout que je voudrais m’attarder. En effet, nous
sommes parvenus, a 'intérieur méme du mouvement cecuménique, a
des tournants essentiels. Je me bornerai a signaler quatre registres ol
cette situation est claire. Ce ne sont pas les seuls.

¥*

Le premier de ces registres met en cause surtout, mais pas unique-
ment, ’église catholique (romaine). En effet, a la fin du mois d’aofit, au



254 Regard sur 'ceccuménisme: oli en sommes-nous?

chiteau de Windsor, pour la premiere fois depuis la Réforme, un texte
d’accord, officiel, entre ’église catholique et un groupe séparé d’elle a
été définitivement achevé, longuement rediscuté, corrigé, remis aux
autorités compétentes. Il s’agit des «agreements» entre la communion
anglicane et I’église catholique romaine. Ces accords portaient sur les
questions qui, précisément, avaient conduit les deux églises a se sépa-
rer!. Au terme de son mandat — douze ans d’un travail intensif et
scrupuleux — PARCIC (Anglican-Roman Catholic International Commis-
sion) a mis le point final 4 ces recherches portant sur I’Eucharistie, le
Ministere ecclésial, 'exercice de 'autorité dans I’Eglise de Dieu. Les
délégués des deux églises, officiellement désignés par I'archévéque de
Canterbury (2 I'époque Michael Ramsey) et le pape Paul VI, ont
découvert combien sur les points qui traditionnellement les divisaient ils
se trouvaient plus profondément d’accord que le climat polémique dans
lequel les deux groupes avaient jusqu’ici vécu le faisait croire. Il m’est
impossible de divulguer ici le contenu de cet accord final, puisque nous
devons attendre que les autorités officielles auxquelles il était destiné en
aient effectivement pris connaissance. Mais, puisqu’un journaliste de la
revue britannique The Tablet I’a écrit, en s’informant semble-t-il 2 des
sources bien informées, je puis au moins dire qu’il ne se trompe pas
lorsqu’il laisse entendre qu’aux yeux de la Commission les deux églises
pourraient déja entrer dans une premiere étape officielle d’entrée en
communion, étape dont il faudra maintenant préciser la nature.

Le rapport a été remis aux autorités compétentes. Qu’adviendra-t-il
du c6té catholique?

Il est clair que les conclusions de ’ARCIC devront étre «regues», au
sens théologigue du terme, c’est-a-dire ou acceptées ou refusées par les
autorités concernées. Il faudra tout au moins prendre position. Or il
parait impensable que Rome refuse sans nuances ce rapport, si longue-
ment et soigneusement préparé. D’autant plus que la commission a, dés
le départ, volontairement demandé le jugement de théologiens de toutes
les régions concernées. Elle voulait étre sire de ses positions. Les textes
ont donc déja été discutés dans le détail par les commissions anglicanes-
catholiques nationales de Grande-Bretagne, d’Afrique du Sud, d’Austra-
lie, des Etats-Unis, d’Irlande, de Nouvelle-Zélande, du Canada. On a
tenu compte des remarques faites. Ils ont également été présentés aux

! Sauf le dernier rapport, ils ont tous été publiés.



Regard sur 'cecuménisme: ot en sommes-nous? 253

divers synodes anglicans, étudiés par eux. Et certains de ceux-ci ont
décidé de les intégrer dans le catéchisme national.

Si I’église catholique refusait sans nuances ces textes, on assisterait a
une crise pire que celle provoquée en 1897 par Apostolicae curae de Léon
XIII, lorsque celui-ci refusa de reconnaitre la validité de I’épiscopat
anglican. Cela signifierait, en effet, que I’église catholique s’écarte du
chemin ouvert par Vatican II, explicitement suivi par Paul VI (qui a été
sur ce point, comme sur d’autres, un homme de lucidité et de courage)
et sur lequel, si on en juge par ses déclarations a Constantinople et en
Allemagne, le pape actuel entend demeurer. Par son attitude face a ces
documents I’église catholique va révéler sa faculté de persévérer dans la
voie cecuménique. Ce sera un test. Acceptera-t-elle, nuancera-t-elle,
demandera-t-elle des précisions ultérieures, refusera-t-elle? Il se peut que
les instances chargées de porter un jugement soient prises au dépourvu:
on ne semblait pas s’attendre a un tel consensus. Cela rend encore plus
capital le type de «réception» qui sera fait.

D’autre part, les documents de ARCIC déja publiés soulignent
que, tout en reconnaissant entierement la primauté romaine et en la
désirant — certaines affirmations de I'accord de Venise 1976 n’ont pas été
suffisamment soulignées par les autorités des deux églises, peut-étre
parce qu’elles ont trop surpris — les anglicans demeurent inquiets devant
la fagcon dont cette primauté est exercée depuis plusieurs siecles. La
commission comme telle — donc catholiques et anglicans ensemble —
désire, dans I'hypotheése d’une réunion des deux églises, un exercice de la
primauté romaine adapté a la situation. Les théologiens anglicans de
I’ARCIC veulent une entrée en communion telle que leur église soit —
pour reprendre la vieille expression de Dom Beauduin — «united not
absorbed», unie, non avalée par le bloc latin. Ils fondent, en effet, leur
vision de la primauté sur ’expérience de I’Eglise patristique indivise et
sont réfractaires a toute influence ultra-montaine. J’ajoute que la plupart
des membres catholiques de la Commission se sont montrés sur ce point
en plein accord avec les membres anglicans®. Ceci n’est pas sans poser
un grave probleme au moment précis ou l'église catholique entend
promulguer un code de droit canonique qui a peu d’atomes crochus avec
cette ecclésiologie.

Il y a encore plus complexe. En acceptant d’entrer en communion

2 Voir notre livre, J.-M. R. TiLLARD, L’évéque de Rome, Paris 1982.



256 Regard sur I'cecuménisme: ot en sommes-nous?

avec I’église de Rome, la communion anglicane ne veut pas pour autant
changer sa vocation d’église-pont (the bridge church), venant de sa nature
de simul catholica et reformata. Elle entend continuer de jouer sa vocation
de lien entre traditions catholiques et traditions protestantes. Du fait
méme — au moins dans les pays anglo-saxons — I’église catholique se
verra associée a un effort cecuménique plus large qu’une simple rencon-
tre bilatérale. Elle devra s’intéresser de facon plus directe aux projets
d’union d’églises actuellement élaborés ou discutés et dans lesquels
I’église anglicane est impliquée.

Enfin — toujours dans I’hypothese d’une réception positive, si
nuancée soit-elle — il faudra passer a des décisions concretes, et vite. Une
approbation purement intellectuelle ou bénisseuse ne saurait suffire.
Paul VI et l'archevéque Ramsey nous avaient demandé de retrouver
I'unité organique, c’est-a-dire de faire que les deux groupes ne devien-
nent concretement qu’une seule église, en communion. Cette vision de
Paul VI doit étre respectée. Il faudra donc mettre en ceuvre une politique
d’unité par étapes (unity by stages, unity by steps), car de toute évidence au
plan local les deux groupes ne sont pas encore préts a s’unir de fagcon
vraie. Cela sera exigeant. Les épiscopats locaux accepteront-ils de s’y
engager a fond? Terrible question! Car I'entrée dans ce dynamisme
risque d’étre plus lourde d’exigences que 'appui aux mouvements de
renouveau purement spirituels. La foi1 est en jeu. Est-on prét, dans tous
les milieux concernés a prendre position, avec la compétence et le
sérieux voulu, sur des questions de foi?

%*

Le second registre que je veux évoquer est d’un tout autre ordre. Il
concerne toutes les églises. La semaine derniére, a Lima, Foi et Constitu-
tion a adopté a 'unanimité le BEM, c’est-a-dire 'accord sur Baptéme,
Eucharistie et Ministére. Ces trois accords (ou convergences) que la
commission Foi et Constitution préparait depuis plus de quinze ans ont
été envoyés aux églises pour qu’elles les «recoivent». On en reparlera a
I’ Assemblée de Vancouver en 1983. C’est une date importante, détermi-
nante. J’en donne un indice. Si, apres la réunion du Comité central, a
Dresden, cet été, I’Armée du Salut a quitté le Conseil cecuménique des
Eglises, sa décision n’était pas sans lien avec ce probleme.

En effet, en «recevant» surtout I’accord sur I’Eucharistie et le
Ministere, les églises membres du Conseil cecuménique vont étre con-



Regard sur I'cecuménisme: ol en sommes-nous? 257

traintes de prendre position non seulement face aux convergences
doctrinales qui sont le fruit de plus de cinquante ans de travail a Foi et
Constitution, mais face a ’cecuménisme comme tel. Parce que mouve-
ment chrétien, il ne peut choisir entre service de Dieu et amour de
’humanité. Mais quel est le but primordial qui commande et guide?
S’agit-il simplement de «bien travailler ensemble, de s’unir pour servir
ensemble du mieux possible» I'’humanité? Ne s’agit-il pas, plus profondé-
ment, de refaire de ’Eglise un Corps du Christ que les divisions ne
déchirent plus et qui peut ainsi pleinement réaliser sa vocation? S’agit-il
primordialement de travailler pour le monde ou de chercher 1'Unité
ecclésiale, devant Dieu, face aux exigences de la Parole évangélique qui
est fondamentalement une Parole de foi appelant au service?

L’option, telle que je la présente, devient de plus en plus centrale.
On en a de nouveau fait 'expérience cette semaine a Lima. Il faudra tres
bientot se décider face a ce que j'appelle la vision pragmatique et la vision
doxologique de I'cecuménisme et de I’Eglise. Notez que je parle de
choisir entre deux visions, mais non entre les deux finalités de I'cecumé-
nisme. Celles-ci doivent demeurer I'une et 'autre. Quant 2 elles je ne
parle pas de choix entre mais de priorité, ce qui est tout différent. En effet,
il n’est pas possible qu’une de ces finalités, quelle qu’elle soit, dévore
lautre. Il faut qu’elles s’articulent l'une sur l'autre, en fonction de
I’équilibre évangélique et en respectant la hiérarchie que la nature méme
de I'Eglise impose. Or je remarque que, de plus en plus, la vision
pragmatique cherche uniquement «a faire ce que I'on peut pour au
moins travailler ensemble» (sic), méme «au prix de compromis judicieu-
sement dosés». La vision doxologique, elle, se fonde sur Jean 17, «que
tous soient un», afin que I’Eglise soit vraiment ce que le Pére veut (ce qui
implique un service commun du monde) et qu’ainsi il soit glorifié. A
mes yeux, elle seule est inclusive puisqu’elle appelle nécessairement le
service et noue les deux finalités.

Epineuse question, que celle-la. En effet, le Conseil (Ecuménique
est né de la fusion de Foi et Constitution et de Life and Work, deux
mouvements différents dans leur inspiration, rassemblés sous une seule
étiquette en 1948, 3 Amsterdam. En 1961 le Conseil international des
Missions est venu se joindre i eux. Or, aprés une période de promet-
teuse osmose des deux premiers courants, le Conseil (Ecuménique se
trouve de nouveau déchiré. Il est clair que, surtout depuis la réunion
d’Upsal, il a surtout misé I’action dans le monde (au moment ou dans
I’église catholique on faisait la méme option). La commission Foi et



258 Regard sur I'cecuménisme: ol en sommes-nous?

Constitution, qui constitue la commission doctrinale du Conseil et dans
laquelle Iéglise catholique romaine a des représentants, puisqu’elle en
est membre a part entiere, a cherché a rappeler 'importance de la quéte
d’une unité plus doxologique, au sens que j’ai donné a cet adjectif, sans
pour autant négliger I'autre. Elle a tenu a maintenir les deux objectifs.
Ce qui ne fut pas sans créer des malaises. Ils durent. Bien plus, ils
s’amplifient. Ils s’exacerbent. Comme l'un des responsables de Foi et
Constitution, j’ai parfois 'impression que la doxa n’a pas bonne presse en
certains coins de Geneve, souvent plus cléricaux que les bureaux de la
curie romaine, et auxquels Foi et Constitution fait peur. Pourtant
actuellement Foi et Constitution elle-méme est de plus en plus marquée a
son tour par un courant faisant prévaloir quasi exclusivement la perspec-
tive pragmatique. On n’y voit plus trés bien ol et comment peut
s’opérer 'unité des deux buts. Depuis la réunion de Bangalore cela n’a
fait que s’accentuer, surtout par la prise de conscience de la nécessité
d’une praxis évangélique, répercutée par les églises d’Amérique latine,
d’Asie, d’Afrique.

Je crois qu’il faut s’appliquer a tout prix a ce que la recréation de
'Unité de foi demeure le but premier de I'’cecuménisme, que la dimen-
sion doxologique ne soit a2 aucun prix abandonnée et devienne la
dimension englobante. Mais le travail sera rude. Les répercussions de la
réunion de Foi et Constitution de Lima ce mois-ci (janvier 1982) seront
déterminantes sur ce point. La perspective doctrinale y a été tres
fortement soulignée. Mais ce ne fut pas sans une frustration, qui s’est
manifestée le dernier jour dans la discussion du projet «unité de I’Eglise,
unité du genre humain». Tout un groupe s’est senti marginalisé. L’a-
t-on assez écouté? Le risque est que les besoins sociaux, le développe-
ment des peuples, dont a2 Lima on n’a pas bien su intégrer I'impact
évangélique, ne deviennent les buts paralleles et pour certains groupes
les buts premiers voilant I'ultime motivation de I'cecuménisme. On doit
les intégrer. Ce sont en effet des lignes dans lesquelles les chrétiens ont
nécessairement a s’engager au nom de I’Evangile et que le Conseil
(Ecuménique doit par vocation inscrire a son agenda. On ne peut
chercher une Unité ecclésiale qui ne s’en préoccuperait pas. Mais il est
impossible d’en faire I’engagement déterminant de I’cecuménisme. Il
faudra que les résultats de la réunion de Lima provoquent une recherche
sérieuse sur le lien entre Eglise servante (surtout servante des vrais
pauvres) par son action et son témoignage et Eglise confessante du Dieu
de Jésus-Christ (par sa foi et son unité, dans la lumiére de Jean 17 et de la



Regard sur I'cecuménisme: oli en sommes-nous? 259

lettre aux Ephésiens). Sur ce point, Lima a échoué. On a accentué la
bipolarisation. Il est vrai que peu de théologiens travaillent ensemble
dans cette ligne. A mes yeux, c’est une question grave. Si, dans I’élan de
Lima, Foi et Constitution ne réussit pas a trouver ce lien, le courant
majeur de I’cecuménisme se transformera trés probablement en un social
Gospel avec autour de lui un satellite de «doctrinaux» contestataires, sans
écho ... des sacristains! Le résultat sera, comme on I’a vu aux Etats-
Unis au siecle dernier, que les pauvres eux-mémes en deviendront les
premieres victimes. Car inévitablement tout se politisera. Pour repren-
dre un vocable cher a Dietrich Bonhoeffer, pourtant lui-méme engagé
d’une fagon qui I’a conduit a 'emprisonnement et a ’exécution, je crains
fort que les églises ne manquent de «distance». Sans pessimisme, je veux
ajouter qu’en ce domaine les catholiques n’ont pas a se croire supérieurs.
Ils témoignent beaucoup plus, dans leur ensemble, d’'un humanisme que
d’un message briilant de I’Evangile ayant en son cceur la réconciliation et
la conversion. Et leur affirmation de la transcendance s’envole souvent
trop vite dans des Alleluia qui flottent sur la réalité tragique du monde.
Ils témoignent alors plus de la religion que de la foi.

¥

Ceci me conduit au troisieme domaine caractéristique, 2 mes yeux,
de la situation cecuménique en cette fin de siecle. L’cecuménisme se
trouve aujourd’hui interpellé par un phénomene que ’on avait oublié et
dont la pauvre ecclésiologie de la Contre-Réforme (qui manquait de
souffle) n’avait pas tenu compte. Je veux parler du martyre.

Le martyre apparait de nouveau comme un des facteurs dominants
de la vie et de ’engagement du Peuple de Dieu. Bien plus, on le trouve
dans foutes les églises. Alors que, souvent, comme en plusieurs coins
d’ Amérique latine, celles-ci ne parviennent méme pas a faire un geste de
réconciliation élémentaire, foutes ont leurs martyrs. Et ceux-ci appar-
tiennent a foutes les classes sociales. En outre, on rencontre dorénavant le
martyre sous tous les régimes, que ce soit I’Est ou des orthodoxes mais
aussi des luthériens, des baptistes et des catholiques confessent leur foi
dans les gedles et les travaux forcés, que ce soit I’'Ouest ou des évéques,
des jésuites, des religieuses, des intellectuells laics, de pauvres paysans de
communautés de base tombent sous les mitraillettes capitalistes. URSS
et Amérique latine: nouveaux lieux du témoignage évangélique.

Certes, dans ce nouveau martyre on ne se trouve pas toujours



260 Regard sur I’cecuménisme: oll en sommes-nous?
g

devant une confession de Dieu du type de celle des «confesseurs de la
foi» des premiers siecles. Tres souvent il s’agit d’une volonté de sauver
’lhomme. Et tout n’y est pas absolument pur. Il est néanmoins indubita-
ble que, de plus en plus, dans une infinité de cas, la référence a2 I’Evangile
est explicite: on s’engage pour ’humanité, mais au nom de la Croix et de
la Résurrection du Sauveur, pour étre témoin de la victoire de la vie sur
la mort, du Royaume de Dieu qui est un Royaume de vie. La pauvreté
signifie mort parce qu’elle est contraire 2 la Vie, au message de la
Résurrection. Ajoutons que pour certains martyrs des prisons de I'Est
ou du Viét-Nam la ressemblance avec leurs fréres des premiers siécles
est évidente.

Jusqu’ici, P'cecuménisme avait tablé sur le fait que par le baptéme
sacramentel, dans I’eau et I’Esprit, tous les croyants se trouvaient inscrits
dans I'unique Corps du Christ. Dorénavant, il faudra réfléchir sur un
autre mode d’union, tout autant radical. Si les églises sont unies par le
baptéme, elles le sont aussi a 'autre extrémité du dynamisme ouvert par
le baptéme sacramentel, dans le baptéme de la vie et du sang, le martyre.
Cette fois, ils le sont non plus simplement de par la puissance infinie de
la fidélité de Dieu, mais aussi de par la puissance de la foi de I’Eglise qui
les habite. Car leur pagtvgra implique la fidélité de celle-ci a I’Evangile,
dans la puissance de I’Esprit. Or cette unité dans le martyre est extréme-
ment profonde. Il m’est arrivé de rencontrer, par exemple, des ortho-
doxes mettant fortement en cause I'ecclésialité des groupes baptistes,
allant méme jusqu’a la refuser. Je n’ai jamais rencontré, dans une
discussion sérieuse, un orthodoxe mettant en cause l'authenticité du
martyre de certains baptistes en URSS. Un ami orthodoxe me disait:
«Ils participent dorénavant avec tous nos saints a la Divine Liturgie».
Dans la bouche d’un orthodoxe, pareille affirmation est lourde de sens.

Il est donc nécessaire d’ouvrir un nouveau chapitre d’ecclésiologie,
ou plutdt de le réintroduire, apres la triste parenthése de I’ecclésiologie
bellarminienne. Il faudra souligner combien le martyre donne i la praxis
croyante une toute nouvelle dimension. Car ce qui se vit de fagon
extréme et en sa perfection dans I’acte du martyre se vit déja in voto dans
beaucoup d’engagements quotidiens. Ce chapitre, restauré, de I'ecclé-
siologie de communion montrera comment les problémes cecuméniques
liés aux institutions ecclésiales et méme aux sacrements s’inserent dans le
mystere d’une grice de Dieu déja pleinement a I’ceuvre partout, puisque
partout elle peut déboucher sur le témoignage le plus ultime et le plus
«glorieux» qui soit. C’est I'inverse de la problématique classique qui



Regard sur I'cecuménisme: ol en sommes-nous? 261

partait des problemes institutionnels. Il devra souligner aussi comment
la foi ainsi confessée est un moteur de changement social, dans sa confession
méme, et nous retrouvons ainsi notre question de tout a ’heure: le
martyre empéche le monde d’aller comme il va, il questionne jusqu’aux
bourreaux. N’est-il pas un signe de Dieu dans la recherche du lien entre
doxa et praxis?

¥

Or — et c’est mon dernier point — au moment otl, que ce soit dans
'action commune, que ce soit dans la recherche de I'unité de foi, que ce
soit dans le témoignage commun du martyre, les églises cherchent
I'unité, deux autres courants les travaillent en sens inverse. Ils risquent
méme de causer des blocages. Il faut les évoquer, trop vite hélas, parce
qu’ils conditionneront I’avenir.

Le premier de ces courants est le renouveau des identités confessio-
nelles. On le trouve surtout dans les grandes églises (luthériennes,
réformées, anglicanes, orthodoxes) et I'église catholique romaine y
participe a plusieurs niveaux. De plus en plus, ces églises se montrent
inquiétes devant le peu d’engagement et de pratique de leurs fideles.
Elles craignent surtout ce qu’on a appelé la tentation d’un christianisme
moyen, passe-partout, médiocre, sans traits énergiques. Un christia-
nisme du prét-a-porter fabriqué en série. Elles se sentent donc poussées a
réaffirmer leur identité spécifique, a souligner leurs traits particuliers, a
revaloriser leurs doctrines propres. Or c’est précisément ce qui les
distingue des autres églises. L’cecuménisme s’appuie sur la mise en relief
des traits communs, le renouveau confessionnel s’appuie au contraire sur
la promotion des traits distinctifs. Sans nul doute, cela redonne 2 certains
de ces groupes confessionnels un regain de vigueur. C’est le cas par
exemple des evangelical de la communion anglicane en Angleterre, qui
grandissent en nombre et en influence. Dans la tension unité-diversité,
qui forme le coeur de la «catholicité», on risque toutefois de refuser de
perdre certains des éléments de diversité qui rendent impossible (ou tout
au moins tres difficile) la catholicité. Je donne un exemple, pris du coté
catholique. Dans certains pays protestants, ou de sérieux désirs d’unité
se manifestent, la communauté catholique a restauré les processions de
la Féte-Dieu (supprimées dans 1’élan de I'Instruction sur le culte eucharisti-
que) qui blessent les luthériens (pourtant, rappelons-le, fermement at-
tachés a la présence du Seigneur dans le pain de le vin eucharistiques).



262 Regard sur 'cccuménisme: ol en sommes-nous?

Ainsi faudra-t-il poser bientot, sous un angle nouveau, deux ques-
tions: la question de I’«hiérarchie des vérités» qui n’a pas encore été
scrutée a fond et celle de I'unité dans la diversité. J’insiste sur cette
derniére. Jusqu’ici on s’est demandé «jusqu’a quel point I'unité toleére-
t-elle la diversité et 'accepte-t-elle pour que cette unité soit catholique (au
sens traditionnel du terme)?» Dorénavant il faudra se demander: «jus-
qu’a quel point I’identité confessionnelle (donc la diversité) tolere-t-elle
I'unité?» Le renversement de perspective est considérable. Il faut y
consentir. Mais il est évident que si elle est mal résolue ou si tout
simplement on la pose dans un climat sectaire, une telle question peut
détruire a la racine tout esprit cecuménique authentique. J’entends par 1a
non pas celui qui cherche simplement de bonnes relations d’amitié, mais
celui qui veut rétablir la koinonia ferme de toutes les églises dans la seule
et unique foi apostolique. Car, de toute évidence, celle-ci 'emporte sur
les diversités confessionnelles et les juge.

Le second courant, paralléle 3 ce retour au confessionnel, est plus
inattendu. A cause de 'impact des groupes dits «évangéliques» et de la
vague charismatique, des chrétiens privilégient de plus en plus la
relation personnelle 4 Dieu, au point de mettre en cause 'importance de
la relation a la communauté ecclésiale. Parfois méme ils la considérent,
explicitement, comme accessoire.

Je donne un exemple récent, auquel j’ai été confronté cet été. Des
evangelical (non anglicans) sérieux commencent a soutenir que la seule
chose a exiger des églises est de fournir un «milieu» dans lequel la Bible
peut étre lue personnellement et transmise. La dimension ecclésiale de la
vie de foi, son expression sacramentelle, sont considérées comme secon-
daires, ordonnées (la ou on les tolére) a une relation purement indivi-
duelle avec Dieu. La koindnia (communauté) ne devient missionnaire
que dans une ligne de transmission de I’Ecriture. Il faut «transmettre la
Bible, écrit un de ces evangelical, et celui qui la regoit sera grice a elle
introduit dans le Salut». Il n’est plus question d’engagement ecclésial
dans une «mission» pour que ’humanité devienne «le monde que Dieu
veut». Jamais on n’était allé si loin dans un piétisme intimiste et
fondamentaliste. On retombe dans I'individualisme le plus étroit.

Remarquons que c’est 12 une vision dont beaucoup de catholiques
viennent a peine de se libérer. Le plus beau fruit du renouveau liturgique
avait été la redécouverte de la dimension communautaire du mystere
chrétien. Aussi avait-il conflué avec I'inquiétude pour 'Unité. Et si I'on
refuse cette dimension capitale du fait chrétien on met en cause I’cecumé-



Regard sur 'cecuménisme: oll en sommes-nous? 263

nisme. Certains — et cette tendance a quelque peu émergé a Melbourne,
en mai 1980, i la Conference on World Mission and Evangelism — vont
jusqu’a dire que, dans leurs pesanteurs et surtout leurs divisions, les
églises sont un obstacle a la relation personnelle avec Dieu, donc que
mieux vaut en faire ’économie. S’il ne faisait qu’interpeller I'institution,
ce courant serait sain. Mais mal assumé il mettrait en cause jusqu’a la
nature spirituelle de I’Eglise comme koindnia de Salut. Et que devien-
drait la responsabilité commune des chrétiens pour 'avenir de 'huma-
nité? Il faudra beaucoup réfléchir sur ce retour a I'individualisme, jumelé
3 un relent de fondamentalisme. Et 1a encore la communauté catholique
devra s’interroger. Car ce courant commence 3 marquer certaines de ses
cellules de renouveau.

%

On m’avait demandé de dire ot nous en sommes, au plan cecumé-
nique, en 1982. J'ai essayé de le faire avec lucidité et franchise, sans
verser dans un triomphalisme officiel. Permettez-moi de finir en réaffir-
mant ma conviction qu’il n’y a d’avenir de I’Eglise, aujourd’hui, que
celui qui passe par 'cecuménisme. Bouder I’cecuménisme, serait céder a
une myopie dont les effets se montreraient irréparables. Et puisque
I’église catholique se trouve acculée a des décisions officielles, si elle
trichait avec l'exigence que Paul VI surtout a plantée en elle, elle
risquerait de fermer pour toujours les portes de I’Espérance. Quelle
responsabilité devant Dieu! Mais une chose est claire, ’cecuménisme de
cette fin de siecle ne sera plus celui d’hier?.

3 Ce texte était rédigé et cette conférence prononcée quand nous avons lu
I'étude de J. ZiziouLas, «Implications ecclésiologiques de deux types de pneumatolo-
gie», dans Communio Sanctorum, Mélanges Jean-Jacques von Allmen, Genéve 1982,
141-154, ol nous retrouvons la méme inquiétude.



	Regard sur l'œcuménisme : où en sommes-nous?

