
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 1-2

Artikel: Regard sur l'œcuménisme : où en sommes-nous?

Autor: Tillard, Jean-Marie Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761400

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Marie Robert Tillard

Regard sur l'œcuménisme:
où en sommes-nous?*

Il y a à peine dix ans, toute démarche œcuménique suscitait
l'enthousiasme. Elle était répercutée sur les mass-medias à tous les

niveaux de la vie ecclésiale. Enthousiasme peu profond peut-être, si l'on
en juge par ses prolongements. D'autres vagues sont venues, osons dire
d'autres modes. Les énergies des églises se sont orientées sur d'autres
chemins. Au niveau des diocèses, la volonté évangélique de retrouver
l'unité du Corps du Christ déchiré n'est plus guère portée par beaucoup
de pasteurs et de laïcs. Une enquête dans quelques revues pastorales du
continent nord-américain révèle même que l'œcuménisme est accepté

surtout comme l'un des éléments pouvant aider d'autres idéaux plus
importants: développement, libération de la femme, entente culturelle.

On pourrait donc croire qu'en 1982 l'œcuménisme s'est éteint. La

question du journaliste de la B.B.C. de Londres qui m'interviewait cet

été, après les réunions de Windsor, restera longtemps gravée dans ma
mémoire: «N'êtes-vous pas, vous les œcuménistes, ceux qui s'accrochent

à un rêve, rêve d'une nuit de délices qui devrait s'être dissipé
lorsque, au matin, les vrais problèmes nous ont de nouveau assaillis?» Et
comme je lui demandais de préciser quels étaient ces vrais problèmes, il
enchaîna: «Vous donnez l'impression de tout centrer sur la foi, alors que
le problème n'est plus celui de la foi (dont on ne saura jamais rien avec
certitude, par définition), mais celui des religions et de la religion.» Par

religion, il entendait le sentiment religieux, la prière, l'expérience
spirituelle; par foi il comprenait la Parole de Dieu et son contenu. Au cours

* Conférence donnée à l'Université de Fribourg, le 26 janvier 1982, dans le
contexte de la Semaine de prière universelle pour l'Unité des chrétiens.



Regard sur l'œcuménisme: où en sommes-nous? 253

de l'interview il glissa cette autre question: «Ne pensez-vous pas que la

rencontre des grandes religions devient plus importante, aujourd'hui,
que vos accords sur l'eucharistie, le ministère, la papauté? L'humanité
a-t-elle besoin de s'unir sur les certitudes d'une foi ou sur les comportements

qu'inspire le fonds religieux discernable partout, dans toutes les

cultures, sous tous les cieux?» L'œcuménisme se voit ainsi remis en cause

par ceux qui l'observent de l'extérieur. Ils y voient «un luxe de

croyants», dans une humanité qui flambe de partout.
Il est évident qu'en cette fin de siècle, l'œcuménisme se trouve à une

étape nouvelle de son histoire encore fort brève. Il l'est d'une part à

cause de cette réapparition «surprenante» du sentiment religieux, auquel

je viens de faire allusion et qui a trouvé un très large écho dans l'église
catholique elle-même. On l'a accueilli avec un enthousiasme qui, à mes

yeux, n'a pas toujours été assez éclairé. Parce que des groupes de prière
surgissaient, parce que des initiatives sociales se réclamaient de la piété,

on a parfois tout misé sur ce plan. Et, satisfait des résultats, on a négligé
de s'interroger sur le contenu de la foi: problème de la catéchèse,

problème de la prédication dominicale, problème de l'enseignement
théologique. On dit: «il y a un renouveau», «l'Eglise est en train de

repartir», «les jeunes raccrochent avec l'Eglise». Mais quand on
demande les raisons appuyant cet optimisme, les réponses tournent
invariablement autour du renouveau de la piété, de la ferveur, de l'expérience

religieuse. Et la foi dans tout cela? Et l'arrêt non sur ce que
l'homme ressent ou fait devant Dieu, mais sur ce que Dieu fait pour
l'homme? L'œcuménisme au sens strict se voit marginalisé, puisqu'il a

comme but spécifique de rassembler tous les chrétiens dans une foi
unique. La situation est grave: l'avenir du mouvement œcuménique
dépend de ce que les églises feront de la passion pour la foi.

Mais s'il se trouve à une étape nouvelle, c'est aussi pour des raisons

positives, à cause de sa propre dynamique. Et - ne pouvant tout dire -
c'est sur ce point surtout que je voudrais m'attarder. En effet, nous
sommes parvenus, à l'intérieur même du mouvement œcuménique, à

des tournants essentiels. Je me bornerai à signaler quatre registres où
cette situation est claire. Ce ne sont pas les seuls.

*

Le premier de ces registres met en cause surtout, mais pas uniquement,

l'église catholique (romaine). En effet, à la fin du mois d'août, au



254 Regard sur l'œcuménisme: où en sommes-nous?

château de Windsor, pour la première fois depuis la Réforme, un texte
d'accord, officiel, entre l'église catholique et un groupe séparé d'elle a

été définitivement achevé, longuement rediscuté, corrigé, remis aux
autorités compétentes. Il s'agit des «agreements» entre la communion
anglicane et l'église catholique romaine. Ces accords portaient sur les

questions qui, précisément, avaient conduit les deux églises à se séparer1.

Au terme de son mandat — douze ans d'un travail intensif et
scrupuleux - l'ARCIC (Anglican-Roman Catholic International Commission)

a mis le point final à ces recherches portant sur l'Eucharistie, le

Ministère ecclésial, l'exercice de l'autorité dans l'Eglise de Dieu. Les

délégués des deux églises, officiellement désignés par l'archévêque de

Canterbury (à l'époque Michael Ramsey) et le pape Paul VI, ont
découvert combien sur les points qui traditionnellement les divisaient ils

se trouvaient plus profondément d'accord que le climat polémique dans

lequel les deux groupes avaient jusqu'ici vécu le faisait croire. Il m'est

impossible de divulguer ici le contenu de cet accord final, puisque nous
devons attendre que les autorités officielles auxquelles il était destiné en
aient effectivement pris connaissance. Mais, puisqu'un journaliste de la

revue britannique The Tablet l'a écrit, en s'informant semble-t-il à des

sources bien informées, je puis au moins dire qu'il ne se trompe pas

lorsqu'il laisse entendre qu'aux yeux de la Commission les deux églises

pourraient déjà entrer dans une première étape officielle d'entrée en
communion, étape dont il faudra maintenant préciser la nature.

Le rapport a été remis aux autorités compétentes. Qu'adviendra-t-il
du côté catholique?

Il est clair que les conclusions de l'ARCIC devront être «reçues», au

sens théologigue du terme, c'est-à-dire ou acceptées ou refusées par les

autorités concernées. Il faudra tout au moins prendre position. Or il
paraît impensable que Rome refuse sans nuances ce rapport, si longuement

et soigneusement préparé. D'autant plus que la commission a, dès

le départ, volontairement demandé le jugement de théologiens de toutes
les régions concernées. Elle voulait être sûre de ses positions. Les textes

ont donc déjà été discutés dans le détail par les commissions anglicanes-
catholiques nationales de Grande-Bretagne, d'Afrique du Sud, d'Australie,

des Etats-Unis, d'Irlande, de Nouvelle-Zélande, du Canada. On a

tenu compte des remarques faites. Ils ont également été présentés aux

1 Sauf le dernier rapport, ils ont tous été publiés.



Regard sur l'œcuménisme: où en sommes-nous? 255

divers synodes anglicans, étudiés par eux. Et certains de ceux-ci ont
décidé de les intégrer dans le catéchisme national.

Si l'église catholique refusait sans nuances ces textes, on assisterait à

une crise pire que celle provoquée en 1897 par Apostolicae curae de Léon

XIII, lorsque celui-ci refusa de reconnaître la validité de l'épiscopat
anglican. Cela signifierait, en effet, que l'église catholique s'écarte du
chemin ouvert par Vatican II, explicitement suivi par Paul VI (qui a été

sur ce point, comme sur d'autres, un homme de lucidité et de courage)
et sur lequel, si on en juge par ses déclarations à Constantinople et en

Allemagne, le pape actuel entend demeurer. Par son attitude face à ces

documents l'église catholique va révéler sa faculté de persévérer dans la

voie œcuménique. Ce sera un test. Acceptera-t-elle, nuancera-t-elle,
demandera-t-elle des précisions ultérieures, refusera-t-elle? Il se peut que
les instances chargées de porter un jugement soient prises au dépourvu:
on ne semblait pas s'attendre à un tel consensus. Cela rend encore plus
capital le type de «réception» qui sera fait.

D'autre part, les documents de l'ARCIC déjà publiés soulignent
que, tout en reconnaissant entièrement la primauté romaine et en la

désirant — certaines affirmations de l'accord de Venise 1976 n'ont pas été

suffisamment soulignées par les autorités des deux églises, peut-être
parce qu'elles ont trop surpris - les anglicans demeurent inquiets devant
la façon dont cette primauté est exercée depuis plusieurs siècles. La

commission comme telle - donc catholiques et anglicans ensemble -
désire, dans l'hypothèse d'une réunion des deux églises, un exercice de la

primauté romaine adapté à la situation. Les théologiens anglicans de

l'ARCIC veulent une entrée en communion telle que leur église soit —

pour reprendre la vieille expression de Dom Beauduin - «united not
absorbed», unie, non avalée par le bloc latin. Ils fondent, en effet, leur
vision de la primauté sur l'expérience de l'Eglise patristique indivise et

sont réfractaires à toute influence ultra-montaine. J'ajoute que la plupart
des membres catholiques de la Commission se sont montrés sur ce point
en plein accord avec les membres anglicans2. Ceci n'est pas sans poser
un grave problème au moment précis où l'église catholique entend

promulguer un code de droit canonique qui a peu d'atomes crochus avec
cette ecclésiologie.

Il y a encore plus complexe. En acceptant d'entrer en communion

2 Voir notre livre, J.-M. R. Tillard, L'évêque de Rome, Paris 1982.



256 Regard sur l'œcuménisme: où en sommes-nous?

avec l'église de Rome, la communion anglicane ne veut pas pour autant
changer sa vocation d'église-pont (the bridge church), venant de sa nature
de simul catholica et reformata. Elle entend continuer de jouer sa vocation
de lien entre traditions catholiques et traditions protestantes. Du fait
même — au moins dans les pays anglo-saxons — l'église catholique se

verra associée à un effort œcuménique plus large qu'une simple rencontre

bilatérale. Elle devra s'intéresser de façon plus directe aux projets
d'union d'églises actuellement élaborés ou discutés et dans lesquels

l'église anglicane est impliquée.
Enfin - toujours dans l'hypothèse d'une réception positive, si

nuancée soit-elle - il faudra passer à des décisions concrètes, et vite. Une
approbation purement intellectuelle ou bénisseuse ne saurait suffire.
Paul VI et l'archevêque Ramsey nous avaient demandé de retrouver
l'unité organique, c'est-à-dire de faire que les deux groupes ne deviennent

concrètement qu'une seule église, en communion. Cette vision de

Paul VI doit être respectée. Il faudra donc mettre en œuvre une politique
d'unité par étapes (unity by stages, unity by steps), car de toute évidence au

plan local les deux groupes ne sont pas encore prêts à s'unir de façon
vraie. Cela sera exigeant. Les épiscopats locaux accepteront-ils de s'y
engager à fond? Terrible question! Car l'entrée dans ce dynamisme
risque d'être plus lourde d'exigences que l'appui aux mouvements de

renouveau purement spirituels. La foi est enjeu. Est-on prêt, dans tous
les milieux concernés à prendre position, avec la compétence et le
sérieux voulu, sur des questions de foi?

*

Le second registre que je veux évoquer est d'un tout autre ordre. Il
concerne toutes les églises. La semaine dernière, à Lima, Foi et Constitution

a adopté à l'unanimité le BEM, c'est-à-dire l'accord sur Baptême,
Eucharistie et Ministère. Ces trois accords (ou convergences) que la

commission Foi et Constitution préparait depuis plus de quinze ans ont
été envoyés aux églises pour qu'elles les «reçoivent». On en reparlera à

l'Assemblée de Vancouver en 1983. C'est une date importante, déterminante.

J'en donne un indice. Si, après la réunion du Comité central, à

Dresden, cet été, l'Armée du Salut a quitté le Conseil œcuménique des

Eglises, sa décision n'était pas sans lien avec ce problème.
En effet, en «recevant» surtout l'accord sur l'Eucharistie et le

Ministère, les églises membres du Conseil œcuménique vont être con-



Regard sur l'œcuménisme: où en sommes-nous? 257

traintes de prendre position non seulement face aux convergences
doctrinales qui sont le fruit de plus de cinquante ans de travail à Foi et

Constitution, mais face à l'œcuménisme comme tel. Parce que mouvement

chrétien, il ne peut choisir entre service de Dieu et amour de

l'humanité. Mais quel est le but primordial qui commande et guide?

S'agit-il simplement de «bien travailler ensemble, de s'unir pour servir
ensemble du mieux possible» l'humanité? Ne s'agit-il pas, plus profondément,

de refaire de l'Eglise un Corps du Christ que les divisions ne
déchirent plus et qui peut ainsi pleinement réaliser sa vocation? S'agit-il
primordialement de travailler pour le monde ou de chercher l'Unité
ecclésiale, devant Dieu, face aux exigences de la Parole évangélique qui
est fondamentalement une Parole de foi appelant au service?

L'option, telle que je la présente, devient de plus en plus centrale.

On en a de nouveau fait l'expérience cette semaine à Lima. Il faudra très

bientôt se décider face à ce que j'appelle la vision pragmatique et la vision

doxologique de l'œcuménisme et de l'Eglise. Notez que je parle de

choisir entre deux visions, mais non entre les deux finalités de l'œcuménisme.

Celles-ci doivent demeurer l'une et l'autre. Quant à elles je ne

parle pas de choix entre mais de priorité, ce qui est tout différent. En effet,
il n'est pas possible qu'une de ces finalités, quelle qu'elle soit, dévore
l'autre. Il faut qu'elles s'articulent l'une sur l'autre, en fonction de

l'équilibre évangélique et en respectant la hiérarchie que la nature même
de l'Eglise impose. Or je remarque que, de plus en plus, la vision

pragmatique cherche uniquement «à faire ce que l'on peut pour au
moins travailler ensemble» (sic), même «au prix de compromis judicieusement

dosés». La vision doxologique, elle, se fonde sur Jean 17, «que
tous soient un», afin que l'Eglise soit vraiment ce que le Père veut (ce qui
implique un service commun du monde) et qu'ainsi il soit glorifié. A
mes yeux, elle seule est inclusive puisqu'elle appelle nécessairement le

service et noue les deux finalités.

Epineuse question, que celle-là. En effet, le Conseil Œcuménique
est né de la fusion de Foi et Constitution et de Life and Work, deux
mouvements différents dans leur inspiration, rassemblés sous une seule

étiquette en 1948, à Amsterdam. En 1961 le Conseil international des

Missions est venu se joindre à eux. Or, après une période de prometteuse

osmose des deux premiers courants, le Conseil Œcuménique se

trouve de nouveau déchiré. Il est clair que, surtout depuis la réunion
d'Upsal, il a surtout misé l'action dans le monde (au moment où dans

l'église catholique on faisait la même option). La commission Foi et



258 Regard sur l'œcuménisme: où en sommes-nous?

Constitution, qui constitue la commission doctrinale du Conseil et dans

laquelle l'église catholique romaine a des représentants, puisqu'elle en
est membre à part entière, a cherché à rappeler l'importance de la quête
d'une unité plus doxologique, au sens que j'ai donné à cet adjectif, sans

pour autant négliger l'autre. Elle a tenu à maintenir les deux objectifs.
Ce qui ne fut pas sans créer des malaises. Ils durent. Bien plus, ils

s'amplifient. Ils s'exacerbent. Comme l'un des responsables de Foi et

Constitution, j'ai parfois l'impression que la doxa n'a pas bonne presse en
certains coins de Genève, souvent plus cléricaux que les bureaux de la

curie romaine, et auxquels Foi et Constitution fait peur. Pourtant
actuellement Foi et Constitution elle-même est de plus en plus marquée à

son tour par un courant faisant prévaloir quasi exclusivement la perspective

pragmatique. On n'y voit plus très bien où et comment peut
s'opérer l'unité des deux buts. Depuis la réunion de Bangalore cela n'a
fait que s'accentuer, surtout par la prise de conscience de la nécessité

d'une praxis évangélique, répercutée par les églises d'Amérique latine,
d'Asie, d'Afrique.

Je crois qu'il faut s'apphquer à tout prix à ce que la recréation de

l'Unité de foi demeure le but premier de l'œcuménisme, que la dimension

doxologique ne soit à aucun prix abandonnée et devienne la

dimension englobante. Mais le travail sera rude. Les répercussions de la

réunion de Foi et Constitution de Lima ce mois-ci (janvier 1982) seront
déterminantes sur ce point. La perspective doctrinale y a été très

fortement soulignée. Mais ce ne fut pas sans une frustration, qui s'est

manifestée le dernier jour dans la discussion du projet «unité de l'Eglise,
unité du genre humain». Tout un groupe s'est senti marginalisé. L'a-
t-on assez écouté? Le risque est que les besoins sociaux, le développement

des peuples, dont à Lima on n'a pas bien su intégrer l'impact
évangélique, ne deviennent les buts parallèles et pour certains groupes
les buts premiers voilant l'ultime motivation de l'œcuménisme. On doit
les intégrer. Ce sont en effet des lignes dans lesquelles les chrétiens ont
nécessairement à s'engager au nom de l'Evangile et que le Conseil

Œcuménique doit par vocation inscrire à son agenda. On ne peut
chercher une Unité ecclésiale qui ne s'en préoccuperait pas. Mais il est

impossible d'en faire l'engagement déterminant de l'œcuménisme. Il
faudra que les résultats de la réunion de Lima provoquent une recherche
sérieuse sur le lien entre Eghse servante (surtout servante des vrais

pauvres) par son action et son témoignage et Eghse confessante du Dieu
de Jésus-Christ (par sa foi et son unité, dans la lumière de Jean 17 et de la



Regard sur l'œcuménisme: où en sommes-nous? 259

lettre aux Ephésiens). Sur ce point, Lima a échoué. On a accentué la

bipolarisation. Il est vrai que peu de théologiens travaillent ensemble
dans cette ligne. A mes yeux, c'est une question grave. Si, dans l'élan de

Lima, Foi et Constitution ne réussit pas à trouver ce lien, le courant
majeur de l'œcuménisme se transformera très probablement en un social

Gospel avec autour de lui un satellite de «doctrinaux» contestataires, sans

écho des sacristains! Le résultat sera, comme on l'a vu aux Etats-
Unis au siècle dernier, que les pauvres eux-mêmes en deviendront les

premières victimes. Car inévitablement tout se pohtisera. Pour reprendre

un vocable cher à Dietrich Bonhoeffer, pourtant lui-même engagé
d'une façon qui l'a conduit à l'emprisonnement et à l'exécution, je crains

fort que les églises ne manquent de «distance». Sans pessimisme, je veux
ajouter qu'en ce domaine les catholiques n'ont pas à se croire supérieurs.
Ils témoignent beaucoup plus, dans leur ensemble, d'un humanisme que
d'un message brûlant de l'Evangile ayant en son cœur la réconciliation et
la conversion. Et leur affirmation de la transcendance s'envole souvent

trop vite dans des Alleluia qui flottent sur la réalité tragique du monde.
Ils témoignent alors plus de la rehgion que de la foi.

*

Ceci me conduit au troisième domaine caractéristique, à mes yeux,
de la situation œcuménique en cette fin de siècle. L'œcuménisme se

trouve aujourd'hui interpellé par un phénomène que l'on avait oublié et
dont la pauvre ecclésiologie de la Contre-Réforme (qui manquait de

souffle) n'avait pas tenu compte. Je veux parler du martyre.
Le martyre apparaît de nouveau comme un des facteurs dominants

de la vie et de l'engagement du Peuple de Dieu. Bien plus, on le trouve
dans toutes les églises. Alors que, souvent, comme en plusieurs coins

d'Amérique latine, celles-ci ne parviennent même pas à faire un geste de

réconciliation élémentaire, toutes ont leurs martyrs. Et ceux-ci
appartiennent à toutes les classes sociales. En outre, on rencontre dorénavant le

martyre sous tous les régimes, que ce soit l'Est où des orthodoxes mais
aussi des luthériens, des baptistes et des catholiques confessent leur foi
dans les geôles et les travaux forcés, que ce soit l'Ouest où des évêques,
des jésuites, des religieuses, des intellectuells laïcs, de pauvres paysans de

communautés de base tombent sous les mitraillettes capitahstes. URSS
et Amérique latine: nouveaux lieux du témoignage évangéhque.

Certes, dans ce nouveau martyre on ne se trouve pas toujours



260 Regard sur l'oecuménisme: où en sommes-nous?

devant une confession de Dieu du type de celle des «confesseurs de la
foi» des premiers siècles. Très souvent il s'agit d'une volonté de sauver
l'homme. Et tout n'y est pas absolument pur. Il est néanmoins indubitable

que, de plus en plus, dans une infinité de cas, la référence à l'Evangile
est explicite: on s'engage pour l'humanité, mais au nom de la Croix et de

la Résurrection du Sauveur, pour être témoin de la victoire de la vie sur
la mort, du Royaume de Dieu qui est un Royaume de vie. La pauvreté
signifie mort parce qu'elle est contraire à la Vie, au message de la

Résurrection. Ajoutons que pour certains martyrs des prisons de l'Est
ou du Viêt-Nam la ressemblance avec leurs frères des premiers siècles

est évidente.

Jusqu'ici, l'œcuménisme avait tablé sur le fait que par le baptême
sacramentel, dans l'eau et l'Esprit, tous les croyants se trouvaient inscrits
dans l'unique Corps du Christ. Dorénavant, il faudra réfléchir sur un
autre mode d'union, tout autant radical. Si les églises sont unies par le

baptême, elles le sont aussi à l'autre extrémité du dynamisme ouvert par
le baptême sacramentel, dans le baptême de la vie et du sang, le martyre.
Cette fois, ils le sont non plus simplement de par la puissance infinie de

la fidélité de Dieu, mais aussi de par la puissance de la foi de l'Eglise qui
les habite. Car leur paQruoia implique la fidélité de celle-ci à l'Evangile,
dans la puissance de l'Esprit. Or cette unité dans le martyre est extrêmement

profonde. Il m'est arrivé de rencontrer, par exemple, des orthodoxes

mettant fortement en cause l'ecclésialité des groupes baptistes,
allant même jusqu'à la refuser. Je n'ai jamais rencontré, dans une
discussion sérieuse, un orthodoxe mettant en cause l'authenticité du

martyre de certains baptistes en URSS. Un ami orthodoxe me disait:
«Ils participent dorénavant avec tous nos saints à la Divine Liturgie».
Dans la bouche d'un orthodoxe, pareille affirmation est lourde de sens.

Il est donc nécessaire d'ouvrir un nouveau chapitre d'ecclésiologie,
ou plutôt de le réintroduire, après la triste parenthèse de l'ecclésiologie
bellarminienne. Il faudra souligner combien le martyre donne à la praxis
croyante une toute nouvelle dimension. Car ce qui se vit de façon
extrême et en sa perfection dans l'acte du martyre se vit déjà in voto dans

beaucoup d'engagements quotidiens. Ce chapitre, restauré, de

l'ecclésiologie de communion montrera comment les problèmes œcuméniques
liés aux institutions ecclésiales et même aux sacrements s'insèrent dans le

mystère d'une grâce de Dieu déjà pleinement à l'œuvre partout, puisque

partout elle peut déboucher sur le témoignage le plus ultime et le plus
«glorieux» qui soit. C'est l'inverse de la problématique classique qui



Regard sur l'œcuménisme: où en sommes-nous? 261

partait des problèmes institutionnels. Il devra souligner aussi comment
la foi ainsi confessée est un moteur de changement social, dans sa confession

même, et nous retrouvons ainsi notre question de tout à l'heure: le

martyre empêche le monde d'aller comme il va, il questionne jusqu'aux
bourreaux. N'est-il pas un signe de Dieu dans la recherche du hen entre
doxa et praxis?

*

Or - et c'est mon dernier point — au moment où, que ce soit dans

l'action commune, que ce soit dans la recherche de l'unité de foi, que ce

soit dans le témoignage commun du martyre, les églises cherchent

l'unité, deux autres courants les travaillent en sens inverse. Ils risquent
même de causer des blocages. Il faut les évoquer, trop vite hélas, parce
qu'ils conditionneront l'avenir.

Le premier de ces courants est le renouveau des identités confessio-
nelles. On le trouve surtout dans les grandes églises (luthériennes,
réformées, anglicanes, orthodoxes) et l'église catholique romaine y
participe à plusieurs niveaux. De plus en plus, ces églises se montrent
inquiètes devant le peu d'engagement et de pratique de leurs fidèles.
Elles craignent surtout ce qu'on a appelé la tentation d'un christianisme

moyen, passe-partout, médiocre, sans traits énergiques. Un christianisme

du prêt-à-porter fabriqué en série. Elles se sentent donc poussées à

réaffirmer leur identité spécifique, à souligner leurs traits particuliers, à

revaloriser leurs doctrines propres. Or c'est précisément ce qui les

distingue des autres églises. L'œcuménisme s'appuie sur la mise en relief
des traits communs, le renouveau confessionnel s'appuie au contraire sur
la promotion des traits distinctifs. Sans nul doute, cela redonne à certains
de ces groupes confessionnels un regain de vigueur. C'est le cas par
exemple des evangelical de la communion anglicane en Angleterre, qui
grandissent en nombre et en influence. Dans la tension unité-diversité,
qui forme le cœur de la «catholicité», on risque toutefois de refuser de

perdre certains des éléments de diversité qui rendent impossible (ou tout
au moins très difficile) la catholicité. Je donne un exemple, pris du côté

catholique. Dans certains pays protestants, où de sérieux désirs d'unité
se manifestent, la communauté catholique a restauré les processions de

la Fête-Dieu (supprimées dans l'élan de Y Instruction sur le culte eucharistique)

qui blessent les luthériens (pourtant, rappelons-le, fermement
attachés à la présence du Seigneur dans le pain de le vin eucharistiques).



262 Regard sur l'œcuménisme: où en sommes-nous?

Ainsi faudra-t-il poser bientôt, sous un angle nouveau, deux
questions: la question de l'«hiérarchie des vérités» qui n'a pas encore été

scrutée à fond et celle de l'unité dans la diversité. J'insiste sur cette
dernière. Jusqu'ici on s'est demandé «jusqu'à quel point l'unité tolère-
t-elle la diversité et l'accepte-t-elle pour que cette unité soit catholique (au

sens traditionnel du terme)?» Dorénavant il faudra se demander: «jusqu'à

quel point l'identité confessionnelle (donc la diversité) tolère-t-elle
l'unité?» Le renversement de perspective est considérable. 11 faut y
consentir. Mais il est évident que si elle est mal résolue ou si tout
simplement on la pose dans un climat sectaire, une telle question peut
détruire à la racine tout esprit œcuménique authentique. J'entends par là

non pas celui qui cherche simplement de bonnes relations d'amitié, mais

celui qui veut rétablir la koinônia ferme de toutes les églises dans la seule

et unique foi apostolique. Car, de toute évidence, celle-ci l'emporte sur
les diversités confessionnelles et les juge.

Le second courant, parallèle à ce retour au confessionnel, est plus
inattendu. A cause de l'impact des groupes dits «évangéliques» et de la

vague charismatique, des chrétiens privilégient de plus en plus la

relation personnelle à Dieu, au point de mettre en cause l'importance de

la relation à la communauté ecclésiale. Parfois même ils la considèrent,
explicitement, comme accessoire.

Je donne un exemple récent, auquel j'ai été confronté cet été. Des

evangelical (non anglicans) sérieux commencent à soutenir que la seule

chose à exiger des églises est de fournir un «milieu» dans lequel la Bible

peut être lue personnellement et transmise. La dimension ecclésiale de la

vie de foi, son expression sacramentelle, sont considérées comme secondaires,

ordonnées (là où on les tolère) à une relation purement individuelle

avec Dieu. La koinônia (communauté) ne devient missionnaire

que dans une ligne de transmission de l'Ecriture. Il faut «transmettre la

Bible, écrit un de ces evangelical, et celui qui la reçoit sera grâce à elle

introduit dans le Salut». Il n'est plus question d'engagement ecclésial
dans une «mission» pour que l'humanité devienne «le monde que Dieu
veut». Jamais on n'était allé si loin dans un piétisme intimiste et
fondamentaliste. On retombe dans l'individualisme le plus étroit.

Remarquons que c'est là une vision dont beaucoup de catholiques
viennent à peine de se libérer. Le plus beau fruit du renouveau liturgique
avait été la redécouverte de la dimension communautaire du mystère
chrétien. Aussi avait-il conflué avec l'inquiétude pour l'Unité. Et si l'on
refuse cette dimension capitale du fait chrétien on met en cause l'œcumé-



Regard sur l'oecuménisme: où en sommes-nous? 263

nisme. Certains - et cette tendance a quelque peu émergé à Melbourne,

en mai 1980, à la Conference on World Mission and Evangelism - vont
jusqu'à dire que, dans leurs pesanteurs et surtout leurs divisions, les

églises sont un obstacle à la relation personnelle avec Dieu, donc que
mieux vaut en faire l'économie. S'il ne faisait qu'interpeller l'institution,
ce courant serait sain. Mais mal assumé il mettrait en cause jusqu'à la

nature spirituelle de l'Eglise comme koinônia de Salut. Et que deviendrait

la responsabilité commune des chrétiens pour l'avenir de l'humanité?

Il faudra beaucoup réfléchir sur ce retour à l'individualisme, jumelé
à un relent de fondamentalisme. Et là encore la communauté catholique
devra s'interroger. Car ce courant commence à marquer certaines de ses

cellules de renouveau.

*

On m'avait demandé de dire où nous en sommes, au plan œcuménique,

en 1982. J'ai essayé de le faire avec lucidité et franchise, sans

verser dans un triomphalisme officiel. Permettez-moi de finir en réaffirmant

ma conviction qu'il n'y a d'avenir de l'Eglise, aujourd'hui, que
celui qui passe par l'œcuménisme. Bouder l'œcuménisme, serait céder à

une myopie dont les effets se montreraient irréparables. Et puisque
l'église catholique se trouve acculée à des décisions officielles, si elle
trichait avec l'exigence que Paul VI surtout a plantée en elle, elle

risquerait de fermer pour toujours les portes de l'Espérance. Quelle
responsabilité devant Dieu! Mais une chose est claire, l'œcuménisme de

cette fin de siècle ne sera plus celui d'hier3.

3 Ce texte était rédigé et cette conférence prononcée quand nous avons lu
l'étude de J. Zizioulas, «Implications ecclésiologiques de deux types de pneumatolo-
gie», dans Communio Sanctorum, Mélanges Jean-Jacques von Allmen, Genève 1982,
141-154, où nous retrouvons la même inquiétude.


	Regard sur l'œcuménisme : où en sommes-nous?

