
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 1-2

Artikel: Die christologischen Grundlagen einer afrikanischen Ethik

Autor: Bujo, Bénézet

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761398

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761398
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bénézet Bujo

Die christologischen Grundlagen einer
afrikanischen Ethik*

Die Diskussionen, die die moderne theologische Ethik beherrschen,

betreffen den spezifischen Charakter der christlichen Moral1.
Wenn man versucht, diese Debatte anzuschneiden, stellt sich die Hauptfrage,

was das proprium christianum als solches ausmacht.
Eine in etwa adäquate Antwort kann hier aber nur gegeben werden,

wenn man die Gestalt des historischen Jesus selbst wiederentdeckt. Die
Erinnerungen an dessen irdisches Verhalten haben die Apostel und die

ersten Gläubigen dazu gefuhrt, über das Schicksal jenseits des Grabes

* Diese Studie geht auf eine Gastvorlesung zurück, die am 19. Mai 1981 an der
Theologischen Fakultät der Universität Fribourg gehalten wurde. Die französische
Fassung wird in Mélanges Mulago, Coll. Bibliothèque du Centre d'Etudes des

Religions Africaines, Kinshasa, erscheinen.
1 Die Literatur zu diesem Thema ist reichlich, wir beschränken uns darauf,

einige Studien zu zitieren, wie die von R. Schnackenburg, Die neutestamentliche
Sittenlehre in ihrer Eigenart, inj. Stelzenberger (Hrsg.), Moraltheologie und Bibel
(Abhandlungen zur Moraltheologie, 6), Paderborn 1964, 39-69; B. Schüller,
Wieweit kann die Moraltheologie das Naturrecht entbehren? in: Lebendiges Zeugnis
1965, Heft 1/2, 41-65; französ.: La théologie morale peut-elle se passer du droit
naturel? in: NRTh 88 (1966) 449-475; ders., Zur Diskussion über das proprium einer
christlichen Ethik, in: ThPh 51 (1976) 321-343; F. Böckle, Was ist das Proprium
einer christlichen Ethik? in: ZEE 11 (1967) 148-159; ders., Theonome Autonomie.
Zur Aufgabenstellung einer fundamentalen Moraltheologie, in: J. Gründe! - F. Rauh

- V. Eid (Hrsg.), Humanum. Moraltheologie im Dienst des Menschen (Festschrift
Egenter), Düsseldorf 1972; ders., Fundamentalmoral, München 1977; J. Blank,
Zum Problem «ethischer Normen» im Neuen Testament, in: Concilium 3 (1967)
356-362; J. Fuchs, Gibt es eine spezifisch christliche Moral? in: StdZ 185 (1970) 99
bis 112; ders., Existe-t-ilune «morale chrétienne»? (Recherches et Synthèses. Section
de Morale, IX), Gembloux 1973; ders., Autonome Moral und Glaubensethik, in:
D. Mieth und F. Compagnoni (Hrsg.), Ethik im Kontext des Glaubens. Probleme



224 Die christologischen Grundlagen einer afrikanischen Ethik

dieses Meisters nachzudenken, der wie kein anderer in der Welt gesprochen

und gelebt hat2. Dieses Nachdenken endete darin, Jesus Titel in der

Sprache und den Kulturen der Epoche zu verleihen. Diese Titel, die im
Laufe der Geschichte nicht aufgehört haben, Gegenstand einer Vertiefung

durch einen Rückgriff auf die an die Weisheit des Milieus und der
Zeit3 adaptierte Philosophie zu sein, werden von neuem in Frage
gestellt durch manche abendländische Theologen, die es für eine dringende

Aufgabe halten, ihre Redeweise und die der christlichen Botschaft an

- Grundsätze - Methoden, Freiburg/Schw.-Freiburg/Br.-Wien 1978, 42-76; R.
Simon, Spécificité de l'éthique chrétienne», in: VSS 92- 95 (1970) 74-104; ders.,
Fonder la morale. Dialectique de la foi et de la raison, Paris 1974; A.Auer,
Autonome Moral und christlicher Glaube, Düsseldorf 1971 ; ders., Die Aktualität der
sittlichen Botschaft Jesu, in: A. Paus (Flrsg.), Die Frage nach Jesus, Wien-Köln 1973,
271-357; P. Delhaye, La mise en cause de la spécificité de la morale chrétienne.
Etudes de quelques prises de position récentes et réflexions critiques, in: RThL 4
(1973) 308-339; B. Fraling, Glaube und Ethos. Normenfindung in der Gemeinschaft

der Gläubigen, in: ThGl 63 (1973) 81-105; B. Stoeckle, Grenzen der
autonomen Moral, München 1974; D. Mieth, Autonome Moral im christlichen
Kontext, in: Orientierung 40 (1976) 31-34; ders., Autonomie, Emploi du terme en
morale chrétienne, in: C.J. Pinto de Oliveira (Hrsg.), Autonomie. Dimensions
éthiques de la liberté, Fribourg-Paris 1978, 85-103; J. Vaixéry, L'identité de la
morale chrétienne. Points de vue de quelques théologiens contemporains de langue
allemande. Préface de P. Delhaye (Lex Spiritus Vitae, 2), Louvain-la-Neuve 1976;
F. Furger, <Kenosis> und das Christliche einer christlichen Ethik, in: K. Demmer/
B. Schüller (Hrsg.), Christlich glauben und handeln. Fragen einer fundamentalen
Moraltheologie in der Diskussion, Düsseldorf 1977, 96-103; ders., Von der
Moraltheologie zur christlichen Ethik. Entwicklungen im Bereich theologischer Ethikforschung,

ThdG 22 (1979) 147-159; ders., Von Spezialfragen zum moraltheologischen
Handbuch. Entwicklungen im Bereich der theologischen Ethik II, ebd. 203-214; H.
Halter, Taufe und Ethos. Paulinische Kriterien für das Proprium christlicher
Moral, Freiburg/Br. 1977; R. Hasenstab, Modelle paulinischer Ethik. Beiträge zu
einem Autonomiemodell aus paulinischem Geist (Tübinger Theologische Studien,
11), Mainz 1977; E. Schillebeeckx, Glaube und Moral, in: D. Mieth und F.

Compagnoni (Hrsg.), a.a.O. 17-45. D. Mieth/H. Weber (Hrsg.), Anspruch der
Wirklichkeit und christlicher Glaube. Probleme und Wege theologischer Ethik
heute, Düsseldorf 1980. Vgl. schließlich die Tübinger Theologische Quartalschrift,
1 (1981), die der Autonomieproblematik gewidmet ist. Eine Auseinandersetzung
mit K. Hilpert, Ethik und Rationalität, Düsseldorf 1980, ist dort leider nicht
erfolgt.

2 Das schwierige Problem des historischen Jesus betreffend, siehe K. Kertelge
(Hrsg.), Rückfrage nach Jesus. Zur Methodik und Bedeutung der Frage nach dem
historischen Jesus (QD, 63), Freiburg/Br.-Basel-Wien 1974. Siehe auch die Versuche
der Rekonstruktion bei J. Jeremias, Neutestamentliche Theologie. Erster Teil. Die
Verkündigung Jesu, Gütersloh2 1973.

3 E. Schillebeeckx, Die Auferstehung jesu als Grund der Erlösung. Zwischenbericht

über die Prolegomena zu einer Christologie (QD, 78), Freiburg/Br.-Basel-
Wien 1979, 34 ff.



Die christologischen Grundlagen einer afrikanischen Ethik 225

die Welt von heute anzugleichen, um imstande zu sein, einen Dialog mit
dem modernen Menschen zu fuhren, für den die Auszeichnungen, die

Jesus gegeben werden, selbst wenn sie biblischen Ursprungs sind, zu
einem gewissen Rätsel werden, welches die neutestamentliche Botschaft
eher verdeckt als enthüllt. Diese Theologen beschäftigt in erster Linie
die Wiederentdeckung der vollen menschlichen Dimension Jesu, so daß

dessen Botschaft sich nicht im Abstrakten verflüchtigt, sondern sich an
den konkreten Menschen mit seinen menschlichen, modernen Problemen

richtet4.
Wenn dies für die abendländische Welt gilt, ist die Frage noch

dringlicher für andere Kulturkreise - in unserem Fall für den afrikanischen

Kulturkreis -, die das Christentum nur in der Hülle
amerikanisch-europäischer Theologie empfangen haben, durch die man die
Substanz der Botschaft des Evangeliums selber nicht mehr klar erkennen

kann.
Es steht uns nicht an, diese Problematik hier in allen ihren Verzweigungen

zu behandeln. Wir wollen nur kurz über einen der Wege
nachdenken, die dem Christentum helfen könnten, sich in den afrikanischen

Menschen einzuwurzeln und diesen zu einer «christlichen» Or-
thopraxie zu fuhren, die ganz und gar in seine Kultur integriert wäre.
Daher wollen wir auf die Problematik der Ahnen in Afrika mit ihren
Gedankenmustern und ihrer anthropozentrischen Konzeption aufmerksam

machen.

Bevor wir ein Modell «negro-afrikanisch-christozentrischer» Moral

vorstellen, scheint es nicht abwegig zu sein, mit einer kurzen

Betrachtung über Christus als ersten Ahn zu beginnen, in den sich das

ganze Leben des negro-afrikanischen Christen einwurzeln soll.

4 Siehe H. Küng, Christsein, München 1974; ders., 20 Thesen zum Christsein,
München 1975; ders., Anmerkungen zu Walter Kasper, «Christologie von unten?»
in: L. Scheffczyk (Hrsg.), Grundfragen der Christologie heute (QD, 72), Freiburg/
Br.-Basel-Wien 1975, 170-179, und die Antwort von W. Kasper, Für eine Christologie

in geschichtlicher Perspektive. Replik auf die Anmerkungen von Hans Küng,
in: L. Scheffczyk (Hrsg.), Grundfragen 179-183; E. Schillebeeckx, Jesus. Die
Geschichte von einem Lebenden, Freiburg/Br.-Basel-Wien 1975; ders., Christus und
die Christen. Die Geschichte einer neuen Lebenspraxis, Freiburg/Br.-Basel-Wien
1977; ders., Menschliche Erfahrung und Glaube an Jesus Christus. Eine Rechenschaft,

Freiburg/Br.-Basel-Wien 1979; ders., Die Auferstehung Jesu als Grund der

Erlösung. Zwischenbericht über die Prolegomena einer Christologie (QD, 78),

Freiburg/Br.-Basel-Wien 1979.



226 Die christologischen Grundlagen einer afrikanischen Ethik

I. CHRISTUS ALS PROTO-AHN

Um das Problem, das sich hier stellt, zu erfassen, muß man sich in
Erinnerung rufen, was in einer vorangehenden Studie5 in bezug auf das

Thema der negro-afrikanischen Ahnenverehrung im Licht der Heilsgeschichte

in Christus gesagt wurde. Um mehr Klarheit zu gewinnen,
genügt es, die wesentlichen Punkte dieser Betrachtungen wiederaufzunehmen,

bevor wir mit unseren Überlegungen fortfahren.
Die Sprache, die Gesten und die Riten, die den Ahnen und den

Alten im allgemeinen eigen sind, besitzen eine grundsätzliche Bedeutung

im Leben des negro-afrikanischen Menschen. Sie werden zur
Verhaltensregel für die Lebenden, die sie ständig wiederaufnehmen
müssen, denn von dieser Wiederholung und Wiederaufnahme der
Redeweise, der Gesten und Riten hängen Gegenwart und Zukunft ab; von
ihnen hängen daher Leben und Tod ab. Dies bedeutet, daß die Vergangenheit,

die die Tradition der Väter bildet, nicht vollendet ist, sondern
Garant des Heils ist: ihre Wiederaufnahme in ein zyklisches Gedankenschema

ist nicht nur eine einfache Wiederholung wie eine unwirksame
Anamnese, sondern vielmehr ein notwendiges Zurückgehen, um
imstande zu sein, einen entscheidenden Schritt nach vorn zu tun6.

Man kann diese Sprache, Gesten und Riten der Ahnen erst dann in
ihrem rechten Ausmaß verstehen, wenn man weiß, daß die Ahnen und
Alten vermittels dieser Realitäten ihre Autobiographie «niederschreiben»,

worin sie ihre Erfahrungen dargelegt haben — ihre Stunden des

Unglücks, des Leids, aber auch die des Glücks und der Freude -, welche

von nun an zu einem Vermächtnis für die Nachkommenschaft werden.
Indem die Nachkommenschaft dieses Vermächtnis wiederaufnimmt,
erzählt sie die Biographie der Ahnen und der Alten, sowie sie gleichzeitig

diese mit ihrem eigenen Leben konfrontiert, so daß es «geschrieben»

nun seinerseits zu ihrer Autobiographie wird, geeignet, ebenfalls eine

Lebensquelle für die kommende Generation zu sein7.

5 Vgl. unseren Beitrag: Nos ancêtres, ces saints inconnus, in: Bulletin de
Théologie Africaine 1 (1979) 165-178; deutsch: Der afrikanische Ahnenkult und die
christliche Verkündigung, in: ZMR 64 (1980) 293-306.

6 Siehe hierzu J. B. Metz, Art. Erinnerung, in: HPhG II 386-396; ebenfalls
ders., Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer praktischen
Fundamentaltheologie, Mainz 1977, 161-175.

7 Zu einer solchen theologischen Konzeption siehe J. B. Metz, Theologie als

Biographie, in: ders., Glaube in Geschichte und Gesellschaft 195-203. Während



Die christologischen Grundlagen einer afrikanischen Ethik 227

Man muß trotzdem mit Nachdruck unterstreichen, daß hier die

Handlungen des Negro-Afrikaners nicht einen rein profanen Bereich
betreffen, da sie letztlich in den Rahmen der Ahnenverehrung eingeordnet

werden müssen, die in einem religiösen Kontext stattfindet. Das,

was der Negro-Afrikaner sucht, geht daher über das profan-eudämoni-
stische Glück hinaus, denn in der Tat sucht er das Heil des integralen
Menschen, welches nur in dem Maße möglich ist, als es schon im
täglichen Leben vor dem Tode gesichert wird. M. a. W., die Aktualisierung

der Erinnerungen der Ahnen und der Alten ist eine Art memora-
tiv-narrative Soteriologie, die dazu bestimmt ist, die totale und letztgültige

Gemeinschaft über das Grab hinaus mit allen guten und wohltätigen
Ahnen zu sichern8.

Wenn dies der Fall ist, wäre es dann nicht möglich, von diesen

Feststellungen und Überlegungen ausgehend eine Theologie zu entwickeln,

die fähig ist, sich in die negro-afrikanische Kultur zu integrieren
und von der aus man ein Modell afrikanisch-christlicher Ethik vorschlagen

könnte? Genauer gesagt, muß der Platz, den die Ahnen und Alten
im Leben des Negro-Afrikaners9 einnehmen, den Theologen anregen,

Metz nur von «Biographie» spricht, ziehen wir es vor, zwischen «Biographie» und
«Auto-Biographie» zu unterscheiden, um besser die Rolle der Tradition der Väter als
lebendes Testament zu unterstreichen, welches das Zeugnis ihres persönlichen
Lebens konstituiert.

8 Verwiesen sei auf unsere Studien, a.a.O. S. 167-168. Siehe auch unsere
Erklärung zu der Haltung, die in Bezug aufdie Ahnen, einzunehmen ist, die als böse
oder zerstörerisch angesehen werden, vgl. ebd. 173; ders., Der afrikanische Ahnenkult,

294 und 301.
9 Zitieren wir z.B. P. Kanyamachumbi, Réflexion théologique sur la Religion

des Ancêtres en Afrique centrale, in: RCA 24 (1969) 421-455; J. Mawinza, Specific
Difference between the Attitude toward the Ancestral Spirits and Worship of God,
in: CRA 3 (1969) 37-47; Das Sammelwerk Mort, funérailles, deuil et culte des
ancêtres chez les populations du Kwango/Bas-Kwilu. Rapports et compte-rendu de
la Illème Semaine d'Etudes Ethno-Pastoraies (Bandundu 1967), Bandundu 1969;
D. Nothomb, Un humanisme africain. Valeurs et pierres d'attente. Préface de
M. L'Abbé A. Kagame (Lumen Vitae, 2), Bruxelles3 1969; G. Guariglia, L'Etre
Suprême, le culte des esprits et des ancêtres et le sacrifice expiatoire chez les Igbos du
sud-est Nigéria, in: CRA 4 (1970) 244-246; D. Coco, Notes sur la place des morts et
des ancêtres dans la société traditionelle (Fou, Gen, Yoruba du Bas-Dahomey), in:
Les religions africaines comme source des valeurs de civilisation. Colloque de

Cotonou, 16-22 Août 1970, Paris 1972, 226-237; H. Häselbarth, Die Auferstehung

der Toten in Afrika. Eine theologische Deutung der Todesriten der Mamabolo
in Nordtransvaal, Gütersloh 1972; J. F. Thiel, Die übermenschlichen Wesen bei
Yansi und einigen ihrer Nachbarn (Zaire), in: Anthropos (St. Augustin 1972) 649 bis
689; R. Boccessimo, II culto del defuncti praticato dagli Acioli dell'Uganda, in:
Annali del Pontificio Museo Missionario Etnologico 37 (1973) 9-62; Mulago gwa



228 Die christologischen Grundlagen einer afrikanischen Ethik

etwas Neues zu schaffen und in ihm das Bedürfnis wecken, Christus

neue «messianische» Titel zu geben, so daß eine neue theologische
Redeweise ausgearbeitet wird. Eine Art und Weise, diesen Diskurs zu
schaffen, besteht unserer Meinung darin, Christus den Titel des «Ahns»

par excellence zu geben, so daß er der Proto-Ahn wäre. Es ist hier nicht
die Frage, diese Prärogative auf Christus in oberflächlicher Weise
anzuwenden oder aus einer modischen Laune heraus, so daß es sich letztlich
um ein Etikett handeln würde, das keiner Realität entspricht; unser
Vorschlag betrifft vielmehr das Wesen der Menschwerdung des Wortes
selber. Tatsächlich, um mit Karl Rahner zu sprechen, in der
Menschwerdung des Logos hat Gott den Menschen auf eine endgültige Weise

angenommen; dadurch, daß er sein Wort, das unser Fleisch geworden
ist, ausgesprochen hat, hat er es in die «Leere» des «Nichtgöttlichen»
und des «Sündigen» eingesenkt, so daß es uns von nun an unmöglich
ist, den Menschen Jesus zu übergehen, ohne gleichzeitig den Menschen

überhaupt, wenn wir Gott begegnen wollen10. Im Geheimnis der

Menschwerdung hat sich Gott tatsächlich mit dem Menschen so weit
identifiziert, daß er «ein Stück Materie» dieser Welt11 geworden ist.

Von nun an sind das Werden der Geschichte des Menschen, seine Zeit,
die Geschichte, die Zeit des Ewigen geworden; gleichermaßen ist der
Tod des Menschen der Tod Gottes, des Unsterblichen geworden.
Dieses impliziert von vornherein, daß Gott nicht der Unwandelbare
bleiben kann, insofern er die Veränderlichkeit auf sich nimmt, denn

wenn Gott der absolut Unveränderliche ist, muß er die Möglichkeit
haben, freiwillig veränderlich zu werden. Die xévœaiç wird stattfinden12.

M. a. W., erst wenn Gott der «Nicht-Gott» sein will, findet der
Mensch seine Erfüllung13; aber dies besagt genau, daß der Mensch für
immer in das unbegreifliche Geheimnis Gottes hineingenommen wird,

Cikala Musharhamina, La religion traditionelle des Bantu et leur vision du monde,
Kinshasa 1973, 29-84; P. Wymeersch, Le problème du mal chez le Muntu (Considération

sur la mort et la protection contre les maléfices chez les Luwa, Bemba et
Suku), in: Africa 28 (1973) 575-586; F. Kollbrunner, Auf dem Weg zu einer
christlichen Ahnenverehrung? in: NZM 31 (1975) 19-29; 110—123: es handelt sich
um einen sehr detaillierten Bericht der rezenten Diskussionen über die Ahnenverehrung

im Zusammenhang mit ihrer «Inkarnation» in das Christentum.
10 K. Rahner, Grundkurs des Glaubens. Einfuhrung in den Begriff des

Christentums, Freiburg/Br.-Basel-Wien 1976, 223.
11 K. Rahner, ebd. 196-197.
12 Siehe ebd. 217-225, besonders 219-220. Vgl. auch A. Schmied, Heil im

solidarischen Christus, in: ThdG 22 (1979) 224-232.
13 Ebd. 223: «Wenn Gott Nicht-Gott sein will, entsteht der Mensch. »



Die christologischen Grundlagen einer afrikanischen Ethik 229

weil er sich nur in Bezugnahme auf diesen Gott begreifen kann. Er ist
derjenige, dessen «Natur» ständig aufder Suche nach Gott ist, d.h. er ist
ständig unterwegs und dazu verurteilt, sich dem letzten Geheimnis

anzuvertrauen, in dem er seine Erfüllung und Identität findet. Genau
dies will die Inkarnation des Logos bedeuten. Die Begegnung zwischen
Gott und Mensch in diesem Geheimnis ist der höchste Grad der

Verwirklichung der Identität des Menschen. Mehr noch, seit der
Inkarnation ist der Mensch Ort der Begegnung mit Gott geworden, er ist die
«Grammatik einer möglichen Selbstaussage Gottes»14. Darüber hinaus
ist das fleischgewordene Wort nunmehr der privilegierte und einzige
Ort der totalen Offenbarung des Menschen. Wenn Jesus Christus die

Exegese Gottes ist, ist es angemessen zu sagen, daß er auch die Exegese
des Menschen ist. Gerade in dieser Perspektive ist Christus für den

Negro-Afrikaner der Proto-Ahn. Tatsächlich hat Christus, der sich mit
dem Menschen identifizierte, so daß er dessen Exegese konstituierte,
von nun an auch alle gerechten Bestrebungen und die ganze Geschichte

unserer Ahnen dergestalt zu seinen eigenen gemacht, daß diese einerseits

Ort der Begegnung mit dem Gott des Heils geworden sind, aber daß

und vor allem andererseits Christus der privilegierte und einzige Ort ist,
in dem die Ahnen sich voll begreifen lassen. Nun kann sich der
Afrikaner zu dem Geheimnis der Inkarnation äußern, denn nachdem
Gott zu uns zu wiederholten Malen und in mancherlei Gestalten gesprochen

hat, spricht er zu uns in diesen letzten Tagen durch seinen Sohn,
den er als einzigen Ahn eingesetzt hat, von dem das ganze Leben für die
Nachkommenschaft (vgl. Hebr 1,1-2) ausgeht. Von ihm leitet sich jede
gewünschte Prärogative ab, die zum Ahn konstituiert. M. a. W., die

negro-afrikanischen Ahnen sind nur Abbilder des ersten Ahns par
excellence, nämlich Christus15. Dieser ist das jetzt Rettende, und die

Erinnerung an sein Leiden, seinen Tod und seine Auferstehung muß

von Generation zu Generation weitererzählt werden, denn in ihm wird
auf eine unendlich transzendentale Weise die Zukunft subsumiert, die

uns die Ahnen eröffnen wollen; deren Erfahrungen sind wirksamer
geworden in denen Jesu, des Gekreuzigten und des Auferstandenen,

14 K. Rahner, Grundkurs 218-221, hier 221. Auf eine wenig explizite Weise
und weniger engagiert: W. Pannenberg, Grundzüge der Christologie, Gütersloh3

1969, z.B. 195-214, vor allem 197.
15 Vgl. B. Bujo, Nos ancêtres, ces saints, a.a.O. 172-173; ders., Der afrikanische

Ahnenkult, 300.



230 Die christologischen Grundlagen einer afrikanischen Ethik

Modell unseres Lebens, das uns schöpferisch macht für die auf der
Ebene der Heilsgeschichte zu realisierende Zukunft16.

Es erscheint uns äußerst wichtig, den Stellenwert eines solchen
Diskurses in der afrikanischen Theologie zu unterstreichen. Sagen wir es ein
für alle Male, daß der Titel «Proto-Ahn» für Christus, der in eine entsprechende

Theologie und Katechese übertragen werden soll, für den Negro-
Afrikaner gewiß mehr bedeuten wird als die Titel Xôyoç und xûqioç, die

man natürlich nicht unterschlagen soll, aber die ebenfalls aus einer ganz
bestimmten Kultur stammen, die der Negro-Afrikaner, trotz seiner
theologischen und philosophischen Ausbildung - der Amerikaner oder Europäer

von heute ist nicht besser daran - nicht ganz verstehen wird, weil er sich
nicht von diesen Bezeichnungen betroffen fühlt. Es ist nur legitim, daß

man sich heute, und insonderheit in jenen Kulturkreisen, denen die

herkömmlichen Bezeichnungen auch von ihrer Entstehungsgeschichte
her fremd sind, bemüht, Christus andere, in die Kultur des Volkes, an das

sich die Botschaft des Evangeliums richtet, verwurzeitere Titel zu geben.
Edward Schillebeeckx hat mit Recht die Theologen auf diesen Punkt
aufmerksam gemacht, indem er u.a. die Tatsache hervorhebt, daß selbst

die Kirchenväter Christus den Namen Orpheus (=Christus ist der wahre
Orpheus) gegeben haben, und so die christliche Botschaft ihrem kulturellen

und religiösen Milieu17 gemäß verkündigen wollten.
Ein Vorteil, den wir sehen, wenn wir von Christus als Proto-Ahn

sprechen, besteht darin, daß die afrikanische Anthropozentrik, die in
dem «ancestrologischen» Gedanken klargelegt wird, einer der Hauptwege

für die Inkulturation des Christentums wäre. Ihr Ausgangspunkt
liegt in der Tat in der Aszendenzchristologie, ohne deswegen die

Deszendenzchristologie zu verneinen oder zu ignorieren, außerhalb
derer der andere Aspekt nicht bestehen kann18. Aber ohne die
grundsätzliche Bedeutung der Christologie von oben zu verkennen, muß das

Christentum dahin gelangen, dem Negro-Afrikaner zu zeigen, daß

vollkommen Afrikaner und wahrer Christ zu sein nicht im Gegensatz
zueinander stehen, genau deshalb, weil Christsein auch radikales

16 Siehe I. Mieth/D Mieth, Vorbild oder Modell? Geschichte und Überlegungen

zur narrativen Ethik, in: G. Stachel - D. Mieth, Ethisch handeln lernen. Zu
Konzeption und Inhalt ethischer Erziehung, Zürich 1978, 106-116. Siehe den
gleichen Artikel in KatBl 102 (1977) 625-631.

17 E. Schillebeeckx, Jesus 39 u.ö.; ders., Die Auferstehung Jesu 30-36, hier
34; vgl. W. Elliger, art. Orpheus-Christus, in: RGG IV (1960) 1705.

18 Vgl. W. Kasper, Jesus der Christus, Mainz 1974, 293: «Eine reine Christologie

<von unten> ist zum Scheitern verurteilt Von unten gehen wir lediglich



Die christologischen Grundlagen einer afrikanischen Ethik 231

Menschsein bedeuten muß, denn wenn es einen Menschen gibt, der
radikal Mensch war, menschlich und humanisierend, dann eben
Christus19. Und wenn die legitimen Sehnsüchte der Ahnen in Christus
subsumiert und transzendiert werden, sofern er der einzige Ahn ist,

Quelle des Lebens und Glücks, welche uns die Zukunft eröffnet, läge
dann darin nicht der Ausgangspunkt einer Christologie, für die die

Begeisterung des Afrikaners nicht nur von kurzer Dauer wäre20? Die
wenigen Studien zu diesem Thema erlauben uns noch nicht, bestätigende

Schlußfolgerungen zu ziehen, aber sie widersprechen auch nicht einer
solchen Hypothese21.

Wie dem auch sei, um eine christliche, in die negro-afrikanische
Mentalität integrierte Orthopraxie lebensfähig zu machen, scheint es

uns eine gebotene und dringliche Aufgabe, eine narrative Ethik auszuarbeiten,

die auf Christus als Ahn par excellence zentriert ist, d.h. ein

Christus, dessen Hauptqualität im Licht der humanitas africana begriffen
wird. Die wenigen sich anschließenden Überlegungen haben nur das

Bemühen zum Ziel, einige Marksteine zu setzen, die als Dialog und

spätere Vertiefung dienen sollen.

II. CHRISTUS ALS MODELL DES PROTO-AHNS IM

NEGRO-AFRIKANISCH-SITTLICHEN LEBEN

Präzisieren wir gleich zu Anfang, daß der Ausdruck «Modell» nicht
Vorbild bedeutet, sondern daß er in dem Sinn gebraucht wird, wie ihn

insofern aus, als wir die Einheit von Gott und Mensch, auch was die Seite Gottes
betrifft, von dessen faktischer Offenbarung in Jesus Christus her bedenken.» Ders.,
Für eine Christologie, a.a.O. Siehe auch die Studien von H. Küng weiter oben
zitiert, Anm. 4. Siehe außerdem das Sammelwerk Diskussion über Hans Küngs
(Christsein), Mainz 1976.

19 Vgl. H. Küng, Christsein 545; K. Rahner, Grundkurs 224. Die Tendenz in
der heutigen Welt von der Anthropologie auszugehen wird gut hervorgehoben von
H. Fries, Zeitgenössische Grundtypen nicht-kirchlicher Jesusdeutungen, in: L.
Scheffczyk (Hrsg.), Grundfragen 36-76; besonders lesenswert ist seine Schlußfolgerung

auf S. 76.
20 Siehe K. Lehmann, Christsein ökumenisch, in: Diskussion über Hans Küngs

<Christsein> 120.
21 Siehe H.W. Turner, Profile trough Preaching, London 1965; J. S. Mbiti,

Afrikanische Beiträge zur Christologie, in: P. Beyerhaus, H.W. Gensichen, G.
Rosenkranz, G. Vicedom (Hrsg.), Theologische Stimmen aus Asien, Afrika und
Lateinamerika, Vol. III. München 1968, 75 ff.



232 Die christologischen Grundlagen einer afrikanischen Ethik

die narrative Ethik versteht, welche unterstreicht, daß das Modell nicht
dazu da ist, daß man es servil imitiert in einer Art Reproduktion,
sondern es geht darum, die bei ihm beobachteten Werte zu integrieren,
seine eigenen Normen zu erfinden, in der Weise, daß man verantwortlich

darin handelt22.

Wenn Christus der Proto-Ahn ist, Quelle des Lebens und des

Glücks, so geht es darum, seine memoria passionis, mortis et resurrec-
tionis zu aktualisieren, indem man alle Handlungen des Menschen
darauf zurückfuhrt. Christus wird so zum einzigen Anziehungspunkt;
einmal erhöht, zieht er alles an sich (Joh 12,32) und konsekriert durch
sein Kreuz die ganze, von den Ahnen so sehr ersehnte humanitas
africana. In der Tat ist diese Konsekrierung das Ziel und das tiefe

Engagement des Jesus von Nazareth für die Wiederherstellung der
Menschenwürde. Er hat energisch die Rechte der Schwachen verteidigt,
sowie die Frauen und die Kinder Er hat sich mit den Sündern

solidarisiert, diesen von der Gesellschaft Mißachteten Und selbst die

Heilungen, die Jesus bewirkt hat, dürfen nicht einzig und allein unter
dem Aspekt der Offenbarung seiner Göttlichkeit gesehen werden,
sondern Jesus will an erster Stelle unterstreichen, daß er als Messias

kommt, um das Leben in Fülle, auf allen Ebenen, zu geben.
Trotzdem hat Jesus, da die Wurzel von allem im Inneren liegt,

nachhaltig auf der Umkehr des Herzens bestanden, die allein bewirkt,
daß sich der Mensch bereitwillig der Menschheit zur Verfügung stellt,
damit sie das Leben in Fülle habe. Die Umkehr ermöglicht es dem

Menschen, aüs den Fesseln des Egoismus auszubrechen, um sich dem
Reich Gottes zu öffnen, das allein ihm seine wahre Würde gibt23. Unter
diesem Gesichtspunkt muß man schließlich auch den Radikalismus der

Bergpredigt lesen, der auf die zwischenmenschlichen Beziehungen
angelegt ist24, und der so die totale Humanisierung der Welt im Dienst des

Vaters zum Anliegen hat.

22 I. Mieth/D. Mieth, a.a.O., in: G. Stachel - D. Mieth, Ethisch handeln
lernen 110-112. In der christlichen Moral spricht man von Nachahmung und
Nachfolge. Vgl. z.B. A. Schulz, art. Nachfolge Christi (I. In der Schrift) in: LThK
VII (1962) 758-759; ders., Nachfolgen und Nachahmen. Studien über das Verhältnis
der neutestamentlichen Jüngerschaft zur urchristlichen Vorbildethik (SANT, 6),
München 1962.

23 Siehe R. Schnackenburg, Christliche Existenz nach dem Neuen Testament.
Abhandlungen und Vorträge, Bd.l, München 1967, 35-60, besonders 42-47.

24 L. Goppelt, Das Problem der Bergpredigt, in: ders. Christologie und Ethik,
Göttingen 1968, 27—43, hier 27; R. Schnackenburg, ebd. 46.



Die christologischen Grundlagen einer afrikanischen Ethik 233

Aus dem, was eben gesagt wurde, folgt, daß sich, wenn man die

Evangelien liest, die afrikanische Anthropozentrik in ihren positiven
Elementen vollkommen bestätigt findet in der Person Jesu Christi.
Tatsächlich, die afrikanische Gastfreundschaft, der Familiensinn des

schwarzen Menschen, die Sorge für Eltern, Waisen und Unglückliche,
dies alles sind Realitäten, die Jesus in sich aufnimmt und zu ihrer
Vollendung bringt25.

Trotzdem korrigiert und vervollständigt Jesus gleichzeitig die

traditionelle, negro-afrikanische Sicht. Das sittliche Handeln, das in Christus

verankert ist, betrifft nicht mehr nur das Wohl meines Klans,
meiner Eltern oder Freunde, sondern das der ganzen Menschheit, ohne
Unterschied der Rassen, und dies immer in liebevollem Dienst an Gott,
dem Vater. Die Ethik in der Nachfolge Christi als Proto-Ahn und
Modell ist wirklich die persönliche Wiederaufnahme der Erfahrungen
Jesu in seiner memoria passionis, mortis et resurrectionis, wobei diese

memoria eine gefährliche und befreiende Erinnerung wird, um die

Zukunft Afrikas zu garantieren. M. a. W., die Gesten und die Haltung
Jesu sind wieder aufgenommen und müssen ebensogut von Generation

zu Generation weitererzählt, wie auch fortgeführt werden, damit
schließlich die memoria das Heute lebbar macht und das Leben von
Morgen befruchtet, um eine wunderbare Zukunft zu eröffnen. In
diesem Sinn enthalten die Wiederaufnahme und die Narration der

memoria Christi eine «revolutionäre» Dynamik, die imstande ist, das

Leben und die erstarrte Tradition, in der es keine Kreativität mehr gibt,
die allein den Menschen befreit26, zu verändern.

Indem der Negro-Afrikaner die memoria Christi erzählt, befindet

er sich vollkommen in der biblischen und christlichen Perspektive.
Schon im Alten Testament läßt sich der Gott Abrahams, Isaaks und

Jakobs nicht auf argumentative, sondern auf narrative Weise erfassen27.

25 Wir verweisen hier auf unsere Studie Morale africaine et foi chrétienne,
Kinshasa 1976: ders., Kultur und Christentum in Afrika. Bemerkungen zu einem
Aufsatz, in: NZM 32 (1976) 212-216.

26 Betr. die memoria als gefährlich und befreiend siehe J.B. Metz, Glaube in
Geschichte 87-119. 161-194. Ders., Zeit der Orden? Zur Mystik und Politik der
Nachfolge, Freiburg/Br.-Basel-Wien 1977.

27 Zur modernen christlichen Exegese spricht Pinchas Lapide mit Recht von
Spekulationen, die Gefahr laufen, die Vitalität des Wortes Gottes abzutöten. Siehe
seine Kritik in H. Küng - P. Lapide, Jesus im Widerstreit. Ein jüdisch-christlicher
Dialog, Stuttgart-München 1976, 8 f. Daß die biblische und urchristliche Tradition
auf die Narration zentriert sein soll, bedeutet nicht, daß die Vernunft ausgeschlossen



234 Die christologischen Grundlagen einer afrikanischen Ethik

So ist der gesamte Dekalog nur ausgehend von den einfuhrenden
Worten zu verstehen (Ex 20,2; Dtn 5,6). Das, was den Zehn Geboten
die Dynamik verleiht, ist die memoria liberationis Jahwes, der Israel aus
der Knechtschaft Ägyptens (siehe Dtn 6,20-25) befreit hat und der
seitdem fur immer inmitten seines Volkes ist. Und wie die Exegeten zu
verstehen geben, ist es diese Selbstvorstellung Jahwes, die, von Generation

zu Generation in Erinnerung gerufen, auch das selektive Prinzip des

alttestamentlichen Ethos konstituieren wird28.
Diese Tradition geht im Neuen Testament weiter: es handelt sich

darum, die Geschichte der Befreiung zu erzählen, die memoria liberationis,

die im Alten Bund angebrochen und zu ihrer Apotheose gelangt ist
in der Person des Gekreuzigten. Diese memoria ist ebenfalls eine

Dynamik für die Zukunft, denn die Selbstvorstellung Jahwes an Mose,
selektives Kriterium des alttestamentlichen Ethos, hat Fleisch angenommen

und ist der Emmanuel geworden, das Wort, das unter uns wohnt,
Kriterium des neutestamentlichen Ethos, das der Geschichte einen
befreienden Elan gibt. Nicht umsonst gibt es den descensus ad inferos

(IPetr 3,19; 4,6): als Gegenwart des Gekreuzigten mit den Toten
kündigt dieser nämlich die befreiende Bewegung der Heilsgeschichte
an29. Diese Bewegung muß sich von nun an in einer neuen Erfahrung
artikulieren, die von Mund zu Mund erzählt wird, von Gemeinschaft zu
Gemeinschaft, und die Integration dieser Erfahrung revolutioniert die
Geschichte und schafft so einen neuen Himmel und eine neue Erde30.

Es ist diese neue Perspektive, die künftighin das selektive Prinzip
der ethica ajricana christiana konstituieren muß. Die Geschichte des

Gekreuzigten muß eine memoria subversionis für die traditionellen und
modernen negro-afrikanischen Sitten und Gebräuche sein. Vom Standpunkt

der Tradition aus gesehen ist diese memoria eine Herausforderung

an das Gewissen, aus dem Leben die Fehler zu verbannen, die man
«gruppenspezifisch afrikanische Fehler» nennen könnte. So gibt es, um
nur ein Beispiel zu nennen, Fälle, in denen zeugungsunfähige Ehepart-

wird. Vgl. hierzuJ.B. Metz, Glaubein Geschichte, a.a.O.; D. Mieth, Dichtung und
Moral. Studien zur Begründung einer narrativen Ethik (Tübinger Theologische
Studien, 7), Mainz 1976, 41-50.

28 Vgl. W. Zimmerli, Ich bin Jahwe, in: Gottes Offenbarung. Gesammelte
Aufsätze zum Alten Testament, München 1963, 11-40; G.J. Botterweck, Formund

Überlieferungsgeschichtliche Studie zum Dekalog, in: Concilium 1 (1965) 392
bis 401.

29J.B. Metz, Erlösung und Emanzipation, in: ders., Glaube in Geschichte,
115.

30 Ders., Erzählung, ebd. 182.



Die christologischen Grundlagen einer afrikanischen Ethik 235

ner der Mißachtung ausgesetzt werden, mit der ganzen Problematik, die

damit bei manchen Stämmen hervorgerufen werden kann. Eine Ethik
auf christologischer Basis, die von der memoria passionis, mortis et
resurrectionis ausgeht, wird gerade in diesem konkreten Falle der
Tradition nicht vergessen dürfen - wir werden später darauf
zurückkommen -, daß das Leben Jesu Christi, dessen Gedächtnis man aktualisieren

möchte, nicht aus Ehrenbezeugungen und Prestige gemacht
worden ist, ohne Bezugnahme auf das mysterium crucis. Sondern

gerade in diesem mysterium stellt sich Christus als Modell dar, welches
das selektive Kriterium des Ethos werden muß, wenn man die
Geschichte zu einer revolutionären und evolutionären Phase fuhren soll.
Im Klartext: die Integration der Erinnerung an das Leiden, den Tod und
die Auferstehung Christi, ein Modell der Nachfolge, ist ein Ferment,
das, wenn es nötig ist, dazu drängt, gerade im Namen einer größeren
Humanisierung Afrikas und der Welt, auf gewisse Traditionen, auf die
der Klan stolz war oder noch ist, zu verzichten31. Die Narration der
Geschichte Jesu als selektives Prinzip wird den Anstoß dazu geben, die
unfruchtbare Ehe zu leben, aus Liebe für den oder die Ehepartner(in),
der die Aufmerksamkeit und Hingabe des anderen braucht, um sich
selbst zu verwirklichen und sich ernstgenommen zu fühlen. Nur so

humanisieren sich die Ehepartner gegenseitig nach dem Beispiel Jesu,
der die Schwachen verteidigt hat; in diesem Fall ist der Schwache der-
oder diejenige, die zeugungsunfähig ist, aber mit der man einen Lebensbund

geschlossen hat, so daß der Ehebruch, die Polygamie usw. ohne

Kompromiß ausgeschlossen werden. Das, was in der traditionellen
Gesellschaft erlaubt oder toleriert wurde, ist für immer überwunden in
der memoria Christi und dem descensus ad inferos, wo die Gegenwart
des Gekreuzigten die Sitten und Gebräuche für immer befreit.

Wenn man die Probleme einer scheiternden Ehe, besonders was die

Fruchtbarkeit angeht, im Licht Christi als Proto-Ahn lösen muß; wenn
der Negro-Afrikaner, wiederum im Namen Christi, des Proto-Ahns,
die Jungfräulichkeit und die gelobte Ehelosigkeit befürworten soll, wo
es darum geht, sich vollkommen in die memoria passionis, mortis et
resurrectionis zu integrieren, so muß man andererseits im Namer
derselben memoria das Leben und die Fruchtbarkeit befürworten, m
dem Maße, wie diese nicht die Menschenwürde verletzen und sich zum

31 Für das Folgende vgl. auch B. Bujo, Kristen-Zijn in Afrika, in: Het Teken 49
(1976) 163-167.



236 Die christologischen Grundlagen einer afrikanischen Ethik

Absoluten erheben, sondern in den Morgen der österlichen Auferstehung

münden. In diesem Sinn - um bei diesem Thema zu bleiben -
müßte das Problem des Priesterzölibates des Negro-Afrikaners studiert
werden. In der Tat, wenn Jesus sich nicht nur nicht gegen die Liebe und
die Fruchtbarkeit, legitime Wünsche der negro-afrikanischen Ahnen
gestellt hat, sondern sie ermutigt, stimmt es nicht mit der memoria Jesu
Christi überein, den Verzicht auf eine Lebensform aufzuerlegen, die
nicht weniger die Narration der heilsbefreienden Erinnerung der Liebe
Christi für das neue Volk Gottes ist. Ohne in einen Monismus der
Werte zu verfallen, der darin bestünde, jegliche andere Lebensform für
das Reich Gottes abzulehnen, müßte man trotzdem - dies ist unser
Vorschlag - der afrikanischen Kultur, die die Erfahrungen eines verheirateten

Mannes hoch einschätzt, die Chance geben, sich auszudrücken
und sich selbst in dem priesterlichen Leben zu verwirklichen, indem

man zwei Wege zum Klerusleben - nicht ohne vorheriges Studium des

Problems - ermöglicht.
Wenn wir bisher nur von der Moral der Ahnen gesprochen haben,

so darf man trotzdem nicht die Probleme vergessen, die durch das

«post-ancestrale» Afrika aufgeworfen werden. Um sich nur auf das

Negative zu beschränken, das gegenwärtig eine wahre Geißel darstellt,
wollen wir nur einige Punkte erwähnen, welchen wir den Namen
«moderne afrikanische Sünden» geben wollen. So z.B. die Korruption
im öffentlichen Dienst, welche die Entwicklung, sowie auch die
Humanisierung Afrikas bremst. Ebenso die moderne Ausübung der Autorität,
wo Machtübernahme bedeutet, sich zu bereichern und die Schwachen
auszubeuten Die Korruption, der Machtmißbrauch und dergleichen
können nur überwunden werden, wenn man Christus, dem Proto-Ahn,
Priorität gewährt. Wenn er gekommen ist, damit das Leben in Fülle
herrscht, fordert er als Vorbedingung die Achtung vor der Menschenwürde

und den Dienst des einen am anderen. Die Ausübung einer
Funktion und die Ausstattung mit öffentlicher Macht müssen schließlich

zum Modell Christi zurückgeführt werden, dem die ersten Christen
den Titel xvqioç gegeben haben, ein Titel, der hier seinen

negativdespotischen Inhalt aufgibt. Der Titel xuqioç will von nun an die

Überwindung der Beziehungen «Herr — Diener» unterstreichen, denn
die Nachfolge Christi wird durch das Wort «bei euch aber soll es nicht
so sein» (vgl. Lk 22,24-27; Mk 10,42-43; Mt 20,25-26)32 charakterisiert.

32 E. Schillebeeckx, Die Auferstehung Jesu, 34.



Die christologischen Grundlagen einer afrikanischen Ethik 237

Die Erhöhung zum xéoioç ist also nur dort möglich, wo es totalen
Verzicht auf die Demonstration der Macht gibt, und wo selbst die

extreme Demütigung in Kenose großzügig akzeptiert und fruchtbar
gemacht wird (vgl. Phil 2,6-11; Mk 10,45; Mt 22,28). - M.a.W., der
moderne Negro-Afrikaner kann nur dann in die Fußstapfen Christi
treten, wenn er in diesem nicht einen tyrannischen xuqioç sieht,
sondern eher den Proto-Ahn, dessen Vermächtnis ein Appell an die
Nachkommenschaft ist, unermüdlich an der Vertilgung der Unmenschlichkeit

zu arbeiten.

Schlußfolgerungen

Alle Betrachtungen, die angestellt wurden, um Christus als Proto-
Ahn vorzuschlagen, verweisen uns letztlich auf eine einzige Wirklichkeit,

welche das Gerüst dieser kurzen Überlegungen darstellt und zwar
auf das Kreuz. Christus als Proto-Ahn auffassen heißt, ihn bis Golgotha
begleiten, nicht nur, indem man sich damit begnügt, beim Kreuz zu
stehen und aus der Entfernung zuzuschauen; es geht vielmehr darum,
am Kreuz zu sein und mit Jesus zu leiden. Dieses Kreuz wird immer ein

Ärgernis und eine Torheit bleiben; nur der Negro-Afrikaner, der sich

bekehrt und den Glauben hat, wird in dem gekreuzigten Jesus den

Proto-Ahn sehen, mit dem er sich kaum nicht identifizieren kann.

Um es anders zu sagen: Christus ist Proto-Ahn, eschatologischer
Adam, lebendigmachender Geist (e(ç Jtveüpa Çcpojtoioûv: 1 Kor
15,45)33, nur, weil er durch Kreuz und Tod gegangen ist. Dieses

Ereignis ist es, welches, wie wir unablässig betont haben, memorativ-
narrativ und «gefährlich-befreiend» wird: es humanisiert und konstituiert

ein reinigendes Element für das negro-afrikanische Ethos.
Das vorher Gesagte zeigt uns, daß die afrikanische Anthropozen-

trik, die wir nachdrücklich betont haben, nicht - wir haben es aufgezeigt

- ignorieren kann, daß sie letztlich nur Sinn in bezug auf die

Deszendenzchristologie hat. Aber die Aszendenzchristologie als

Ausgangspunkt ist für uns eine gleichzeitig theologische und methodologische

Frage, die uns zu der Ausarbeitung einer fundamentaltheologischen
Ethik fuhrt, in der der negro-afrikanische Mensch sich von der Bot-

33 In einer späteren Untersuchung hoffen wir, diese eschatologische Dimension
ausfuhrlich behandeln zu können.



238 Die christologischen Grundlagen einer afrikanischen Ethik

schaft des Evangeliums angesprochen flihlen kann. In der Tat befindet
sich bekanntlich in der Moral das Fundament selber heute in einem
Krisenzustand, und dieses Problem stellt sich unbestreitbar auch in
Afrika. Eine wahre christliche Vitalität bei dem Negro-Afrikaner wird
unserer Meinung nach nur möglich sein, wenn das Fundament seines

ganzen Lebens auf Christus zurückgeführt wird, der in spezifisch
afrikanischen Kategorien dargestellt wird. Eine solche afrikanisch-christozen-
trische Ethik schließt gewiß die rationalen Überlegungen nicht aus, aber

da man zu der Ausarbeitung eines theologischen Diskurses gelangen
muß, sollen diese Überlegungen selber in ständigem Dialog mit den

Glaubensaussagen stehen.

Wir können also sagen, daß nur eine Fundamentalmoral, die von
den Erfahrungen und Reflexionen des afrikanischen Menschen ausgeht,
konfrontiert mit dem Ereignis und der Ankunft Christi, uns das Tor zur
Ausarbeitung der konkreten Ethik öffnet, von der sich der Negro-
Afrikaner herausgefordert sieht. Diese konkrete Ethik wird sich ihrerseits

nicht mehr nur aufdie «ancestralen» Bräuche beschränken, sondern
sie hat gleichermaßen die schwere Aufgabe, sich mit den Problemen zu

beschäftigen, die durch die moderne Entwicklung Afrikas gestellt werden,

ohne gleichzeitig zu vergessen, diesen neuen Problemen den
«ancestralen» Atem zu geben.

Nur eine Theologie, die beiden Aspekten Rechnung trägt, der

Tradition und der Moderne, ist fähig, ein originales Modell des

Christentums in Afrika zu schaffen.


	Die christologischen Grundlagen einer afrikanischen Ethik

