
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 1-2

Artikel: Brauchen wir Gott für die Moral?

Autor: Mieth, Dietmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761397

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761397
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dietmar Mieth

Brauchen wir Gott für die Moral?*

«Brauchen wir Gott für die Moral?» Ich frage mich, welche Erwartungen

Sie an diesen Vortrag knüpfen werden, nachdem es ja in einer
Abschiedsrede durchaus gestattet ist, sich nicht nur als Vertreter der
Wissenschaft, sondern auch als Mensch zu präsentieren. Vielleicht
haben einige die Erwartung: ein Theologe beantwortet diese Frage: «Brauchen

wir Gott für die Moral?» selbstverständlich mit «Ja». Aber es

könnte natürlich auch einige unter Ihnen geben, die, weil sie mich näher

zu kennen glauben, der Meinung sind, daß ich als «autonomer Ethiker»
selbstverständlich diese Frage mit einem klaren «Nein» beantworte.
Was tu' ich nun, nachdem ich beides bin? Dann muß wohl verschieden

sein, was die Worte in dieser Frage: «Brauchen wir Gott für die Moral?»

zu bedeuten haben. So könnte man sich zum Beispiel sogleich fragen:

was heißt im Zusammenhang denn das Wort «brauchen»? Es könnte in
einem doppelten Sinne verstanden werden, entweder: von Gott
schlechthin abhängig zu sein, oder aber: Gott als Argument in der Moral
zu gebrauchen. Sie werden feststellen, daß das einen großen Unterschied

ausmacht.

Oder ferner, was heißt in dieser Fragestellung «Brauchen wir Gott
für die Moral?» das Wort «Gott»? Es kann aufgefaßt werden als jenes
Wort in der Theologie, das immer größer ist als der Sprecher. Es kann
aber auch gebraucht werden, dieses Wort «Gott», als das «Instrument»,
auf dem ich versuche, meine Moral abzuspielen.

Und schließlich, was heißt in diesem Zusammenhang «Brauchen

wir Gott für die Moral?» das Wort «Moral»? Es könnte damit gedacht

* Abschiedsvorlesung, gehalten am 16. November 1981, an der Universität
Freiburg/Schweiz.



Brauchen wir Gott für die Moral? 211

sein an eine Fähigkeit, anders zu sein, ein anderer Mensch zu sein, oder

es könnte dabei gedacht sein an ein System von Sollenssätzen. Und je
nachdem, woran gedacht ist, dürfte die Antwort auf die Frage anders

ausfallen.

Gestatten Sie mir, daß ich die Antwort vorwegnehme. Was ich
Ihnen vorzutragen gedenke, ist kein eingeschränktes «Ja», aber auch
kein erweitertes «Nein» auf die Frage «Brauchen wir Gott für die

Moral?», sondern es ist ein klares, aber - das gebührt sich, glaube ich,
für einen Theologen - «aufgeklärtes Ja».

Auf diese ersten Unterscheidungen hin habe ich auch nach ersten
Antworten auf die Frage gesucht, und die erste Antwort, in der das

klare, aber «aufgeklärte Ja» zum Ausdruck kommt, würde lauten:
«Ohne Gott schwindet der Sinn der Moral». Ich möchte hier auf einen

Text von Max Horkheimer verweisen, in dem dieser folgendes formuliert

hat: «Wenn ich beschreiben sollte, warum Kant am Gottesglauben
festgehalten hat, so weiß ich keinen treffenderen Hinweis als den auf
eine Stelle bei Viktor Hugo: «Eine alte Frau geht über die Straße, sie hat
Kinder erzogen und Undank geerntet, sie hat gearbeitet und lebt nun im
Elend, sie hat geliebt und ist nun alleingelassen, aber, fern von allem
Haß hilft sie, wo sie kann. Jedermann sieht sie ihren Weg gehen und

sagt: Das muß ein morgen haben»1.

Ich meine, damit ist die erste Antwort: «Ohne Gott schwindet der
Sinn der Moral» sehr schön zum Ausdruck gebracht.

Ein weiterer vorläufiger Antwortversuch: «Ohne Gott schwindet
die Bekräftigung der Moral». Diese Überlegung ist aus der Tradition
bekannt. Sie ist bei Friedrich Nietzsche als Machtproblem formuliert
worden. Mit dem Verlust der Einheit der Moral wird zugleich die

Gefährdung des Gottesglaubens gesehen und zwar als Machtproblem.
Auch wenn man dies nicht als Machtproblem formuliert, sondern wenn
man sich fragt, woher denn die letzte Sicherheit der moralischen
Einstellung gewonnen wird, dann meine ich doch, daß Gottes Wort ein

kräftiges Wort ist, diese Sicherheit herzustellen.
Und ein dritter Antwortversuch vorweg: «Ohne Gott wäre die

Moral gnadenlos». Ich finde diese Feststellung in Texten, die hier
paradigmatisch für andere stehen möchten, wie etwa bei Albert Camus
in «La chute». Darin wird deutlich gezeigt, was geschieht, wenn die

1 Zitiert nach: O. Bayer, Kategorischer Imperativ und kategorische Gabe, in:
Evang. Kommentare 14 (1981) 627-630, hier 629.



212 Brauchen wir Gott für die Moral?

Welt in ein gnadenloses «Bußrichtertum Aller gegen Alle» verwandelt
wird. Oder etwa in Texten, in denen Dorothee Solle die moderne
Freiheitsproblematik kritisiert. Sie weist vor allem darauf hin: wir
verstehen heute Freiheit individualisiert, privatisiert und isoliert. In
unseren Unterhaltungsformen, etwa im Film2, kann man daher diese

Formulierung finden: «Freiheit kann dir keiner geben». Das heißt: du
bist mit deiner Freiheit schlechthin alleingelassen, deine Freiheit ist
letztlich «gnadenlos»3. Und so kann man sagen: «Ohne Gott wäre die
Moral gnadenlos».

Lassen Sie mich in diesen ersten Antworten noch nicht den Schluß
dieses Vortrags sehen, denn es stellt sich ja die Frage, die vorher schon
bereits beim Worte «brauchen» und beim Worte «Gott» aufgetaucht ist:
in welcher Weise reden wir hier von «brauchen» und in welcher Weise
reden wir hier von «Gott». Wenn ich «brauchen» im instrumentellen
Sinne verstehe, und wenn ich «Gott» im instrumentellen Sinne verstehe,
dann, so möchte ich sagen, kann man auch davon ausgehen, daß Gott
mißbraucht werden kann. Und gegen den Mißbrauch Gottes in der
Moral wären ebenfalls einige kräftige Worte zu sagen.

Diesen Mißbrauch Gottes in der Moral kennzeichnet etwa Robert
Musil, wenn er von Gott als «Chef der Weltfirma»4 redet. Das heißt,
das ist wohl letztlich damit gemeint: von Gott als Instrument moralischer

Disziplin. Wo Gott dazu benützt wird, gleichsam wie ein Schlußstein

das Gebäude gesellschaftlicher Normen zusammenzuhalten, wo
Gott ein Element gesellschaftlicher Integration darstellt, da muß immer
wieder die christliche Grundeinsicht vorgebracht werden, daß Gott
letztlich mehr ist als die Moral und daher nicht als «Chef der Weltfirma»
betrachtet werden kann.

Ferner kann Gott als eine Art Lückenbüßer für die fehlende Sicherheit

der Argumente mißbraucht werden. Es gibt einige klassische

Beispiele, in denen dies geschieht. Wenn etwa gesagt wird, die Einsicht
in das Gebot der Unauflöslichkeit der Ehe aufgrund einer überprüfbaren
ethischen Argumentation sei letztlich nicht möglich. Die Einsicht in die
Unauflöslichkeit der Ehe bliebe daher ein «mysterium stricte dictum»,
und deswegen könne diese nur im Rückgriff auf Gott letztlich als

geboten gelten. Dies wäre ein Beispiel, in dem die ethische Argumenta-

2 Vgl.Jacques Doillon, La femme qui pleure (Frankreich 1978).
3 Vgl. D. Sölle, Die Repression des Existenziellen oder: Warum manche

konservativ werden, in: Concilium 17 (1981) 74-79, hier 79.
4 Der Mann ohne Eigenschaften, Reinbek 1970, 505.



Brauchen wir Gott fur die Moral? 213

tion so weit fortgetrieben wird, bis sie in Widersprüche gerät und in der
diese Widersprüche dann aufgelöst werden, indem man sich Gottes als

Lückenbüßer für die fehlende Sicherheit bedient.
Ferner kann Gott mißbraucht werden als eine Art autarker Autokrat,

als jemand also, der für sich sein kann und der seinen Willen an
nichts und niemand zu messen hat. Sein Wille läßt sich dann schlechterdings

auch an keiner zeitlichen Vernunft mehr messen, und, so meine
ich, wenn man diesem Gedanken Raum gibt, opfert man jede mögliche
Rationalität von Wirklichkeit. Man überspringt sie und überantwortet
sie den verschiedenen Willensoffenbarungen Gottes, über deren
systematischen und logischen Zusammenhang letztlich nichts mehr ausgemacht

werden kann.
Eine vierte Form des Mißbrauchs Gottes ist schließlich der

Gebrauch Gottes als eine Art selbstherrlicher Narziß. Man setzt, wenn man
dies tut, die Ehre Gottes gegen die Würde des Menschen. Und sagt

etwa, der Mensch soll letztlich nur um dessentwillen moralisch sein und
Gutes tun, damit er dabei Gottes Ehre vergrößere, als habe die Ehre
Gottes es nötig, von uns vergrößert zu werden, und als sei Gott jener
Narziß, jener orientalische Potentat, von dem Thomas Mann gesagt
hat, daß er auf seinem Thronsessel ruht und sich verzückt die Finger
küßt5.

Der Gebrauch Gottes als Instrument der moralischen Disziplin, als

Lückenbüßer, als Autokrat, als Narziß bringt Gott in Konkurrenz zum
Menschen. Wenn aber Gott in Konkurrenz gebracht werden kann,
dann, so meine ich, muß man theologisch aufgrund der Menschwerdung

sagen, nicht in Konkurrenz mit uns Menschen, sondern, wenn in
Konkurrenz, dann mit unseren Göttern. Darüber möchte ich später
noch einiges sagen.

Diese vier Formen des Mißbrauches Gottes als Instrument moralischer

Disziplin, als Lückenbüßer für fehlende Argumentation, als autarker

Autokrat und als selbstherrlicher Narziß begegnen uns leider immer
noch und immer wieder in den verschiedenen Bereichen der Erziehung,
der Politik, ja auch im Bereich der kirchlichen Disziplinierung. Gegenüber

diesem Mißbrauch Gottes, meine ich, müßte man das festhalten,

was man eine «autonome Ethik im Kontext des Glaubens» nennt. Ich
möchte wenigstens kurz auf diese autonome Ethik im Kontext des

Glaubens eingehen. Was ist damit gemeint? Ich möchte, der Einfachheit

5 Vgl.Joseph und seine Brüder, 2 Bde. Stockholm 1966, Bd. 1, 425, 435.



214 Brauchen wir Gott für die Moral?

halber, nicht auf die philosophische Quelle bei Kant zurückgehen.
Zunächst ist einmal damit gemeint, was Dietrich Bonhoeffer in die

Formel faßt: «Wer Gott sagt, darf die gegebene Welt, in der er lebt,
nicht einfach durchstreichen»6. Das heißt, es darfnicht so sein, daß wir,
wenn wir als Theologen «Gott» sagen, Kurzschlüsse religiöser
Unmittelbarkeit ziehen und Gott auf die Wirklichkeitsprobleme anwenden,
ohne diese zu kennen.

Es darf ferner nicht so sein, daß wir von Gott zu reden vermeinen,
indem wir seine Wirklichkeit in unserer Wirklichkeit geltend machen,
aber bereits «trojanische Pferde» in die Argumentation der Theologie
eingebracht haben. Das heißt: wir geben uns keine Rechenschaft über
die Sprache, in der wir Gott für die Ethik geltend machen.

Biblisch scheint mir bereits in der Stelle Rom 2,14 die Auffassung
von einer autonomen Ethik, in der die gegebene Wirklichkeit nicht
durchgestrichen, sondern ernst genommen wird, zum Zuge zu kommen.

Es heißt dort, daß die Heiden «sich selbst Gesetz» seien und zwar
letztlich deswegen, weil das Gesetz durch die Schöpfung «in ihrem
Herzen» liegt, wie es dann zur Begründung in 2,15 ausgeführt wird.
Damit — und der Kollege Rudolf Hasenstab hat es in seiner Arbeit über
«Modelle paulinischer Ethik»7 zu erarbeiten versucht - ist doch im
wesentlichen etwas bestätigt, das auch heute für die Theologie Gültigkeit

haben muß, die Tatsache nämlich, daß das moralische Gesetz und
die Fülle sittlicher Normen, die wir als Menschen für uns als gültig
erachten, nicht etwa erst eingeführt werden können, indem wir vorher
einen Glaubensakt setzen.

Aus der Schrift geht ebenfalls hervor, daß Glaube und Moral
unterschieden werden sollten, wenn das auch nicht heißt, daß sie

getrennt werden müssen, daß sie gleichsam ganz verschiedenen Bereichen

zugehören. Dies geht schon aus der Unterscheidung, aus der

evangelischen Unterscheidung, zwischen Evangelium und Gesetz hervor,

in der deutlich wird, daß jedenfalls der christliche Glaube mehr ist als

eine Summe moralischer Anforderungen.
Gestatten Sie mir einen kurzen Rückgriff auf die scholastische

Tradition. Auch der berühmte Satz über das Verhältnis von Natur und
Gnade, - «die Gnade setzt die Natur voraus, erhebt und vollendet sie»

—, scheint mir diese Auffassung zu bestätigen. Denn in diesem Satz wird

6 Bonhoeffer fährt fort: «er spräche sonst nicht von dem Gott, der in Jesus
Christus in die Welt einging». Ethik, München 81975, 386.

7 Tübinger Theologische Studien, Bd. 11, Mainz 1977.



Brauchen wir Gott für die Moral? 215

ausdrücklich gesagt, daß die Gnade, obwohl sie in diesem Satz Subjekt
bleibt8, denn die Gnade setzt sich ja die Natur voraus, sich selber im
wesentlichen auf dem Wege über die «Natur» zugänglich macht. Und in
dieser Tradition des Weges über die «Natur» des Menschen steht die

autonome Ethik im christlichen Kontext.
Lassen Sie mich schließhch noch ein letztes Argument für diese

autonome Ethik im Kontext des Glaubens vortragen, das mir außerordentlich

wichtig ist: Christliches Ethos und humanistische Ethik in
autonomem Sinne sohten letztlich ununterschieden sein, weil gerade dies

die christliche Ethik von anderen religiösen Ethiken unterscheidet. Ich
benutze bei diesem Argument eine Überlegung, die Meister Eckhart
angestellt hat, wenn er über die «distinctio per indistinctionem», das

heißt auf deutsch: über die «Unterscheidung durch Ununterschieden-
heit» nachdenkt9. Der zunächst einmal so paradox und schwer verständlich

klingende Gedanke wird sehr schnell klar, wenn man sich überlegt,
daß alle unsere Unterscheidungen im menschlich-kategorialen Bereich,
also in unserem alltäglichen Leben, voraussetzen, daß wir etwas haben,
woraufhin wir unterscheiden können. Wir brauchen gleichsam ein
drittes, auf das hin wir die Unterscheidung vornehmen können. Aber
im theologischen Bereich, also im Verhältnis von Gott und Mensch, -
wir können es auch christologisch sehen, im Verhältnis der beiden

Naturen in der PersonJesu Christi -, ist der entscheidende Unterschied,
daß die Differenz, um die es hier geht, nicht in den Kategorien unserer
Wirklichkeit ausgesagt werden kann. Sie kann nicht kategorial ausgesagt

werden, sie ist anderer Art. Und weil sie anderer Art ist, ist es auch

gar nicht besonders sinnvoll, das Spezifikum eines christlichen Ethos
darin zu sehen, daß es sich von einer ernstgemeinten, offenen, humanistischen

Ethik in bestimmten sittlichen Sollenssätzen unterscheidet. Das

ist gar nicht notwendig, weil im christlichen Ethos ja im Grunde doch
die wahre Menschlichkeit des Menschen und die Menschwerdung des

Menschen gefordert ist, so daß gerade die Kategorie der «Ununterschie-
denheit» die wirkliche Spezifizität des christlichen Ethos ausmacht,
während andere religiöse Ethiken diese Spezifizität nicht kennen und
daher antihumanistische Forderungen in ihrem Kontext aufbewahren.

Um dies zu verifizieren, sei nur etwa ein Blick in den Iran getan. Dort

8 Dies habe ich in einem Kommentar dazu übersehen, vgl. D. Mieth, Christus,
das Soziale im Menschen, Düsseldorf 1972, 38ff.

9 Vgl.LW II (Stuttgart 1954) 109fF. und 409ff. und dazu H.Fischer, Meister
Eckhart, München 1974, 124-129.



216 Brauchen wir Gott fur die Moral?

wird das Tag für Tag deutlich. Auch die Möglichkeit, daß eine autonome

Ethik auf dem Boden der christlichen Tradition, dem Boden des

Abendlandes gewachsen ist, ja daß die Idee und die weitere Verwirklichung

der Menschenrechte auf diesem Boden entstanden sind, verweist

genau hierauf, daß das Spezifikum in einer Ununterschiedenheit hegt
und nicht in einem kategorialen Unterschied.

Nachdem ich versucht habe, Sie in diese These von der Autonomie
der Ethik10 einzuführen und damit die vorherigen Überlegungen über
den Mißbrauch Gottes zu vertiefen, möchte ich auf meine ersten
Antworten auf die Frage zurückkommen: trotz alledem, trotz aller autonomen

Ethik: Die Moral braucht Gott.
Als Einleitung zu diesen Überlegungen möchte ich Ihnen ein kurzes

Stück aus einer Rede von Martin Walser vortragen, die dieser vor der
Darmstädter Akademie bei Entgegennahme des Georg-Büchner-Preises
vor etwa drei Wochen gehalten hat. Martin Walser, Thema: «Woran
Gott stirbt»11:

«Ob ein Kind, das in einer schon komplett atheistischen Familie
aufwächst, noch erschrickt, wenn es 15 oder 19 wird und selber erlebt,
daß Gott fehlt? Oder vermißt so jemand überhaupt nichts? Ich möchte
annehmen, auch ein richtiges Atheistenkind muß, bevor es in das

Gottlosigkeits-Stadium seiner Eltern eingehen will, durch ein Dickicht
durch, in dem Gott mit jedem Ast den Weg verbaut113 und unerreichbar
wird, sobald man glaubt, man brauche ihn. Womit ich nur sagen will,
auch wir, die wir seit Jahrzehnten zuschauen, wie Gott in den Laboratorien

der Theologie zerbröselt wird, wir, die den Glaubenskampfjeweils
an die Modedisziplin, momentan also an die Linguistik, delegieren,
auch wir können noch in den Schrecken dieses jungen Büchner fallen,

wenn wir wieder einmal zahnwehhaft scharf spüren, daß Gott fehlt.
Und diese typische Büchnerstimmung, dieses, wenn Sie gestatten,
meerrettichscharfe Leereerlebnis kommt also von nichts (anderem) als

von der jeweils jäh einschießenden Erfahrung, daß Gott fehlt. » Soweit
Martin Walser.

10 Die «klassische» theologische Ausführung findet sich bei A. Auer, Autonomie,

Moral und christlicher Glaube, Düsseldorf 1971.
11 Süddeutsche Zeitung, 24./25.10.1981.
lla Es überrascht, daß Gott hier Subjekt der Verhinderung des Weges zu ihm

ist. Ist es der biblische Gott, der die Herzen verstockt und die Augen verblendet?
Aber wie in der Bibel ist hier die metaphorische Rede daran gebunden, daß der
Mensch den falschen Weg sucht: den Weg des «Brauchens» Gottes im Sinne
instrumentaler Benutzung. Gott verbaut den Weg des Götzendienstes.



Brauchen wir Gott für die Moral? 217

Was bedeutet das? Das bedeutet doch wohl zunächst einmal, daß

die Welt, in der wir leben, wenn wir sie im Hinblick auf das Phänomen

betrachten, das uns heute hier angeht, im Hinblick auf die Moral, und
daß die Moral als Bestandteil der Welt, in der wir leben, nur dort von
uns ernst genommen wird, wo sie nicht nur mit guten Argumenten
Gründe beibringt dafür, daß wir etwas tun sollen oder nicht, sondern

wo gerade diese Moral von uns fordert, daß dieses Sollen auch Hoffnung

auf Sinn gibt. Das heißt: daß wir den Sinn des Sollens erfassen und
nicht die einzelnen Sätze, die einzelnen Gebote, die einzelnen Normen

gut oder weniger gut begründen können. Sollen setzt Hoffnung auf
Sinn voraus. Sollen setzt voraus, daß wir es nicht nur begründen,
sondern auch verstehen können. Es wäre sicherlich ein Fehler, wenn wir
im Hinblick auf die moralische Begründung Gott als instrumentelles

Argument gebrauchen würden. Wenn wir also etwa sagen würden: es

ist nur mit der Souveränität Gottes über das Leben zu begründen, daß

wir einem Leben nicht so ohne weiteres ein Ende setzen können. Nein,
hier ist es auch möglich, im Sinne einer autonomen Begründung die

Menschenwürde dieses Menschen geltend zu machen12. Wir müßten es

lernen, hier zwischen <Begründen> und (Verstehen) zu unterscheiden.
Denn die einzelne sittliche Forderung begründen können heißt noch

nicht, daß wir verstehen oder den Sinn geben können, inwiefern wir
überhaupt etwas sollen. Warum sollen wir etwas? Nicht die Frage der

Begründung der einzelnen Norm steht hier zur Debatte, sondern die

Frage, warum Moral überhaupt Sinn in unserer Welt gibt. Wie können

wir moralisch sein und dabei Hoffnung haben? Wenn man, um ein
anderes Werk von Albert Camus zu zitieren, die Geschichte des Pestarztes

heranzieht, so handelt es sich bei ihm doch um jemanden, der

deswegen moralisch handelt, weil er sich keine andere Existenz als die

einer moralischen Existenz vorstellen kann. Er handelt gut, weil
Menschen darauf angewiesen sind, er handelt gut, aber - als agnostischer
Arzt, als Atheist - ohne daß er in dieser Angewiesenheit und in seinem

Handeln, das dieser Angewiesenheit entspricht, einen weitertragenden
Sinn sehen könnte. So scheint es nicht unsinnig zu sein, daß gerade Kant
— der Begründer der autonomen Ethik oder mindestens derjenige, der
sie für die Neuzeit mitentscheidend geprägt hat - diese Hoffnung auf
Sinn mit in das Sollen hineinzieht und deswegen Gott zum «Postulat der

12 Vgl. A. Holderegger, Il Suicidio, Risultati delle Scienze umana e problema-
tice etice, Assisi 1979, 243 ff. und 356 ff.



218 Brauchen wir Gott für die Moral?

praktischen Vernunft» macht. Die Moral, für sich gesehen, gibt
Antwort auf die Frage, was soll ich tun? Aber diese Frage, was soll ich tun?,
im ganzen gestellt, setzt wiederum voraus, daß die Frage, was darf ich
hoffen?, die andere Frage Kants, beantwortet wird, und zwar so

beantwortet wird, daß sie dem Menschen Sinn geben kann.
Es gibt noch ein weiteres Element, das die ganze Moral, von der

wir ja jetzt reden, nicht auf die reine Frage der Findung eines Systems

von Sollenssätzen reduziert, sondern das die Moral zunächst einmal von
der Frage bestimmt sieht: wie kann dann der Mensch überhaupt moralisch

handeln? Das heißt nicht: welche Ansprüche können wir dann an

ihn stellen, das heißt nicht, wie wir ihn durch unseren moralischen

Appell erreichen oder wie wir kräftige Worte der Moral wider ihn
setzen, sondern das heißt, wie kann der Mensch, was er soll? Wie und
woher erlangt er diese Kompetenz des moralischen Subjektes? Ich

meine, diese Frage kann nicht zureichend beantwortet werden, indem

man sagt, der Mensch braucht eben die Moral, weil er sonst übereinander

herfallen würde, sondern sie kann nur dadurch beantwortet werden,
daß man sagt, diese Kompetenz aufdiese Autonomie, diese Möglichkeit
zur Selbstverpflichtung, hat er letztlich nicht aus sich selbst heraus. So

wird sie ja auch christlich beantwortet, denn christlich gesehen kann

man davon ausgehen, daß jedes Ethos die Gnade, die Instandsetzung des

Menschen, voraussetzt, so daß in diesem Sinne, paulinisch gedacht, der
Indikativ dem Imperativ vorausgeht.

Dieses geschenkte Können begreift mein jetziger Tübinger Kollege
Oswald Bayer als «kategorische Gabe»13. Er stellt diese «kategorische
Gabe» als Grund christlicher Sittlichkeit dem kategorischen Imperativ
von Kant entgegen. Dazu zitiert er einen Gegner Kants, Johann Georg
Hamann, der 1784 folgendes formuliert hat: «Weh' uns, wenn es aufuns
ankommen sollte, erst Schöpfer, Erfinder und Schmiede unseres künftigen

Glücks zu werden. Das erste Gebot heißt: <Du sollst essenb und das

letzte: (Kommt, es ist alles bereit! >»

Oswald Bayer kommentiert: «Damit ist das ganze christliche Leben

zusammengefaßt. Das Erste und das Letzte, vor allem aber die Art und
Weise, in der es in unserer Gegenwart als Gegenwärtiges uns ergreift
und für sich einnimmt. Am Anfang steht nicht das Chaos einer
unbestimmten Natur und das sich daraus zwingend Ergebende <Du mußt!)
als Nötigung zur Kultur-Leistung. Am Anfang steht kein Verbot,

13 Vgl. a.a.O., das folgende 627.



Brauchen wir Gott ftir die Moral? 219

sondern ein Gebot, aber kein (kategorischer Imperativ), sondern - als

erlaubender Imperativ — eine Zusage, die unbedingt und bedingungslos
allen gilt: Gewährung des Lebensraumes - des Raumes zur Arbeit und
Mitmenschlichkeit: (Von allem darfst du nehmen und essen!) (vgl.
Genesis 2,16). Das ist in der Tat das erste Wort an den Menschen.

Und das letzte lädt ebenfalls ein, von der Fülle zu nehmen. Am
Ende ist nicht alles aus, sondern alles bereit: Unverbrüchliche, zugesagte
und zugleich nicht mehr angefochtene Gemeinschaft. Gott ist nicht der
Toten Gott, sondern der Lebendigen ...» Soweit Oswald Bayer.

Ich meine, daß diese, an Johann Georg Hamann orientierte,
aufklärungskritische Beobachtung richtig ist. Aber ich meine, daß O. Bayer
unrecht hat, wenn er sie so diametral dem kategorischen Imperativ
Kants entgegenstellt, weil sich beides, die kategorische Gabe, von der
hier die Rede ist, und der kategorische Imperativ in ihrer Gültigkeit auf
verschiedenen Ebenen bewegen. Der kategorische Imperativ auf dem
Gebiet der autonomen Selbstverpflichtung, die kategorische Gabe auf
der Ebene der Verheißung, auf der Ebene jenes neuen Könnens, jenes

positiven Gebotes, durch das Gott den Menschen instandsetzt,
überhaupt einen Sinn in der Moral zu finden.

Im Kontext solcher Überlegungen hat Hermann Krings, der
Münchner Philosoph, über das Verhältnis von Freiheit, die in der
Autonomie gesichert wird, und Solidarität nachgedacht. Das Ergebnis
dieses Nachdenkens war, daß die Autonomie des Menschen, in der sich
seine sittliche Freiheit artikuliert, die Idee «solidarischer Freiheit»

voraussetzt, das heißt, die Idee einer menschlichen Gemeinschaft, eines

menschlichen Zusammenlebens, in der Freiheit nicht die einzelnen
Menschen bedroht, sondern in der Freiheit füreinander eingesetzt wird.
Und diese Idee, so meint Krings in seinem Artikel über «Gott» letztlich,
diese Idee ist nur in der Gottesidee geborgen14.

Es ist schon ein Unterschied, auch anthropologisch gesehen, ob

man die Existenz der Ethik nur darauf zurückführt, daß man einen
«Urzustand» des Menschen, in dem der Mensch des Menschen Wolf ist,

zu verhindern sucht. Wäre dies so, dann wäre die Moral und nach ihr
dann das Recht eine Art Zuchtrute des Urzustandes der Willkür. Gegen
diese Idee der Begründung der Moral, wie sie heute weitgehend auch in
der politischen Ethik vorgenommen wird, gegen diese Idee der Begrün-

14 Vgl. Handbuch philos. Grundbegriffe, Bd. 3, 629-641, und ders., Freiheit,
ein Versuch, Gott zu denken, in: Philos.Jahrbuch 77 (1970) 225 -237.



220 Brauchen wir Gott fur die Moral?

dung der Moral hat mein Münchner Kollege und Tübinger Vorgänger
Wilhelm Korff scherzhaft folgenden Einwand vorgetragen: Mit dem

gleichen Recht, mit dem wir ethisch davon ausgehen, daß der Mensch
des Menschen «Wolf» sei, können wir auch ethisch davon ausgehen -
biologisch wäre das genauso gut gesichert - daß der Mensch des

Menschen «Mutterschaf» sei. Wir können entsprechend eine ganze
Menge nicht nur konkurrierendes, sondern auch fürsorgliches Verhalten

in der vorspezifisch menschlichen Tierwelt beobachten. Nur: wer
garantiert uns, was die richtige anthropologische Voraussetzung für die
Moral ist? Setzt man Gott als Vorzeichen vor die Anthropologie, wie
wir das theologisch tun, dann haben wir keine Wahl, dann können wir
jedenfalls dem Menschen im «Naturzustand» nicht von vorneherein die

wölfische Gesinnung unterstellen.
Lassen Sie mich mit der Frage abschließen: welchen Gott braucht die

Moral? Erinnern Sie sich an meine Eingangsüberlegung: es kommt
nicht nur darauf an, wie wir das «Brauchen» und wie wir die «Moral»
bestimmen, sondern auch, wie wir «Gott» erfahren. Welchen Gott
braucht die Moral? Auch hier sei wiederum ein kurzes Wort von Robert
Musil an den Anfang gestellt: wenn Gott bisher als «Chef der Weltfirma»,

als mißbrauchter Gott, erscheint, so sollte Gott neu gesucht
werden und zwar, so sagt Musil, als «Empirismus»15, als jemand, der

vom einzelnen erfahren werden kann, als jemand, der in der
lebensgeschichtlichen Erfahrung der von ihm unausweichlich Betroffenen, und
das sind ja hoffentlich wir Christen, erfahrbar gemacht werden kann.
Das wäre ein Gott als «Empirismus».

Ferner braucht die Moral einen Gott, der mehr ist als die Moral, — es

ist schon mehrmals daraufhingewiesen worden - weil er die Liebe ist.
Die Liebe läßt sich nicht in moralische Sätze auflösen, sie ist eine

«Gutheißung» (J. Pieper) über die moralischen Fähigkeiten und über die
moralischen Leistungen des Menschen hinaus. Ein Gott, der mehr ist als

die Moral, ist ein Gott der Versöhnung, ist ein Gott der Vergebung.
Deswegen, so meine ich, heißt mit Recht der erste theologische Satz im
Mittelalter, wenn nämlich die Theologie von der Philosophie in ihr
Eigenes übergeht — ich habe das bei Meister Eckhart mehrmals festgestellt

-, nicht «esse est Deus», «das Sein ist Gott», sondern «Deus

Caritas est». Gott ist Liebe16.

15 Vgl. Der Mann ohne Eigenschaften, Reinbek 1970, 1342.
16 Vgl. Meister Eckhart, hg. v. D. Mieth, Olten-Freiburg 1979, 276 ff.



Brauchen wir Gott für die Moral? 221

Welchen Gott braucht die Moral? Sie braucht den Gott, der auf das

Versagen der Götter, die wir uns selbst machen, Antwort gibt. Ich sagte
schon vorher: Gott mag mit dem Menschen nicht konkurrieren, aber

Gott ist sicher ein Gott, der mit unseren Göttern konkurriert. Lassen Sie

mich auch da im Anschluß an Martin Walser ein Beispiel vortragen:
«Bis jetzt habe ich immer feststellen müssen», sagt Martin Walser,

«daß ich konform lebe. Zu meiner eigenen Verwunderung sehe ich
immer wieder, daß ich typisch bin. Dagegen habe ich nichts. Wenn ich
also an mir feststelle, daß ich mich am hebsten durch Teilnahmslosigkeit
leidlos hielte, ahne ich, daß ich so wahrscheinlich dem Ersten Gebot des

jetzt herrschenden Gottes gehorche: Kultur der Teilnahmslosigkeit. Das

entlastende Gerechtigkeitsprinzip unseres Gottes lautet: Vor der

Leistung sind wir alle gleich, und nach der Leistung sieht man, was einer

bringt. Das ist der Klartext unseres Gottes. Wir wählen einen Gott nicht
ab, weil er nicht hilft, wir haben ihn dazu gewählt, daß er unsere

Unfähigkeit zu helfen legitimiere. Unser Gott brüllt andauernd durch
die Gegend: du hast es dir selber zuzuschreiben. Dem Leidenden salzt
das das Leiden, dem Genießenden den Genuß! Bürgertum und
Christentum haben sich zu einer gigantischen Unterhaltungsfirma
zusammengetan, während alles niederwälzende Entsorgungskapazität jedem
Horror gewachsen ist. «Armer Büchner», sagt Martin Walser, «es muß
schrecklich sein, so früh geboren zu werden. Gerade einem solchen

Empfindlichkeitsgenie möchte man es gönnen, eingebettet zu sein in
eine Gesellschaft, in der Zeitungsherrn auffallen durch Frömmigkeit,
Bankherrn durch Kunstversessenheit, Konzernherrn strotzen vor
Wohlwollen. Die Praxis besorgen Pädagogik, Polizei und Psychiatrie. Unser
Gott wird interdisziplinär gewartet. Und die Warte werden gewartet
von Wittgenstein, Linguistik, Anästhesie. Vokabulare schwärmen aus

und lassen keine Blüte unbesucht. Es dürfte eigentlich nichts mehr
schief gehen.» Soweit Martin Walser.

Natürlich handelt es sich hier um eine bissige Polemik. Aber wer
mag daran zweifeln, daß Elemente dieses unseres Gottes in unserer Welt
und auch in unseren Herzen lebendig sind? Die Frage ist: wie konkurriert

der christliche Gott mit diesem Gott? Ich meine doch, daß Gott mit
unseren Göttern konkurriert und an ihnen bezeugt, daß er unser Gott
ist. Er konkurriert nicht in der Weise, daß er die Antwort gibt auf das

Versagen unserer Götter, indem er großartig beweist, daß er hilft. Auch
hier sei wiederum Walser zitiert: «Büchner hat nicht gesagt, Gott ist tot.
Er teilt uns mit, woran Gott stirbt. Jeder Gott. Er stirbt daran, daß er



222 Brauchen wir Gott fur die Moral?

nicht hilft. Im «Danton»: Warum leide ich? Das ist der Fels des

Atheismus. Das leiseste Zucken des Schmerzes, und rege es sich nur in
einem Atom, macht einen Riß in die Schöpfung von oben bis unten. »

Als Oberlin (der Pfarrer in der Geschichte «Lenz» bei Büchner), als

Oberlin zu Lenz von Gott spricht, sieht Lenz ihn mit einem Ausdruck
unendlichen Leidens an und sagt endlich: «Aber ich, wär' ich allmächtig,

sehen Sie, wenn ich so wäre, ich könnte das Leiden nicht ertragen,
ich würde retten, retten, retten ...» Daran stirbt ihm sein Gott, daß er
den Menschen nicht helfen kann. Büchner kann Menschen nicht leiden
sehen, das ist alles. Ein Gott, der nicht hilft, ist keiner. Aber wenn dann
keiner ist, schießt eben aus allem, was Zeit und Raum servieren, dieser

Leere-Schrecken heraus. Und in einer Welt, aus der die Dimension Gott
verschwunden ist, schnurrt dieses Ich, das gerade noch phantastisch
aufgelegt schien, zu einem trockenen, einsamen, schmerzhaften Punkt
zusammen. Darum ist jeder bei Büchner ein armer Hund ...» Soweit
Martin Walser.

Wo ist hier gezeigt, daß Gott eine Antwort gibt? Scheint es doch so

zu sein, daß der Gott, den wir uns machen, uns wenigstens zu einer Art
resignativem Überleben verhilft. Während der christliche Gott eben

jener ist, der nicht helfen kann und deswegen den Atheismus bestätigt.
Aber ich glaube, Martin Walser hat hier in der Beschreibung der

Leere bei Büchner etwas übersehen. Denn der christliche Gott ist ja ein

Gott, der mit uns stirbt. Er ist ja ein Gott, der der Freiheit einen Sinn
dadurch stiftet, daß er bereit ist, mit uns an ihren Folgen zu leiden,
indem er ihre Folgen selbst aufsich nimmt. Und damit meine ich, stiftet
er der Freiheit einen Sinn, stiftet er dem Leiden einen Sinn und stiftet er
dem Dasein Gottes einen Sinn. Freilich nur dann, wenn wir den Tod
Gottes glauben können, das heißt, wenn wir das Sterben Jesu von
Nazaret nicht bloß erfahren als den Hingang eines vorbildlichen Menschen

auf Grund eines politischen Schreckensurteils, sondern wenn wir
das Sterben Jesu von Nazaret so verstehen, daß Gott in ihm mit auf dem

Spiele steht. Denn nur ein Gott, der mit uns stirbt, der sich mit uns aufs

Spiel setzt, der stiftet jene Solidarität, in der wir frei sein können und in
der wir lieben können. Nur dieser Gott ist eine Zerstörung des Felsens

des Atheismus. Darum enthält jede theologische Ethik dieses Element
des Bekenntnisses zu einer «theologia crucis». Sonst wäre auf sie keine

Hoffnung zu setzen.


	Brauchen wir Gott für die Moral?

