
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 1-2

Artikel: Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm

Autor: Haas, Alois M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761396

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alois M. Haas

Meister Eckharts geistliches
Predigtprogramm

Deus est, quo nihil melius excogitari potest.

(Meister Eckhart, Anselms <Proslogion>, c. 2, zitierend: LW 4,263,5)

Dar ûf setze al din studieren, daz dir got grôz werde. (DW 5,199,4f.)

Eine wichtige Komponente an Gestalt und Werk Meister
Eckharts hat man lange nicht zur Kenntnis nehmen wollen, obwohl diese

beides sehr genau geprägt hat: sein Engagement für die Menschen in
einer ganz bestimmten Art der Seelsorge, deren Höhepunkt - die
mystische Predigt - uns heute noch in beeindruckender Breite bekannt ist1.

1 Vgl. Deutsche Werke, hrsg. von J.Quint, Bd. 1-3 und 5 (Traktate), Stuttgart

1958/71/76 und 1963 (hinfort zitiert mit Band-, Seiten- und Zeilenzahl). Nhd.
Übersetzung: J. Quint, Meister Eckehart, Deutsche Predigten und Traktate, München

1963 (jetzt: detebe 202, Zürich 1979). Daß die Überlieferungsform von Meister
Eckharts Predigten heute subtiler beurteilt werden muß, d.h. daß der konkrete
Anteil Eckharts an seinem Predigtwerk sehr viel maßgeblicher veranschlagt werden
muß als früher, als man glaubte, Eckharts Predigten lägen nur in unautorisierten
anonymen Nachschriften vor, zeigt vor allem P.-G. Völker, Die Überlieferungsformen

mittelalterlicher deutscher Predigten, ZfdA 92 (1963) 212-227, besonders
S. 221 f. Vgl. auch J. Margetts, Die Satzstruktur bei Meister Eckhart, Stuttgart 1969

Studien zur Poetik und Geschichte der Literatur, Bd. 8), S. 149 f". ; K. Ruh,
Geistliche Prosa, in: W. Erzgräber (Hrsg.), Europäisches Mittelalter, Wiesbaden
1978 (=Neues Handbuch der Literaturwissenschaft, Bd. 8), S. 580. Der Herausgeber
der deutschen Werke Eckharts, Josef Quint, hat zudem dank seiner divinatorischen
Gabe des Vergleichs auf beeindruckende Weise einen abgestuften Authentizitätsnachweis

für die Predigten geliefert (in seiner oben genannten Gesamtausgabe, deren
ausstehenden Band 4 Prof. Dr. W. Steer, Würzburg, edieren wird).



190 Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm

Wir haben auch Zeugnisse von dieser Predigttätigkeit2. Mehrere
Nonnen berichten in Gedichten oder kurzen Notizen von dem tiefen
Eindruck, den der Meister auf sie gemacht hat. Die geistliche Erfahrung,

die sie mit ihm machen durften, besteht meist in einer Mischung
von Verstehen und Nicht-Verstehen, so oder so aber muß die Begegnung

immer von hoher Beglückung gewesen sein3. In diesem Sinne
haben wir Zeugnisse von Anna von Ramschwag im Kloster St.
Katharinental bei Schaffhausen, Elsbeth von Beckenhofen und Elsbeth von
Oye im Kloster Oetenbach/Zürich4. Einige holten bei ihm Rat für ihren
geistlichen Umgang mit Gott und gingen getröstet und belehrt von
ihm. Eine Anzahl von - wohl durch Nonnen verfaßten - Gedichten

gehen auf Eckharts Lehre ein; zum Beispiel das folgende:
Der wise meister Hechard

Wil uns von nihte san;
Der das niht enverstat,
Der mag es gote clan;
In den hat niht gelüchtet
Der godeliche schin!

Scheidet abe gar,
Nement godes in üch war,
Senkent üch in synekeit,
So werdent irs gemeit.5

2 Siehe K. Ruh, Mystische Spekulation in Reimversen des 14. Jahrhunderts, in:
K. Ruh/W. Schröder (Hrsg.), Beiträge zur weltlichen und geistlichen Lyrik des 13.
und 15. Jahrhunderts, Würzburger Colloquium 1970, Berlin 1973, S. 205-230, bes.
S. 224f., und J.Koch, Kritische Studien zum Leben Meister Eckharts, in: ders.,
Kleine Schriften I, Rom 1973, S. 289-291.

3 Vgl. Ruh, wie Anm. 2, S. 225.
4 Ob Elsbeth von Oye Meister Eckhart persönlich nahestand, wie K. Zittard

(Kurtze Chronica Das ist Historische Beschreibung der General Maister Prediger
Ordens, Dillingen 1596, S. 137) vermutet, ist aber eher ungewiß. Vgl. H. Neumann,
VL 2, Berlin 21980, Sp. 511. Für Anna von Ramschwag vgl.: Die Nonnen von
St. Katharinental bei Dießenhofen, hrsg. von A. Birlinger, Alemannia 15 (1887)
150-187, bes. 177; Elsbeth von Beckenhofen: Die Stiftung des Klosters Odenbach
und das Leben der seligen Schwestern daselbst, hrsg. von H. Zeller-Werdmüller
und J. Bächtold, Zürcher Taschenbuch NF 12 (1889) 213-276, bes. 263.

5 A. Jundt, Histoire du Panthéisme populaire au moyen âge et au seizième
siècle, Paris 1875 (Neudr. Frankfurt a.M. 1964), S. 281 f., z. St. 282. Nhd. Übersetzung:

«Der erfahrene Meister Eckhart will uns vom Nichts reden. Wer das nicht
versteht, der soll es Gott klagen: In den hat nicht der göttliche Glanz geleuchtet. -
Scheidet euch völlig ab, nehmt Gott in euch wahr, senkt euch in eure Vernunft, so
werdet ihr glücklich darüber. »



Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm 191

Oder in einem andern Gedicht heißt es:

Maister egghart sprichet von ivesen blosz.

Er sprichet ain einiges wörtlin, das selb

ist formloz.
Das ist sein selbes sin; im gat weder zwo noch abe.

Es ist ein guter maister, der da sprechen chan6.

Neben diesen Zeugnissen für die geistliche Wirksamkeit des Meisters

gibt es eine Anzahl - fiktiver — Legenden, in denen Meister
Eckhart im Umgang mit rätselhaften Figuren - mit einem Mädchen,
einem nackten Buben, einem armen Menschen - gezeigt wird, die er
nicht berät, sondern von denen er beraten wird, weil sie ihm
demonstrieren, was ein abgeschiedener Mensch ist7.

Kurz, Meister Eckhart ist - daraufhin weisen alle diese Zeugnisse -
ein lebmeister und nicht vor allem ein lesmeister, ein Magister der Hohen
Schule, gewesen, wenn es darum ging, aktiv die dem Dominikanerorden

aufgetragene cura animarum auszuüben. (Wie ja immer schon in
diesem Orden Kontemplation und Studium in tätige Anteilnahme an
den Seelen einzumünden hatten!) Ein Spruch, der Meister Eckhart

zugesprochen wird, vermag diese Seite seines seelsorgerlichen Engagements

zu beleuchten: wêger were ein lebemeister denne tüsent lesemeisters.

Leider ist uns - wenigstens im Westen - die Erfahrung des geistlichen

Meisters und Seelenführers heute weitgehend abhanden gekom-

6 A. Spamer (Hrsg.), Texte aus der deutschen Mystik des 14. und 15. Jahrhunderts,

Jena 1912, S, 175. Nhd. Übersetzung: «Meister Eckhart spricht vom reinen
Sein; er sagt ein einziges Wörtchen, das formlos ist. Es ist sein eigenes Sein, dem
weder etwas hinzu noch abgeht. Es ist ein guter Meister, der zu reden versteht. »

7 Die Eckhartlegenden siehe bei Spamer, wie Anm. 6, S. 143ff., W. Stammler,
Gottsuchende Seelen, Prosa und Verse aus der deutschen Mystik des Mittelalters,
München 1948, S. 85ff., und bei Quint, Meister Eckhehart, Deutsche Predigten,
wie Anm. 1, S. 441 ff. (in nhd. Übersetzung).

8 Der Satz wird als ein «Spruch» Meister Eckharts verzeichnet bei F. Pfeiffer
(Hrsg.), Deutsche Mystiker des 14. Jahrhunderts, Bd. 2: Meister Eckhart, Aalen
21962, S.599,19f. (hinfort: Pf mit Seiten- und Zeilenangabe). Natürlich kann der
Spruch aufkeine Weise als Hinweis auf Eckharts Heterodoxie gewertet werden, auch
nicht als Signal einer laikalen Religiosität. Vgl. J. Sudbrack, Wege zur Gottesmystik,
Einsiedeln 1980, S. 93 f. Wie alle Sprüche ist auch dieser von zweifelhafter Authentizität;

trotzdem vermag er eine Anschauung Eckharts zu illustrieren, die ihn in seinem
deutschsprachigen Predigtwerk geleitet haben dürfte: die Intention, auf die Seelen
der Angesprochenen einzuwirken, und weniger die Absicht, reine Lehre zu vermitteln.

Laikaie, «antihierarchische» Motive sind dagegen in anderen Sprüchen und
Eckhartlegenden spürbar. Vgl. M. A. Lücker, Meister Eckhart und die Devotio
moderna, Leiden 1950, S. 43 ff. Sie brauchen nicht authentisch zu sein.



192 Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm

men9. Die geistlich Erfahrenen äußern sich kaum mehr, da sie auch
kaum mehr befragt werden. Ihr Verstummen signalisiert eine Situation,
in der die Dimension des Personalen (und damit die Kategorie der
Sendung und Berufung) durch die totalitäre Herrschaft von bloß
gesellschaftlich orientierten, diffusen Freiheitsideologien zu verschwinden
droht. Der faktisch herrschenden Unfreiheit gegenüber aber zeigten die
Lehrer des inneren Lebens immer schon geistige Freiräume auf, in denen
der Mensch lernte, sich zunächst einmal von seinen eigenen Zwängen
und Obsessionen frei zu machen10. In dieser Richtung ist auch Meister
Eckharts Predigtprogramm zu lesen.

Meister Eckhart hat sein Konzept geistlichen Lebens einmal deutlich

in wenigen Worten zusammengefaßt und gesagt, wovon er jeweils
zu predigen versucht11: «Wenn ich predige, so pflege ich zu sprechen

9 Den faktischen Strategien der Abwertung aller individuell sich organisierenden

Seelenführung (oder besser - nach einem glücklichen Ausdruck von William
McNamara, Christian Mysticism, A Psychotheology, Chicago 1981, S. 49ff. -
«Soul-Friending»!) gegenüber nehmen sich die Rufe nach einer eigentlichen Mysta-
gogie allzu leise aus, besonders wenn man bedenkt, daß man sich der Mystagogie
orientalischer Religionen leichthin beugt, während man sich den christlichen Traditionen

solcher Leitung um so bereitwilliger entzieht. Immerhin gibt es Stimmen, die

- vielleicht zu spät - eine personal eingestellte Mystagogie im Christentum mindestens

grundsätzlich akzeptieren. Vgl. Le maître spirituel dans les grandes traditions
d'Occident et d'Orient, Hermes 4, 1966-67, Tournai 1967; R. Bleistein, Die jungen
Christen und die alte Kirche, Freiburg i.Br. 1975 Herderbücherei 547), S. 68ff.;
G. und T. Sartory, Die Meister des Weges in den großen Weltreligionen, Freiburg
i.Br. 1981 Herderbücherei 847); J. Sudbrack, Geistliche Führung, Freiburg i.Br.
1981; Die Aufsätze von P. Koppler und C.Bamberg in Geist und Leben 54 (1981)
257-269, 276-290.

10 Der Vorbehalt der Tiefenpsychologie und des Marxismus - daß auch dieser

Vorgang als einer der Selbstversklavung entarten kann - ist ernst zu nehmen, trifft
aber im Tiefsten nicht zu, da die Befreiung des Menschen von sich selbst ja kein
isolierter Vorgang ist, sondern Teil einer Gotteserfahrung und damit frei macht für
menschliche Anteilnahme - in Form tätiger Liebe - am Nächsten.

11 Die Stelle ist von zentraler Wichtigkeit, da sie explizit Eckharts Autorintention

im Rahmen seiner Predigtaufgabe abhebt von seiner erklärten Absicht in seinem
wissenschaftlichen Werk, die man allzu schnell zum programmatischen Gehalt seines

gesamten Werkes hat machen wollen. Eckhart äußert sich in seinem Johanneskommentar

deutlich über Sinn und Zweck seiner literarischen Arbeit: «Absicht des
Verfassers (intentio auctoris) ist es, die Lehren des heiligen Christlichen Glaubens und
der Schrift beider Testamente mit Hilfe der natürlichen Gründe der Philosophie
auszulegen» (LW 3, 4,4-6). Vgl. K. Flasch, Die Intention Meister Eckharts, in:
H. Röttges/B. Scheer/J. Simon (Hrsg.), Sprache und Begriff, Festschrift für B.
Liebrucks, Meisenheim a.d.Glan 1974, S.292-318; H.Fischer, Meister Eckhart,
Einführung in sein philosophisches Denken, München 1974, S. 32; und in verschiedenen
Aufsätzen, jüngst in Theol. Revue 77 (1981) Sp. 219; U. Kern, Eckharts Intention, in:
Freiheit und Gelassenheit, wie Anm.31, S. 24-33, bes. 25 f.



Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm 193

von Abgeschiedenheit und daß der Mensch ledig werden soll seiner

selbst und aller Dinge. Zum zweiten, daß man wieder eingebildet
werden soll in das einfaltige Gut, das Gott ist. Zum dritten, daß man des

großen Adels gedenken soll, den Gott in die Seele gelegt hat, aufdaß der
Mensch damit auf wunderbare Weise zu Gott komme. Zum vierten von
der Lauterkeit göttlicher Natur - welcher Glanz in göttlicher Natur sei,
das ist unaussprechlich12».

Ich will im Folgenden versuchen, in aller Kürze auf diese vier
Punkte, die in nuce Eckharts wesentliche geistliche Lehre enthalten,
einzugehen.

I.

Aus den genannten Zeugnissen — den Berichten der Nonnen, die
sich mit Eckhart besprochen haben, den Gedichten und Legenden —

geht die große Tragweite der (Abgeschiedenheit) hervor, die fur Eckhart

nichts anderes ist als ein Freiwerden von sich selber und allen

Dingen. Da ist nun gleich etwas höchst Wichtiges festzuhalten, das uns
für das Bild, das wir uns von einem geistlichen Meister machen, nicht
ohne weiteres geläufig ist. Die Forderung der Abgeschiedenheit, des

Freikommens von allem Hinderlichen bezieht sich bei Eckhart auch und

vor allem auf alle Arten, wie man Gott fassen und erfassen, erfahren und
kennen lernen will. Gerade hierin gibt es für Meister Eckhart keine
verbindliche Weise, keinen bestimmten Weg, zur Gotteserfahrung zu

12 Swenne ich predige, so pflige ich ze sprechenne von abegescheidenheit und daz der
mensche ledic werde sin selbes und aller dinge. Ze dem andern mâle, daz man wider îngebildet
werde in daz einvaltige guot, daz got ist. Ze dem dritten mâle, daz man gedenke der grdzen
edelkeit, die got an die sêle hât geleget, daz der mensche dâ mite kome in ein wunder ze gote.
Ze dem Vierden mâle von gütlicher nature lûterkeit - waz klârheit an gütlicher nature sî, daz
ist unsprechelich (DW 2,528,5—529,2; nhd. Übersetzung, ebd., S. 732). Die Stelle ist in
ihrer Bedeutsamkeit immer schon gesehen worden; vgl. J. Koch, Meister Eckhart,
in: ders., Kleine Schriften I, wie Anm. 2, S. 226-238; H. Piesch, Seuses (Büchlein der
Wahrheit) und Meister Eckhart, in: E. M. Filthaut (Hrsg.), Heinrich Seuse, Studien
zum 600. Todestag, 1366-1966, Köln 1966, S. 93 f. Daß die in dieser Stelle genannten

Themen für Eckharts Predigt zentral sind, vermag - ohne daß explizit aufunsere
Stelle Bezug genommen wird - der schöne Aufsatz von H. Fischer zu zeigen:
Grundgedanken der deutschen Predigten, in: U. M. Nix/R. Öchslin (Hrsg.), Meister
Eckhart der Prediger, Festschrift zum Eckhart-Gedenkjahr, Freiburg i.Br. 1960, S.

25-72.



194 Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm

gelangen13. Im Gegenteil, der Mensch muß dazu gelangen, jenen
Freiraum zu gewinnen, darin Gott ihm seinen Weg zeigen kann. Das heißt,
daß der Mensch von der Zufälligkeit seines Daseins durchbrechen muß
in die Wesentlichkeit, die identisch ist mit der inneren Armut des

Geistes. Hier läßt er beispielsweise auch noch die ihm heben geistlichen
Übungen sein; hier läßt er sogar seinen Willen, Gottes allerliebsten
Willen erfüllen zu wollen, sein; der Mensch darfso wenig wollen, wie er

war, als er noch nicht war14. Was das heißt, werden wir noch sehen.

Der arme Mensch darf aber auch nichts wissen15; er darf nicht einmal
wissen, erkennen und empfinden, daß Gott in ihm lebt. Sowohl
hinsichtlich des Wollens und des Erkennens muß der Mensch Gottes

«ledig» werden16. Dazu kommt das Haben17. Der arme Mensch darf
nicht einmal sich selber besitzen, so daß Gott in ihm wohnen könnte,
sondern er muß seine Seele preisgeben, damit Gott sich in der Seele

selber die Stätte sein kann, darin er wirken will. Solche radikale Armut,
Abgeschiedenheit, Gelassenheit fordert Eckhart nur, damit die Einheit
mit Gott möglich ist. Wo Einheit, Wesentlichkeit möglich und denkbar

ist, da hat ein geistliches Leben, das Stufen und Wege seiner Entwicklung

kennt, keinen Platz mehr. Alle Stufen- und Wegschemata, welche

13 Für das Thema der (inneren Armut) oder abegescheidenheit, um die es im
Folgenden geht, vgl. die Predigt <Beati pauperes spiritu> (DW 2, Predigt 52). Dazu
vgl. D. Mieth, Christus, das Soziale im Menschen, Texterschließungen zu Meister
Eckhart, Düsseldorf 1972, S. 112-122. Für die Fortsetzung des Themas ins 16. und
17. Jahrhundert vgl. die wertvollen Hinweise bei A. Klein, Meister Eckhart, La
dottrina mistica della giustificazione, Milano 1978, S. 163 ff.

14 DW 2, 489,2 -492,2.
15 DW 2, 494,4 ff.
16 Damit (DW 2, 495,6ff.) tut Eckhart einen bedeutsamen Schritt in der alten

Streitfrage der mystischen Theologie, ob die saelicheit im bekennen (in der Erkenntnis)
oder im minnen (in der Liebe) gegeben sei, d.h. in welchem Seelenvermögen sich die
mystische Erfahrung vollende: Er überwindet die Alternative durch das Konzept
eines die Seelenvermögen und deren Aktivität übersteigenden ledic-Seins, einer
inneren Freiheit, die sich auf totale abegescheidenheit abstützt - nihil apponendo sed

suhtrahendo in anima invenitur deus (LW4, 113,5f., n. 119; ebd., Anm. 3, Parallelstellen
aus dem deutschen Werk; die Stelle ist zitiert bei G. Ambrosini, Negazione e proposta
morale in Meister Eckhart, Padova 1980, S. 182). Zur Geschichte der Streitfrage, ob
die Liebe oder die Erkenntnis in der mystischen Erfahrung dominiere, vgl. Daniel de
Pablo, Amor y conocimiento en la vida mistica, Madrid 1979.

17 DW 2, 498,4ff. Vgl. dazu die moderne Problematik, die Erich Fromm
(Haben oder Sein, Die seelischen Grundlagen einer neuen Gesellschaft, Stuttgart
1976) mit Eckhart zu lösen versuchte. Dazu: D. Mieth, Meister Eckhart: Authentische

Erfahrung als Einheit von Denken, Sein und Leben, in: A. M. PIaas/H. Stirni-
mann (Hrsg.), Das <einig Ein>, Studien zu Theorie und Sprache der deutschen
Mystik, Freiburg/Schweiz 1980, S. 11—61.



Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm 195

die Geschichte der christlichen Mystik kennt, fallen in Eckharts radikaler

Konzeption geistlichen Daseins dahin18. Denn wenn ich radikal, d.h.

vom Wurzelgrund meines Daseins her arm, abgeschieden, wesentlich

geworden bin, so wie ich war, als ich noch nicht war, dann ist die Frage
nach einer bestimmten Weise der Gotteserfahrung belanglos. Gott gibt
erst dem Weiselosen die richtige Art und Weise des Gottfindens. Die
Weise der göttlichen Liebe ist ohne Weise; adäquates Verhalten gegenüber

dieser göttlichen Weiselosigkeit ist, selber weiselos zu sein19. Es

gibt bei Eckhart daher das klassische Schema des Dreistufenwegs von
Reinigung, Erleuchtung und Einigung nicht, es gibt bei ihm nur den

Durchbruch als Modus des geistlichen Verhaltens20; und dieser fuhrt in
die Weiselosigkeit, in der Gott dann dem Menschen seine Weise aufzeigt
und erfahrbar macht. Jeder Weg ist bei Eckhart Nicht-Weg, jede Weise

Nicht-Weise.
Das heißt alles nicht, daß Eckhart beispielsweise die geistlichen

Gnadenmittel der Kirche mißachtet hätte; Gebet, Sakramente,
überhaupt die vielfältigen Modi einer religiösen Existenz waren ihm
selbstverständlich; aber man darf nach ihm an all diesen Hilfen nicht hängenbleiben,

muß ihre letzte Fragwürdigkeit - wenn sie gewissermaßen
selbstisch, als geistiger Besitz mißbraucht werden - einsehen.

Der Begriff des (Geistlichem ist bei Eckhart zentral21. Natürlich
meint er noch nicht den Berufsstand des Geistlichen, sondern eine
existentielle Haltung, eine Existenzweise, bezogen auf daz blôze wesen

(Sein) go tes, und daz ist daz blôze wesen des geistes22. Dieses Leben - Aug
in Aug mit Gott - das ist ein geistliches Leben im Sinne Eckharts.

18 Es geht um die absolute Weiselosigkeit des Gottfindens: Gottes Souveränität
verlangt vom Menschen den Verzicht auf alle (gedachten) Gottesbilder, auf alle

hypostasierten <Wege> und Zugänge zu ihm, damit wirklich alle Prärogativen bei
Gott verbleiben und er es ist, der sich die Modi des Sich-Finden-Lassens durchs
Geschöpf ausdenkt. Vgl. vor allem die Predigt 5b, DW 1, 85 ff. Dazu Mieth, wie
Anm. 13, S. 26 ff.

19 Vgl. DW 5, 403,10ff.
20 Die einschlägigen Stellen siehe bei S. Ueda, Die Gottesgeburt in der Seele

und der Durchbruch zur Gottheit, Die mystische Anthropologie Meister Eckharts
und ihre Konfrontation mit der Mystik des Zen-Buddhismus, Gütersloh 1965,
S. 99-139; ders., Das (Nichts) bei Meister Eckhart und im Zen-Buddhismus unter
besonderer Berücksichtigung des Grenzbereiches von Theologie und Philosophie,
in: D. Papenfuss/J. Söring (Hrsg.), Transzendenz und Immanenz, Philosophie und
Theologie in der veränderten Welt, Stuttgart 1977, S. 258.

21 Vgl. dazu A.M.Haas, Meister Eckhart als normative Gestalt geistlichen
Lebens, Einsiedeln 1979 Kriterien 51), S. 15ff.

22 DW 3, 322,6.



196 Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm

Abgeschiedenheit ist der Terminus technicus, den Eckhart auf diese

Haltung der geistigen Armut anwendet. Er hat darüber einen Traktat
geschrieben, aus dem ich eine Stelle zitieren möchte, darin er erklärt,
was Abgeschiedenheit ist. «Nun magst du fragen, was Abgeschiedenheit

sei, da sie so gar edel ist in sich selbst? Hierzu sollst du wissen, daß

rechte Abgeschiedenheit nichts anderes ist, als daß der Geist so
unbeweglich stehe gegenüber allem anfallendem Lieb und Leid, Ehren,
Schanden und Schmähung, wie ein bleierner Berg unbeweglich ist
gegenüber einem schwachen Winde. Diese unbewegliche Abgeschiedenheit

bringt den Menschen in die größte Gleichheit mit Gott. Denn
daß Gott Gott ist, das hat er von seiner unbeweglichen Abgeschiedenheit,

und von der Abgeschiedenheit hat er seine Lauterkeit und seine

Einfaltigkeit und seine Unwandelbarkeit. Und daher, soll der Mensch

Gott gleich werden, soweit eine Kreatur Gleichheit mit Gott haben

kann, so muß das geschehen durch Abgeschiedenheit. Die zieht dann
den Menschen in Lauterkeit und von der Lauterkeit in Einfaltigkeit und

von der Einfaltigkeit in Unwandelbarkeit, und die bringen eine Gleichheit

zwischen Gott und dem Menschen hervor; diese Gleichheit aber

muß in Gnade erstehen, denn die Gnade zieht den Menschen von allen
zeitlichen Dingen weg und läutert ihn von allen vergänglichen Dingen.
Und du sollst wissen: Leer sein aller Kreatur ist Gottes voll sein, und
voll sein aller Kreatur ist Gottes leer sein23». Daß es bei diesem Ideal

einer abgeschiedenen Haltung nicht um eine Apathia im stoischen Sinne
sich handelt, ist deutlich in ihrem Worumwillen: es geht um die
Gleichheit des Menschen mit Gott, und es geht um eine innerliche

Haltung, die sich beispielsweise aufkeinerlei äußere Weisen der Medita-

23 Nû maht dû vrâgen, waz abegescheidenheit si, wan si als gar edel an ir selber ist? Hie
soit dû wizzen, daz rehtiu abegescheidenheit niht anders enist, wan daz der geist also

unbeweglich stände gegen allen zuovellen liebes und leides, êren, schänden und lasters als ein

blîgîn here unbewegelich ist gegen einem kleinen winde. Disiu unbewegelichiu abegescheidenheit

bringet den menschen in die groeste glîcheit mitgote. Wan daz got ist got, daz hat er von
sîner unbeweglichen abegescheidenheit, und von der abegescheidenheit hat er sine lûterkeit
und sine einvalticheit und sine unwandelbaerkeit. Und dà von, sol der mensche gote glich
werden, als verre als ein créature glîcheit mit gote gehaben mac, daz muoz geschehen mit
abegescheidenheit. Diu ziuhet danne den menschen von der lûterkeit in einvalticheit und von
der einvalticheit in unwandelbaerkeit, und diu bringent eine glîcheit zwischen gote und dem

menschen; und diu glîcheit muoz beschehen in gnaden, wan diu gnäde ziuhet den menschen

von allen zitlichen dingen und liutert in von allen zergenclichen dingen. Und dû solt wizzen:
laere sin aller crêatûre ist gotes vol sin, und vol sin aller crêatûre ist gotes laere sin (D¥ 5,
411,11-413, 4; ebd., S.446, Anm.42, Parallelstellen).



Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm 197

tion abstützen könnte. Im Gegenteil, der abgeschiedene Mensch ist auf
Gebet und gute Werke weiterhin angewiesen, er kann und soll auch

bewegt werden durch Freude und Leid, aber letztlich ist er auf das

«Höchste», auf das reine «Nichts», d.h. auf die lauterste Empfänglichkeit

für Gott verpflichtet24. Der Mensch muß tabula rasa25 sein, damit
Gott darauf schreiben kann. Ganz wie eine unbeschriebene Wachstafel
muß der Mensch sein; «soll Gott auf das allerhöchste in mein Herz
schreiben, (muß) alles aus dem Herzen herauskommen, was dies und
das heißen kann, und ganz so steht es mit dem abgeschiedenen Herzen.
Deshalb kann Gott darin auf das allerhöchste und nach seinem höchsten
Willen wirken. Darum ist des abgeschiedenen Herzens Gegenstand
weder dies noch das26». Das Gebet des abgeschiedenen Herzens ist nicht
Gebet im gewöhnlichen Sinn des Bittgebets: Der Abgeschiedene kann
nicht begehren und erbitten; sein Gebet ist sein Einformig-Sein mit Gott
selber. Die beste Hilfe, die zur Abgeschiedenheit anspornt, ist das Leid -
also auch hierin keine stoische Tugend, die unempfindlich für Leiden
macht, im Gegenteil, der Abgeschiedene ist für die christlichen Tugenden

der Demut und der Barmherzigkeit, die Leiden einschließen, höchst
empfänglich27. Abgeschiedenheit ist also nicht eine Haltung der
Selbstbewahrung, sondern der Selbstpreisgabe, die nicht ohne Leid möglich
ist.

24 Dem stoisch gestimmten Diskurs ist die berühmte eckhartsche Umkehrung
ergänzend beizufügen, nach der der Abgeschiedene - wie die biblische Martha -
wieder und eigentlich erst einen Zugang zum Alltäglichen bekommt. Vgl. dazu die
Predigt (Intravit Iesus in quoddam castellum> DW 3, Nr. 86, besonders 490,9: Ich
spriche, daz heilige sôgrôz nie enwart, er enmöhte beweget werden («Ich aber sage, daß es
nie einen noch so großen Heiligen gegeben hat, der nicht hätte bewegt werden
können»). Das Gleiche gilt für die unabwendbare Bindung der menschlichen
Existenz an Sinnliches und an die Aufgabe, gute Werke zu üben. (Abgeschiedenheit)
macht also frei für ein den guten Affekten und Werken offenes Leben, sie ist die
Wehrlosigkeit dessen, der sich dem Sein Gottes total geöffnet hat.

25 Vgl. dazu B. Welte, Meister Eckhart als Aristoteliker, in: ders., Aufder Spur
des Ewigen, Freiburg i. Br. 1965, S. 197—210; ders., Meister Eckhart, Gedanken zu
seinen Gedanken, Freiburg i. Br. 1979, S. 43. Hier die wichtigsten Stellen bei
Eckhart und Aristoteles.

26 sol got in mîn herze schrîben ûfdaz aller hoehste, sô muoz ûz dem herzen komen

allez, daz diz und daz geheizen mac, und alsô stât daz abegescheiden herze. Dâ von sô mac

got dâ gewürken ûf daz aller hoehste und nâch sînem obersten willen. Dâ von ist des

abegescheidenen herzen gegen wurf weder diz noch daz (DW 5, 426,1-5).
27 DW 5, 433,Iff.



198 Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm

II.

Wir haben gehört, daß all dieses innere Leer- und Abgeschieden-
Werden seinen Grund einzig in der gnadenhaften Möglichkeit des

Menschen hat, «eingebildet» zu werden «in das einfaltige Gut, das Gott
ist28». Gemeint ist das Ereignis des Gleich-Werdens mit Gott, die

Einheit mit ihm, die keine Einheit statischer Art ist, sondern immer eine

Einheit im dynamischen Vollzug29. Deshalb zieht Eckhart, um diesen

Vorgang angemessen zu beschreiben, Ausdrücke vor, die diesen
dynamischen Vollzugscharakter am besten herauszustellen vermögen. Zentral

ist in diesem Zusammenhang seine Lehre von der Gottes- und

28 Bei der «Wiedereinbildung in Gott (muß man) beachten, daß sie zwei Seiten
hat. Die eine ist sozusagen seinsmäßig, die andere gehört in die Sphäre des Bewußtseins.

Die erste läßt sich am einfachsten durch den Begriff der Gotteskindschaft
ausdrücken. Dazu gehört vor allem der Habitus der heiligmachenden Gnade, durch
den die Seele in ihrem Sein, nicht nur in ihren Kräften, vergöttlicht wird, so daß sie
teilhat an göttlicher Natur. Den Kräften der Seele werden von Gott die Tugenden
des Glaubens, der Hoffnung und vor allem der Liebe geschenkt, so daß auch sie

gottförmig werden. Darüber hinaus aber tritt das Gotteskind in eine geheimnisvolle
neue Beziehung zum dreieinigen Gott; besser gesagt: es wird in das verborgene
innergöttliche Leben hineingezogen. Das ist dadurch und nur dadurch möglich, daß
der Mensch Christus einverleibt, ein Glied seines mystischen Leibes wird Noch
häufiger als von der Eingliederung in Christus spricht Eckhart von der Geburt des

Sohnes Gottes in der Seele. Der Sache nach ist beides dasselbe, der Unterschied liegt in
der Betrachtungsweise; spreche ich von der Eingliederung, so gehe ich von dem
Menschen aus, der göttliches Leben empfangen soll; spreche ich von der Geburt, so
denke ich vornehmlich an Gott, der das Leben in sich hat und es uns durch seinen
menschgewordenen Sohn mitteilt. Im ersteren Falle hegt der Nachdruck auf der
Einheit, in die wir aufgenommen werden, im zweiten aufdem göttlichen Leben, das

wir empfangen». 0. Koch, wie Anm. 2, S. 232). Im Folgenden werde ich mich an
das Thema der Sohnesgeburt halten.

29 Einheit zwischen Mensch und Gott ist bei Eckhart nur im gewürke (DW
1,114,2), d.h. in einem Wirkverband, in dem Gott wirkt und der Mensch wird,
denkbar. Vgl. dazu Welte, Meister Eckhart, 1979, wie Anm. 25, S. 123 (Welte
spricht von der «Identität des Geschehens» zwischen Mensch und Gott!). Im Anschluß
an alte patristische Formeln kann Eckhart den Vorgang der Vergöttlichung auch als
ein Geschehen des Tausches darstellen: Unser herre sprichet zuo einer ieglîchen minnen-
den sêle <ich bin iu mensche gewesen, ensint ir mir nihtgöte, so tuont ir mir unrehte. Mit miner
gütlicher nâtiure wonte ich in iuwer menschlicher nätiure, also daz mines gütlichen gewaltes
nieman verstuont unde daz man mich sach wandelen als einen andern menschen. Also sullent
ir iuch mit iuwer menschelicher nâtûre verbergen in mine gütlichen nature, daz iuwer
menschlichen krankheit an iu nieman bekenne und daz iuwer leben zemâle gütlich si, daz man
an iu niht bekenne wan got>. («Unser Herr sagt zu jeder liebenden Seele: <Ich bin für
euch Mensch gewesen, werdet ihr mir nicht Gott, so tut ihr mir unrecht. Mit meiner
göttlichen Natur wohnte ich in eurer menschlichen Natur, so daß niemand meine
göttliche Macht begriff und man mich wie einen andern Menschen wandeln sah.



Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm 199

Sohnesgeburt im Herzen, im Innersten des Gläubigen. Das ist wohl sein

kostbarstes und großartigstes Lehrstück: Die Einheit des Menschen mit
Gott, die sich gnadenhaft ereignen darf, ist ein Vorgang fortwährenden
Gebärens oder Zeugens vonseiten Gottes, und zwar nicht eines

bestimmt umschriebenen Geschenks, sondern seiner selbst. Gott selbst

zeugt oder gebiert im Menschen seinen Sohn in Form eines Wortes, und
der Mensch darf akthaft einbezogen werden in diesen Vorgang, so daß

er in mystischer Einheit zu diesem Sohn selber wird30. Am liebsten stellt
Eckhart das ganze Geschehen als einen Sprechvorgang dar31. Der Vater
spricht in seinem Wort den Sohn und darin eingeschlossen die ganze
Schöpfung. Die Theologie der Genesis und des Johannesevangeliums
steht dahinter32. Gott ist in diesem Vorgang göttlichen Sprechens
Mensch geworden, damit der Mensch immer und jederzeit Sohn werden

könne. Die Inkarnation ist daher für Eckhart nicht ein einmal
geschehenes historisches Faktum, sondern etwas, das aktuell je-jetzt in
mir und in dir sich je neu ereignen darf. Die Lukasstelle 11,28: «Wer das

Wort Gottes hört und es behält, der ist selig», bekommt bei Eckhart ein

eigenartiges Gewicht, weil das hierin Vorgeschriebene schon eine
Verhaltensweise Gottes selber ist. Eckhart interpretiert die Stelle so: «Der
(göttliche) Vater selbst hört nichts als dieses nämliche Wort, er erkennt
nichts als dieses selbe Wort, er spricht nichts als dieses selbe Wort, er

Also sollt ihr euch mit eurer menschlichen Natur in meiner göttlichen Natur
verbergen, so daß niemand eure menschliche Schwachheit an euch erkenne und euer
Leben ganz göttlich sei, so daß man an euch nur Gott erkennt).» Pf 181,29ff.). Oder
mit einer andern patristischen Formel: War umbe ist got mensche worden? Dar umbe, daz
ich got gebom würde der selbe. («Warum ist Gott Mensch geworden? Darum, daß ich
als derselbe Gott geboren werde.» DW 2, 84,1). Diese Formel stammt von Irenäus.
Zu ihrer Geschichte und Relevanz vgl. Dionysius Petavius, Opus de theologicis
dogmatibus, De incarnatione Verbi, 1. II, cap. VIII, in Bd. V, Paris 1868, S. 447ff.;
H. U. von Balthasar, Theodramatik, III: Die Handlung, Einsiedeln 1980, S. 226 f.
Tauschformeln sind Reflexe einer Handlung von Geben und Nehmen und als solche
natürlich dynamisch.

30 Vgl. dazu Haas, wie Anm. 21, S. 64 ff.
31 Vgl. dazu A. M. Haas, Meister Eckhart und die Sprache, Sprachgeschichtliche

und sprachtheologische Aspekte seines Werkes, in: Meister Eckhart heute, hrsg.
von W. Böhm, Karlsruhe 1980 Herrenaiber Texte 20), S. 20-41, bes. S. 34ff. und
ders., Meister Eckhart und die deutsche Sprache, in: U. Kern (Hrsg.), Freiheit und
Gelassenheit, Meister Eckhart heute, München 1980, S. 146-168; E. Winkler, Wort
Gottes und Hermeneutik bei Meister Eckhart, ebd., S. 169-182.

32 Vgl. zum Beispiel LW 1, 514, Iff., n.47ff. (des zweiten allegorisierenden
Genesis-Kommentars) oder LW 3, 5,Iff, n. 4ff. (der Auslegung des
Johannesevangeliums). Über Eckharts Sprachlogik vgl. jetzt A. de Libera, Le problème de
l'être chez Maître Eckhart: Logique et métaphysique de l'analogie, Genève 1980

Cahiers de la Revue de Théologie et de Philosophie 4).



200 Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm

gebiert nichts als dieses selbe Wort. In diesem Wort hört der Vater und
erkennt der Vater und gebiert der Vater sich selbst und auch dieses selbe

Wort und alle Dinge und seine Gottheit ganz bis auf den Grund, sich

selbst nach der Natur und dieses Wort mit derselben Natur in einer andern

Person. Wohlan so achtet auf die Weise seines Sprechens. Der Vater
spricht erkennend in Fruchtbarkeit seine eigene Natur ganz in seinem

ewigen Worte (aus). Nicht willentlich spricht er das Wort als einen Akt
des Willens, wie wenn etwas aus der Macht dem Antrieb) des

Willens gesprochen oder getan wird und man es in eben dieser Macht
auch unterlassen kann, wenn man will. So steht es nicht mit dem Vater
und seinem ewigen Wort; sondern, ob er wolle oder nicht wolle, er muß
dieses Wort sprechen und ohne Unterlaß gebären; denn es ist mit dem

Vater auf naturhafte Weise wie eine Wurzel (der Trinität) in der ganzen
Natur des Vaters, so wie's der Vater selbst ist. Seht, darum spricht der

Vater dieses Wort willig, aber nicht willentlich aus seiner Natur
heraus). In diesem Wort spricht der Vater meinen Geist und deinen
Geist und eines jeglichen Menschen Geist demselben Worte gleich. In
diesem selben Sprechen bist du und ich ein natürlicher Sohn Gottes wie
dasselbe Wort. Denn, wie ich vorhin sagte: Der Vater erkennt nichts als

dieses selbe Wort und sich selbst und die ganze göttliche Natur und alle

Dinge in diesem selben Worte, und alles, was er darin erkennt, das ist
dem Worte gleich und ist naturhaft dasselbe Wort in der Wahrheit.
Wenn dir der Vater diese Erkenntnis gibt und offenbart, so gibt er dir
sein Leben und sein Sein und seine Gottheit wahrhaft in der Wahrheit

ganz und gar
Der Vater vom Himmel der gibt dir sein ewiges Wort, und demselben

Wort gibt er dir sein eigenes Leben und sein eigenes Sein und seine

Gottheit; denn der Vater und das Wort sind zwei Personen und ein

Leben und ein Sein, ungeteilt. Wenn dich der Vater in dieses selbe Licht
hineinnimmt, auf daß du dieses Licht in diesem Lichte erkennend
anschaust nach derselben Eigenart, wie er sich und alle Dinge in seiner
väterlichen Macht in diesem Worte in diesem Lichte) erkennt, (wie
er erkennt) dasselbe Wort nach Vernunft und Wahrheit, wie ich gesagt
habe, so gibt er dir die Macht, mit ihm selbst dich selbst und alle Dinge
zu gebären, und zwar gibt er dir seine eigene Kraft, ganz wie demselben
Worte. So denn gebierst du mit dem Vater ohne Unterlaß in des Vaters
Kraft dich selbst und alle Dinge in einem gegenwärtigen Nun. In diesem
Lichte erkennt der Vater keinen Unterschied zwischen dir und ihm
und nicht mehr oder weniger Vorteil als zwischen sich und demselben



Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm 201

Worte. Denn der Vater und du selbst und alle Dinge und dasselbe Wort
sind eins in dem Lichte33».

Zunächst geht es in diesem Text um die Trinität: Gottvater zeugt
sprechend in seinem Wort den Sohn. Das tut er nicht in einem Willensakt,

der als solcher punktuell und vereinzelt wäre, sondern von Natur
aus. Seine Natur ist Fruchtbarkeit. Die Zeugung und Gebärung des

Wortes ist nicht auf die Trinität beschränkt, sondern die Seins- und
Schaffenslust des Vaters bezieht von allem Anfang an die Erschaffung
des Menschen und aller Dinge ein in diesen Vorgang der Zeugung des

Sohnes. Alles, die ganze Schöpfung, ist wurzelhaft einbefaßt in dieses

schöpferische Sprechen Gottes34. Ein Leben, ein Sein, wenn auch zwei
Personen, sind Vater und Sohn und als solche in dieser Einheit und in
diesem Licht auch mein Leben und Sein, gnadenhaft und geschenkweise.

33 Der vater selber der enhoeret niht dan diz selbe wort, er enkennet niht dan diz selbe

wort, er ensprichet niht dan diz selbe wort, er engebirt niht dan diz selbe wort. In disem selben

worte hoeret der vater und bekennet der vater undgebirt der vater sich selben und ouch diz selbe

wort und alliu dinc und sîne gotheit al ze gründe, sich selben nach der natûre und diz wort mit
der selben natûre in einer andern persône. Eyâ, nû merket die wise dises sprechennes! Der
vater sprichet vemünfiicliche in vruhtbaerkeit sine eigene natûre alzemâle in sinem ewigen
worte. Niht von willen sprichet er daz wort als ein getât des willen, als sô swaz dâ wirt
gesprochen oder getan von gewalt des willen, in der selben gewalt mac er ez ouch wol lâzen, ob

er wil. Also enist ez niht umbe den vater und umbe sin êwic wort; mêr: er welle oder enwelle,
er muoz diz wort sprechen und gehem âne underlàz; wan ez ist mit dem vater als ein wurzel
in aller der natûre des vaters natiurliche, als der vater selber ist. Sehet, her umbe sprichet der

vater diz wort willicliche und niht von willen, und natiurliche und niht von natûre. In disem

worte sprichet der vater minen geist und dinen geist und eines ieglichen menschen geist glich
dem selben worte. In dem selben sprechenne bist dû und ich ein natiurlich sun gotes als daz
selbe wort. Wan, als ich ê sprach: der vater enbekennet niht dan diz selbe wort und sich selben

und alle gütliche natûre und alliu dinc in disem selben worte, und allez, daz er dar inne
bekennet, daz ist glich dem worte und ist daz selbe wort natiurliche in der wârheit. Swenne dir
der vater diz bekantnisse gibet und offenbaret, sô gibet er dir sin leben und sin wesen und sine

gotheit alzemâle waerlîche in der wârheit der vater von himelriche, der gibet dir sin êwic

wort, und in dem selben worte gibet er dir sin selbes leben und sin selbes wesen und sine gotheit
alzemâle; wan der vater und daz wort sint zwô persônen und ein leben und ein wesen

ungeteilet. Als dich der vater nimet in diz selbe lieht, vemünfiicliche ane ze schouwenne diz
lieht in disem liehte nâch der selben properheit, als er sich und alliu dinc nâch veterlichergewalt
in disem worte bekennet, daz selbe wort nâch rede und nâch wârheit, als ich gesprochen hân, sô

gibet er dir gewalt, mit im selben ze geberne dich selben und alliu dinc, und sin selbes kraft
glich disem selben worte. Also bist dû mit dem vatergebernde âne underlàz in des vaters kraft
dich selben und alliu dinc in einem gegenwertigen nû. In disem liehte, als ich gesprochen hân,
dâ enbekennet der vater keinen underscheit zwischen dir und im noch kein vorteil, niht mê

noch minner dan zwischen im und sin selbes worte. Wan der vater und dû selber und alliu dinc

und daz selbe wort ist ein in dem liehte. (DW 2, 433,9-435,15; 436,7-438,2).
34 Nach Joh 1,3. «Das Verständnis fur die Tatsache, daß im Christusereignis

das Schöpfungsziel konkret und in Person vor den Augen der Welt aufgestellt
wurde, kann dadurch gefordert werden, daß man die Stellung des Sohnes oder des



202 Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm

So großartig ist dieses Geschenk des einen Lebens und Seins, daß ich -
hineingenommen in diese Bewegung göttlicher Fruchtbarkeit - selber

am Schöpfungsvorgang teilhabe. Mit andern Worten: Diese Einbildung
in Gott ist ein Vorgang, der mich betrifft, sofern ich war, als ich noch
nicht war35, d.h. vorgeburtlich in Gottes Schöpfungsdenken einbefaßt
als Gott in Gott war36. Dieser schöpferische Zustand, besser: dieses

dynamisch bewegte Sein gilt es nach Meister Eckhart zurückzugewinnen

im Licht der Gnade. Ich muß der werden, der ich war, als ich noch
nicht war. Dann bin ich Gott in Gott und einbezogen in dieses eine

Leben und Wirken, da Gott sein Wort spricht. Was hienieden immer
nur inchaotiv - im je-neu sich vollziehenden Gnadenereignis - möglich
ist: die Geburt des Sohnes Gottes, in der einbefaßt ich selber erst zu
meinem Sein gelange, ist im Ideenschoß Gottes meine ureigenste
Bestimmung37. Das einfaltige Gut, das Gott ist, ist daher kein statisches

Gut, das wie eine Sache verliehen werden könnte, sondern meine

Eingliederung in Gott ist ein unaufhörliches, unbeendbares Eins-Sein
im Vollzug.

Logos bei der uranfänglichen Schöpfung in Betracht zieht. Hierzu ist bei der
Erörterung der trinitarischen Struktur des Schöpfungsaktes schon gesagt worden,
daß die Schöpfungsdinge bereits in den Hervorgang des Sohnes aus dem Vater
aufgenommen sind und im Logos, der Vernunft oder dem Gedanken des Vaters, als

zu verwirklichende Geschöpfe wohnen. Ihre wirkliche Erschaffung konnte dann nur
nach dem Gedanken oder nach der Idee erfolgen, die der Logos selbst ist. Er stellt also
selbst die Weltidee oder die Exemplarursache und das Urbild der Schöpfung dar, nach
dem alles gestaltet ist» (L. Scheffczyk, Die Welt als Schöpfung Gottes, Stein am
Rhein 1968, S. 86 [= Der Christ in der Welt V 3 a/b]). Vgl. ders., Schöpfung und
Vorsehung, Freiburg i. Br. 1963, S. 18 ff.

35 Zu Eckharts Exemplarismus vgl. A. M. Haas, Nim din selbes war, Studien
zur Lehre von der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart, Johannes Tauler und
Heinrich Seuse, Freiburg/Schweiz 1971 Dokimion 3), siehe Sachregister unter
<Exemplarismus>; ders., wie Anm. 21, S. 88f.

36 Heinrich Seuse wird in seinem (Büchlein der Wahrheit) (Kap. III, in: K. Bihl-
meyer, [Hrsg.], Deutsche Schriften, 332,13-15) die Frage, ob das wesen der kreature
(das Sein der Kreatur) edeler nach dem und es in gotte ist, als nach dem, als es in im selben

ist, positiv zugunsten der konkreten Existenz beantworten: Der Kreatur als Kreatur
ist das esse hoc edeler und gebruchlicher (edler und nutzbarer) denne daz wesen, daz si in
gotte hat (Bihlmeyer, 332,17f.). Eckhart (siehe Pf 530,8f., falls die Stelle echt ist)
widerspricht dem. J.-A. Bizet, Henri Suso et le déclin de la scolastique, Paris 1948,
S.338ff., möchte diese Meinung Seuses als Signal einer Abweichung von der
thomistischen Lehre und einer Zuwendung zu den modemi (Ockham, Duns Scotus)
nehmen. Eckharts Meinung dagegen wird gestützt durch die thomistische Ansicht;
vgl. dazu die Anm. von Denifle in: Deutsche Schriften des seligen Heinrich Seuse,
München 1976, S. 518-520.

37 Vgl. dazu Haas, wie Anm. 35, S.71.



Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm 203

Eckhart liebt es, diese Einbildung des Menschen ins einfaltige Gut
Gottes in Form einer Unterscheidung zwischen schlechthin Gutem,
Gerechtem etc. - d.h. Gutheit, Gerechtigkeit - und einzelnem Gutem
und Gerechtem zu veranschaulichen38. Der Gerechte ist das Wort der

Gerechtigkeit, er wird je neu gezeugt, geboren, in die Welt gebracht
durch die Gerechtigkeit selbst39: Mit den Worten von Eckharts Trostbuch:

«Die Gutheit ist weder geschaffen noch gemacht noch geboren;

jedoch sie ist gebärend und gebiert den Guten, und der Gute, insofern er

gut ist, ist ungemacht und ungeschaffen und doch geborenes Kind und
Sohn der Gutheit. Die Gutheit gebiert sich und alles, was sie ist, in dem
Guten: Sein, Wissen, Lieben und Wirken gießt sie allzumal in den

Guten, und der Gute empfängt sein ganzes Sein, Wissen, Lieben und
Wirken aus dem Herzen und Innersten der Gutheit und von ihr allein.

Der Gute und die Gutheit sind nichts als eine Gutheit, völlig eins in
allem, abgesehen vom Gebären einerseits und Geboren-Werden in dem
Guten völlig ein Sein, ein Leben»40. Ohne daß die Unterschiede
zwischen Schöpfer und Geschöpf im geringsten unterschlagen würden, ist
hier die größtmögliche Einheit zwischen beiden anvisiert. Es handelt
sich um Aspekte. Unter dem Aspekt des Gutseins bin ich, der Gute, eins

mit der Güte; sofern ich gut bin, bin ich ungeborene Güte, weil Gutsein
sich ja nur von der Güte her definieren läßt. Unter dem Aspekt aber

meines Geschaffen-Seins bin ich immer nur geborene, gezeugte Güte.

Wichtig ist Eckhart auch hier natürlich der Gesichtspunkt des lebendigen,

dynamischen Eins-Seins.

38 Es geht dabei um die spezifisch eckhartsche Fassung der analogia ends.

Literatur zu diesem Problem siehe bei A. M. Haas, Sermo mysticus, Studien zu
Theologie und Sprache der Deutschen Mystik, Freiburg/Schweiz 1979 Dokimion
4), S. 192f., Anm. 14. Dazu jetzt die Arbeit von de Libera, wie Anm. 32, und jene
von Klein, wie Anm. 13.

39 Vgl. dazu A. Klein, wie Anm. 13, S. 89ff.
40 diu güete enist noch geschaffen noch gemachet noch geborn; mêr si ist gebernde und

gebirt den guoten, und der guote, als verre sô erguot ist, ist ungemachet und ungeschaffen und
doch geborn kint und sun der güete. Diu güete gebirt sich und allez, daz si ist, in dem guoten;
wesen, wizzen, minnen und würken giuzet si alzemâle in den guoten, und der guote nimet
allez sîn wesen, wizzen, minnen und würken von dem herzen und innigesten der güete und

von ir aleine. Guot und güete ensint niht wan éin güete al ein in allem sunder gebern und

geborn-werden; doch daz gebern der güete und geborn-werden in dem guoten ist al ein wesen,
ein leben (DW 5, 9,6-14).



204 Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm

III.

Der dritte Punkt, den Eckhart als zentrales Thema seiner Predigt
ins Licht rückt, ist der Adel, «den Gott in die Seele gelegt hat, auf daß

der Mensch damit auf wunderbare Weise zu Gott komme». Eckhart hat
über den Adel des Menschen, der letztlich aufder Begnadung durch das

viinkelîn in der Seele beruht, einen eigenen kurzen Traktat geschrieben41.

Es geht hier um den inneren Menschen, der sich gegen den

äußeren als der geistliche, himmlische, junge und edle Mensch absetzen

läßt. Das heißt nicht, daß der Mensch gewissermaßen aus zwei Menschen

bestünde, aus einem äußeren und einem inneren42. Das heißt
bloß, daß ein und derselbe Mensch unter zwei verschiedenen Gesichtspunkten

oder Aspekten gesehen werden kann und muß. Die Bildung
des inneren Menschen geht bis zu einem gewissen Grade stufenweise

vor sich43:

1. Leben nach dem Vorbild guter und heiliger Menschen;
2. die Abwendung von den Menschen und die Zuwendung zu Gott,

von Eckhart drastisch so umschrieben: der Mensch «kehrt den Rük-
ken der Menschheit und das Antlitz Gott zu, kriecht der Mutter aus

dem Schoß und lacht den himmlischen Vater an» (DW 5,500);
3. ein Abwerfen aller Furcht und große Freude und Seligkeit, darin

einem alles, was Gott fremd ist, zuwider ist;
4. ein bereites Auf-sich-Nehmen aller Anfechtungen und Leiden;
5. ein Leben im Reichtum und Überfluß der unaussprechlichen Weisheit;

6. ein Entbildet- und Überbildet-Sein von Gottes Ewigkeit, ein Hin-
überverwandelt-Sein ins göttliche Bild, in Gottes Kind.

Der innere Mensch, der Sohn Gottes geworden ist, ist ein Mensch
der «Morgenerkenntnis», einer, der die Dinge und Kreaturen nicht

41 Von dem edeln Menschen, DW 5, 109-119.
42 Zur Typologie von innerem und äußerem Menschen - seiner platonischen

Herkunft (Politeia, Buch 9, 588b 2-4) - vgl. E.Jüngel, Zur Freiheit eines
Christenmenschen, Eine Erinnerung an Luthers Schrift, München 1978, S. 116 ff.

43 Vgl. DW 5, 111,22 ff. Es ist eine der seltenen Stellen, da Eckhart von Stufen
und Gnaden des geistlichen Menschen spricht. Es ist verständlich, denn der Traktat
<Vom edeln Menschen» ist Eckharts Vermächtnis darüber, wie er die mystische
Theologie, die contemplatio, die Anschauung Gottes in statu viae, in ihrer Einbettung
in die menschlichen Vermögen von Liebe und Erkenntnis (der hier eindeutig ein
Vorrang belassen wird, auch wenn an ihr nicht die saelicheit [DW 5, 118,13ff.] hegt)
versteht.



Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm 205

mehr nach ihrem eigenen Wesen erkennt - das wäre eine «Abenderkenntnis»

zu nennen -, sondern einer, der «die Kreaturen in Gott
erkennt», sie «ohne alle Unterschiede und aller Bilder entbildet und aller
Gleichheit entkleidet in dem Einen, das Gott selbst ist», erkennt44.

Die Seele in ihrem Adel ist in ihrem Grunde immerzu offen für
diese Einswerdung; gnadenhaft ist sie bereit, in diese Einheit überzutreten,

ja sie ist an ihrem Grunde eben diese Einheit mit Gott, natürlich
keine statische, sondern eine dynamische Vollzugseinheit. Man könnte
diesen innersten Seelengrund eine Kraft45 nennen. Immer aber besteht
die Gefahr, daß man aus dieser Vollzugseinheit am Seelengrund eine

objektive Gegebenheit machen möchte, einen Tatbestand, über den

man verfugt. Gott wäre dann Gemächte des Menschen, ein atheistischer
Pantheismus wäre die Folge46. Gerade das aber versucht Eckhart
immerzu zu vermeiden, indem er jegliche Benennung Gottes als trügerisch
für diesen Seelengrund abweist. Es geht dabei nie und nimmer um ein

Organ oder Vermögen der Seele, sondern um ein gnadenhaftes Ereignis
der göttlichen Seinszuwendung, die keinen Namen verträgt; Eckhart
umschreibt es so: «Ich habe bisweilen gesagt, es sei eine Kraft im Geiste,
die sei allein frei. Bisweilen habe ich gesagt, es sei eine Hut des Geistes;
bisweilen habe ich gesagt, es sei ein Licht des Geistes; bisweilen habe ich

gesagt, es sei ein Fünklein. Nun aber sage ich: Es ist weder dies noch

44 so man aber die crêatûre in gote bekennet, daz heizet und ist ein morgenbekantnisse,
und also schouwet man die crêatûre âne alle underscheide und aller bilde entbildet und aller
glîcheit entglkhet in dem einen, daz got selber ist (DW 5, 116,14ff.). Zur Tradition von
der Unterscheidung von cognitio matutina und vespertina vgl. J. T. Ernst, Die Lehre
der hochmittelalterlichen Theologen von der vollkommenen Erkenntnis Christi, Ein
Versuch zur Auslegung der klassischen Dreiteilung: visio beata, scientia infusa und
scientia acquisita, Freiburg i. Br. 1971 Freiburger theol. Studien 89), S. 13f., 97
bis 129.

45 Vgl. die Übersteigerungsformeln, die Eckhart in seiner berühmten bürgelln-
Predigt dntravit Iesus in quoddam castellum> (DW 1, 24-45) anwendet, um das
vünkelin nicht organologisch festzulegen. Der Ausdruck kraft wird fur den letzten
Grund des Seelengrundes schließlich abgewiesen, fürs vünkelin jedoch verwendet
(vgl. auch DW 1, 331,9f£). Handelt es sich um ein Seelenvermögen, so spricht
Eckhart von dieser kraft in seinen lateinischen Werken als von einer potentia, handelt
es sich dagegen um die Gegenwart Gottes in der Seele, so spricht er von virtus. Beide
Male wird im Deutschen mit kraft übersetzt. Vgl. R.-L. Öchslin, Meister Eckhart,
der Mystiker, in: U. Kern (Hrsg.), Freiheit und Gelassenheit, wie Anm. 31, S. 121

bis 126, bes. 124.
46 Einen solchen möchte nicht einmal F. Mauthner, Der Atheismus und seine

Geschichte im Abendlande, 1.Bd.: Einleitung, Erstes Buch: Teufelsfurcht und
Aufklärung im sog. Mittelalter, Stuttgart 1920, S.340ff., bes.341 f, annehmen.



206 Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm

das; trotzdem ist es ein Etwas, das ist erhabener über dies und das als der
Himmel über der Erde. Darum benenne ich es nun auf eine edlere

Weise, als ich es je benannte, und doch spottet es sowohl solcher
Edelkeit wie der Weise und ist darüber erhaben. Es ist von allen Namen
frei und aller Formen bloß, ganz ledig und frei, wie Gott ledig und frei
ist in sich selbst. Es ist so völlig eins und einfaltig, wie Gott eins und

einfaltig ist, so daß man mit keinerlei Weise dahinein zu lugen vermag.
Jene nämliche Kraft, von der ich gesprochen habe, darin Gott blühend
und grünend ist mit seiner ganzen Gottheit und der Geist in Gott, in
dieser selben Kraft gebiert der Vater seinen eingeborenen Sohn so

wahrhaft wie in sich selbst, denn er lebt wirklich in dieser Kraft, und der
Geist gebiert mit dem Vater denselben eingeborenen Sohn und sich
selbst als denselben Sohn und ist derselbe Sohn in diesem Lichte und ist
die Wahrheit. Könntet ihr mit meinem Herzen erkennen, so verstündet
ihr wohl, was ich sage; denn es ist wahr, und die Wahrheit sagt es

selbst47». Das «Bürglein» in der Seele, wie Eckhart hier nun das

Fünklein nennt, ist so erhaben, daß Gott unter dem Aspekt seiner

Dreipersönlichkeit selbst hier nichts zu suchen hat; er muß hier alle seine

Namen fahren lassen und als einig ein48 (43,6), als einvaltig ein49 (43,9),
âne alle wise und eigenschaft50 (44,1) wirksam werden. Gott als der Eine,
der alle seine einschränkenden Namen preisgegeben hat, ist hier in
diesem Bürglein wirksam seinsspendend gegenwärtig.

47 Ich hân underwîlen gesprochen, ez sî ein kraft in dem geiste, diu si aleine vri.
Underwîlen hân ich gesprochen, ez sî ein huote desgeistes; underwîlen hân ich gesprochen, ez
sî ein lieht des geistes; underwîlen hân ich gesprochen, ez sî ein viinkelîn. Ich spriche aber nü:
ez enist weder diz noch daz; nochdenne ist ez ein waz, daz ist hoeher hoben diz und daz dan
der himel ob der erde. Dar umbe nenne ich ez nü in einer edelerr wise dan ich ez ie genante,
und ez lougent der edelkeit und der wise und ist dar enboben. Ez ist von allen namen vrî und

von allen formen blôz, ledic und vrî zemâle, als got ledic und vrî ist in im selber. Ez ist sogar
ein und einvaltic, als got ein und einvaltic ist, daz man mit dekeiner wise dar zuo geluogen
mac. Diu selbe kraft, dar abe ich gesprochen hân, dâ got inne ist bliiejende und grüenende mit
aller sîner gotheit und der geist in gote, in dirre selbe kraft ist der vater gebemde sînen

eingebornen sun als gewaerlîche als in im selber, wan er waerlîche lebet in dirre kraft, und der

geist gebirt mit dem vater den selben eingebornen sun und sich selber den selben sun und ist der
selbe sun in disem liehte und ist diu wärheit. Mähtet ir gemerken mit mînem herzen, ir
verstüendet wol, wâz ich spriche, wan ez ist wâr und diu wärheit sprichet ez selbe (DW
1,39,1-41,7).

48 DW 1, 43,6.
49 DW 1, 43,9.
50 DW 1, 44,1.



Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm 207

IV.

Damit sind wir auch schon beim vierten Punkt geistlicher
Unterweisung angelangt, den Eckhart als zentralen Gehalt herausstreicht: die
Lauterkeit göttlicher Natur und die Bekräftigung, welcher unaussprechliche

Glanz in der göttlichen Natur sei. Wichtig ist daran, daß Eckharts

Unterweisung in jeder Hinsicht den Menschen von sich weg ruft, um
ihm die göttliche Herrlichkeit zu zeigen, ja sie ihm zu eigen zu machen.
Er ist vom Geheimnis der göttlichen Natur so hingerissen, daß er
gleichsam alles Menschliche preisgibt, um dieses Göttliche einzig gelten
zu lassen, ihm Raum zu schaffen und seinen Glanz leuchten und glühen
zu lassen51. Eckharts Lehre und Predigt ist theozentrisch durch und
durch. Man hat gerade diesen Punkt - weil man allzu starr auf das

Hineingezogenwerden des Menschen in Gott, auf die Einigung, fixiert
war - lange Zeit, eigentlich bis heute, vernachlässigt. Dabei geht es

Eckhart wohl viel weniger um den Menschen als um das schranken-
und hindernislose Gelten-Lassen Gottes. Gott um Gottes willen sein

lassen, Gottes quitt werden usf. - wie immer die Formeln heißen
Eckhart will damit nichts anderes sagen, als daß der Grund alles

Seienden die unvordenkliche Güte und Seinslust Gottes ist, seine

unbeschränkbare, allem Ausdeuten letztlich enthobene Großartigkeit. Alles

Abgeschieden-Werden des Menschen hat seinen Grund in dieser
Herrlichkeit und Lauterkeit des göttlichen Seins, das allein leuchten soll.
«Alle Kreaturen berühren Gott nicht nach ihrer Geschaffenheit, und was
geschaffen ist, muß aufgebrochen werden, soll das Gute herauskommen.

Die Schale muß entzwei sein, soll der Kern herauskommen. Das
alles zielt auf ein Entwachsen ab ...52. » Der Unterschied zwischen

Geschöpf und Schöpfer ist dabei ganz klar: «Unser Name ist: daß wir
geboren werden sollen, und des Vaters Name ist: gebären, wo die

51 Vgl. Eckharts Ausfuhrungen über Joh 1,4 (in ipso vita erat et vita erat lux
hominum): LW 3,53ff., n. 64ff.

52 Alle crêatûren enrüerent got niht nach dergeschaffenheit, und daz geschaffen ist, daz
muoz gehrochen sin, sol dazguot her ûz komen. Diu schal muoz enzwei sin, sol der kerne her
ûz komen. Ez meinet allez ein entwahsen (DW 1, 212,3—6). Zu dem von Eckhart
angewandten Bild der (Nuß-)Schale mit dem süßen Kern und dessen bibelherme-
neutische Funktion vgl. H.-J. Spitz, Die Metaphorik des geistigen Schriftsinns, Ein
Beitrag zur allegorischen Bibelauslegung des ersten christlichen Jahrtausends, München

1972 Münstersche Mittelalter-Schriften 12), S. 61-67; A. M. Haas, Parzivals
tumpheit bei Wolfram von Eschenbach, Berlin 1964 Philol. Studien und Quellen
21), S. 174f.



208 Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm

Gottheit ausglimmt aus der ersten Lauterkeit, die eine Fülle aller
Lauterkeit ist53». Eckhart spricht von dem überswanke der lûterkeit sînes

Gottes) wesen54 (Überschwenglichkeit der Lauterkeit seines Seins).
Diese Überschwenglichkeit des göttlichen Seins erklärt Eckhart
folgendermaßen: «Die Meister sagen: Sein und Erkennen sei ganz eins, denn

was nicht ist, das erkennt man auch nicht; was am allermeisten Sein hat,
das erkennt man auch am allermeisten. Da denn Gott ein überschwengliches

Sein hat, darum übersteigt er auch alle Erkenntnis, wie ich

sagte: daß die Seele in die erste Lauterkeit eingebildet wird, in den

Eindruck der lauteren Wesenheit, wo sie Gott schmeckt, ehe er Wahrheit

oder Erkennbarkeit annimmt, dort, wo alle Nennbarkeit abgelegt
ist; dort erkennt sie am allerlautersten, dort nimmt sie das Sein in voller
Gemäßheit. Deshalb sagt Paulus: <Gott wohnt in einem Lichte, zu dem

es keinerlei Zugang gibt> (1 Tim 6,16). Er ist ein Einwohnen in seiner

eigenen lauteren Wesenheit, in der es nichts Anhaftendes gibt. Was
<Zufall> hat, das muß hinweg. Er ist ein lauteres In-sich-selbst-Stehen,

wo es weder dies noch das gibt; denn was in Gott ist, ist Gott55». Die
Geschöpfe haben ein «Einhangen in Gott», das sich in folgender Weise

artikuliert: «Es geschieht so: Was immer zu Gott kommt, das wird
verwandelt; so geringwertig es auch sei, wenn wir es zu Gott bringen,
so entfällt es sich selbst. Dafür nehmt ein Gleichnis: Habe ich Weisheit,
so bin ich die nicht selbst. Ich kann Weisheit gewinnen, ich kann sie

auch verlieren. Was immer aber in Gott ist, das ist Gott; das kann ihm
nicht entfallen. Es wird in göttliche Natur versetzt, denn göttliche
Natur ist so kräftig, daß, was immer darein gegeben wird, entweder
vollkommen darein versetzt wird oder gänzlich draußen bleibt. Nun
vernehmt mit Staunen! Da Gott so geringwertige Dinge in sich verwan-

53 Unser name ist, daz wir suln geborn sîn, und des vaters name ist gebern, dâ diu

gotheit ûzglimmet ûzer der ersten lûterkeit, diu ein vüllede ist aller lûterkeit (DW 1,

217,2-4).
54 DW 1, 329,2 f.
55 Die meister sprechent: wesen und bekantnisse sî al ein, wan swaz niht enist, daz

bekennet man ouch niht; swaz allermeist wesen hat, daz bekennet man ouch allermeist. Wan
denne got ein überswenkende wesen hat, dar umbe überswenket er allem bekantnisse, als ich

êgester sprach in dem jüngesten sermône, daz diu sêle îngebildet wirt in die ersten lûterkeit, in
den îndruck der lûtern weselicheit, dâ si gotes gesmecket, ê er wârheit oder bekanlicheit an sich

vâhe, dâ alliu nemelicheit abe geleget ist: dâ bekennet si aller lûterlichest, dâ nimet si daz
wesen in ebenmaezicheit. Dâ von sprichet Paulus: <got wonet in einem liehte, dâ niht
zuoganges enist>. Er ist ein Inhangen in sin selbes lûter weselicheit, dâ niht zuohangendes
enist. Swaz zuoval hät, daz muoz abe. Er ist ein lûter instân in im selber, dâ noch diz noch

daz enist; wan swaz in gote ist, daz ist got (DW 1, 55,6-56,8).



Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm 209

delt, was glaubt ihr wohl, daß er mit der Seele tut, die er mit dem Bild
seiner selbst ausgezeichnet hat?»56 Die Botschaft Eckharts ist Botschaft

von der Lauterkeit und Ursprünglichkeit des göttlichen Seins, das -
unbegreiflicher- und wunderbarerweise — so reich und so gnädig ist,
daß es seinen Geschöpfen ein Einhangen gestattet. Warum wohl? Weil
die Positivität des Seins ganz bei Gott ist, und das Geschöpf, sofern es

Sein ist und hat, eben natürlicher Weise ganz bei Gott ist, der die

emphatische Seinsquelle ist, die aus rätselhafter Fruchtbarkeit, die man
nur loben und preisen kann, sich verströmt57. Der Gedanke, daß Gott
als das Absolute sich zu den Menschen und seinen Geschöpfen barmherzig,

überschwenglich und freudig in seinshafte Beziehung rückt, daß er
sie nur in sich selber als der ersten Lauterkeit und Güte glücklich werden
läßt, das ist die von Eckhart mit aller Intensität seiner Sprache
vorgebrachte Botschaft58. Als solche ist sie eine adäquate Botschaft für
geistliche, das heißt junge, dem Seinszustrom aus dem göttlichen Seinsquell

zugewandte Menschen, die dieses Einhangen in Gott in jeder
Hinsicht zu verwirklichen suchen.

56 Alsô geschiht ez: swaz ze gote kumet, daz wirt verendert; swie snoede ez sî, bringen
wir ez ze gote, ez gât sîn selbes abe. Des habet ein glîchnisse: hân ich wîsheit, diu enbin ich
selber niht. Ich mac wîsheit gewinnen, ich mac sie ouch Verliesen. Aber swaz an gote ist, daz
ist got; daz enmac im niht entvallen. Ez wirt gesast in gütliche nature, wan gütlich natäre ist
so kreftic, swaz dar in geboten wirt, daz wirt alzemäle dar in gesast oder ez blîbet alzemäle
ûzen. Nû merket wunder! Sit got so snoediu dinc in sich verendert, waz waenet ir denne, daz
er der sêle tuo, die er mit sin selbes bilde gewirdiget hât? (DW 1, 56,14-57,6).

57 Das oben, Anm. 55, gegebene Zitat mit der Anerkennung einer Identität von
Sein und Erkennen könnte eine Spätposition Eckharts darstellen, in der sich seine

divergenten Aussagen über den Vorrang des Erkennens vor dem Sein (Pariser
Quaestionen von 1302/03) oder des Seins vor dem Erkennen (These des Opus
tripartitum) versöhnen lassen in der Konzeption einer durchgängigen Parallelität, ja
Identität von Sein und Erkennen. So hätten beide Thesen recht, jene von R. Imbach,
Deus est intelligere, Das Verhältnis von Sein und Denken in seiner Bedeutung für
das Gottesverhältnis bei Thomas von Aquin und in den Pariser Quaestionen Meister
Eckharts, Freiburg/Schweiz 1976 Studia Friburgensia 53) undjene von K. Albert,
Meister Eckharts These vom Sein, Untersuchungen zur Metaphysik des Opus
tripartitum, Saarbrücken 1976. Vgl. dazu L. Hödl, Meister Eckbarts theologische
Kritik des reinen Glaubensbewußtseins, in: U. Kern (Hrsg.), Freiheit und Gelassenheit,

wie Anm. 31, S. 34-52.
58 Solange man diese Intuition und diesen hinreißenden Aspekt des eckhart-

schen Denkens nicht sehen und aus ihm einen reinen Philosophen oder reinen
Theologen machen will, wird man ihn auch interpretatorisch verfehlen. «Eckhart ist
nirgendwo reiner Theoretiker, weder in der Philosophie noch in der Theologie,
vielmehr betreibt er beide als religiöser Mensch, und sein großes Anliegen ist die
Einheit von Philosophie, Theologie und religiüsem Leben» (Koch, wie Anm. 2, S. 237).


	Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm

