Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 1-2

Artikel: Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm
Autor: Haas, Alois M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761396

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Arois M. Haas

Meister Eckharts geistliches
Predigtprogramm

Deus est, quo nihil melius excogitari potest.

(Meister Eckhart, Anselms Proslogionm, c.2, zitierend: LW 4,263,5)

Dar f setze al din studieren, daz dir got gréz werde. (DW 5,199,4f.)

Eine wichtige Komponente an Gestalt und Werk Meister Eck-
harts hat man lange nicht zur Kenntnis nehmen wollen, obwohl diese
beides sehr genau geprigt hat: sein Engagement flir die Menschen in
einer ganz bestimmten Art der Seelsorge, deren Hohepunkt — die my-
stische Predigt — uns heute noch in beeindruckender Breite bekannt ist!,

1 Vgl. Deutsche Werke, hrsg. von J. QuINT, Bd. 1-3 und 5 (Traktate), Stutt-
art 1958/71/76 und 1963 (hinfort zitiert mit Band-, Seiten- und Zeilenzahl). Nhd.
bersetzung: J. QUINT, Meister Eckehart, Deutsche Predigten und Traktate, Miin-
chen 1963 (jetzt: detebe 202, Ziirich 1979). DaB die Uberlieferungsform von Meister
Eckharts Predigten heute subtiler beurteilt werden muB, d.h. daB der konkrete
Anteil Eckharts an seinem Predigtwerk sehr viel maBgeblicher veranschlagt werden
muB als frither, als man glaubte, Eckharts Predigten ligen nur in unautorisierten
anonymen Nachschriften vor, zeigt vor allem P.-G. VOLKER, Die Uberlieferungsfor-
men mittelalterlicher deutscher Predigten, ZfdA 92 (1963) 212-227, besonders
S.221f. Vgl. auch J. MARGETTS, Die Satzstruktur bei Meister Eckhart, Stuttgart 1969
(= Studien zur Poetik und Geschichte der Literatur, Bd.8), S.149f.; K.RuH,
Geistliche Prosa, in: W.Erzgriber (Hrsg.), Europiisches Mittelalter, Wiesbaden
1978 (=Neues Handbuch der Literaturwissenschaft, Bd. 8), S. 580. Der Herausgeber
der deutschen Werke Eckharts, Joser QUINT, hat zudem dank seiner divinatorischen
Gabe des Vergleichs auf beeindruckende Weise einen abgestuften Authentizitits-
nachweis fiir die Predigten geliefert (in seiner oben genannten Gesamtausgabe, deren
ausstehenden Band 4 Prof. Dr. W. Steer, Wiirzburg, edieren wird).



190 Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm

Wir haben auch Zeugnisse von dieser Predigttitigkeit?. Mehrere
Nonnen berichten in Gedichten oder kurzen Notizen von dem tiefen
Eindruck, den der Meister auf sie gemacht hat. Die geistliche Erfah-
rung, die sie mit ihm machen durften, besteht meist in einer Mischung
von Verstehen und Nicht-Verstehen, so oder so aber mufl die Begeg-
nung immer von hoher Begliickung gewesen sein®. In diesem Sinne
haben wir Zeugnisse von Anna von Ramschwag im Kloster St. Katha-
rinental bei Schaffhausen, Elsbeth von Beckenhofen und Elsbeth von
Oye im Kloster Oetenbach/Ziirich*. Einige holten bei ihm Rat fiir ihren
geistlichen Umgang mit Gott und gingen getrdstet und belehrt von
ihm. Eine Anzahl von — wohl durch Nonnen verfaliten — Gedichten
gehen auf Eckharts Lehre ein; zum Beispiel das folgende:
Der wise meister Hechard
Wil uns von nihte san;
Der das niht enverstat,
Der mag es gote clan;
In den hat niht geliichtet
Der godeliche schin!
Scheidet abe gar,
Nement godes in tich war,
Senkent iich in synekeit,
So werdent irs gemeit.>

2 Siehe K. RuH, Mystische Spekulation in Reimversen des 14. Jahrhunderts, in:
K. Run/W. SCHRODER (Hrsg.), Beitrige zur weltlichen und geistlichen Lyrik des 13.
und 15. Jahrhunderts, Wiirzburger Colloquium 1970, Berlin 1973, S. 205-230, bes.
S. 224f., und J.KocH, Kiritische Studien zum Leben Meister Eckharts, in: ders.,
Kleine Schriften I, Rom 1973, S.289-291.

> Vgl. RuH, wie Anm. 2, S. 225.

* Ob Elsbeth von Oye Meister Eckhart persénlich nahestand, wie K. ZITTARD
(Kurtze Chronica Das ist Historische Beschreibung ... der General Maister Prediger
Ordens, Dillingen 1596, S. 137) vermutet, ist aber eher ungewi. Vgl. H. NEUMANN,
VL 2, Berlin 21980, Sp. 511. Fiir Anna von Ramschwag vgl.: Die Nonnen von
St. Katharinental bei DieBenhofen, hrsg. von A.BIRLINGER, Alemannia 15 (1887)
150-187, bes. 177; Elsbeth von Beckenhofen: Die Stiftung des Klosters Oetenbach
und das Leben der seligen Schwestern daselbst, hrsg. von H. ZELLER-WERDMULLER
und ]. BAcHTOLD, Ziircher Taschenbuch NF 12 (1889) 213-276, bes. 263.

5 A. JunpT, Histoire du Panthéisme populaire au moyen ige et au seiziéme
siecle, Paris 1875 (Neudr. Frankfurt .M. 1964), S. 281f., z. St. 282. Nhd. Uberset-
zung: «Der erfahrene Meister Eckhart will uns vom Nichts reden. Wer das nicht
versteht, der soll es Gott klagen: In den hat nicht der gottliche Glanz geleuchtet. —
Scheidet euch vollig ab, nehmt Gott in euch wahr, senkt euch in eure Vernunft, so
werdet ihr gliicklich dariiber.»



Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm 191

Oder in einem andern Gedicht heiB3t es:
Maister egghart sprichet von wesen blosz.
Er sprichet ain einiges wortlin, das selb
ist formloz.
Das ist sein selbes sin; im gat weder zwo noch abe.
Es ist ein guter maister, der da sprechen chan®.

Neben diesen Zeugnissen fiir die geistliche Wirksamkeit des Mei-
sters gibt es eine Anzahl — fiktiver — Legenden, in denen Meister
Eckhart im Umgang mit ritselhaften Figuren — mit einem Maidchen,
einem nackten Buben, einem armen Menschen — gezeigt wird, die er
nicht berit, sondern von denen er beraten wird, weil sie thm demon-
strieren, was ein abgeschiedener Mensch ist’.

Kurz, Meister Eckhart ist — darauthin weisen alle diese Zeugnisse —
ein lebmeister und nicht vor allem ein lesmeister, ein Magister der Hohen
Schule, gewesen, wenn es darum ging, aktiv die dem Dominikaneror-
den aufgetragene cura animarum auszuiiben. (Wie ja immer schon in
diesem Orden Kontemplation und Studium in titige Anteilnahme an
den Seelen einzumiinden hatten!) Ein Spruch, der Meister Eckhart
zugesprochen wird, vermag diese Seite seines seelsorgerlichen Engage-
ments zu beleuchten: wéger wére ein lebemeister denne tisent lesemeister®.

Leider ist uns — wenigstens im Westen — die Erfahrung des geistli-
chen Meisters und Seelenfiihrers heute weitgehend abhanden gekom-

6 A.SpaMeR (Hrsg.), Texte aus der deutschen Mystik des 14. und 15. Jahrhun-
derts, Jena 1912, S.175. Nhd. Ubersetzung: «Meister Eckhart spricht vom reinen
Sein; er sagt ein einziges Wortchen, das formlos ist. Es ist sein eigenes Sein, dem
weder etwas hinzu noch abgeht. Es ist ein guter Meister, der zu reden versteht.»

7 Die Eckhartlegenden siehe bei SPAMER, wie Anm. 6, S. 143ff., W. STAMMLER,
Gottsuchende Seelen, Prosa und Verse aus der deutschen Mystik des Mittelalters,
Miinchen 1948, S. 85ff., und bei QuUINT, Meister Eckhehart, Deutsche Predigten,
wie Anm. 1, S. 441ff. (in nhd. Ubersetzung). '

8 Der Satz wird als ein «Spruch» Meister Eckharts verzeichnet bei F. PFEIFFER
(Hrsg.), Deutsche Mystiker des 14. Jahrhunderts, Bd. 2: Meister Eckhart, Aalen
21962, S.599,19f. (hinfort: Pf mit Seiten- und Zeilenangabe). Natiirlich kann der
Spruch auf keine Weise als Hinweis auf Eckharts Heterodoxie gewertet werden, auch
nicht als Signal einer laikalen Religiositit. Vgl. J. SupBrack, Wege zur Gottesmystik,
Einsiedeln 1980, S. 93f. Wie alle Spriiche ist auch dieser von zweifelhafter Authenti-
zitidt; trotzdem vermag er eine Anschauung Eckharts zu illustrieren, die ihn in seinem
deutschsprachigen Predigtwerk geleitet haben diirfte: die Intention, auf die Seelen
der Angesprochenen einzuwirken, und weniger die Absicht, reine Lehre zu vermit-
teln. Laikale, «antihierarchische» Motive sind dagegen in anderen Spriichen und
Eckhartlegenden spiirbar. Vgl. M. A. LUcker, Meister Eckhart und die Devotio
moderna, Leiden 1950, S. 43ff. Sie brauchen nicht authentisch zu sein.



192 Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm

men®. Die geistlich Erfahrenen iuBern sich kaum mehr, da sie auch
kaum mehr befragt werden. Ihr Verstummen signalisiert eine Situation,
in der die Dimension des Personalen (und damit die Kategorie der
Sendung und Berufung) durch die totalitire Herrschaft von blof3 gesell-
schaftlich orientierten, diffusen Freiheitsideologien zu verschwinden
droht. Der faktisch herrschenden Unfreiheit gegeniiber aber zeigten die
Lehrer des inneren Lebens immer schon geistige Freiraume auf, in denen
der Mensch lernte, sich zunichst einmal von seinen eigenen Zwingen
und Obsessionen frei zu machen!’. In dieser Richtung ist auch Meister
Eckharts Predigtprogramm zu lesen.

Meister Eckhart hat sein Konzept geistlichen Lebens einmal deut-
lich in wenigen Worten zusammengefalt und gesagt, wovon er jeweils
zu predigen versucht'!: «Wenn ich predige, so pflege ich zu sprechen

% Den faktischen Strategien der Abwertung aller individuell sich organisieren-
den Seelenfiihrung (oder besser — nach einem gliicklichen Ausdruck von WiLLIAM
McNAMARA, Christian Mysticism, A Psychotheology, Chicago 1981, S. 49ff. —
«Soul-Friending»!) gegeniiber nehmen sich die Rufe nach einer eigentlichen Mysta-
gogie allzu leise aus, besonders wenn man bedenkt, dal man sich der Mystagogie
orientalischer Religionen leichthin beugt, wihrend man sich den christlichen Tradi-
tionen solcher Leitung um so bereitwilliger entzieht. Immerhin gibt es Stimmen, die
— vielleicht zu spit — eine personal eingestellte Mystagogie im Christentum minde-
stens grundsitzlich akzeptieren. Vgl. Le maitre spirituel dans les grandes traditions
d’Occident et d’Orient, Hermes 4, 1966—67, Tournai 1967; R. BLEISTEIN, Die jungen
Christen und die alte Kirche, Freiburg i.Br. 1975 (= Herderbiicherei 547), S. 68ff.;
G. und T. SArTORY, Die Meister des Weges in den groBen Weltreligionen, Freiburg
i.Br. 1981 (= Herderbiicherei 847); J. SUDBRACK, Geistliche Fiihrung, Freiburg i.Br.
1981; Die Aufsitze von P. KoppLER und C. BAMBERG in Geist und Leben 54 (1981)
257-269, 276-290.

19 Der Vorbehalt der Tiefenpsychologie und des Marxismus — daB auch dieser
Vorgang als einer der Selbstversklavung entarten kann — ist ernst zu nehmen, trifft
aber im Tiefsten nicht zu, da die Befreiung des Menschen von sich selbst ja kein
isolierter Vorgang ist, sondern Teil einer Gotteserfahrung und damit frei macht fiir
menschliche Anteilnahme — in Form titiger Liebe — am Nichsten.

' Die Stelle ist von zentraler Wichtigkeit, da sie explizit Eckharts Autorinten-
tion im Rahmen seiner Predigtaufgabe abhebt von seiner erklirten Absicht in seinem
wissenschaftlichen Werk, die man allzu schnell zum programmatischen Gehalt seines
gesamten Werkes hat machen wollen. Eckhart duBert sich in seinem Johanneskom-
mentar deutlich iiber Sinn und Zweck seiner literarischen Arbeit: «Absicht des
Verfassers (intentio auctoris) ist es, die Lehren des heiligen Christlichen Glaubens und
der Schrift beider Testamente mit Hilfe der natiirlichen Griinde der Philosophie
auszulegen» (LW 3, 4,4-6). Vgl. K. FLascH, Die Intention Meister Eckharts, in:
H. ROTTGES/B. SCHEER/]. S1MON (Hrsg.), Sprache und Begriff, Festschrift fiir B. Lieb-
rucks, Meisenheim a.d.Glan 1974, S.292-318; H. FiscHER, Meister Eckhart, Ein-
fiihrung in sein philosophisches Denken, Miinchen 1974, S. 32; und in verschiedenen
Aufsitzen, jiingst in Theol. Revue 77 (1981) Sp. 219; U. KerN, Eckharts Intention, in:
Freiheit und Gelassenheit, wie Anm. 31, S. 24-33, bes. 25f.



Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm 193

von Abgeschiedenheit und daf der Mensch ledig werden soll seiner
selbst und aller Dinge. Zum zweiten, daB man wieder eingebildet
werden soll in das einfaltige Gut, das Gott ist. Zum dritten, dal man des
groBen Adels gedenken soll, den Gott in die Seele gelegt hat, auf daB3 der
Mensch damit auf wunderbare Weise zu Gott komme. Zum vierten von
der Lauterkeit gottlicher Natur — welcher Glanz in gottlicher Natur sei,
das ist unaussprechlich!?».

Ich will im Folgenden versuchen, in aller Kiirze auf diese vier
Punkte, die in nuce Eckharts wesentliche geistliche Lehre enthalten,
einzugehen.

Aus den genannten Zeugnissen — den Berichten der Nonnen, die
sich mit Eckhart besprochen haben, den Gedichten und Legenden -
geht die groBe Tragweite der <Abgeschiedenheit» hervor, die flir Eck-
hart nichts anderes ist als ein Freiwerden von sich selber und allen
Dingen. Da ist nun gleich etwas hochst Wichtiges festzuhalten, das uns
fiir das Bild, das wir uns von einem geistlichen Meister machen, nicht
ohne weiteres geldufig ist. Die Forderung der Abgeschiedenheit, des
Freikommens von allem Hinderlichen bezieht sich bei Eckhart auch und
vor allem aufalle Arten, wie man Gott fassen und erfassen, erfahren und
kennen lernen will. Gerade hierin gibt es fiir Meister Eckhart keine
verbindliche Weise, keinen bestimmten Weg, zur Gotteserfahrung zu

12 Swenne ich predige, sé pflige ich ze sprechenne von abegescheidenheit und daz der
mensche ledic werde sin selbes und aller dinge. Ze dem andern male, daz man wider ingebildet
werde in daz einvaltige guot, daz got ist. Ze dem dritten male, daz man gedenke der grozen
edelkeit, die got an die séle hat geleget, daz der mensche da mite kome in ein wunder ze gote.
Ze dem vierden male von gotlicher natiire liiterkeit — waz klarheit an gotlicher natiire si, daz
ist unsprechelich (DW 2,528,5-529,2; nhd. Ubersetzung, ebd., S. 732). Die Stelle ist in
ihrer Bedeutsamkeit immer schon gesehen worden; vgl. J. KocH, Meister Eckhart,
in: ders., Kleine Schriften I, wie Anm. 2, S. 226—238; H. PiescH, Seuses «Biichlein der
Wahrheit» und Meister Eckhart, in: E. M. FiLTHAUT (Hrsg.), Heinrich Seuse, Studien
zum 600. Todestag, 1366—1966, Koln 1966, S. 93f. DaB die in dieser Stelle genann-
ten Themen fiir Eckharts Predigt zentral sind, vermag — ohne daB explizit auf unsere
Stelle Bezug genommen wird — der schone Aufsatz von H.FisCHER zu zeigen:
Grundgedanken der deutschen Predigten, in: U. M. Nix/R. OcHsLIN (Hrsg.), Meister
Eckhart der Prediger, Festschrift zum Eckhart-Gedenkjahr, Freiburg i.Br. 1960, S.
25-72.



194 Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm

gelangen!®. Im Gegenteil, der Mensch muf3 dazu gelangen, jenen Frei-
raum zu gewinnen, darin Gott ihm seinen Weg zeigen kann. Das heift,
daBl der Mensch von der Zufilligkeit seines Daseins durchbrechen muf3
in die Wesentlichkeit, die identisch ist mit der inneren Armut des
Geistes. Hier 1Bt er beispielsweise auch noch die ihm lieben geistlichen
Ubungen sein; hier 1iBt er sogar.seinen Willen, Gottes allerliebsten
Willen erfiillen zu wollen, sein; der Mensch darf so wenig wollen, wie er
war, als er noch nicht war!4., Was das heiBt, werden wir noch sehen.
Der arme Mensch darf aber auch nichts wissen'®; er darf nicht einmal
wissen, erkennen und empfinden, dafl Gott in ithm lebt. Sowohl hin-
sichtlich des Wollens und des Erkennens mufBl der Mensch Gottes
«ledigr werden'®. Dazu kommt das Haben'’. Der arme Mensch darf
nicht einmal sich selber besitzen, so dal Gott in ihm wohnen konnte,
sondern er muB seine Seele preisgeben, damit Gott sich in der Seele
selber die Stitte sein kann, darin er wirken will. Solche radikale Armut,
Abgeschiedenheit, Gelassenheit fordert Eckhart nur, damit die Einheit
mit Gott moglich ist. Wo Einheit, Wesentlichkeit méglich und denkbar
ist, da hat ein geistliches Leben, das Stufen und Wege seiner Entwick-
lung kennt, keinen Platz mehr. Alle Stufen- und Wegschemata, welche

13 Fiir das Thema der «nneren Armut> oder abegescheidenheit, um die es im
Folgenden geht, vgl. die Predigt «Beati pauperes spiritwy (DW 2, Predigt 52). Dazu
vgl. D. MieTH, Christus, das Soziale im Menschen, TexterschlieBungen zu Meister
Eckhart, Diisseldorf 1972, S.112-122. Fiir die Fortsetzung des Themas ins 16. und
17. Jahrhundert vgl. die wertvollen Hinweise bei A.KLEIN, Meister Eckhart, La
dottrina mistica della giustificazione, Milano 1978, S.163ff.

14 DW 2, 489,2 —492,2.

15 DW 2, 494,41t

16 Damit (DW 2, 495,6ff.) tut Eckhart einen bedeutsamen Schritt in der alten
Streitfrage der mystischen Theologie, ob die saelicheit im bekennen (in der Erkenntnis)
oder im minnen (in der Liebe) gegeben sei, d.h. in welchem Seelenvermégen sich die
mystische Erfahrung vollende: Er iiberwindet die Alternative durch das Konzept
eines die Seelenvermégen und deren Aktivitit tibersteigenden ledic-Seins, einer
inneren Freiheit, die sich auf totale abegescheidenheit abstiitzt — nihil apponendo sed
subtrahendo in anima invenitur deus (LW 4, 113,5f., n. 119; ebd., Anm. 3, Parallelstellen
aus dem deutschen Werk; die Stelle ist zitiert bei G. AMBROSINI, Negazione e proposta
morale in Meister Eckhart, Padova 1980, S. 182). Zur Geschichte der Streitfrage, ob
die Liebe oder die Erkenntnis in der mystischen Erfahrung dominiere, vgl. DANIEL DE
PaBLO, Amor y conocimiento en la vida mistica, Madrid 1979.

"DW 2, 498,4ff. Vgl. dazu die moderne Problematik, die EricH FromMM
(Haben oder Sein, Die seelischen Grundlagen einer neuen Gesellschaft, Stuttgart
1976) mit Eckhart zu 16sen versuchte. Dazu: D. MIeTH, Meister Eckhart: Authenti-
sche Erfahrung als Einheit von Denken, Sein und Leben, in: A. M. Haas/H. STIRNI-
MANN (Hrsg.), Das «inig Eim, Studien zu Theorie und Sprache der deutschen
Mystik, Freiburg/Schweiz 1980, S.11-61.



Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm 195

die Geschichte der christlichen Mystik kennt, fallen in Eckharts radika-
ler Konzeption geistlichen Daseins dahin'®. Denn wenn ich radikal, d.h.
vom Wurzelgrund meines Daseins her arm, abgeschieden, wesentlich
geworden bin, so wie ich war, als ich noch nicht war, dann ist die Frage
nach einer bestimmten Weise der Gotteserfahrung belanglos. Gott gibt
erst dem Weiselosen die richtige Art und Weise des Gottfindens. Die
Weise der gottlichen Liebe ist ohne Weise; adiquates Verhalten gegen-
iiber dieser gottlichen Weiselosigkeit ist, selber weiselos zu sein'®. Es
gibt bei Eckhart daher das klassische Schema des Dreistufenwegs von
Reinigung, Erleuchtung und Einigung nicht, es gibt bei ihm nur den
Durchbruch als Modus des geistlichen Verhaltens?’; und dieser fiithrt in
die Weiselosigkeit, in der Gott dann dem Menschen seine Weise aufzeigt
und erfahrbar macht. Jeder Weg ist bei Eckhart Nicht-Weg, jede Weise
Nicht-Weise.

Das heiBt alles nicht, daB Eckhart beispielsweise die geistlichen
Gnadenmittel der Kirche miBBachtet hitte; Gebet, Sakramente, iiber-
haupt die vielfiltigen Modi einer religidsen Existenz waren ihm selbst-
verstindlich; aber man darf nach ihm an all diesen Hilfen nicht hingen-
bleiben, muf ihre letzte Fragwiirdigkeit — wenn sie gewissermalen
selbstisch, als geistiger Besitz milbraucht werden — einsehen.

Der Begriff des «Geistlichen> ist bei Eckhart zentral?!. Natiirlich
meint er noch nicht den Berufsstand des Geistlichen, sondern eine
existentielle Haltung, eine Existenzweise, bezogen auf daz bléze wesen
(Sein) gotes, und daz ist daz bloze wesen des geistes?. Dieses Leben — Aug
in Aug mit Gott — das ist ein geistliches Leben im Sinne Eckharts.

18 Es geht um die absolute Weiselosigkeit des Gottfindens: Gottes Souverinitit
verlangt vom Menschen den Verzicht auf alle «gedachtens Gottesbilder, auf alle
hypostasierten «(Wege» und Zuginge zu ihm, damit wirklich alle Prirogativen bei
Gott verbleiben und er es ist, der sich die Modi des Sich-Finden-Lassens durchs
Geschopf ausdenkt. Vgl. vor allem die Predigt 5b, DW 1, 85ff. Dazu MIETH, wie
Anm. 13, S. 26ff.

19 Vgl. DW 5, 403,104t

20 Die einschligigen Stellen siehe bei S. UEDA, Die Gottesgeburt in der Seele
und der Durchbruch zur Gottheit, Die mystische Anthropologie Meister Eckharts
und ihre Konfrontation mit der Mystik des Zen-Buddhismus, Giitersloh 1965,
S.99-139; ders., Das (Nichts» bei Meister Eckhart und im Zen-Buddhismus unter
besonderer Beriicksichtigung des Grenzbereiches von Theologie und Philosophie,
in: D. PApeNFUSS/]. SORING (Hrsg.), Transzendenz und Immanenz, Philosophie und
Theologie in der verinderten Welt, Stuttgart 1977, S. 258.

21 Vgl. dazu A.M.Haas, Meister Eckhart als normative Gestalt geistlichen
Lebens, Einsiedeln 1979 (= Kiriterien 51), S.15ff.

22 DW 3, 322,6.



196 Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm

Abgeschiedenheit ist der Terminus technicus, den Eckhart auf diese
Haltung der geistigen Armut anwendet. Er hat dariiber einen Traktat
geschrieben, aus dem ich eine Stelle zitieren mochte, darin er erklirt,
was Abgeschiedenheit ist. «Nun magst du fragen, was Abgeschieden-
heit sei, da sie so gar edel ist in sich selbst? Hierzu sollst du wissen, daf3
rechte Abgeschiedenheit nichts anderes ist, als da der Geist so unbe-
weglich stehe gegeniiber allem anfallendem Lieb und Leid, Ehren,
Schanden und Schmihung, wie ein bleierner Berg unbeweglich ist
gegeniiber einem schwachen Winde. Diese unbewegliche Abgeschie-
denheit bringt den Menschen in die groBte Gleichheit mit Gott. Denn
daB Gott Gott ist, das hat er von seiner unbeweglichen Abgeschieden-
heit, und von der Abgeschiedenheit hat er seine Lauterkeit und seine
Einfaltigkeit und seine Unwandelbarkeit. Und daher, soll der Mensch
Gott gleich werden, soweit eine Kreatur Gleichheit mit Gott haben
kann, so muB das geschehen durch Abgeschiedenheit. Die zieht dann
den Menschen in Lauterkeit und von der Lauterkeit in Einfaltigkeit und
von der Einfaltigkeit in Unwandelbarkeit, und die bringen eine Gleich-
heit zwischen Gott und dem Menschen hervor; diese Gleichheit aber
muB in Gnade erstehen, denn die Gnade zieht den Menschen von allen
zeitlichen Dingen weg und liutert ihn von allen verginglichen Dingen.
Und du sollst wissen: Leer sein aller Kreatur ist Gottes voll sein, und
voll sein aller Kreatur ist Gottes leer sein?*». DaB es bei diesem Ideal
einer abgeschiedenen Haltung nicht um eine Apathia im stoischen Sinne
sich handelt, ist deutlich in ithrem Worumwillen: es geht um die
Gleichheit des Menschen mit Gott, und es geht um eine innerliche
Haltung, die sich beispielsweise auf keinerlei duBere Weisen der Medita-

23 Nii maht di vragen, waz abegescheidenheit si, wan si als gar edel an ir selber ist? Hie
solt di wizzen, daz rehtiu abegescheidenheit niht anders enist, wan daz der geist alsd
unbeweglich stande gegen allen zuovellen liebes und leides, éren, schanden und lasters als ein
bligin berc unbewegelich ist gegen einem kleinen winde. Disiu unbewegelichiu abegescheiden-
heit bringet den menschen in die groeste glicheit mit gote. Wan daz got ist got, daz hat er von
siner unbewegelichen abegescheidenheit, und von der abegescheidenheit hat er sine liiterkeit
und sine einvalticheit und sine unwandelbaerkeit. Und da von, sol der mensche gote glich
werden, als verre als ein créatiire glicheit mit gote gehaben mac, daz muoz geschehen mit
abegescheidenheit. Diu ziuhet danne den menschen von der lilterkeit in einvalticheit und von
der einvalticheit in unwandelbaerkeit, und diu bringent eine glicheit zwischen gote und dem
menschen; und diu glicheit muoz beschehen in gnaden, wan diu gndde ziuhet den menschen
von allen zitlichen dingen und liutert in von allen zergenclichen dingen. Und dii solt wizzen:
laere sin aller créatiire ist gotes vol sin, und vol sin aller créatiire ist gotes laere sin (DW 5,
411,11-413, 4; ebd., S. 446, Anm. 42, Parallelstellen).



Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm 197

tion abstiitzen konnte. Im Gegenteil, der abgeschiedene Mensch ist auf
Gebet und gute Werke weiterhin angewiesen, er kann und soll auch
bewegt werden durch Freude und Leid, aber letztlich ist er auf das
«Hochster, auf das reine «Nichts», d.h. auf die lauterste Empfinglich-
keit fiir Gott verpflichtet?®. Der Mensch muB tabula rasa®® sein, damit
Gott darauf schreiben kann. Ganz wie eine unbeschriebene Wachstafel
mul3 der Mensch sein; «soll Gott auf das allerhochste in mein Herz
schreiben, (muB) alles aus dem Herzen herauskommen, was dies und
das heiBen kann, und ganz so steht es mit dem abgeschiedenen Herzen.
Deshalb kann Gott darin auf das allerh6chste und nach seinem hdchsten
Willen wirken. Darum ist des abgeschiedenen Herzens Gegenstand
weder dies noch das?®». Das Gebet des abgeschiedenen Herzens ist nicht
Gebet im gewohnlichen Sinn des Bittgebets: Der Abgeschiedene kann
nicht begehren und erbitten; sein Gebet ist sein Einférmig-Sein mit Gott
selber. Die beste Hilfe, die zur Abgeschiedenheit anspornt, ist das Leid —
also auch hierin keine stoische Tugend, die unempfindlich fiir Leiden
macht, im Gegenteil, der Abgeschiedene ist fiir die christlichen Tugen-
den der Demut und der Barmherzigkeit, die Leiden einschlieBen, hochst
empfinglich?’. Abgeschiedenheit ist also nicht eine Haltung der Selbst-
bewahrung, sondern der Selbstpreisgabe, die nicht ohne Leid mdglich
1st.

24 Dem stoisch gestimmten Diskurs ist die beriihmte eckhartsche Umkehrung
erginzend beizufligen, nach der der Abgeschiedene — wie die biblische Martha —
wieder und eigentlich erst einen Zugang zum Alltiglichen bekommt. Vgl. dazu die
Predigt «ntravit Iesus in quoddam castellum» DW 3, Nr. 86, besonders 490,9: Ich
sprzche, daz heilige s6 groz nie enwart, er enmohte beweget werden («Ich aber sage, daB es
nie einen noch so groBen Hexhgen gegeben hat, der nicht hitte bewegt werden
kénnen»). Das Gleiche gilt flir die unabwendbare Bindung der menschlichen Exi-
stenz an Sinnliches und an die Aufgabe, gute Werke zu iiben. (Abgeschiedenheit)
macht also frei flir ein den guten Affekten und Werken offenes Leben, sie ist die
Wehrlosigkeit dessen, der sich dem Sein Gottes total gedffnet hat.

25 Vgl. dazu B. WEeLTE, Meister Eckhart als Aristoteliker, in: ders., Auf der Spur
des Ewigen, Freiburg i. Br. 1965, S.197-210; ders., Meister Eckhart, Gedanken zu
seinen Gedanken, Freiburg i. Br. 1979, S. 43. Hier die w1cht1gsten Stellen bei
Eckhart und Aristoteles.

26 .. sol got in min herze schriben iif daz aller hoehste, s6 muoz iz dem herzen komen
allez, daz diz und daz geheizen mac, und alsé stit daz abegescheiden herze. Da von sé mac
got da gewiirken iif daz aller hoehste und ndach sinem obersten willen. Da von ist des
abegescheidenen herzen gegen wurf weder diz noch daz (DW 5, 426,1-5).

27 DW 5, 433,1ff.



198 Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm

II.

Wir haben gehort, daB all dieses innere Leer- und Abgeschieden-
Werden seinen Grund einzig in der gnadenhaften Moglichkeit des
Menschen hat, «eingebildet» zu werden «in das einfaltige Gut, das Gott
ist?®». Gemeint ist das Ereignis des Gleich-Werdens mit Gott, die
Einheit mit ihm, die keine Einheit statischer Art ist, sondern immer eine
Einheit im dynamischen Vollzug?®. Deshalb zieht Eckhart, um diesen
Vorgang angemessen zu beschreiben, Ausdriicke vor, die diesen dyna-
mischen Vollzugscharakter am besten herauszustellen vermdégen. Zen-
tral ist in diesem Zusammenhang seine Lehre von der Gottes- und

28 Bei der «Wiedereinbildung in Gott (muB man) beachten, daB sie zwei Seiten
hat. Die eine ist sozusagen seinsmiBig, die andere gehort in die Sphire des BewuBt-
seins. Die erste 1iBt sich am einfachsten durch den Begriff der Gotteskindschaft
ausdriicken. Dazu gehort vor allem der Habitus der heiligmachenden Gnade, durch
den die Seele in ihrem Sein, nicht nur in ihren Kriften, vergottlicht wird, so daB sie
teilhat an gottlicher Natur. Den Kriften der Seele werden von Gott die Tugenden
des Glaubens, der Hoffnung und vor allem der Liebe geschenkt, so daB auch sie
gottformig werden. Dariiber hinaus aber tritt das Gotteskind in eine geheimnisvolle
neue Bezichung zum dreieinigen Gott; besser gesagt: es wird in das verborgene
innergdttliche Leben hineingezogen. Das ist dadurch und nur dadurch méglich, da83
der Mensch Christus einverleibt, ein Glied seines mystischen Leibes wird ... Noch
hiufiger als von der Eingliederung in Christus spricht Eckhart von der Geburt des
Sohnes Gottes in der Seele. Der Sache nach ist beides dasselbe, der Unterschied liegt in
der Betrachtungsweise; spreche ich von der Eingliederung, so gehe ich von dem
Menschen aus, der géttliches Leben empfangen soll; spreche ich von der Geburt, so
denke ich vornehmlich an Gott, der das Leben in sich hat und es uns durch seinen
menschgewordenen Sohn mitteilt. Im ersteren Falle liegt der Nachdruck auf der
Einheit, in die wir aufgenommen werden, im zweiten auf dem gottlichen Leben, das
wir empfangen». (J. KocH, wie Anm. 2, S. 232). Im Folgenden werde ich mich an
das Thema der Sohnesgeburt halten.

2 Einheit zwischen Mensch und Gott ist bei Eckhart nur im gewiirke (DW
1,114,2), d.h. in einem Wirkverband, in dem Gott wirkt und der Mensch wird,
denkbar. Vgl. dazu WELTE, Meister Eckhart, 1979, wie Anm. 25, S.123 (WELTE
spricht von der «Identitit des Geschehens» zwischen Mensch und Gott!). Im Anschlufl
an alte patristische Formeln kann Eckhart den Vorgang der Vergéttlichung auch als
ein Geschehen des Tausches darstellen: Unser herre sprichet zuo einer ieglichen minnen-
den séle cich bin iu mensche gewesen, ensint ir mir niht gote, so tuont ir mir unrehte. Mit miner
gotlicher natiure wonte ich in iuwer menschlicher natiure, alsé daz mines gotlichen gewaltes
nieman verstuont unde daz man mich sach wandelen als einen andern menschen. Alsé sullent
ir iuch mit iuwer menschelicher natiire verbergen in mine gotlichen ndtire, daz iuwer
menschlichen krankheit an iu nieman bekenne und daz iuwer leben zemale gotlich si, daz man
an iu niht bekenne wan got». («Unser Herr sagt zu jeder liebenden Seele: ch bin fiir
euch Mensch gewesen, werdet ihr mir nicht Gott, so tut ihr mir unrecht. Mit meiner
gottlichen Natur wohnte ich in eurer menschlichen Natur, so daB niemand meine
gottliche Macht begriff und man mich wie einen andern Menschen wandeln sah.



Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm 199

Sohnesgeburt im Herzen, im Innersten des Gliubigen. Das ist wohl sein
kostbarstes und groBartigstes Lehrstiick: Die Einheit des Menschen mit
Gott, die sich gnadenhaft ereignen darf, ist ein Vorgang fortwihrenden
Gebirens oder Zeugens vonseiten Gottes, und zwar nicht eines be-
stimmt umschriebenen Geschenks, sondern seiner selbst. Gott selbst
zeugt oder gebiert im Menschen seinen Sohn in Form eines Wortes, und
der Mensch darf akthaft einbezogen werden in diesen Vorgang, so daf3
er in mystischer Einheit zu diesem Sohn selber wird®?. Am liebsten stellt
Eckhart das ganze Geschehen als einen Sprechvorgang dar®!. Der Vater
spricht in seinem Wort den Sohn und darin eingeschlossen die ganze
Schopfung. Die Theologie der Genesis und des Johannesevangeliums
steht dahinter®?. Gott ist in diesem Vorgang gottlichen Sprechens
Mensch geworden, damit der Mensch immer und jederzeit Sohn wer-
den konne. Die Inkarnation ist daher flir Eckhart nicht ein einmal
geschehenes historisches Faktum, sondern etwas, das aktuell je-jetzt in
mir und in dir sich je neu ereignen darf. Die Lukasstelle 11,28: « Wer das
Wort Gottes hort und es behilt, der ist selig», bekommt bei Eckhart ein
eigenartiges Gewicht, weil das hierin Vorgeschriebene schon eine Ver-
haltensweise Gottes selber ist. Eckhart interpretiert die Stelle so: «Der
(gottliche) Vater selbst hort nichts als dieses namliche Wort, er erkennt
nichts als dieses selbe Wort, er spricht nichts als dieses selbe Wort, er

Also sollt ihr euch mit eurer menschlichen Natur in meiner gottlichen Natur
verbergen, so da niemand eure menschliche Schwachheit an euch erkenne und euer
Leben ganz gottlich sei, so daB man an euch nur Gott erkennt>.» Pf181,29ff.). Oder
mit einer andern patristischen Formel: War umbe ist got mensche worden? Dar umbe, daz
ich got geborn wiirde der selbe. («Warum ist Gott Mensch geworden? Darum, daB ich
als derselbe Gott geboren werde.» DW 2, 84,1). Diese Formel stammt von Irenius.
Zu ihrer Geschichte und Relevanz vgl. Dionysius Petavius, Opus de theologicis
dogmatibus, De incarnatione Verbi, 1. II, cap. VIII, in Bd. V, Paris 1868, S. 447ff.;
H. U. voN BALTHASAR, Theodramatik, III: Die Handlung, Einsiedeln 1980, S. 226f.
Tauschformeln sind Reflexe einer Handlung von Geben und Nehmen und als solche
natiirlich dynamisch.

30 Vgl. dazu Haas, wie Anm. 21, S. 64ff.

1 Vgl. dazu A. M. Haas, Meister Eckhart und die Sprache, Sprachgeschichtli-
che und sprachtheologische Aspekte seines Werkes, in: Meister Eckhart heute, hrsg.
von W. BoHM, Karlsruhe 1980 (= Herrenalber Texte 20), S. 20—41, bes. S. 34ff. und
ders., Meister Eckhart und die deutsche Sprache, in: U. KerN (Hrsg.), Freiheit und
Gelassenheit, Meister Eckhart heute, Miinchen 1980, S. 146-168; E. WINKLER, Wort
Gottes und Hermeneutik bei Meister Eckhart, ebd., S.169-182.

2 Vgl. zum Beispiel LW 1, 514, 1ff., n.47ff. (des zweiten allegorisierenden
Genesis-Kommentars) oder LW 3, 5,1ff., n. 4ff. (der Auslegung des Johannes-
evangeliums). Uber Eckharts Sprachlogik vgl. jetzt A.DE LiBERA, Le probléme de
I'étre chez Maitre Eckhart: Logique et métaphysique de I’analogie, Genéve 1980
(= Cabhiers de la Revue de Théologie et de Philosophie 4).



200 Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm

gebiert nichts als dieses selbe Wort. In diesem Wort hort der Vater und
erkennt der Vater und gebiert der Vater sich selbst und auch dieses selbe
Wort und alle Dinge und seine Gottheit ganz bis auf den Grund, sich
selbst nach der Natur und dieses Wort mit derselben Natur in einer andern
Person. Wohlan so achtet auf die Weise seines Sprechens. Der Vater
spricht erkennend in Fruchtbarkeit seine eigene Natur ganz in seinem
ewigen Worte (aus). Nicht willentlich spricht er das Wort als einen Akt
des Willens, wie wenn etwas aus der Macht (= dem Antrieb) des
Willens gesprochen oder getan wird und man es in eben dieser Macht
auch unterlassen kann, wenn man will. So steht es nicht mit dem Vater
und seinem ewigen Wort; sondern, ob er wolle oder nicht wolle, er mufs
dieses Wort sprechen und ohne UnterlaB gebiren; denn es ist mit dem
Vater auf naturhafte Weise wie eine Wurzel (der Trinitdt) in der ganzen
Natur des Vaters, so wie’s der Vater selbst ist. Seht, darum spricht der
Vater dieses Wort willig, aber nicht willentlich (= aus seiner Natur
heraus). In diesem Wort spricht der Vater meinen Geist und deinen
Geist und eines jeglichen Menschen Geist demselben Worte gleich. In
diesem selben Sprechen bist du und ich ein natiirlicher Sohn Gottes wie
dasselbe Wort. Denn, wie ich vorhin sagte: Der Vater erkennt nichts als
dieses selbe Wort und sich selbst und die ganze gottliche Natur und alle
Dinge in diesem selben Worte, und alles, was er darin erkennt, das ist
dem Worte gleich und ist naturhaft dasselbe Wort in der Wahrheit.
Wenn dir der Vater diese Erkenntnis gibt und offenbart, so gibt er dir
sein Leben und sein Sein und seine Gottheit wahrhaft in der Wahrheit
ganz und gar ...

Der Vater vom Himmel der gibt dir sein ewiges Wort, und demsel-
ben Wort gibt er dir sein eigenes Leben und sein eigenes Sein und seine
Gottheit; denn der Vater und das Wort sind zwei Personen und ein
Leben und ein Sein, ungeteilt. Wenn dich der Vater in dieses selbe Licht
hineinnimmt, auf daB du dieses Licht in diesem Lichte erkennend
anschaust nach derselben Eigenart, wie er sich und alle Dinge in seiner
viterlichen Macht in diesem Worte (= in diesem Lichte) erkennt, (wie
er erkennt) dasselbe Wort nach Vernunft und Wahrheit, wie ich gesagt
habe, so gibt er dir die Macht, mit ihm selbst dich selbst und alle Dinge
zu gebiren, und zwar gibt er dir seine eigene Kraft, ganz wie demselben
Worte. So denn gebierst du mit dem Vater ohne Unterla8 in des Vaters
Kraft dich selbst und alle Dinge in einem gegenwirtigen Nun. In diesem
Lichte ... erkennt der Vater keinen Unterschied zwischen dir und ihm
und nicht mehr oder weniger Vorteil als zwischen sich und demselben



Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm 201

Worte. Denn der Vater und du selbst und alle Dinge und dasselbe Wort
sind eins in dem Lichte®®».

Zunichst geht es in diesem Text um die Trinitit: Gottvater zeugt
sprechend in seinem Wort den Sohn. Das tut er nicht in einem Willens-
akt, der als solcher punktuell und vereinzelt wire, sondern von Natur
aus. Seine Natur ist Fruchtbarkeit. Die Zeugung und Gebirung des
Wortes ist nicht auf die Trinitit beschrinkt, sondern die Seins- und
Schaffenslust des Vaters bezieht von allem Anfang an die Erschaffung
des Menschen und aller Dinge ein in diesen Vorgang der Zeugung des
Sohnes. Alles, die ganze Schopfung, ist wurzelhaft einbefaB8t in dieses
schopferische Sprechen Gottes*. Ein Leben, ein Sein, wenn auch zwei
Personen, sind Vater und Sohn und als solche in dieser Einheit und in
diesem Licht auch mein Leben und Sein, gnadenhaft und geschenkweise.

33 Der vater selber der enhoeret niht dan diz selbe wort, er enkennet niht dan diz selbe
wort, er ensprichet niht dan diz selbe wort, er engebirt niht dan diz selbe wort. In disem selben
worte hoeret der vater und bekennet der vater und gebirt der vater sich selben und ouch diz selbe
wort und alliu dinc und sine gotheit al ze grunde, sich selben ndch der natiire und diz wort mit
der selben natiire in einer andern persone. Eyd, nii merket die wise dises sprechennes! Der
vater sprichet verniinfticliche in vruhtbaerkeit sine eigene natire alzemale in sinem éwigen
worte. Niht von willen sprichet er daz wort als ein getit des willen, als s6 swaz da wirt
gesprochen oder getin von gewalt des willen, in der selben gewalt mac er ez ouch wol lazen, ob
er wil. Alsd enist ez niht umbe den vater und umbe sin éwic wort; mér: er welle oder enwelle,
er muoz diz wort sprechen und gebern dne underldz; wan ez ist mit dem vater als ein wurzel
in aller der natiire des vaters natiurliche, als der vater selber ist. Sehet, her umbe sprichet der
vater diz wort willicliche und niht von willen, und natiurliche und niht von natiire. In disem
worte sprichet der vater minen geist und dinen geist und eines ieglichen menschen geist glich
dem selben worte. In dem selben sprechenne bist dit und ich ein natiurlich sun gotes als daz
selbe wort. Wan, als ich é sprach: der vater enbekennet niht dan diz selbe wort und sich selben
und alle gotliche natiire und alliy dinc in disem selben worte, und allez, daz er dar inne
bekennet, daz ist glich dem worte und ist daz selbe wort natiurliche in der warheit. Swenne dir
der vater diz bekantnisse gibet und offenbaret, s6 gibet er dir sin leben und sin wesen und sine
gotheit alzemale waerliche in der warheit ... der vater von himelriche, der gibet dir sin éwic
wort, und in dem selben worte gibet er dir sin selbes leben und sin selbes wesen und sine gotheit
alzemale; wan der vater und daz wort sint zwd personen und éin leben und éin wesen
ungeteilet. Als dich der vater nimet in diz selbe lieht, verniinfticliche ane ze schouwenne diz
lieht in disem liehte ndch der selben properheit, als er sich und alliu dinc ndch veterlicher gewalt
in disem worte bekennet, daz selbe wort ndch rede und ndch warheit, als ich gesprochen hdn, sé
gibet er dir gewalt, mit im selben ze geberne dich selben und alliu dinc, und sin selbes kraft
glich disem selben worte. Alsé bist dii mit dem vater gebernde dne underldz in des vaters kraft
dich selben und alliu dinc in einem gegenwertigen nii. In disem liehte, als ich gesprochen han,
di enbekennet der vater keinen underscheit zwischen dir und im noch kein vorteil, niht mé
noch minner dan zwischen im und sin selbes worte. Wan der vater und dii selber und alliu dinc
und daz selbe wort ist ein in dem liehte. (DW 2, 433,9-435,15; 436,7-438,2).

3 Nach Joh 1,3. «Das Verstindnis fiir die Tatsache, daB im Christusereignis
das Schopfungsziel konkret und in Person vor den Augen der Welt aufgestellt
wurde, kann dadurch gefordert werden, daBl man die Stellung des Sohnes oder des



202 Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm

So groBartig ist dieses Geschenk des einen Lebens und Seins, daB ich —
hineingenommen in diese Bewegung gottlicher Fruchtbarkeit — selber
am Schopfungsvorgang teilhabe. Mit andern Worten: Diese Einbildung
in Gott ist ein Vorgang, der mich betrifft, sofern ich war, als ich noch
nicht war®>, d.h. vorgeburtlich in Gottes Schépfungsdenken einbefaBt
als Gott in Gott war®¢. Dieser schdpferische Zustand, besser: dieses
dynamisch bewegte Sein gilt es nach Meister Eckhart zuriickzugewin-
nen im Licht der Gnade. Ich muB der werden, der ich war, als ich noch
nicht war. Dann bin ich Gott in Gott und einbezogen in dieses eine
Leben und Wirken, da Gott sein Wort spricht. Was hienieden immer
nur inchaotiv — im je-neu sich vollziehenden Gnadenereignis — moglich
ist: die Geburt des Sohnes Gottes, in der einbefal3t ich selber erst zu
meinem Sein gelange, ist im IdeenschoB Gottes meine ureigenste Be-
stimmung?®’. Das einfaltige Gut, das Gott ist, ist daher kein statisches
Gut, das wie eine Sache verlichen werden konnte, sondern meine
Eingliederung in Gott ist ein unaufhorliches, unbeendbares Eins-Sein
im Vollzug.

Logos bei der uranfinglichen Schopfung in Betracht zieht. Hierzu ist bei der
Erorterung der trinitarischen Struktur des Schopfungsaktes schon gesagt worden,
daB die Schopfungsdinge bereits in den Hervorgang des Sohnes aus dem Vater
aufgenommen sind und im Logos, der Vernunft oder dem Gedanken des Vaters, als
zu verwirklichende Geschopfe wohnen. Thre wirkliche Erschaffung konnte dann nur
nach dem Gedanken oder nach der Idee erfolgen, die der Logos selbst ist. Er stellt also
selbst die Weltidee oder die Exemplarursache und das Urbild der Schépfung dar, nach
dem alles gestaltet ist» (L. ScHEFFczyYk, Die Welt als Schépfung Gottes, Stein am
Rhein 1968, S.86 [= Der Christ in der Welt V 3 a/b]). Vgl. ders., Schépfung und
Vorsehung, Freiburg i. Br. 1963, S. 18ff.

35 Zu Eckharts Exemplarismus vgl. A. M. Haas, Nim din selbes war, Studien
zur Lehre von der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart, Johannes Tauler und
Heinrich Seuse, Freiburg/Schweiz 1971 (= Dokimion 3), siehe Sachregister unter
Exemplarismus); ders., wie Anm. 21, S. 88f.

3¢ Heinrich Seuse wird in seinem «Biichlein der Wahrheit> (Kap. III, in: K. BiHL-
MEYER, [Hrsg.], Deutsche Schriften, 332,13-15) die Frage, ob das wesen der kreature
(das Sein der Kreatur) edeler nach dem und es in gotte ist, als nach dem, als es in im selben
ist, positiv zugunsten der konkreten Existenz beantworten: Der Kreatur als Kreatur
ist das esse hoc edeler und gebruchlicher (edler und nutzbarer) denne daz wesen, daz si in
gotte hat (BIHLMEYER, 332,17f.). Eckhart (siehe Pf 530,8f., falls die Stelle echt ist)
widerspricht dem. J.-A. BizeT, Henri Suso et le déclin de la scolastique, Paris 1948,
S.338ff.,, mochte diese Meinung Seuses als Signal einer Abweichung von der
thomistischen Lehre und einer Zuwendung zu den moderni (Ockham, Duns Scotus)
nehmen. Eckharts Meinung dagegen wird gestiitzt durch die thomistische Ansicht;
vgl. dazu die Anm. von DEeNIFLE in: Deutsche Schriften des seligen Heinrich Seuse,
Miinchen 1976, S. 518-520.

37 Vgl. dazu Haas, wie Anm. 35, S.71.



Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm 203

Eckhart liebt es, diese Einbildung des Menschen ins einfaltige Gut
Gottes in Form einer Unterscheidung zwischen schlechthin Gutem,
Gerechtem etc. — d.h. Gutheit, Gerechtigkeit — und einzelnem Gutem
und Gerechtem zu veranschaulichen3®. Der Gerechte ist das Wort der
Gerechtigkeit, er wird je neu gezeugt, geboren, in die Welt gebracht
durch die Gerechtigkeit selbst®%: Mit den Worten von Eckharts Trost-
buch: «Die Gutheit ist weder geschaffen noch gemacht noch geboren;
jedoch sie ist gebirend und gebiert den Guten, und der Gute, insofern er
gut ist, ist ungemacht und ungeschaffen und doch geborenes Kind und
Sohn der Gutheit. Die Gutheit gebiert sich und alles, was sie ist, in dem
Guten: Sein, Wissen, Lieben und Wirken gieBt sie allzumal in den
Guten, und der Gute empfingt sein ganzes Sein, Wissen, Lieben und
Wirken aus dem Herzen und Innersten der Gutheit und von ihr allein.
Der Gute und die Gutheit sind nichts als eine Gutheit, vollig eins in
allem, abgesehen vom Gebiren einerseits und Geboren-Werden in dem
Guten vollig ein Sein, ein Leben»*’. Ohne daB die Unterschiede zwi-
schen Schopfer und Geschdpf im geringsten unterschlagen wiirden, ist
hier die groBtmogliche Einheit zwischen beiden anvisiert. Es handelt
sich um Aspekte. Unter dem Aspekt des Gutseins bin ich, der Gute, eins
mit der Giite; sofern ich gut bin, bin ich ungeborene Giite, weil Gutsein
sich ja nur von der Giite her definieren 13Bt. Unter dem Aspekt aber
meines Geschaffen-Seins bin ich immer nur geborene, gezeugte Giite.
Wichtig ist Eckhart auch hier natiirlich der Gesichtspunkt des lebendi-
gen, dynamischen Eins-Seins.

38 Es geht dabei um die spezifisch eckhartsche Fassung der analogia entis.
Literatur zu diesem Problem siehe bei A.M.Haas, Sermo mysticus, Studien zu
Theologie und Sprache der Deutschen Mystik, Freiburg/Schweiz 1979 (= Dokimion
4), S. 192f., Anm. 14. Dazu jetzt die Arbeit von DE LIBERA, wie Anm. 32, und jene
von KLEIN, wie Anm. 13.

3 Vgl. dazu A.KLEIN, wie Anm. 13, S. 89ff.

40 di giiete enist noch geschaffen noch gemachet noch geborn; mér si ist gebernde und
gebirt den guoten, und der guote, als verre sé er guot ist, ist ungemachet und ungeschaffen und
doch geborn kint und sun der giiete. Diu giiete gebirt sich und allez, daz si ist, in dem guoten;
wesen, wizzen, minnen und wiirken giuzet si alzemdale in den guoten, und der guote nimet
allez sin wesen, wizzen, minnen und wiirken von dem herzen und innigesten der giiete und
von ir aleine. Guot und giiete ensint niht wan éin giiete al ein in allem sunder gebern und
geborn-werden; doch daz gebern der giiete und geborn-werden in dem guoten ist al ein wesen,
ein leben (DW 5, 9,6—14).



204 Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm

II.

Der dritte Punkt, den Eckhart als zentrales Thema seiner Predigt
ins Licht riickt, ist der Adel, «den Gott in die Seele gelegt hat, auf da8
der Mensch damit auf wunderbare Weise zu Gott komme». Eckhart hat
tiber den Adel des Menschen, der letztlich auf der Begnadung durch das
viinkelin in der Seele beruht, einen eigenen kurzen Traktat geschrie-
ben*!. Es geht hier um den inneren Menschen, der sich gegen den
duferen als der geistliche, himmlische, junge und edle Mensch absetzen
1aBt. Das heiBt nicht, daB der Mensch gewissermafBlen aus zwei Men-
schen bestiinde, aus einem iuBeren und einem inneren*?. Das heiBt
blof3, daBl ein und derselbe Mensch unter zwei verschiedenen Gesichts-
punkten oder Aspekten gesehen werden kann und muBl. Die Bildung
des inneren Menschen geht bis zu einem gewissen Grade stufenweise
vor sich*3:

1. Leben nach dem Vorbild guter und heiliger Menschen;

2. die Abwendung von den Menschen und die Zuwendung zu Gott,
von Eckhart drastisch so umschrieben: der Mensch «kehrt den Riik-
ken der Menschheit und das Antlitz Gott zu, kriecht der Mutter aus
dem SchoB und lacht den himmlischen Vater an» (DW 5,500);

3. ein Abwerfen aller Furcht und groBe Freude und Seligkeit, darin
einem alles, was Gott fremd ist, zuwider ist;

4. ein bereites Auf-sich-Nehmen aller Anfechtungen und Leiden;

5. ein Leben im Reichtum und UberfluB der unaussprechlichen Weis-
heit;

6. ein Entbildet- und Uberbildet-Sein von Gottes Ewigkeit, ein Hin-
liberverwandelt-Sein ins gottliche Bild, in Gottes Kind.

Der innere Mensch, der Sohn Gottes geworden ist, ist ein Mensch
der «Morgenerkenntnis», einer, der die Dinge und Kreaturen nicht

#1 Von dem edeln Menschen, DW 5, 109-119.

42 Zur Typologie von innerem und iuBerem Menschen — seiner platonischen
Herkunft (Politeia, Buch 9, 588b 2-4) — vgl. E. JUNGEL, Zur Freiheit eines Christen-
menschen, Eine Erinnerung an Luthers Schrift, Miinchen 1978, S. 116 ff.

3 Vgl. DW 5, 111,22ff. Es ist eine der seltenen Stellen, da Eckhart von Stufen
und Gnaden des geistlichen Menschen spricht. Es ist verstindlich, denn der Traktat
«Vom edeln Menschen» ist Eckharts Vermichtnis dartiber, wie er die mystische
Theologie, die contemplatio, die Anschauung Gottes in statu viae, in ihrer Einbettung
in die menschlichen Vermogen von Liebe und Erkenntnis (der hier eindeutig ein
Vorrang belassen wird, auch wenn an ihr nicht die saelicheit [DW 5, 118,13 ff.] liegt)
versteht.



Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm 205

mehr nach ihrem eigenen Wesen erkennt — das wire eine «Abender-
kenntnis» zu nennen —, sondern einer, der «die Kreaturen in Gott
erkennt», sie «ohne alle Unterschiede und aller Bilder entbildet und aller
Gleichheit entkleidet in dem Einen, das Gott selbst ist», erkennt**.
Die Seele in ihrem Adel ist in threm Grunde immerzu offen fiir
diese Einswerdung; gnadenhaft ist sie bereit, in diese Einheit tiberzutre-
ten, ja sie ist an ihrem Grunde eben diese Einheit mit Gott, natiirlich
keine statische, sondern eine dynamische Vollzugseinheit. Man konnte
diesen innersten Seelengrund eine Kraft*> nennen. Immer aber besteht
die Gefahr, dal man aus dieser Vollzugseinheit am Seelengrund eine
objektive Gegebenheit machen mochte, einen Tatbestand, tiber den
man verfligt. Gott wire dann Gemichte des Menschen, ein atheistischer
Pantheismus wire die Folge*S. Gerade das aber versucht Eckhart im-
merzu zu vermeiden, indem er jegliche Benennung Gottes als triigerisch
fiir diesen Seelengrund abweist. Es geht dabei nie und nimmer um ein
Organ oder Vermdgen der Seele, sondern um ein gnadenhaftes Ereignis
der gottlichen Seinszuwendung, die keinen Namen vertrigt; Eckhart
umschreibt es so: «Ich habe bisweilen gesagt, es sei eine Kraft im Geiste,
die sei allein frei. Bisweilen habe ich gesagt, es sei eine Hut des Geistes;
bisweilen habe ich gesagt, es sei ein Licht des Geistes; bisweilen habe ich
gesagt, es sei ein Fiinklein. Nun aber sage ich: Es ist weder dies noch

4 56 man aber die créatiire in gote bekennet, daz heizet und ist ein morgenbekantnisse,
und alsé schouwet man die créatiire ane alle underscheide und aller bilde entbildet und aller
glicheit entglichet in dem einen, daz got selber ist (DW 5, 116,14 ff.). Zur Tradition von
der Unterscheidung von cognitio matutina und vespertina vgl. J. T. ERNsT, Die Lehre
der hochmittelalterlichen Theologen von der vollkommenen Erkenntnis Christi, Ein
Versuch zur Auslegung der klassischen Dreiteilung: visio beata, scientia infusa und
scientia acquisita, Freiburg i. Br. 1971 (= Freiburger theol. Studien 89), S.13f., 97
bis 129.

4 Vgl. die Ubersteigerungsformeln, die Eckhart in seiner berithmten biirgelin-
Predigt «Intravit lesus in quoddam castellum» (DW 1, 24-45) anwendet, um das
viinkelin nicht organologisch festzulegen. Der Ausdruck kraft wird flir den letzten
Grund des Seelengrundes schlieBlich abgewiesen, fiirs viinkelin jedoch verwendet
(vgl. auch DW 1, 331,9ff.). Handelt es sich um ein Seelenvermdgen, so spricht
Eckhart von dieser kraft in seinen lateinischen Werken als von einer potentia, handelt
es sich dagegen um die Gegenwart Gottes in der Seele, so spricht er von virtus. Beide
Male wird im Deutschen mit kraft iibersetzt. Vgl. R.-L. OcHsLIN, Meister Eckhart,
der Mystiker, in: U. KErRN (Hrsg.), Freiheit und Gelassenheit, wie Anm. 31, S.121
bis 126, bes. 124.

4 Einen solchen md&chte nicht einmal F. MAUTHNER, Der Atheismus und seine
Geschichte im Abendlande, 1. Bd.: Einleitung, Erstes Buch: Teufelsfurcht und
Aufklirung im sog. Mittelalter, Stuttgart 1920, S.340ff., bes. 341f, annehmen.



206 Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm

das; trotzdem ist es ein Etwas, das ist erhabener tiber dies und das als der
Himmel iiber der Erde. Darum benenne ich es nun auf eine edlere
Weise, als ich es je benannte, und doch spottet es sowohl solcher
Edelkeit wie der Weise und ist dariiber erhaben. Es ist von allen Namen
frei und aller Formen bloB, ganz ledig und frei, wie Gott ledig und frei
ist in sich selbst. Es ist so vollig eins und einfaltig, wie Gott eins und
einfaltig ist, so dal man mit keinerlei Weise dahinein zu lugen vermag.
Jene nimliche Kraft, von der ich gesprochen habe, darin Gott blithend
und griinend ist mit seiner ganzen Gottheit und der Geist in Gott, in
dieser selben Kraft gebiert der Vater seinen eingeborenen Sohn so
wahrhaft wie in sich selbst, denn er lebt wirklich in dieser Kraft, und der
Geist gebiert mit dem Vater denselben eingeborenen Sohn und sich
selbst als denselben Sohn und ist derselbe Sohn in diesem Lichte und ist
die Wahrheit. Konntet ihr mit meinem Herzen erkennen, so verstiindet
ihr wohl, was ich sage; denn es ist wahr, und die Wahrheit sagt es
selbst*’». Das «Biirglein» in der Seele, wie Eckhart hier nun das
Fiinklein nennt, ist so erhaben, dal Gott unter dem Aspekt seiner
Dreipersonlichkeit selbst hier nichts zu suchen hat; er muB hier alle seine
Namen fahren lassen und als einig ein*® (43,6), als einvaltig ein*® (43,9),
dne alle wise und eigenschaft>® (44,1) wirksam werden. Gott als der Eine,
der alle seine einschrinkenden Namen preisgegeben hat, ist hier in
diesem Biirglein wirksam seinsspendend gegenwirtig.

47 Ich han underwilen gesprochen, ez si ein kraft in dem geiste, diu si aleine vri.
Underwilen han ich gesprochen, ez si ein huote des geistes; underwilen han ich gesprochen, ez
si ein lieht des geistes; underwilen hdn ich gesprochen, ez si ein viinkelin. Ich spriche aber nii:
ez enist weder diz noch daz; nochdenne ist ez ein waz, daz ist hoeher boben diz und daz dan
der himel ob der erde. Dar umbe nenne ich ez nil in einer edelerr wise dan ich ez ie genante,
und ez lougent der edelkeit und der wise und ist dar enboben. Ez ist von allen namen vri und
von allen formen bléz, ledic und vri zemdle, als got ledic und vri ist in im selber. Ez ist 56 gar
ein und einvaltic, als got ein und einvaltic ist, daz man mit dekeiner wise dar zuo geluogen
mac. Diu selbe kraft, dar abe ich gesprochen han, da got inne ist bliiejende und griienende mit
aller siner gotheit und der geist in gote, in dirre selbe kraft ist der vater gebernde sinen
eingebornen sun als gewaerliche als in im selber, wan er waerliche lebet in dirre kraft, und der
geist gebirt mit dem vater den selben eingebornen sun und sich selber den selben sun und ist der
selbe sun in disem liehte und ist diu warheit. Mohtet ir gemerken mit minem herzen, ir
verstiiendet wol, wdz ich spriche, wan ez ist war und diu warheit sprichet ez selbe (DW
1,39,1-41,7).

¥ DW 1, 43,6.

¥ DW 1, 43,9.

DW 1, 44,1.



Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm 207

IV.

Damit sind wir auch schon beim vierten Punkt geistlicher Unter-
weisung angelangt, den Eckhart als zentralen Gehalt herausstreicht: die
Lauterkeit gottlicher Natur und die Bekriftigung, welcher unaussprech-
liche Glanz in der géttlichen Natur sei. Wichtig ist daran, daBB Eckharts
Unterweisung in jeder Hinsicht den Menschen von sich weg ruft, um
ihm die gottliche Herrlichkeit zu zeigen, ja sie thm zu eigen zu machen.
Er ist vom Geheimnis der gottlichen Natur so hingerissen, dal} er
gleichsam alles Menschliche preisgibt, um dieses Géttliche einzig gelten
zu lassen, ihm Raum zu schaffen und seinen Glanz leuchten und gliithen
zu lassen®!. Eckharts Lehre und Predigt ist theozentrisch durch und
durch. Man hat gerade diesen Punkt — weil man allzu starr auf das
Hineingezogenwerden des Menschen in Gott, auf die Einigung, fixiert
war — lange Zeit, eigentlich bis heute, vernachlissigt. Dabei geht es
Eckhart wohl viel weniger um den Menschen als um das schranken-
und hindernislose Gelten-Lassen Gottes. Gott um Gottes willen sein
lassen, Gottes quitt werden usf. — wie immer die Formeln heiflen —:
Eckhart will damit nichts anderes sagen, als daB der Grund alles
Seienden die unvordenkliche Giite und Seinslust Gottes ist, seine unbe-
schrinkbare, allem Ausdeuten letztlich enthobene GroBartigkeit. Alles
Abgeschieden-Werden des Menschen hat seinen Grund in dieser Herr-
lichkeit und Lauterkeit des gottlichen Seins, das allein leuchten soll.
«Alle Kreaturen beriithren Gott nicht nach ihrer Geschaffenheit, und was
geschaffen ist, muB3 aufgebrochen werden, soll das Gute herauskom-
men. Die Schale mul3 entzwei sein, soll der Kern herauskommen. Das
alles zielt auf ein Entwachsen ab ...%2.» Der Unterschied zwischen
Geschopf und Schopfer ist dabei ganz klar: « Unser Name ist: dall wir
geboren werden sollen, und des Vaters Name ist: gebiren, wo die

1 Vgl. Eckharts Ausfiihrungen iiber Joh 1,4 (in ipso vita erat et vita erat lux
hominum): LW 3,53ff., n. 64ff.

52 Alle créatiiren enriierent got niht nach der geschaffenheit, und daz geschaffen ist, daz
muoz gebrochen sin, sol daz guot her iiz komen. Diu schal muoz enzwei sin, sol der kerne her
iz komen. Ez meinet allez ein entwahsen ... (DW 1, 212,3—6). Zu dem von Eckhart
angewandten Bild der (NuB-)Schale mit dem siiBen Kern und dessen bibelherme-
neutische Funktion vgl. H.-]. Spitz, Die Metaphorik des geistigen Schriftsinns, Ein
Beitrag zur allegorischen Bibelauslegung des ersten christlichen Jahrtausends, Miin-
chen 1972 (= Miinstersche Mittelalter-Schriften 12), S. 61-67; A. M. Haas, Parzivals
tumpheit bei Wolfram von Eschenbach, Berlin 1964 (= Philol. Studien und Quellen
21), S.174f.



208 Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm

Gottheit ausglimmt aus der ersten Lauterkeit, die eine Fiille aller Lau-
terkeit ist>>». Eckhart spricht von dem iiberswanke der liiterkeit sines
(= Gottes) wesen>* (Uberschwenglichkeit der Lauterkeit seines Seins).
Diese Uberschwenglichkeit des géttlichen Seins erklirt Eckhart folgen-
dermaBen: «Die Meister sagen: Sein und Erkennen sei ganz eins, denn
was nicht ist, das erkennt man auch nicht; was am allermeisten Sein hat,
das erkennt man auch am allermeisten. Da denn Gott ein iiberschweng-
liches Sein hat, darum iibersteigt er auch alle Erkenntnis, wie ich ...
sagte: daBl die Seele in die erste Lauterkeit eingebildet wird, in den
Eindruck der lauteren Wesenheit, wo sie Gott schmeckt, ehe er Wahr-
heit oder Erkennbarkeit annimmt, dort, wo alle Nennbarkeit abgelegt
ist; dort erkennt sie am allerlautersten, dort nimmt sie das Sein in voller
GemaiBheit. Deshalb sagt Paulus: «Gott wohnt in einem Lichte, zu dem
es keinerlei Zugang gibt» (1 Tim 6,16). Er ist ein Einwohnen in seiner
eigenen lauteren Wesenheit, in der es nichts Anhaftendes gibt. Was
«Zufally hat, das muB hinweg. Er ist ein lauteres In-sich-selbst-Stehen,
wo es weder dies noch das gibt; denn was in Gott ist, ist Gott>>». Die
Geschopfe haben ein «Einhangen in Gott», das sich in folgender Weise
artikuliert: «Es geschieht so: Was immer zu Gott kommt, das wird
verwandelt; so geringwertig es auch sei, wenn wir es zu Gott bringen,
so entfillt es sich selbst. Dafiir nehmt ein Gleichnis: Habe ich Weisheit,
so bin ich die nicht selbst. Ich kann Weisheit gewinnen, ich kann sie
auch verlieren. Was immer aber in Gott ist, das ist Gott; das kann ihm
nicht entfallen. Es wird in gottliche Natur versetzt, denn gottliche
Natur ist so kriftig, daB, was immer darein gegeben wird, entweder
vollkommen darein versetzt wird oder ginzlich drauBen bleibt. Nun
vernehmt mit Staunen! Da Gott so geringwertige Dinge in sich verwan-

53 Unser name ist, daz wir suln geborn sin, und des vaters name ist gebern, da diu
gotheit fdzglimmet tizer der érsten literkeit, diu ein viillede ist aller literkeit ... (DW 1,
217,2-4).

* DW 1, 329,2f.

3> Die meister sprechent: wesen und bekantnisse si al ein, wan swaz niht enist, daz
bekennet man ouch niht; swaz allermeist wesen hat, daz bekennet man ouch allermeist. Wan
denne got ein iiberswenkende wesen hat, dar umbe iiberswenket er allem bekantnisse, als ich
égester sprach in dem jiingesten sermone, daz diu séle ingebildet wirt in die érsten lilterkeit, in
den indruck der liitern weselicheit, da si gotes gesmecket, é er warheit oder bekanlicheit an sich
vdhe, da alliu nemelicheit abe geleget ist: da bekennet si aller literlichest, da nimet si daz
wesen in ebenmaezicheit. Da von sprichet Paulus: «got wonet in einem liehte, da niht
zuoganges enist. Er ist ein inhangen in sin selbes liter weselicheit, dd niht zuohangendes
enist. Swaz zuoval hat, daz muoz abe. Er ist ein liter instan in im selber, dd noch diz noch
daz enist; wan swaz in gote ist, daz ist got (DW 1, 55,6-56,8).



Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm 209

delt, was glaubt ihr wohl, daB er mit der Seele tut, die er mit dem Bild
seiner selbst ausgezeichnet hat?»°¢ Die Botschaft Eckharts ist Botschaft
von der Lauterkeit und Urspriinglichkeit des gottlichen Seins, das —
unbegreiflicher- und wunderbarerweise — so reich und so gnidig ist,
daB es seinen Geschopfen ein Einhangen gestattet. Warum wohl? Weil
die Positivitit des Seins ganz bei Gott ist, und das Geschopf, sofern es
Sein ist und hat, eben natiirlicher Weise ganz bei Gott ist, der die
emphatische Seinsquelle ist, die aus ritselhafter Fruchtbarkeit, die man
nur loben und preisen kann, sich verstrémt®’. Der Gedanke, daBl Gott
als das Absolute sich zu den Menschen und seinen Geschdpfen barmher-
zig, iiberschwenglich und freudig in seinshafte Beziehung riickt, dal3 er
sie nur in sich selber als der ersten Lauterkeit und Giite gliicklich werden
1aB¢t, das ist die von Eckhart mit aller Intensitit seiner Sprache vorge-
brachte Botschaft®®. Als solche ist sie eine adiquate Botschaft fiir
geistliche, das heiBt junge, dem Seinszustrom aus dem gottlichen Seins-
quell zugewandte Menschen, die dieses Einhangen in Gott in jeder
Hinsicht zu verwirklichen suchen.

56 Alsé geschiht ez: swaz ze gote kumet, daz wirt verendert; swie snoede ez si, bringen
wir ez ze gote, ez gat sin selbes abe. Des habet ein glichnisse: han ich wisheit, diu enbin ich
selber niht. Ich mac wisheit gewinnen, ich mac sie ouch verliesen. Aber swaz an gote ist, daz
ist got; daz enmac im niht entvallen. Ez wirt gesast in gotliche natiire, wan gotlich natiire ist
50 kreftic, swaz dar in geboten wirt, daz wirt alzemale dar in gesast oder ez blibet alzemale
izen. Nii merket wunder! Sit got s6 snoediu dinc in sich verendert, waz waenet ir denne, daz
er der séle tuo, die er mit sin selbes bilde gewirdiget hat? (DW 1, 56,14-57,6).

37 Das oben, Anm. 55, gegebene Zitat mit der Anerkennung einer Identitit von
Sein und Erkennen kénnte eine Spitposition Eckharts darstellen, in der sich seine
divergenten Aussagen iiber den Vorrang des Erkennens vor dem Sein (Pariser
Quaestionen von 1302/03) oder des Seins vor dem Erkennen (These des Opus
tripartitum) versohnen lassen in der Konzeption einer durchgingigen Parallelitit, ja
Identitit von Sein und Erkennen. So hitten beide Thesen recht, jene von R. IMBACH,
Deus est intelligere, Das Verhiltnis von Sein und Denken in seiner Bedeutung fiir
das Gottesverhiltnis bei Thomas von Aquin und in den Pariser Quaestionen Meister
Eckharts, Freiburg/Schweiz 1976 (= Studia Friburgensia 53) und jene von K. ALBERT,
Meister Eckharts These vom Sein, Untersuchungen zur Metaphysik des Opus
tripartitum, Saarbriicken 1976. Vgl. dazu L. HopL, Meister Eckharts theologische
Kritik des reinen GlaubensbewuBtseins, in: U. KErN (Hrsg.), Freiheit und Gelassen-
heit, wie Anm. 31, S. 34-52.

58 Solange man diese Intuition und diesen hinreiBenden Aspekt des eckhart-
schen Denkens nicht sehen und aus ihm einen reinen Philosophen oder reinen
Theologen machen will, wird man ihn auch interpretatorisch verfehlen. «Eckhart ist
nirgendwo reiner Theoretiker, weder in der Philosophie noch in der Theologie,
vielmehr betreibt er beide als religioser Mensch, und sein groBles Anliegen ist die
Einheit von Philosophie, Theologie und religiosem Leben» (KocH, wie Anm. 2, S. 237).



	Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm

