Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 1-2

Artikel: Frere Thomas d'Aquin prédicateur
Autor: Torell, Jean-Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761395

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761395
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JEAN-PIERRE TORRELL

Frére Thomas d’Aquin prédicateur™

Le titre de cette conférence a peut-étre de quoi surprendre légere-
ment. Si tout le monde connait saint Thomas comme auteur de la
Somme théologique ou commentateur d’Aristote, on sait moins qu’il a
aussi laissé une ceuvre préchée, et qu’elle mérite d’étre connue. J'en ai
pris moi-méme une connaissance un peu plus approfondie en préparant
I'édition critique de ses sermons sur les Dix commandements pour le
compte de I’édition 1éonine. Cela expliquera que, pour la communica-
tion de ce soir, je m’appuierai largement sur ce texte encore inédit.

Cependant, grice a l'amabilité de mes anciens collegues de la
Commission léonine, je pourrai également utiliser le texte critique des
homélies sur le Credo, le Pater et I’ Ave Maria, ainsi que celui des autres
sermons qui nous sont parvenus. Je tiens a souligner ce fait car je dois
aussi 3 mes confréres non seulement un grand nombre de renseigne-
ments sur cette prédication, mais surtout d’avoir été perfectionné par
eux dans une approche des textes médiévaux trop souvent méconnue.
Au moment ou la Faculté de théologie de cette Université m’a fait
I’honneur et la confiance de m’appeler a Fribourg, elle m’a aussi arraché
a une communion de travail et d’amitié dont je garderai longtemps le
souvenir. Vous me permettrez donc de dédier cette lecon inaugurale en
hommage a mes anciens collegues et a leur austére recherche. A leur
école on peut apprendre une attitude fondamentale de rigueur scientifi-
que, je veux dire le respect des textes.

* A Texception de quelques passages qui avaient été omis pour des raisons de
brieveté, cet article reproduit le texte de la lecon inaugurale prononcée par I'auteur a
’Université de Fribourg, le 25 novembre 1981. Une étude plus ample paraitra dans la
Revue Thomiste; on voudra bien se reporter a ce travail pour toutes les références et
citations dont nous ne pouvions alourdir le texte oral.



176 Frére Thomas d’Aquin prédicateur

Il y aura trois grandes parties dans cet exposé. Dans la premiére
nous allons recueillir Uessentiel des informations que nous possédons au
sujet de la prédication de frére Thomas: du témoignage des catalogues
de ses ceuvres aux dépositions des témoins aux proces de canonisation,
en passant par les dispositions des Statuts de I’'Université de Paris. Ces
derniers nous permettront notamment de constater que Thomas n’est
pas ici une exception: la prédication rentre dans les obligations universi-
taires d’'un Maitre en théologie a son époque.

En second lieu, nous ferons connaissance avec cette prédication en
I'abordant par ses principales caractéristiques extérieures. J’entends par
13 un certain nombre de traits qui frappent le lecteur moderne, qui ne
s’attend peut-étre pas a les trouver a cette époque ni, a plus forte raison,
chez cet auteur. A la vérité, Thomas n’est guere plus ici qu’un échantil-
lon représentatif de la prédication au XIII* siecle, mais il est bien fait, je
pense, pour nous aider a reviser certaines idées précongues.

Dans un troisiéme temps, enfin, je souhaite relever quelques-uns
des grands thémes qui semblent avoir la préférence de Thomas. Ceux
qui connaissent par ailleurs son ceuvre théologique n’en seront pas
surpris, mais ils apprécieront sans doute le bonheur avec lequel 1l sait
s’adapter aux nécessités d’'un genre qui n’est pas celui de I'enseignement
académique.

Au terme de ce parcours en trois étapes, nous ne serons pas encore
en possession d’un portrait complet de saint Thomas, mais nous serons
mieux 2 méme de comprendre quel genre d’homme a été Thomas
d’Aquin en son temps.

I. LE PREDICATEUR

Le plus ancien témoignage concernant la prédication de S. Thomas
nous est fourni par deux manuscrits d’origine anglaise, qui se trouvent
aujourd’hui a Prague, et qui contiennent une liste de ses ceuvres authen-
tiques. Ce catalogue peut étre daté avec certitude de 1293, c’est-a-dire un
peu moins de 20 ans aprés sa mort. Il énumere d’abord les ouvrages que
Thomas a composés lui-méme, soit qu’il les ait rédigés de sa main ou
qu’il les ait dictés (nous savons qu’il dictait beaucoup et nous connais-
sons méme certains de ses secrétaires). Mais apres cela viennent certains
autres titres dont on précise que ce n’est pas Thomas lui-méme qui en est
le responsable; d’autres les ont recueillis, mis par écrit, alors qu’il



Frére Thomas d’Aquin prédicateur 177

préchait ou enseignait (C’est le procédé que ’on appelle reportatio). Parmi
les ouvrages qui se trouvent dans ce cas, il y a plusieurs commentaires
bibliques, mais aussi des collationes sur le Credo et sur le Pater (dont la
reportation a été faite par Réginald de Piperno, le fidéle secrétaire et
compagnon de Thomas), sur le Décalogue (dont les notes ont été prises
par Pierre de Andria, un autre de ses secrétaires), ainsi que quelques
sermons pour les dimanches et les fétes, eux aussi attribués a la plume de
Réginald.

Ces premieres données sont confirmées par les dépositions des
témoins aux proces de canonisation qui se sont tenus a Naples, en 1319,
et 2 Fossanova (’endroit ot est mort Thomas alors qu’il se rendait au
concile de Lyon), en 1321. Certains de ces témoins ont personellement
connu Thomas (parce que ce sont des confréres plus jeunes qui ont vécu
avec lui au couvent de Naples), d’autres en ont seulement entendu parler
comme d’'un homme célebre et d’un saint religieux. Plusieurs assurent
I'avoir entendu précher et répetent comme un fait digne de remarque
qu’il n’avait aucune occupation séculiere mais que, en dehors des heures
consacrées au repos, il s’adonnait entierement soit a ’enseignement et a
sa préparation, soit a la prieére, soit a la prédication. Parmi eux, certains
se souviennent de ses sermons sur I’Ave Maria, d’autres de ce qu’il a dit
sur le Pater, d’autres encore de sa prédication 2 Rome durant une
Semaine sainte.

De légeres divergences sur le lieu précis (telle ou telle église), sur la
durée ou le contenu exact de cette prédication ne portent en rien atteinte
a la certitude du fait. Elles lui conférent méme un surcroit de crédibilité,
puisqu’elles montrent qu’il s’agit de voix indépendantes. A vrai dire, il
n’y a la rien d’étonnant. En raison de son appartenance a I’Ordre des
Freres précheurs, il était normal que Thomas ait une activité de prédica-
tion. D’autre part, en sa qualité de Maitre en théologie, les Statuts de
I"Université lui faisaient une obligation de précher. Tous les théologiens
y étaient tenus a partir du moment ou ils étaient licenciés. Avant méme
de se présenter aux épreuves de la licence, le jeune théologien devait
promettre par serment de faire personellement devant I’'Université, dans
le courant de I’année, soit deux collationes, soit un sermo et une collatio.
L’obligation ne cessait pas pour les Maitres déja en place; elle était au
contraire précisée par une Commission composée de quatre Maitres en
activité, qui était spécialement chargée de veiller a son exécution selon
un tour de role établi assez a 'avance. Les Maitres mendiants, francis-
cains et dominicains, étaient méme tenus par des clauses spéciales, a



178 Frére Thomas d’Aquin prédicateur

précher deux fois dans la méme journée s’ils faisaient leur prédication
dans une maison de leur Ordre.

La prédication du matin s’appelait sermo, celle du soir collatio. Quant
au contenu et quant a la forme, il n’y a pas ici de différences entre ces
deux exercices; seuls changent le nom et le moment ou ils ont lieu: la
collatio était une prédication complémentaire qui se donnait 3 Vépres et
qui permettait a I'orateur de développer complétement son sujet. Elle
commence généralement par un bref raccord au texte du matin: «Ainsi
qu’on I’a déja dit .. .», et le sujet en était annoncé a 'avance: aprés avoir
donné une premiere esquisse de son théme et précisé ce qu’il entend dire
dans le sermon, le prédicateur ajoute: nour parlerons du reste dans la
collation. On comprend mieux ainsi ces textes d’une longueur impres-
sionnante, leur architecture compliquée, leurs nombreuses divisions et
subdivisions. Manifestement, elles n’étaient pas seulement destinées a
bien explorer le sujet; c’était aussi un moyen de «durer» le temps
nécessaire.

Dans I’état actuel de notre documentation, nous ne connaissons
qu’un tout petit nombre de sermons de S.Thomas. Il ne faut pas se
laisser abuser par ceux que I'on trouve dans les Opera omnia; depuis la
Piana, en 1570, elles véhiculent deux collections de sermons: I'une pour
les dimanches, 'autre pour les fétes, totalisant 245 pieces. On ne préte
qu’aux riches ... Méme si un illustre professeur de Fribourg avait cru
pouvoir conclure a leur authenticité, ils sont malheureusement apocry-
phes sans doute aucun. En fait, si nous exceptons les quatre séries sur le
Credo, le Pater, I’ Ave Maria et le Décalogue (57 homélies au total), nous ne
connaissons avec certitude que 22 sermons authentiques. Presque tous
sont munis de leur collation, mais c’est évidement assez peu.

La raison de ce petit nombre provient probablement du fait que
Thomas ne s’est jamais préoccupé de recueillir I’ensemble de ses ser-
mons en un corpus comme l’a fait, par exemple, son contemporain
S. Bonaventure. Ils sont donc restés a I’état isolé, livrés aux hasards
d’une transmission écrite purement personnelle, apres avoir été le fruit
de la bonne volonté de secrétaires d’occasion (au moins pour la moitié
d’entre eux). Les chiffres sont saisissants: alors que les collections de
collations sur les grandes prieres chrétiennes, qui ont été traitées comme
des opuscules, ont connu une trés ample diffusion (entre 80 et 150
manuscrits), il n’y a aucun de ces sermons isolés qui soit transmis par
plus de 4 témoins; souvent il n’y en a méme qu’un seul.

Toutefois, il y a pire encore que ce petit nombre. Certains sermons



Frére Thomas d’Aquin prédicateur 179

que nous devons au bon vouloir d’auditeurs z€lés, nous sont quelquefois
parvenus sous la forme de résumés squelettiques de 20 a 25 lignes. Si
nous n’avions que ceux-la, il serait tout a fait impossible de se faire une
idée de la prédication de S. Thomas. Fort heureusement, il en existe une
série de onze (c’est-a-dire la moitié de ces sermons isolés) qui a pour
reportateur Réginald de Piperno, 'ami et le compatriote de Thomas.
Grice a lui nous avons des textes complets et fiables, munis d’une
preuve d’authenticité complémentaire, qui nous permettent de savoir ce
qu’était réellement la prédication de Thomas.

Avant d’y venir, il faut cependant dire encore un mot de la langue et
du lieu de ces sermons. En quelle langue préchait S. Thomas? La réponse
a cette question exige que 'on distingue entre les deux catégories de
sermons que nous avons. Les sermons académiques, coram universitate,
furent évidemment prononcés en latin. Les autres, qui s’adressaient 3 un
public plus large (c’est le cas des commentaires des grandes priéres
chrétiennes), étaient évidemment tenus dans une langue que les simples
fideles pouvaient comprendre. Mais il faut ajouter que c’était aussi la
seule langue vivante que Thomas connaissait en dehors du latin. Son
biographe nous 'apprend: en raison de la perpétuelle abstraction de son
esprit, Thomas avait toujours été incapable d’apprendre aucune autre
langue vivante que son idiome natal. Au-dela du détail savoureux, on
saisit la difficulté qui est ici celle de ’éditeur. Dans le premier cas, le
latin, nous avons quelque chance, malgré I'imperfection de la reporta-
tion, d’accéder au moins une fois ou 'autre aux expressions mémes de
Thomas. Dans le second, elles nous sont totalement inaccessibles, car
nous n’avons que des notes prises en latin, par le secrétaire, de ce que
I'orateur disait en sa langue maternelle. Il y a de quoi nous rendre
modeste quant a nos prétentions critiques: dans un pareil cas, nous
atteignons sans doute les idées, mais non pas les mots.

Quant au lieu de cette prédication, nous connaissons avec certitude
Naples et Rome pour les sermons prononcés en vieil italien de la région
de Naples, mais il y a un cas douteux: 2 Milan, Thomas a préché coram
clero et populo civitatis; était-ce en latin? cela semble peu probable; mais il
faudrait alors conclure que les gens de Milan pouvaient comprendre le
dialecte napolitain, ce qui n’est pas non plus prouvé. Pour les sermons
en latin, nous avons un sermon qui a été tenu a Bologne coram universita-
te, mais la majorité de ces sermons universitaires viennent probablement
de Paris.

C’est d’ailleurs de Paris que nous parvient le seul écho concret de



180 Frére Thomas d’Aquin prédicateur

cette prédication. En date du 26 juin 1259, le pape Alexandre IV
demande a I'évéque de Paris Renaud de Corbeil, de punir énergique-
ment le bedeau de la nation picarde, que s’est permis d’injurier publique-
ment frere Thomas. Le dimanche des Rameaux précédent, ce bedeau,
nommé Guillot, avait pris sur lui d’interrompre Thomas qui était en
train de précher, afin de publier in conspectu cleri et populi le libelle de
Guillaume de Saint-Amour contre les religieux. Pour sanctionner cette
audace, le pape demande que le bedeau soit excommunié, privé de son
salaire et révoqué de sa charge a jamais. Echo parmi tant d’autres d’un
monde universitaire qui n’était pas plus paisible alors qu’il ne l'est
aujourd’hui ...

II. LESTYLE

Apres le rappel de ces quelques données qui attestent le fait de la
prédication de Thomas, nous pouvons en venir 2 ce que, jaimerais
appeler son styli c’est-a-dire a certaines caractéristiques que, confeérent a
sa parole un cachet qui est 2 la fois celui d’'un homme, celui d’une époque
aussi, mais qui reflete en méme temps une certaine maniere de concevoir
la théologie et la prédication. Pour illustrer chacun de ces trois aspects,
Jj’ai retenu autant de traits correspondants; ils reviennent comme de
véritables leitmotive dans les différents sermons et nous introduisent
déja trés profondément a I'ceuvre préchée de Thomas.

La premiere chose qui frappe le lecteur qui aborde ces textes pour la
premiere fois est certainement leur extréme simplicité. On pourrait
penser qu’il s’agit 13 d’un effet consécutif i I'abréviation due aux
reportateurs. Il y a peut-étre cela, mais pas uniquement. Cette qualité est
inhérente a la prédication de Thomas et ses auditeurs I’avaient déja
remarquée: il préchait de telle sorte, nous disent-ils, qu’il évitait les
curiosités affectées d’une éloquence trop humaine, ainsi que les allitéra-
tions bizarres dans I’énoncé et le traitement du théme; il proposait
seulement ce qui lui paraissait utile a ses auditeurs, réservant pour la
discussion scolaire les questions trop subtiles. Le fait a été souvent
remarqué et il suffit de parcourir d’autres sermons de cette époque pour
découvrir aisément ’envers de cette qualité: ils souffrent souvent d’une
véritable intrusion de questions philosophiques et, plus encore, d’un
appareil scolastique qui n’a rien a voir dans une homélie.

Certes, on ne saurait nier que le professeur transparait parfois chez



Frére Thomas d’Aquin prédicateur 181

le prédicateur Thomas. Il est toujours présent dans la grande clarté
pédagogique qui est un aspect de cette simplicité de la forme. Mais il
arrive aussi qu’on trouve dans 'une ou 'autre homélie des ébauches de
questions disputées. On y rencontre également 1’écho des controverses
théologiques du moment: la question de l'éternité du monde, par
exemple, ou encore le différend qui oppose les séculiers et les mendiants.
A la vérité, ceci est tout a fait normal. Une prédication qui se veut
actuelle ne peut passer sous silence les problemes de ses destinataires.
Dans le cas présent, ces auditeurs étaient des clercs, eux-mémes profon-
dément engagés dans ces débats; Thomas ne I'ignorait pas. Cependant,
méme lorsqu’il aborde ces questions, il observe une remarquable so-
briété de langage et refuse d’employer en chaire les termes techniques.

Son parti-pris de simplicité exclut encore résolument les envolées
oratoires. Il y a vraiment la une touche personelle a laquelle on ne peut se
tromper. Cela est si fort qu’on peut détecter une citation a la simple
lecture. S’il arrive 2 Thomas de citer saint Bernard, il n’a nul besoin
d’annoncer les guillemets pour qu’on s’en apercoive. Ce n’est pas qu’il
soit contre ’'emploi d’une certaine éloquence pour émouvoir I'affectivité
des auditeurs et il la défend contre ses détracteurs, mais il refuse de
réduire cet art 3 une quelconque habileté mondaine. A plus forte raison,
réprouve-t-il toute enflure inutile du discours.

Il n’est pas moins sévere contre ce qu’il appelle les «frivolités» des
prédicateurs et il en fait la théorie trés consciemment. Ici, je délaisserai
un instant la prédication pour lire avec vous certains extraits d’une
consultation théologique sur ce point. Un lecteur conventuel (c’est-a-
dire un responsable chargé de la formation intellectuelle des fréres) du
couvent dominicain de Besangon, nommé Gérard, lui avait écrit pour
lui poser quelques questions sur 'opportunité de précher ou non sur
certains sujets. Je retiendrai trois de ces questions, qui me semblent
éclairantes pour les précisions qu’elles permettent d’apporter.

Voici la premiere: quelle était la forme de I’étoile qui apparut aux
Mages? avait-elle 'aspect d’une croix, d’'un homme ou d’un crucifix? A
cette question, Thomas répond ceci: je sais bien que Chrysostome
raconte quelque part quelque chose de semblable (en réalité, c’est un
pseudo-Chrysostome), mais il ne ’enseigne pas formellement, et aucun
des autres saints docteurs n’en a parlé; puisque ce n’est pas certain, il
vaut donc mieux ne pas précher cela. Et voici la raison dirimante: il ne
convient pas au prédicateur de la vérité de s’égarer dans des fables
invérifiables.



182 Frére Thomas d’Aquin prédicateur

A ce méme correspondant qui lui demande si 'on peut enseigner
que «les petites mains de I’Enfant-Jésus ont fagonné les étoiles», Thomas
explique longuement I'impropriété d’une pareille expression, et il finit
par conclure: il ne faut pas abuser de ces licences poétiques et il vaut
mieux ne pas les précher; il importe de ne pas troubler I’Ame des simples
par des histoires de ce genre.

Le souci pastoral est manifeste dans ces deux premiers cas; il n’est
pas moins clair dans le troisieme: la Vierge Marie s’est-elle rappelée tous
les jours de sa vie, et cela sept fois par jour et avec une douleur
véhémente, la prédiction du vieillard Siméon sur le glaive qui devait lui
transpercer le cceur? ... On sent que Thomas est ici tout prés de perdre
patience: il est tout aussi facile de mépriser pareille assertion que de la
formuler, car elle ne s’appuie sur aucune autorité; j’estime qu’il ne faut
pas précher des frivolités de ce genre, alors qu’il y a tant a dire au sujet de
vérités tres certaines.

Ces réponses se passent de commentaires. Il est évident que la
simplicité dont je parle, qui bannit tant les artifices de la forme que les
exagérations pieuses, traduit en réalité 'option d’'un homme et d’'un
théologien pour qui I’essentiel posséde assez de force pour rayonner par
lui-méme sans le secours des piétres habiletés du prédicateur.

La seconde grande caractéristique externe de cette prédication réside
dans un fréquent recours a l'expérience quotidienne. La chose est
d’autant plus frappante qu’on ne trouve jamais chez Thomas les exempla
anecdotiques qui émaillent les discours des prédicateurs de cette époque.
Ces historiettes a la véracité douteuse étaient censées illustrer la doctrine
que l'orateur voulait communiquer. Thomas, quant a lui, préfere en
appeler aux sentiments et aux expériences que chacun a pu connaitre par
lui-méme. 11 donne ainsi a sa parole un poids de vécu assez inattendu de
sa part.

Il faudrait énumérer ici une bonne dizaine de ces allusions. Elles
touchent au domaine de 'amour, de ses joies, de ses peines ou de ses
exigences. Elles font appel 4 I'expérience de I’artisan ou de Dartiste, et
méme 2 celle de I'ivresse. Elles font parfois penser a Freud avec leurs
descriptions de la mégalomanie du désir ou de I’égoiste recherche de
I'intérét personnel. Parfois encore c’est tout simplement sa propre
expérience de prédicateur ou de confesseur que Thomas évoque. Une
expression revient trés souvent dans ce contexte: sicut et apud nos
manifeste videmus, ainsi qu’on peut s’en rendre compte par ce qui se passe
chez nous.



Frére Thomas d’Aquin prédicateur 183

Pour étre tout a fait honnéte, il faut préciser que ce recours a
I'expérience se fait parfois par auteurs interposés. Ici ou la on reconnait
Augustin ou Grégoire et, bien sfir, Aristote. C’est a ce dernier que
Thomas emprunte son exemple le plus inattendu: Savez-vous pourquoi
le caméléon n’est pas heureux? ... Il y a peu de chances pour que lui ou
ses auditeurs aient jamais vu cet animal ... Qu’importe! Il leur explique
que I'idée de bonheur parfait implique celle de stabilité, c’est-a-dire qu’il
ne laisse plus rien a désirer ni non plus rien a craindre quant a la durée de
ce bonheur. Or le caméléon, qui change de couleur suivant son environ-
nement, ne peut prétendre a cette stabilité ni, par conséquent, au
bonheur complet.

Cet exemple exotique est pourtant une exception. Le plus souvent
ce recours a ’expérience traduit une réalité vécue et 'on découvre dans
ces sermons le reflet du monde dans lequel vit Thomas. Ce n’est pas
toujours glorieux: je pense a un certain antisémitisme qui perce ici ou la,
ou encore au préjugé de la supériorité masculine qui affleure également.
Méme si Thomas s’efforce 3 une position équilibrée, on sent qu’il est
plus ou moins partie prenante de son milieu. Ce qui est d’ailleurs tout a
fait explicable et normal. Parfois, il combat carrément certaines dévia-
tions, par exemple la croyance a I’astrologie ou le recours aux devins et a
diverses superstitions. Ces passages-la sont trés datés et tres actuels a la
fois: qui pourrait dire, en effet, que notre temps est moins superstitieux
ou moins antisémite qu’on ne I’était alors? ...

Il est un point sur lequel ce double caractere, daté et actuel, de la
prédication de Thomas paraitra obvie. On le sait, il est un partisan
décidé de la peine de mort pour les criminels et il explique pourquoi
dans ses sermons: le bien de toute une communauté est préférable a la
vie d’un seul individu. Le principe peut sembler révoltant, mais c’est
pourtant lui qui justifie 'insurrection armée contre un régime politique
injuste avec, au besoin, la mise 2 mort des oppresseurs: le bien de tout un
peuple est préférable au maintien d’un ordre injuste au profit de quel-
ques-uns. Tous doivent vouloir cela, insiste Thomas, pas seulement en
pensée, mais bien en acte.

La révolte n’aura pas besoin d’aller toujours aussi loin, mais c’est un
fait que Thomas ne ménage gueére les exploiteurs, quels qu’ils soient.
Tous ceux qui détiennent injustement un fief, une province ou un
royaume sont des voleurs; ils sont tous tenus a restitution. Thomas
revient sur ce point avec la plus grande précision: voler, ce n’est pas
seulement dérober en cachette; mauvais princes et rois qui enlévent par



184 Frére Thomas d’Aquin prédicateur

violence les biens de leurs sujets sont des voleurs; ils le sont encore
quand ils portent des lois iniques dans le seul but d’en retirer un profit.
Et Thomas rappelle alors un mot énergique d’ Augustin: toute domina-
tion injuste est un vol; que sont donc les royaumes sinon des espéces de
brigandage? ...

Imagine-t-on un prédicateur s’exprimant ainsi aujourd’hui? ... Il
suffit pourtant de continuer notre lecture pour trouver bien des exem-
ples semblables; la justice sociale est trés présente dans I'ceuvre préchée
de Thomas d’Aquin. Il ne cesse de dénoncer la rapacité des gouvernants
injustes, la cupidité des marchands qui fraudent sur les mesures et les
poids, des taverniers qui mélent de I’eau au vin qu’ils servent a leurs
clients. Quant aux employeurs, qui ne donnent qu’un salaire de famine a
leurs ouvriers, il assimile cette injustice 2 un homicide avec les mot
mémes de ’Ecriture. Incontestablement, cette prédication est une prédi-
cation engagée. Par le fait méme, c’est une prédication bien enracinée
dans tout un contexte et, en un sens, bien datée; mais il se trouve que sa
singularité méme lui permet d’atteindre a I'universalité. En cela, elle est
beaucoup plus moderne qu’on ne le penserait.

A mon sens, une des raisons que expliquent la modernité de la
prédication thomasienne réside dans la place absolument prépondérante
qu’elle accorde a I’Ecriture Sainte. C’est une chose qui mérite d’étre
soulignée et ce sera la troisiéme grande caractéristique que je mettrai en
valeur. On se trompe quand on ne voit en S. Thomas qu’un disciple
d’Aristote. En réalité, il est surtout a I’école de la Bible. Déja notable,
dans les grandes ceuvres théologiques, la présence de I’Ecriture dans les
sermons est littéralement envahissante. En voici un exemple: Dans le
commentaire sur le Décalogue, qui compte a peine 12850 mots (c’est-a-
dire a peu pres 35 pages d’un livre du format Cogitatio fidei), il y a 491
citations ou réminiscences scripturaires, ce qui fait une moyenne de 14
pour une seule page. La proportion n’est pas moins impressionnante
pour les ceuvres théologiques: on a pu compter dans la Somme de
théologie et dans la Somme contre les Gentils 25000 citations de la
Bible, alors que les citations d’Aristote s’élevent seulement a 4300.

A eux seuls, ces chiffres ne disent pas tout. Mais ils sont déja
significatifs. Ils nous invitent a nous souvenir que le véritable titre
universitaire de Thomas n’était pas Doctor in sacra theologia, mais bien
Magister in sacra pagina, et que la pratique de son enseignement consistait
dans le commentaire des Ecritures. On le sait, de méme qu’il était obligé
de précher par les statuts de I'Université, de méme il était tenu de



Frére Thomas d’Aquin prédicateur 185

commenter la Bible. Les deux Sommes qu’il a composées pour synthéti-
ser I’enseignement de la théologie n’ont jamais été enseignées par lui
comme telles. A Paris, au moment ot Thomas y enseignait, I’enseigne-
ment de la théologie consistait dans le commentaire des Sentences de
P. Lombard, précédé d’un cours élémentaire de deux ans sur la Bible, et
suivi d’'un commentaire approfondi de I’'un ou l'autre livre qui parache-
vait la formation de I’étudiant théologien. Il est bien dommage qu’on ait
perdu cela de vue et que 'on ait si peu utilisé par la suite ses commen-
taires de I’Ecriture.

Outre cet emploi massif de 1’Ecriture, on trouve dans les Sermons
de nombreux passages que témoignent de la primauté que Thomas
reconnait i la Parole de Dieu écrite. Sans les reprendre par le détail, je
crois qu’on peut les résumer a I'aide d’une formule qui revient plusieurs
fois: 2 la base de toute attitude chrétienne de conversion, d’approfondis-
sement ou de progrés dans 'amour fraternel, il place une écoute
attentive, et méme amoureuse, de la Parole de Dieu. Il voit dans la joie
que nous prenons a ’écoute de la Parole de Dieu un des signes de
I’amour que nous lui portons. Si, en effet, le Verbum Dei est le Fils méme
de Dieu, et si les verba Dei sont une certaine similitude de cet unique
Verbum, alors nous devons les écouter volontiers; le signe que nous
aimons Dieu, c’est que nous écoutons Sa Parole avec amour. Il y a
d’ailleurs un sermon sur la Parabole du festin qui s’étend longuement sur
la nourriture que I'on prend a cette table et qui n’est rien d’autre que la
Parole de Dieu. Sans aucun doute le prédicateur avait la théorie de sa
pratique — et inversement.

III. LE MESSAGE

Apres avoir parlé du prédicateur et de son style, il nous reste a dire
quelques mots de son message. Ce sera notre troisieme partie. Par
message je n’entends pas tout le contenu de sa prédication. Il doit étre
clair que l'on retrouve chez Thomas les themes habituels des prédica-
teurs de tous les temps: le sens du mystere et de la transcendance divine,
le rappel des exigences de I’Evangile, la valorisation des vertus chré-
tiennes, la dévotion a la Vierge Marie, I'exhortation a la priére et bien
d’autres choses encore. Puisqu’il faut faire un choix, je ne retiendrai que
les thémes qui s’imposent d’eux-mémes, soit par leur fréquence soit par
une certaine originalité.



186 Frére Thomas d’Aquin prédicateur

Au titre de la fréquence, nous devons placer en premier lieu ce qu’il
faut bien appeler le souci de I'essentiel. Il est énoncé des les premieres
lignes du commentaire sur les Dix commandements. Thomas, qui s’inter-
roge sur ce que doit savoir un chrétien pour parvenir au salut, en vient
rapidement 2 la conclusion que ce savoir ne consiste pas en une accumu-
lation de connaissances: «Manifestement, tous ne peuvent passer leur
temps en de laborieuses études. Aussi le Christ nous a donné une loi que
sa brieveté rend accessible a tous et qu’ainsi nul n’a le droit d’ignorer:
telle est la loi de 'amour divin, cette «parole bréver que le Seigneur
déclare a 'univers.» Le theme de la «parole bréver du verbum abbreviatum,
a une longue histoire, et divers auteurs I'ont repris a leur maniere. Pour
Thomas, cette parole bréve se résume a la primauté de 'amour: Dieu
seul peut nous en faire le don, et c’est dans 'observation de cette loi
d’amour que se résume le commandement du Christ: Tota lex Christi
pendet a caritate. C’est 1a une conviction ferme souvent répétée par
Thomas. On n’en attend pas moins de la part d’un prédicateur chrétien,
mais il est cependant remarquable qu’on ne trouve pas chez cet intellec-
tuel la moindre trace d’une quelconque tentation gnostique.

Le deuxi¢me grand théme réside dans I'imitation du Christ. Ici
encore cela est profondément normal pour un chrétien, mais Thomas
met cela en évidence avec une force particuliere: en toutes nos actions,
I'événement du Christ doit étre pour nous 'exemple supréme. Il y
revient ailleurs tout aussi fortement: tout ce que le Seigneur a fait ou
souffert dans sa chair nous est enseignement et exemple salutaire.

On ne s’étonnera pas de retrouver dans ce contexte le motif de
I’homme créé i I'image de Dieu. Thomas le traite exactement de la
méme maniére que les Peres: Dieu a envoyé son Fils pour restaurer en
nous I'image divine détériorée par le péché. A la facon qui sera aussi celle
de Vatican II, il dit encore: cette image qui est en nous défigurée trouve
sa perfection dans le Christ. En termes plus précis il parle aussi de
I'image i la ressemblance de la Trinité per memoriam, intellectum et
voluntatem. L’originalité n’est pas ici dans le théme méme, mais dans le
fait qu’il soit repris si souvent dans la prédication. Ces développements
ont toutefois un aspect plus personnel quand Thomas mentionne la
liberté comme étant dans I’étre humain le signe de sa ressemblance
divine et, plus spécialement, de sa ressemblance a la Trinité.

A cette lumiére, on comprend mieux que la liberté soit aussi une des
notions-clé de sa prédication. On la rencontre plusieurs fois dans le De
decem preceptis qui oppose volontiers la loi de Moise i celle du Christ: la



Frére Thomas d’Aquin prédicateur 187

premiére était une loi de crainte et de servitude, la seconde une loi
d’amour et de liberté. On retrouve ce motif de la liberté dans les
sermons sur le Pater: parmi les raisons qui rendent la venue du Royaume
de Dieu éminemment désirable, il y a que nous y jouirons d’une
perfectissima libertas. Les homélies sur le Credo tiennent le méme langage:
dés qu’il en arrive a larticle sur le Saint-Esprit, Thomas rappelle le
verset de S. Paul qu’il cite si souvent: «Li ot est I'Esprit du Seigneur, la
aussi est la liberté.» Sans aucun doute, il y a Ia un theme majeur et il ne
serait pas difficile de montrer qu’il rejoint les développements de la
Prima Secundae sur la loi nouvelle qui consiste dans la grace de I'Esprit
Saint qui habite au cceur des croyants.

Parmi les grands sujets qui s’imposent a la lecture de ces homélies, il
y a encore le Saint-Esprit et ’Eglise. Je les mentionne simultanément
car, pour Thomas, I’Eglise est inséparable de I’Esprit: elle est sa créature.
Thomas a consacré a I’Esprit un beau sermon pour le jour de Pentecote
et son talent oratoire y apparait sous son meilleur jour. Quant au rapport
de I'Esprit a I’Eglise, c’est dans les homélies sur le Credo qu’il est le
mieux exprimé. Disons-le au passage, quand on assure parfois que
I'ecclésiologie occidentale ignore le Saint-Esprit, cela prouve au moins
qu'on n’a pas lu cette page de Thomas. Sans y insister comme il le
faudrait, je dirai tout de méme que le résultat le plus remarquable de
cette symbiose entre I’Esprit et I’Eglise se manifeste au niveau de la
catéchese: jamais Thomas ne considére la vie ou I'effort du chrétien, nila
béatitude a laquelle il est appelé, de maniere individualiste; toujours, que
ce soit ici-bas ou dans 'au-dela, il présente la personne insérée dans une
communion dont I’Esprit d’amour est la cause explicative supréme.

Il resterait encore bien des choses 2 mettre en relief. J’en retiens une
derniére: la maniére dont Thomas parle de la vertu d’humilité. Cela
nous permettra d’approcher de plus pres la personne du prédicateur et
du théologien. Vous le savez peut-étre, il se plait a illustrer cette vertu en
reprenant le motif bien connu de la vetula, de la petite vieille. Par sa foi
au Christ, une petite vieille d’aujourd’hui est bien supérieure a tous les
philosophes paiens d’autrefois, car elle en sait beaucoup plus qu’eux sur
la destinée finale de I’étre humain. Le théologien chrétien lui-méme ne
peut rivaliser avec sa charité que dans la mesure ot son savoir s’inspire
bien de la scientia Christi par laquelle plus on connait Dieu plus on I'aime.

Dans de pareilles phrases, on le devine, le théologien Thomas
s’identifie au prédicateur. On ne peut s’empécher de remarquer qu’il
s'implique lui-méme dans son enseignement aussi bien que dans sa



188 Frére Thomas d’Aquin prédicateur

prédication. Dans sa prédication, il parle souvent a la premiére personne
du pluriel et il prend aussi pour lui-méme les recommandations qu’il
adresse a ses auditeurs. Il avait pour principe qu’'un prédicateur ne peut
pas enseigner aux autres ce qu’il ne met pas lui-méme en pratique. Il
livre sans doute quelque chose de ses sentiments profonds dans son
sermon sur la semence de la Parole de Dieu. Le prédicateur doit puiser
dans le secret de la contemplation ce qu’il propose au plein jour de la
prédication. Son mouvement doit étre semblable a celui du Sauveur qui
a quitté le sein du Pére pour accomplir sa mission publique. La fécondité
de la parole du prédicateur se nourrit de cette familiarité que Dieu lui-
méme entretient avec lui.

Thomas ne parle pas autrement de sa mission d’enseignement
théologique. Cela peut sembler plus inattendu, car il est bien connu qu’il
s’abstient de projeter sa personne dans ses écrits. Pourtant, il a une fagon
de parler du théologien qui indique clairement qu’il formule a son égard
la méme exigence que pour le prédicateur. Quand il critique séverement
ceux qui ne traitent pas comme il convient la parole de vérité, il pense en
premiére visée aux prédicateurs, mais I'exemple qu’il donne est celui
d’un Maitre en théologie qui se reproche sur son lit de mort d’avoir
enseigné plus par vaine gloire que par amour du prochain.

Cette petite histoire introduira notre conclusion. Je 'emprunte a la
littérature quodlibétique. Au cours d’une de ces disputes, Thomas fut un
jour interrogé sur la récompense qui reviendrait 2 un docteur qui aurait
enseigné par vaine gloire. Voici la réponse: si ce docteur a fait pénitence
au moment de sa mort, il sera sans doute admis a la béatitude, mais il
n’aura pas droit a 'auréole des docteurs. Au-dela du caractére anecdoti-
que de I'exemple, il est aisé de percevoir la haute estime que porte
Thomas a sa tiche d’enseignement. On percoit également qu’il n’y a pas
pour lui de solution de continuité entre théologie et activité pastorale. Il
compare les docteurs en théologie a des ingénieurs ou a des architectes
engagés avec d’autres artisans dans la construction de I’édifice spirituel.
Il leur revient de rechercher et d’enseigner la maniére dont on peut servir
au mieux au salut des hommes. Autrement dit, la finalité pastorale du
travail théologique n’est pas immédiate, mais elle est pourtant directrice
du travail du théologien.



	Frère Thomas d'Aquin prédicateur

