
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 1-2

Artikel: Frère Thomas d'Aquin prédicateur

Autor: Torell, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761395

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761395
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Pierre Torrell

Frère Thomas d'Aquin prédicateur*

Le titre de cette conférence a peut-être de quoi surprendre légèrement.

Si tout le monde connaît saint Thomas comme auteur de la

Somme théologique ou commentateur d'Aristote, on sait moins qu'il a

aussi laissé une œuvre prêchée, et qu'elle mérite d'être connue. J'en ai

pris moi-même une connaissance un peu plus approfondie en préparant
l'édition critique de ses sermons sur les Dix commandements pour le

compte de l'édition léonine. Cela expliquera que, pour la communication

de ce soir, je m'appuierai largement sur ce texte encore inédit.
Cependant, grâce à l'amabilité de mes anciens collègues de la

Commission léonine, je pourrai également utiliser le texte critique des

homélies sur le Credo, le Pater et YAve Maria, ainsi que celui des autres

sermons qui nous sont parvenus. Je tiens à souligner ce fait car je dois
aussi à mes confrères non seulement un grand nombre de renseignements

sur cette prédication, mais surtout d'avoir été perfectionné par
eux dans une approche des textes médiévaux trop souvent méconnue.
Au moment où la Faculté de théologie de cette Université m'a fait
l'honneur et la confiance de m'appeler à Fribourg, elle m'a aussi arraché
à une communion de travail et d'amitié dont je garderai longtemps le

souvenir. Vous me permettrez donc de dédier cette leçon inaugurale en

hommage à mes anciens collègues et à leur austère recherche. A leur
école on peut apprendre une attitude fondamentale de rigueur scientifique,

je veux dire le respect des textes.

* A l'exception de quelques passages qui avaient été omis pour des raisons de

brièveté, cet article reproduit le texte de la leçon inaugurale prononcée par l'auteur à

l'Université de Fribourg, le 25 novembre 1981. Une étude plus ample paraîtra dans la
Revue Thomiste; on voudra bien se reporter à ce travail pour toutes les références et
citations dont nous ne pouvions alourdir le texte oral.



176 Frère Thomas d'Aquin prédicateur

Il y aura trois grandes parties dans cet exposé. Dans la première
nous allons recueillir l'essentiel des informations que nous possédons au

sujet de la prédication de frère Thomas: du témoignage des catalogues
de ses œuvres aux dépositions des témoins aux procès de canonisation,
en passant par les dispositions des Statuts de l'Université de Paris. Ces

derniers nous permettront notamment de constater que Thomas n'est

pas ici une exception: la prédication rentre dans les obligations universitaires

d'un Maître en théologie à son époque.
En second lieu, nous ferons connaissance avec cette prédication en

l'abordant par ses principales caractéristiques extérieures. J'entends par
là un certain nombre de traits qui frappent le lecteur moderne, qui ne
s'attend peut-être pas à les trouver à cette époque ni, à plus forte raison,
chez cet auteur. A la vérité, Thomas n'est guère plus ici qu'un échantillon

représentatif de la prédication au XIIIe siècle, mais il est bien fait, je
pense, pour nous aider a reviser certaines idées préconçues.

Dans un troisième temps, enfin, je souhaite relever quelques-uns
des grands thèmes qui semblent avoir la préférence de Thomas. Ceux
qui connaissent par ailleurs son œuvre théologique n'en seront pas

surpris, mais ils apprécieront sans doute le bonheur avec lequel il sait

s'adapter aux nécessités d'un genre qui n'est pas celui de l'enseignement
académique.

Au terme de ce parcours en trois étapes, nous ne serons pas encore
en possession d'un portrait complet de saint Thomas, mais nous serons
mieux à même de comprendre quel genre d'homme a été Thomas

d'Aquin en son temps.

I. LE PRÉDICATEUR

Le plus ancien témoignage concernant la prédication de S. Thomas

nous est fourni par deux manuscrits d'origine anglaise, qui se trouvent
aujourd'hui à Prague, et qui contiennent une liste de ses œuvres authentiques.

Ce catalogue peut être daté avec certitude de 1293, c'est-à-dire un
peu moins de 20 ans après sa mort. Il énumère d'abord les ouvrages que
Thomas a composés lui-même, soit qu'il les ait rédigés de sa main ou
qu'il les ait dictés (nous savons qu'il dictait beaucoup et nous connaissons

même certains de ses secrétaires). Mais après cela viennent certains

autres titres dont on précise que ce n'est pas Thomas lui-même qui en est

le responsable; d'autres les ont recueillis, mis par écrit, alors qu'il



Frère Thomas d'Aquin prédicateur 177

prêchait ou enseignait (c'est le procédé que l'on appelle reportatio). Parmi
les ouvrages qui se trouvent dans ce cas, il y a plusieurs commentaires

bibliques, mais aussi des collationes sur le Credo et sur le Pater (dont la

reportation a été faite par Réginald de Piperno, le fidèle secrétaire et

compagnon de Thomas), sur le Décalogue (dont les notes ont été prises

par Pierre de Andria, un autre de ses secrétaires), ainsi que quelques

sermons pour les dimanches et les fetes, eux aussi attribués à la plume de

Réginald.
Ces premières données sont confirmées par les dépositions des

témoins aux procès de canonisation qui se sont tenus à Naples, en 1319,

et à Fossanova (l'endroit où est mort Thomas alors qu'il se rendait au
concile de Lyon), en 1321. Certains de ces témoins ont personellement
connu Thomas (parce que ce sont des confrères plus jeunes qui ont vécu

avec lui au couvent de Naples), d'autres en ont seulement entendu parler
comme d'un homme célèbre et d'un saint religieux. Plusieurs assurent
l'avoir entendu prêcher et répètent comme un fait digne de remarque
qu'il n'avait aucune occupation séculière mais que, en dehors des heures

consacrées au repos, il s'adonnait entièrement soit à l'enseignement et à

sa préparation, soit à la prière, soit à la prédication. Parmi eux, certains

se souviennent de ses sermons sur l'Ave Maria, d'autres de ce qu'il a dit
sur le Pater, d'autres encore de sa prédication à Rome durant une
Semaine sainte.

De légères divergences sur le lieu précis (telle ou telle église), sur la

durée ou le contenu exact de cette prédication ne portent en rien atteinte
à la certitude du fait. Elles lui confèrent même un surcroît de crédibilité,
puisqu'elles montrent qu'il s'agit de voix indépendantes. A vrai dire, il
n'y a là rien d'étonnant. En raison de son appartenance à l'Ordre des

Frères prêcheurs, il était normal que Thomas ait une activité de prédication.

D'autre part, en sa qualité de Maître en théologie, les Statuts de

l'Université lui faisaient une obligation de prêcher. Tous les théologiens

y étaient tenus à partir du moment où ils étaient licenciés. Avant même
de se présenter aux épreuves de la licence, le jeune théologien devait

promettre par serment de faire personellement devant l'Université, dans

le courant de l'année, soit deux collationes, soit un sermo et une collatio.

L'obligation ne cessait pas pour les Maîtres déjà en place; elle était au
contraire précisée par une Commission composée de quatre Maîtres en
activité, qui était spécialement chargée de veiller à son exécution selon

un tour de rôle établi assez à l'avance. Les Maîtres mendiants, franciscains

et dominicains, étaient même tenus par des clauses spéciales, à



178 Frère Thomas d'Aquin prédicateur

prêcher deux fois dans la même journée s'ils faisaient leur prédication
dans une maison de leur Ordre.

La prédication du matin s'appelait sermo, celle du soir collatio. Quant
au contenu et quant à la forme, il n'y a pas ici de différences entre ces

deux exercices; seuls changent le nom et le moment où ils ont lieu: la

collatio était une prédication complémentaire qui se donnait à Vêpres et

qui permettait à l'orateur de développer complètement son sujet. Elle
commence généralement par un bref raccord au texte du matin: «Ainsi
qu'on l'a déjà dit ...», et le sujet en était annoncé à l'avance: après avoir
donné une première esquisse de son thème et précisé ce qu'il entend dire
dans le sermon, le prédicateur ajoute: nour parlerons du reste dans la

collation. On comprend mieux ainsi ces textes d'une longueur
impressionnante, leur architecture compliquée, leurs nombreuses divisions et
subdivisions. Manifestement, elles n'étaient pas seulement destinées à

bien explorer le sujet; c'était aussi un moyen de «durer» le temps
nécessaire.

Dans l'état actuel de notre documentation, nous ne connaissons

qu'un tout petit nombre de sermons de S. Thomas. Il ne faut pas se

laisser abuser par ceux que l'on trouve dans les Opera omnia; depuis la

Piana, en 1570, elles véhiculent deux collections de sermons: l'une pour
les dimanches, l'autre pour les fêtes, totalisant 245 pièces. On ne prête
qu'aux riches Même si un illustre professeur de Fribourg avait cru
pouvoir conclure à leur authenticité, ils sont malheureusement apocryphes

sans doute aucun. En fait, si nous exceptons les quatre séries sur le

Credo, le Pater, l'Ave Maria et le Décalogue (57 homélies au total), nous ne
connaissons avec certitude que 22 sermons authentiques. Presque tous
sont munis de leur collation, mais c'est évidement assez peu.

La raison de ce petit nombre provient probablement du fait que
Thomas ne s'est jamais préoccupé de recueillir l'ensemble de ses

sermons en un corpus comme l'a fait, par exemple, son contemporain
S. Bonaventure. Ils sont donc restés à l'état isolé, livrés aux hasards

d'une transmission écrite purement personnelle, après avoir été le fruit
de la bonne volonté de secrétaires d'occasion (au moins pour la moitié
d'entre eux). Les chiffres sont saisissants: alors que les collections de

collations sur les grandes prières chrétiennes, qui ont été traitées comme
des opuscules, ont connu une très ample diffusion (entre 80 et 150

manuscrits), il n'y a aucun de ces sermons isolés qui soit transmis par
plus de 4 témoins; souvent il n'y en a même qu'un seul.

Toutefois, il y a pire encore que ce petit nombre. Certains sermons



Frère Thomas d'Aquin prédicateur 179

que nous devons au bon vouloir d'auditeurs zélés, nous sont quelquefois

parvenus sous la forme de résumés squelettiques de 20 à 25 lignes. Si

nous n'avions que ceux-là, il serait tout à fait impossible de se faire une
idée de la prédication de S. Thomas. Fort heureusement, il en existe une
série de onze (c'est-à-dire la moitié de ces sermons isolés) qui a pour
reportateur Réginald de Piperno, l'ami et le compatriote de Thomas.
Grâce à lui nous avons des textes complets et fiables, munis d'une

preuve d'authenticité complémentaire, qui nous permettent de savoir ce

qu'était réellement la prédication de Thomas.
Avant d'y venir, il faut cependant dire encore un mot de la langue et

du lieu de ces sermons. En quelle langue prêchait S. Thomas? La réponse
à cette question exige que l'on distingue entre les deux catégories de

sermons que nous avons. Les sermons académiques, coram universitate,
furent évidemment prononcés en latin. Les autres, qui s'adressaient à un
public plus large (c'est le cas des commentaires des grandes prières
chrétiennes), étaient évidemment tenus dans une langue que les simples
fidèles pouvaient comprendre. Mais il faut ajouter que c'était aussi la
seule langue vivante que Thomas connaissait en dehors du latin. Son

biographe nous l'apprend: en raison de la perpétuelle abstraction de son
esprit, Thomas avait toujours été incapable d'apprendre aucune autre
langue vivante que son idiome natal. Au-delà du détail savoureux, on
saisit la difficulté qui est ici celle de l'éditeur. Dans le premier cas, le

latin, nous avons quelque chance, malgré l'imperfection de la reporta-
tion, d'accéder au moins une fois ou l'autre aux expressions mêmes de

Thomas. Dans le second, elles nous sont totalement inaccessibles, car

nous n'avons que des notes prises en latin, par le secrétaire, de ce que
l'orateur disait en sa langue maternelle. Il y a de quoi nous rendre
modeste quant à nos prétentions critiques: dans un pareil cas, nous
atteignons sans doute les idées, mais non pas les mots.

Quant au lieu de cette prédication, nous connaissons avec certitude
Naples et Rome pour les sermons prononcés en vieil italien de la région
de Naples, mais il y a un cas douteux: à Milan, Thomas a prêché coram
clero et populo civitatis; était-ce en latin? cela semble peu probable; mais il
faudrait alors conclure que les gens de Milan pouvaient comprendre le

dialecte napolitain, ce qui n'est pas non plus prouvé. Pour les sermons
en latin, nous avons un sermon qui a été tenu à Bologne coram universitate,

mais la majorité de ces sermons universitaires viennent probablement
de Paris.

C'est d'ailleurs de Paris que nous parvient le seul écho concret de



180 Frère Thomas d'Aquin prédicateur

cette prédication. En date du 26 juin 1259, le pape Alexandre IV
demande à l'évêque de Paris Renaud de Corbeil, de punir énergique-
ment le bedeau de la nation picarde, que s'est permis d'injurier publiquement

frère Thomas. Le dimanche des Rameaux précédent, ce bedeau,
nommé Guillot, avait pris sur lui d'interrompre Thomas qui était en
train de prêcher, afin de publier in conspectu cleri et populi le libelle de

Guillaume de Saint-Amour contre les religieux. Pour sanctionner cette
audace, le pape demande que le bedeau soit excommunié, privé de son
salaire et révoqué de sa charge à jamais. Echo parmi tant d'autres d'un
monde universitaire qui n'était pas plus paisible alors qu'il ne l'est

aujourd'hui

II. LE STYLE

Après le rappel de ces quelques données qui attestent le fait de la

prédication de Thomas, nous pouvons en venir à ce que, j'aimerais
appeler son styli c'est-à-dire à certaines caractéristiques que, confèrent à

sa parole un cachet qui est à la fois celui d'un homme, celui d'une époque
aussi, mais qui reflète en même temps une certaine manière de concevoir
la théologie et la prédication. Pour illustrer chacun de ces trois aspects,

j'ai retenu autant de traits correspondants; ils reviennent comme de

véritables leitmotive dans les différents sermons et nous introduisent
déjà très profondément à l'œuvre prêchée de Thomas.

La première chose qui frappe le lecteur qui aborde ces textes pour la

première fois est certainement leur extrême simplicité. On pourrait
penser qu'il s'agit là d'un effet consécutif à l'abréviation due aux

reportateurs. Il y a peut-être cela, mais pas uniquement. Cette qualité est

inhérente à la prédication de Thomas et ses auditeurs l'avaient déjà

remarquée: il prêchait de telle sorte, nous disent-ils, qu'il évitait les

curiosités affectées d'une éloquence trop humaine, ainsi que les allitérations

bizarres dans l'énoncé et le traitement du thème; il proposait
seulement ce qui lui paraissait utile à ses auditeurs, réservant pour la

discussion scolaire les questions trop subtiles. Le fait a été souvent
remarqué et il suffit de parcourir d'autres sermons de cette époque pour
découvrir aisément l'envers de cette qualité: ils souffrent souvent d'une
véritable intrusion de questions philosophiques et, plus encore, d'un
appareil scolastique qui n'a rien à voir dans une homélie.

Certes, on ne saurait nier que le professeur transparaît parfois chez



Frère Thomas d'Aquin prédicateur 181

le prédicateur Thomas. Il est toujours présent dans la grande clarté

pédagogique qui est un aspect de cette simplicité de la forme. Mais il
arrive aussi qu'on trouve dans l'une ou l'autre homélie des ébauches de

questions disputées. On y rencontre également l'écho des controverses
théologiques du moment: la question de l'éternité du monde, par
exemple, ou encore le différend qui oppose les séculiers et les mendiants.

A la vérité, ceci est tout à fait normal. Une prédication qui se veut
actuelle ne peut passer sous silence les problèmes de ses destinataires.
Dans le cas présent, ces auditeurs étaient des clercs, eux-mêmes profondément

engagés dans ces débats; Thomas ne l'ignorait pas. Cependant,
même lorsqu'il aborde ces questions, il observe une remarquable
sobriété de langage et refuse d'employer en chaire les termes techniques.

Son parti-pris de simplicité exclut encore résolument les envolées
oratoires. Il y a vraiment là une touche personelle à laquelle on ne peut se

tromper. Cela est si fort qu'on peut détecter une citation à la simple
lecture. S'il arrive à Thomas de citer saint Bernard, il n'a nul besoin
d'annoncer les guillemets pour qu'on s'en aperçoive. Ce n'est pas qu'il
soit contre l'emploi d'une certaine éloquence pour émouvoir l'affectivité
des auditeurs et il la défend contre ses détracteurs, mais il refuse de

réduire cet art à une quelconque habileté mondaine. A plus forte raison,

réprouve-t-il toute enflure inutile du discours.

Il n'est pas moins sévère contre ce qu'il appelle les «frivolités» des

prédicateurs et il en fait la théorie très consciemment. Ici, je délaisserai

un instant la prédication pour lire avec vous certains extraits d'une
consultation théologique sur ce point. Un lecteur conventuel (c'est-à-
dire un responsable chargé de la formation intellectuelle des frères) du
couvent dominicain de Besançon, nommé Gérard, lui avait écrit pour
lui poser quelques questions sur l'opportunité de prêcher ou non sur
certains sujets. Je retiendrai trois de ces questions, qui me semblent
éclairantes pour les précisions qu'elles permettent d'apporter.

Voici la première: quelle était la forme de l'étoile qui apparut aux
Mages? avait-elle l'aspect d'une croix, d'un homme ou d'un crucifix? A
cette question, Thomas répond ceci: je sais bien que Ghrysostome
raconte quelque part quelque chose de semblable (en réalité, c'est un
pseudo-Chrysostome), mais il ne l'enseigne pas formellement, et aucun
des autres saints docteurs n'en a parlé; puisque ce n'est pas certain, il
vaut donc mieux ne pas prêcher cela. Et voici la raison dirimante: il ne
convient pas au prédicateur de la vérité de s'égarer dans des fables

invérifiables.



182 Frère Thomas d'Aquin prédicateur

A ce même correspondant qui lui demande si l'on peut enseigner

que «les petites mains de l'Enfant-Jésus ont façonné les étoiles», Thomas
explique longuement l'impropriété d'une pareille expression, et il finit
par conclure: il ne faut pas abuser de ces licences poétiques et il vaut
mieux ne pas les prêcher; il importe de ne pas troubler l'âme des simples

par des histoires de ce genre.
Le souci pastoral est manifeste dans ces deux premiers cas; il n'est

pas moins clair dans le troisième: la Vierge Marie s'est-elle rappelée tous
les jours de sa vie, et cela sept fois par jour et avec une douleur
véhémente, la prédiction du vieillard Siméon sur le glaive qui devait lui
transpercer le cœur? On sent que Thomas est ici tout près de perdre
patience: il est tout aussi facile de mépriser pareille assertion que de la

formuler, car elle ne s'appuie sur aucune autorité; j'estime qu'il ne faut

pas prêcher des frivolités de ce genre, alors qu'il y a tant à dire au sujet de

vérités très certaines.
Ces réponses se passent de commentaires. Il est évident que la

simplicité dont je parle, qui bannit tant les artifices de la forme que les

exagérations pieuses, traduit en réalité l'option d'un homme et d'un
théologien pour qui l'essentiel possède assez de force pour rayonner par
lui-même sans le secours des piètres habiletés du prédicateur.

La seconde grande caractéristique externe de cette prédication réside
dans un fréquent recours à l'expérience quotidienne. La chose est

d'autant plus frappante qu'on ne trouve jamais chez Thomas les exempla

anecdotiques qui émaillent les discours des prédicateurs de cette époque.
Ces historiettes à la véracité douteuse étaient censées illustrer la doctrine

que l'orateur voulait communiquer. Thomas, quant à lui, préfère en

appeler aux sentiments et aux expériences que chacun a pu connaître par
lui-même. Il donne ainsi à sa parole un poids de vécu assez inattendu de

sa part.
Il faudrait énumérer ici une bonne dizaine de ces allusions. Elles

touchent au domaine de l'amour, de ses joies, de ses peines ou de ses

exigences. Elles font appel à l'expérience de l'artisan ou de l'artiste, et
même à celle de l'ivresse. Elles font parfois penser à Freud avec leurs

descriptions de la mégalomanie du désir ou de l'égoïste recherche de

l'intérêt personnel. Parfois encore c'est tout simplement sa propre
expérience de prédicateur ou de confesseur que Thomas évoque. Une
expression revient très souvent dans ce contexte: sicut et apud nos

manifeste videmus, ainsi qu'on peut s'en rendre compte par ce qui se passe
chez nous.



Frère Thomas d'Aquin prédicateur 183

Pour être tout à fait honnête, il faut préciser que ce recours à

l'expérience se fait parfois par auteurs interposés. Ici ou là on reconnaît

Augustin ou Grégoire et, bien sûr, Aristote. C'est à ce dernier que
Thomas emprunte son exemple le plus inattendu: Savez-vous pourquoi
le caméléon n'est pas heureux? Il y a peu de chances pour que lui ou
ses auditeurs aient jamais vu cet animal Qu'importe! Il leur explique

que l'idée de bonheur parfait implique celle de stabilité, c'est-à-dire qu'il
ne laisse plus rien à désirer ni non plus rien à craindre quant à la durée de

ce bonheur. Or le caméléon, qui change de couleur suivant son environnement,

ne peut prétendre à cette stabilité ni, par conséquent, au

bonheur complet.
Cet exemple exotique est pourtant une exception. Le plus souvent

ce recours à l'expérience traduit une réalité vécue et l'on découvre dans

ces sermons le reflet du monde dans lequel vit Thomas. Ce n'est pas

toujours glorieux: je pense à un certain antisémitisme qui perce ici ou là,

ou encore au préjugé de la supériorité masculine qui affleure également.
Même si Thomas s'efforce à une position équilibrée, on sent qu'il est

plus ou moins partie prenante de son milieu. Ce qui est d'ailleurs tout à

fait explicable et normal. Parfois, il combat carrément certaines déviations,

par exemple la croyance à l'astrologie ou le recours aux devins et à

diverses superstitions. Ces passages-là sont très datés et très actuels à la

fois: qui pourrait dire, en effet, que notre temps est moins superstitieux
ou moins antisémite qu'on ne l'était alors?

Il est un point sur lequel ce double caractère, daté et actuel, de la

prédication de Thomas paraîtra obvie. On le sait, il est un partisan
décidé de la peine de mort pour les criminels et il explique pourquoi
dans ses sermons: le bien de toute une communauté est préférable à la

vie d'un seul individu. Le principe peut sembler révoltant, mais c'est

pourtant lui qui justifie l'insurrection armée contre un régime politique
injuste avec, au besoin, la mise à mort des oppresseurs: le bien de tout un
peuple est préférable au maintien d'un ordre injuste au profit de

quelques-uns. Tous doivent vouloir cela, insiste Thomas, pas seulement en

pensée, mais bien en acte.

La révolte n'aura pas besoin d'aller toujours aussi loin, mais c'est un
fait que Thomas ne ménage guère les exploiteurs, quels qu'ils soient.

Tous ceux qui détiennent injustement un fief, une province ou un

royaume sont des voleurs; ils sont tous tenus à restitution. Thomas
revient sur ce point avec la plus grande précision: voler, ce n'est pas
seulement dérober en cachette; mauvais princes et rois qui enlèvent par



184 Frère Thomas d'Aquin prédicateur

violence les biens de leurs sujets sont des voleurs; ils le sont encore
quand ils portent des lois iniques dans le seul but d'en retirer un profit.
Et Thomas rappelle alors un mot énergique d'Augustin: toute domination

injuste est un vol; que sont donc les royaumes sinon des espèces de

brigandage?

Imagine-t-on un prédicateur s'exprimant ainsi aujourd'hui? Il
suffit pourtant de continuer notre lecture pour trouver bien des exemples

semblables; la justice sociale est très présente dans l'œuvre prêchée
de Thomas d'Aquin. Il ne cesse de dénoncer la rapacité des gouvernants
injustes, la cupidité des marchands qui fraudent sur les mesures et les

poids, des taverniers qui mêlent de l'eau au vin qu'ils servent à leurs

clients. Quant aux employeurs, qui ne donnent qu'un salaire de famine à

leurs ouvriers, il assimile cette injustice à un homicide avec les mot
mêmes de l'Ecriture. Incontestablement, cette prédication est une prédication

engagée. Par le fait même, c'est une prédication bien enracinée
dans tout un contexte et, en un sens, bien datée; mais il se trouve que sa

singularité même lui permet d'atteindre à l'universalité. En cela, elle est

beaucoup plus moderne qu'on ne le penserait.
A mon sens, une des raisons que expliquent la modernité de la

prédication thomasienne réside dans la place absolument prépondérante
qu'elle accorde à l'Ecriture Sainte. C'est une chose qui mérite d'être

soulignée et ce sera la troisième grande caractéristique que je mettrai en
valeur. On se trompe quand on ne voit en S. Thomas qu'un disciple
d'Aristote. En réalité, il est surtout à l'école de la Bible. Déjà notable,
dans les grandes œuvres théologiques, la présence de l'Ecriture dans les

sermons est littéralement envahissante. En voici un exemple: Dans le

commentaire sur le Décalogue, qui compte à peine 12850 mots (c'est-à-
dire à peu près 35 pages d'un livre du format Cogitatio fidei), il y a 491

citations ou réminiscences scripturaires, ce qui fait une moyenne de 14

pour une seule page. La proportion n'est pas moins impressionnante

pour les œuvres théologiques: on a pu compter dans la Somme de

théologie et dans la Somme contre les Gentils 25000 citations de la

Bible, alors que les citations d'Aristote s'élèvent seulement à 4300.

A eux seuls, ces chiffres ne disent pas tout. Mais ils sont déjà

significatifs. Ils nous invitent à nous souvenir que le véritable titre
universitaire de Thomas n'était pas Doctor in sacra theologia, mais bien

Magister in sacra pagina, et que la pratique de son enseignement consistait
dans le commentaire des Ecritures. On le sait, de même qu'il était obligé
de prêcher par les statuts de l'Université, de même il était tenu de



Frère Thomas d'Aquin prédicateur 185

commenter la Bible. Les deux Sommes qu'il a composées pour synthétiser

l'enseignement de la théologie n'ont jamais été enseignées par lui
comme telles. A Paris, au moment où Thomas y enseignait, l'enseignement

de la théologie consistait dans le commentaire des Sentences de

P. Lombard, précédé d'un cours élémentaire de deux ans sur la Bible, et
suivi d'un commentaire approfondi de l'un ou l'autre livre qui parachevait

la formation de l'étudiant théologien. Il est bien dommage qu'on ait

perdu cela de vue et que l'on ait si peu utilisé par la suite ses commentaires

de l'Ecriture.
Outre cet emploi massif de l'Ecriture, on trouve dans les Sermons

de nombreux passages que témoignent de la primauté que Thomas
reconnaît à la Parole de Dieu écrite. Sans les reprendre par le détail, je
crois qu'on peut les résumer à l'aide d'une formule qui revient plusieurs
fois: à la base de toute attitude chrétienne de conversion, d'approfondissement

ou de progrès dans l'amour fraternel, il place une écoute

attentive, et même amoureuse, de la Parole de Dieu. Il voit dans la joie
que nous prenons à l'écoute de la Parole de Dieu un des signes de

l'amour que nous lui portons. Si, en effet, le Verbum Dei est le Fils même
de Dieu, et si les verba Dei sont une certaine similitude de cet unique
Verbum, alors nous devons les écouter volontiers; le signe que nous
aimons Dieu, c'est que nous écoutons Sa Parole avec amour. Il y a

d'ailleurs un sermon sur la Parabole du festin qui s'étend longuement sur
la nourriture que l'on prend à cette table et qui n'est rien d'autre que la

Parole de Dieu. Sans aucun doute le prédicateur avait la théorie de sa

pratique - et inversement.

III. LE MESSAGE

Après avoir parlé du prédicateur et de son style, il nous reste à dire
quelques mots de son message. Ce sera notre troisième partie. Par

message je n'entends pas tout le contenu de sa prédication. Il doit être
clair que l'on retrouve chez Thomas les thèmes habituels des prédicateurs

de tous les temps: le sens du mystère et de la transcendance divine,
le rappel des exigences de l'Evangile, la valorisation des vertus
chrétiennes, la dévotion à la Vierge Marie, l'exhortation à la prière et bien
d'autres choses encore. Puisqu'il faut faire un choix, je ne retiendrai que
les thèmes qui s'imposent d'eux-mêmes, soit par leur fréquence soit par
une certaine originalité.



186 Frère Thomas d'Aquin prédicateur

Au titre de la fréquence, nous devons placer en premier lieu ce qu'il
faut bien appeler le souci de l'essentiel. Il est énoncé dès les premières
lignes du commentaire sur les Dix commandements. Thomas, qui s'interroge

sur ce que doit savoir un chrétien pour parvenir au salut, en vient
rapidement à la conclusion que ce savoir ne consiste pas en une accumulation

de connaissances: «Manifestement, tous ne peuvent passer leur

temps en de laborieuses études. Aussi le Christ nous a donné une loi que
sa brièveté rend accessible à tous et qu'ainsi nul n'a le droit d'ignorer:
telle est la loi de l'amour divin, cette <parole brève> que le Seigneur
déclare à l'univers. » Le thème de la <parole brève> du verbum abbreviatum,

a une longue histoire, et divers auteurs l'ont repris à leur manière. Pour
Thomas, cette parole brève se résume à la primauté de l'amour: Dieu
seul peut nous en faire le don, et c'est dans l'observation de cette loi
d'amour que se résume le commandement du Christ: Tota lex Christi
pendet a caritate. C'est là une conviction ferme souvent répétée par
Thomas. On n'en attend pas moins de la part d'un prédicateur chrétien,
mais il est cependant remarquable qu'on ne trouve pas chez cet intellectuel

la moindre trace d'une quelconque tentation gnostique.
Le deuxième grand thème réside dans l'imitation du Christ. Ici

encore cela est profondément normal pour un chrétien, mais Thomas

met cela en évidence avec une force particulière: en toutes nos actions,
l'événement du Christ doit être pour nous l'exemple suprême. Il y
revient ailleurs tout aussi fortement: tout ce que le Seigneur a fait ou
souffert dans sa chair nous est enseignement et exemple salutaire.

On ne s'étonnera pas de retrouver dans ce contexte le motif de

l'homme créé à l'image de Dieu. Thomas le traite exactement de la

même manière que les Pères: Dieu a envoyé son Fils pour restaurer en

nous l'image divine détériorée par le péché. A la façon qui sera aussi celle

de Vatican II, il dit encore: cette image qui est en nous défigurée trouve
sa perfection dans le Christ. En termes plus précis il parle aussi de

l'image à la ressemblance de la Trinité per memoriam, intellectum et

voluntatem. L'originalité n'est pas ici dans le. thème même, mais dans le

fait qu'il soit repris si souvent dans la prédication. Ces développements
ont toutefois un aspect plus personnel quand Thomas mentionne la

liberté comme étant dans l'être humain le signe de sa ressemblance

divine et, plus spécialement, de sa ressemblance à la Trinité.
A cette lumière, on comprend mieux que la liberté soit aussi une des

notions-clé de sa prédication. On la rencontre plusieurs fois dans le De
decern preceptis qui oppose volontiers la loi de Moïse à celle du Christ: la



Frère Thomas d'Aquin prédicateur 187

première était une loi de crainte et de servitude, la seconde une loi
d'amour et de liberté. On retrouve ce motif de la liberté dans les

sermons sur le Pater: parmi les raisons qui rendent la venue du Royaume
de Dieu éminemment désirable, il y a que nous y jouirons d'une
perfectissima libertas. Les homélies sur le Credo tiennent le même langage:
dès qu'il en arrive à l'article sur le Saint-Esprit, Thomas rappelle le

verset de S. Paul qu'il cite si souvent: «Là où est l'Esprit du Seigneur, là
aussi est la liberté. » Sans aucun doute, il y a là un thème majeur et il ne
serait pas difficile de montrer qu'il rejoint les développements de la

Prima Secundae sur la loi nouvelle qui consiste dans la grâce de l'Esprit
Saint qui habite au cœur des croyants.

Parmi les grands sujets qui s'imposent à la lecture de ces homélies, il
y a encore le Saint-Esprit et l'Eglise. Je les mentionne simultanément

car, pour Thomas, l'Eglise est inséparable de l'Esprit: elle est sa créature.
Thomas a consacré à l'Esprit un beau sermon pour le jour de Pentecôte

et son talent oratoire y apparaît sous son meilleur jour. Quant au rapport
de l'Esprit à l'Eglise, c'est dans les homélies sur le Credo qu'il est le

mieux exprimé. Disons-le au passage, quand on assure parfois que
l'ecclésiologie occidentale ignore le Saint-Esprit, cela prouve au moins

qu'on n'a pas lu cette page de Thomas. Sans y insister comme il le

faudrait, je dirai tout de même que le résultat le plus remarquable de

cette symbiose entre l'Esprit et l'Eglise se manifeste au niveau de la

catéchèse: jamais Thomas ne considère la vie ou l'effort du chrétien, ni la

béatitude à laquelle il est appelé, de manière individualiste; toujours, que
ce soit ici-bas ou dans l'au-delà, il présente la personne insérée dans une
communion dont l'Esprit d'amour est la cause explicative suprême.

Il resterait encore bien des choses à mettre en relief. J'en retiens une
dernière: la manière dont Thomas parle de la vertu d'humilité. Cela

nous permettra d'approcher de plus près la personne du prédicateur et
du théologien. Vous le savez peut-être, il se plaît à illustrer cette vertu en

reprenant le motif bien connu de la vetula, de la petite vieille. Par sa foi
au Christ, une petite vieille d'aujourd'hui est bien supérieure à tous les

philosophes païens d'autrefois, car elle en sait beaucoup plus qu'eux sur
la destinée finale de l'être humain. Le théologien chrétien lui-même ne

peut rivaliser avec sa charité que dans la mesure où son savoir s'inspire
bien de la scientia Christi par laquelle plus on connaît Dieu plus on l'aime.

Dans de pareilles phrases, on le devine, le théologien Thomas
s'identifie au prédicateur. On ne peut s'empêcher de remarquer qu'il
s'implique lui-même dans son enseignement aussi bien que dans sa



188 Frère Thomas d'Aquin prédicateur

prédication. Dans sa prédication, il parle souvent à la première personne
du pluriel et il prend aussi pour lui-même les recommandations qu'il
adresse à ses auditeurs. Il avait pour principe qu'un prédicateur ne peut
pas enseigner aux autres ce qu'il ne met pas lui-même en pratique. Il
livre sans doute quelque chose de ses sentiments profonds dans son
sermon sur la semence de la Parole de Dieu. Le prédicateur doit puiser
dans le secret de la contemplation ce qu'il propose au plein jour de la

prédication. Son mouvement doit être semblable à celui du Sauveur qui
a quitté le sein du Père pour accomplir sa mission publique. La fécondité
de la parole du prédicateur se nourrit de cette familiarité que Dieu lui-
même entretient avec lui.

Thomas ne parle pas autrement de sa mission d'enseignement
théologique. Cela peut sembler plus inattendu, car il est bien connu qu'il
s'abstient de projeter sa personne dans ses écrits. Pourtant, il a une façon
de parler du théologien qui indique clairement qu'il formule à son égard
la même exigence que pour le prédicateur. Quand il critique sévèrement

ceux qui ne traitent pas comme il convient la parole de vérité, il pense en

première visée aux prédicateurs, mais l'exemple qu'il donne est celui
d'un Maître en théologie qui se reproche sur son lit de mort d'avoir
enseigné plus par vaine gloire que par amour du prochain.

Cette petite histoire introduira notre conclusion. Je l'emprunte à la

littérature quodlibétique. Au cours d'une de ces disputes, Thomas fut un
jour interrogé sur la récompense qui reviendrait à un docteur qui aurait
enseigné par vaine gloire. Voici la réponse: si ce docteur a fait pénitence
au moment de sa mort, il sera sans doute admis à la béatitude, mais il
n'aura pas droit à l'auréole des docteurs. Au-delà du caractère anecdoti-

que de l'exemple, il est aisé de percevoir la haute estime que porte
Thomas à sa tâche d'enseignement. On perçoit également qu'il n'y a pas

pour lui de solution de continuité entre théologie et activité pastorale. Il
compare les docteurs en théologie à des ingénieurs ou à des architectes

engagés avec d'autres artisans dans la construction de l'édifice spirituel.
Il leur revient de rechercher et d'enseigner la manière dont on peut servir
au mieux au salut des hommes. Autrement dit, la finalité pastorale du
travail théologique n'est pas immédiate, mais elle est pourtant directrice
du travail du théologien.


	Frère Thomas d'Aquin prédicateur

