
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 1-2

Artikel: 681-1981 : ein vergessenes Konzilsjubiläum : eine versäumte
ökumenische Chance

Autor: Schönborn, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761394

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761394
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christoph Schönborn

681-1981: Ein vergessenes Konzilsjubiläum-
eine versäumte ökumenische Chance

Das Jahr 1981 war reich an Gedenkfeiern für das 1. Konzil von
Konstantinopel (381). Des 3. Constantinopolitanums (681) wurde
seltsamerweise kaum gedacht1. Wie erklärt sich dieses «Vergessen» eines

Konzils, das für die letzte Ausprägung des christlichen Dogmas von so

entscheidender Bedeutung ist? Handelt es sich um ein bloßes Vergessen
oder um eine Art von «Verdrängung»? Gewiß ist das Konzil von 381,
dem das «Nizäno-Konstantinopolitanische» Glaubensbekenntnis
zugeschrieben wird, bekannter als das Konzil von 681, das sich mit der
abstrakt und unzugänglich wirkenden Frage der beiden Willen und
Wirkweisen in Christus befaßt hat. Gewiß ist die ökumenische Bedeutung

des Konzils von 381 direkter sichtbar als die des 6. ökumenischen
Konzils: 381 war die Kirche noch ungespalten, und das mit diesem
Konzil verbundene Credo wird auch heute noch von der großen Mehrzahl

der Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften als Bekenntnisformel
anerkannt.

1 Die einzige uns bekannte direkte Stellungnahme ist die von Y. Congar, Les
conciles oecuméniques de 381 et 681, in: Unité des chrétiens, no 42 (Avril 1981) 21-
23. Außer diesem Beitrag konnten wir nur finden: V.Jonitä, Das VI. ökumenische
Konzil und seine Bedeutung für den aktuellen Ökumenismus (rumän.), in: StTheol
30 (1978) 357-485, eine Dissertation, die die Geschichte (und Vorgeschichte) des

Konzils nachzeichnet und besonders die Bedeutung des Konzils für das Gespräch mit
den Altorientalen hervorhebt; dazu vgl. M.K. Krikorian, The Attitude of the
Oriental Orthodox Churches towards the Vth, Vlth and Vllth Ecumenical Councils,
in: Wort und Wahrheit Suppl. Issue Nr. 2 (1974) 70-73. An akademischen Veranstaltungen

zum Gedächtnis des Konzils von 681 ist uns nur ein Symposium bekannt, das

die «St.-Klemens-von-Ohrid»-Akademie in Sofia am 16. und 17. 12. 1981 abgehalten

hat (vgl. die Notiz in Episkepsis, Nr. 268, 1. 3. 1982, 7-8).



158 681-1981: Ein vergessenes Konzilsjubiläum -
681 sind die großen Spaltungen der östlichen Christenheit bereits

geschichtliche, nicht mehr rückgängig zu machende Realitäten. Syrer
und Ägypter, Armenier und Äthiopier haben ihr von Byzanz losgelöstes

kirchhches Eigenleben, sie nehmen an den ökumenischen Konzilien
seit Ephesus (431) beziehungsweise seit Chalkedon (451) nicht mehr teil
und ihr Beitrag fehlt in einer Kirche, die vor allem um die Pole Rom
und Konstantinopel kreist. Diesen Kirchen zumindest ist und bleibt
dieses Konzil gemeinsam. Umso mehr verwundert es, daß des Konzils

von 681 so wenig gedacht wird, gerade zu einem Zeitpunkt, da zum
ersten Mal seit dem Konzil von Florenz (1439-45) der offizielle theologische

Dialog zwischen den orthodoxen Kirchen und der katholischen
Kirche wieder aufgenommen wurde. Im Folgenden sei deshalb der

Versuch unternommen, möglichen Gründen dieses Vergessens
nachzuforschen und die ökumenische Bedeutung dieses Konzils darzustellen.

I. DAS ÖKUMENISCHE BEKENNTNIS ZUR VOLLEN MENSCHHEIT CHRISTI

Das 6. ökumenische Konzil hat durch sein Bekenntnis zum menschlichen

Willen und menschlichen Wirken Christi das altkirchliche
Christusbekenntnis vollendet, das Bekenntnis zu dem einen Herrn und Christus,
wahrer Gott und wahrer Mensch, «unvermischt und ungetrennt» in der

göttlichen und der menschlichen Natur, in seinem göttlichen und
seinem menschlichen Willen.

Das 2. Vaticanum hat die Tragweite dieses Bekenntnisses deutlich
gemacht. In einem für das Konzil zentralen Text (Gaudium et spes Art.
22) heißt es:

Der «das Bild des unsichtbaren Gottes» (Kol. 1,15) ist, er ist zugleich der vollkommene

Mensch, der den Söhnen Adams die Gottebenbildlichkeit wiedergab, die

von der ersten Sünde her verunstaltet war. Da in ihm die menschliche Natur

angenommen wurde, ohne dabei verschlungen zu werden, ist sie dadurch auch

schon in uns zu einer erhabenen Würde erhöht worden. Denn er, der Sohn Gottes,
hat sich in seiner Menschwerdung gewissermaßen mit jedem Menschen vereinigt.
Mit Menschenhänden hat er gearbeitet, mit menschlichem Geist gedacht, mit
einem menschlichen Willen hat er gehandelt, mit einem menschlichen Herzen

gehebt.

In den Anmerkungen dieses fundamentalen Textes wird zweimal
auf das 3. Konzil von Konstantinopel verwiesen: «Wie nämlich sein

heiliges und unbeflecktes beseeltes Fleisch durch die Vergöttlichung



eine versäumte ökumenische Chance 159

nicht verschlungen, sondern in dem ihm eigenen Zustand und Wesen

blieb...» (Denz.-Schönm. 556), «so ist auch sein menschlicher
Wille durch die Vergöttlichung nicht zerstört worden» (ebd.). Der
Bezug auf den menschlichen Willen Christi ist für die theologische
Perspektive des Konzilstextes wesentlich: die Grundlagen für einen
wirklichen Humanismus darzulegen. JosefRatzinger hat in seinem
Kommentar diesen Zusammenhang betont: «Der Versuch, das Gespräch mit
den Nichtgläubigen auf der Basis der Humanitas-Idee zu führen,
erreicht hier seinen Höhepunkt bei dem Bemühen, Menschsein christolo-
gisch auszulegen Der Gedanke der assumptio hominis wird zunächst

in seiner ganzen ontologischen Tiefe angerührt: Das Menschsein aller
Menschen ist eines; indem Christus das eine Menschsein des Menschen

an sich gezogen hat, ist ein Vorgang geschehen, der jeden Menschen

trifft, das Menschsein ist fortan in jedem Menschen christologisch
bestimmt. Dann wird dieser Gedanke mehr auf die aktuale Ebene des

konkreten menschlichen Existierens ausgeweitet: Menschliches Wirken,
Denken, Wollen, Lieben ist Instrument des Logos geworden; was
zunächst auf der Ebene des Seins gegeben ist, gibt doch auch der Ebene
des Handelns, dem aktualen Vollzug menschlicher Existenz, eine neue
Bedeutung»2.

Die aktuelle Bedeutung des Konzilsbekenntnisses von 681 liegt
wohl vor allem darin, die «Ebene des Seins» (Zwei-Naturen-Lehre des

Konzils von Chalkedon, 451) in ihren Folgerungen für die «Ebene des

Handelns» zu beleuchten. Man hat der Konzilsdefinition von Chalkedon

immer wieder vorgeworfen, sie betrachte die zwei Naturen Christi
zu statisch in ihrer Wesenheit. Dieser Eindruck kann nur dort entstehen,

wo die Definition von Chalkedon isoliert betrachtet wird. Allzu selten

wird das 6. ökumenische Konzil zum Verständnis von Chalkedon
herangezogen, obwohl das Konzil seine Definition ausdrücklich als eine

präzisierende Auslegung der Definition von Chalkedon versteht: hatte
Chalkedon von Christus gesagt, er sei «vollkommen in der Gottheit,
vollkommen auch in der Menschheit», so folgert das Konzil von 681

daraus, Christus müsse auch einen vollkommenen menschlichen Willen
haben.

Die Internationale Theologische Kommission hat in ihrem Dokument
des Jahres 1979 einen längeren Abschnitt dem 3. Constantinopolitanum

2 LThK, Ergänzungsband: Das Zweite Vatikanische Konzil, III, 350.



160 681-1981: Ein vergessenes Konzilsjubiläum -
und seiner Bedeutung für die Christologie gewidmet. Dieser Text kann
als Anzeichen dafür gewertet werden, daß man sich vermehrt bewußt
wird, welche Bedeutung dem 6. ökumenischen Konzil zu einem
umfassenderen Verständnis der altkirchlichen Christologie zukommt:

«Zur Erarbeitung einer angemessenen Christologie genügt nicht der Blick auf die

Entwicklung bis zum Konzil von Chalkedon; vielmehr muß man soweit als

möglich auch die letzten mit der Christologie befaßten Konzilien, vor allem das

Dritte Konzil von Konstantinopel im Jahre 681 (DS Nr. 556ff.) einbeziehen. Mit
der Definition dieses letztgenannten Konzils machte die Kirche deutlich, daß ihr
eine Klärung des christologischen Problems über das Konzil von Chalkedon
hinaus möglich war. Sie erwies sich dazu in der Lage, das Problem im Blick auf
neu aufgetretene Schwierigkeiten zu überdenken. Sie wollte nochmals die

Erkenntnis dessen vertiefen, was die Heilige Schrift über Jesus Christus sagt.
Auf der Lateransynode von 649 (DS Nr. 502fF.), die durch die Verurteilung

des Monotheletismus das Dritte Ökumenische Konzil von Konstantinopel vorbereitete,

stellte die Kirche - besonders durch das Verdienst des Heiligen Maximus
Confessor - deutlicher den wesentlichen Anteil der menschlichen Freiheit Christi
am Werk der Erlösung heraus, damit auch die Verbindung zwischen dessen

freiem menschlichem Willen und der Hypostase des Logos (insofern sie aussagte,
daß unser Heil durch die göttliche Person auf menschliche Weise gewollt worden
sei). Im Licht der Lateransynode gedeutet, wurzelt die Definition des Dritten
Konzils von Konstantinopel tief in der Lehre der Kirchenväter und des Konzils

von Chalkedon. Gleichzeitig weist sie einen Weg, um den Erfordernissen der

Gegenwart in der Christologie zu begegnen, da diese vor allem das Gewicht der

Menschheit Christi für das Heil des Menschen und der verschiedenen «Mysterien»
seines irdischen Lebens (z.B. Taufe, Versuchung, Todesangst in Getsemane)
deutlicher hervortreten lassen wollen»3.

Eine solche «relecture» des Konzils von Chalkedon im Licht des

Konzils von 681 könnte dazu beitragen, aus dem Dilemma zwischen
einer mehr «funktionalen» und einer mehr «ontologischen» Christologie

herauszufinden. Sie könnte zeigen, daß der heute so stark betonte

(«funktionale») Aspekt des «Seins-für-die-Anderen», der «Proexistenz»

Christi seine ganze Kraft erst dann gewinnt, wenn seine menschliche

Proexistenz wirklich die menschliche Existenz des ewigen Wortes ist; das

«Für-uns» des Lebens, Sterbens und Auferstehens Jesu ist deshalb mehr
als nur ein ethisches Vorbild, weil er, der ewige Sohn, Mensch gewor-

3 Herder-Korrespondenz (1981) Heft 3, S. 140; vgl. dazu V.Jonitä, op. cit. (A.
1), 483: «Die dogmatische Formel von 681 ist fur die orthodoxe Kirche byzantinischer

Prägung die geeignetste und tiefgehendste Auslegung der dogmatischen Formel

des vierten ökumenischen Konzils von Chalkedon. »



eine versäumte ökumenische Chance 161

den, «mit Menschenhänden gearbeitet, mit einem menschlichen
Herzen geliebt hat». Dann bekommt aber auch die Vorbildlichkeit Jesu
ihre ganze Tragweite: sein menschliches Tun ist Gottes menschliches Tun.

Das hat dann aber auch zur Folge, daß in Christus die menschlichen
Freiheitsakte nicht von dem göttlichen Willen «verschlungen» bzw.
«zerstört» werden, was wiederum große Folgen für das Verständnis der
menschlichen Freiheit hat: Weil «unser Heil durch die göttliche Person
auf menschliche Weise gewollt» wurde, bedeutet das Heil die
Wiederherstellung der menschlichen Freiheit. Das 2. Vaticanum hat dies mit
Bezug auf die Gottebenbildlichkeit des Menschen formuliert: Christus,
«der vollkommene Mensch», habe «den Söhnen Adams die
Gottebenbildlichkeit wiedergegeben, die von der ersten Sünde verunstaltet war»
(Gaudium et spes 22). Im 17. Abschnitt derselben Konstitution sagt das

Konzil: «Die wahre Freiheit aber ist ein erhabenes Kennzeichen des

Bildes Gottes im Menschen: Gott wollte nämlich den Menschen <in der
Hand seines Entschlusses lassen) (Sir 15,14), so daß er seinen Schöpfer
aus eigenem Entscheid suche und frei zur vollen und seligen Vollendung
in Einheit mit Gott gelange. Die Würde des Menschen verlangt daher,
daß er in bewußter und freier Wahl handle, das heißt personal, von
innen bewegt und geführt und nicht unter blindem innerem Drang oder

unter bloßem äußerem Zwang. »

Das Konzil von 681 hat diesen inneren Zusammenhang des vollen
menschlichen Willens Christi mit der Freiheit des Menschen als Bild
Gottes nicht eigens thematisiert: Es konnte jedoch schon damals kein
Zweifel daran bestehen, daß mit dem Bekenntnis zum freien menschlichen

Willen Christi auch das Bekenntnis zur Freiheit des Menschen

ausgesprochen war, so wie das Bekenntnis zur vollen, unaufgelösten
Menschheit Christi in Chalkedon das Ja zur unaufhebbaren positiven
Eigenbedeutung des Menschseins einschloß.

Wladimir Solowjew hat diesen Zusammenhang zwischen Menschenwürde

und Christusbekenntnis im 6. ökumenischen Konzil eindrucksvoll

herausgestellt. In seiner Schrift «Rußland und die universale
Kirche» (1889) kennzeichnet er wie folgt den Monotheletismus:

«Der Mensch-Gott (Christus) besitzt keinen menschlichen Willen und handelt
nicht als Mensch, seine Menschheit ist rein passiv und wird ausschließlich durch
die absolute Tatsache seiner Göttlichkeit bestimmt. Wir haben hier die Negation
der menschlichen Freiheit und Energie - den Fatalismus und Quietismus vor uns.

- Die Menschheit hat am Werk ihrer Rettung keinen Teil: Gott allein wirkt. Sich

passiv dem göttlichen Faktum unterwerfen, das in geistlicher Beziehung durch die



162 681-1981: Ein vergessenes Konzilsjubiläum -
unbewegliche Kirche, in weltlicher Beziehung durch die heilige Macht des

göttlichen Augustus repräsentiert wird, - dies ist die einzige Pflicht des Christen.
Mehr als fünfzig Jahre hindurch von dem Kaiserreich und der gesamten östlichen
Hierarchie, mit Ausnahme einiger Mönche, die gezwungen waren, in Rom
Zuflucht zu suchen, unterstützt, wurde die monotheletische Häresie in Konstantinopel

(im Jahre 680) besiegt»4.

Diesen Zusammenhang zwischen christologischer Orthodoxie und
christlichem Menschenbild betont Solowjew immer wieder. Die große
Bedeutung des Konzils von 681 sieht er darin, daß dieser Zusammenhang

«in das allgemeine Bewußtsein der Kirche eingehen konnte»5:
ohne menschlichen Willen und ohne menschliche Wirkweise hätte die
menschliche Natur Christi «keine reale Bedeutung: sie wäre eine tote
Zugabe zur Gottheit»6. Daraus ergäbe sich aber: «Die Freiheit des

Menschen, sich selbst mit dem göttlichen Willen in Einklang zu bringen,

mit ihm freiwillig zusammenzuwirken, wird von diesem höheren
Willen restlos vernichtet; auf diese Weise erscheint der göttliche Wille
als etwas für den Menschen Verhängnisvolles und Naturnotwendiges»7.
Einem solchen «menschlosen» Gott, wie ihn Solowjew nennt,
entspricht ein Menschenbild, das darauf verzichtet, «das Leben der Gesellschaft

selbst im Geiste Christi umzugestalten». Die Grundlage für eine
solche Umgestaltung und für den Glauben an seine Möglichkeit sieht

Solowjew im Bekenntnis des Konzils von 681: «Zur Erfüllung dieser

Aufgabe mußte vor allem der freie menschliche Wille wirken, dem Gott
den weitesten Spielraum läßt»8.

Diese stichwortartigen Hinweise dürften genügen, um die Tragweite

des Konzilsdekrets von 681 zu ermessen. Umso dringender wird
die Frage, warum seiner so wenig gedacht wird. Werner Eiert hat recht,

wenn er sagt: «Die spätere Theologie hat sich wenig um das 6.

allgemeine Konzil gekümmert»9. Es kann hier nicht die Geschichte der

Rezeption des 6. ökumenischen Konzils geschrieben werden. Vielleicht
können die folgenden Hinweise jedoch wenigstens teilweise erklären,

4 Deutsche Gesamtausgabe, Bd. III, Freiburg 1954, 159f.
5 Geschichte und Zukunft der Theokratie (1885-87), in: WW Bd. II, Freiburg

1957, 449.
6 Ebd.
7 Der große Streit und die christliche Politik (1883), in WW Bd. II, 241f.
8 Ebd., 245f.
9 Der Ausgang der altkirchlichen Christologie, Berlin 1957, 259.



eine versäumte ökumenische Chance 163

warum dieses Konzil in der Theologiegeschichte und auch heute eher

unbeachtet gebheben ist.

II. VERGESSEN ODER «VERDRÄNGUNG»?

Drei Gründe, so scheint mir, dürften zu dieser Vernachlässigung
einiges beigetragen haben:
1. die leidliche «Honoriusfrage»;
2. die weitgehende Vernachlässigung der nachchalkedonensischen

Lehrentwicklung in der Christologie;
3. die vielfach negative Darstellung in der Dogmengeschichtsschreibung.

1. Die «Honoriusfrage»10. Ein ökumenisches Konzil, das einen Papst
als Häretiker verurteilt hat - kein Zweifel, daß das ein dorniges Problem
bedeutet. Papst Honorius I. (625-638) hatte in seiner Antwort aufeinen
Brief des Patriarchen Sergios von Konstantinopel (610-638) die Formel
gebraucht: «Und wir bekennen einen Willen unseres Herrn Jesus Christus».

Das war ein klares Bekenntnis zum Monotheletismus, oder
wurde zumindest weitgehend so verstanden. So verstand es auch das 6.

ökumenische Konzil, aus dessen Texten «eindeutig hervorgeht, daß

Honorius vom Konzil als Häretiker verurteilt wurde»11. Dies wird
noch dadurch verschärft, daß sich Papst Leo II. nach Erhalt der Konzilsakten

(Ende 681) die Verurteilung seines Vorgängers zu eigen macht
und diesem vorwirft, daß er «sich nicht befleißigte, diese apostolische
Kirche (d. h. Rom) durch die Lehre der apostolischen Überlieferung zu
heiligen, sondern zuließ, daß sie, die bisher unbefleckt war, durch
gottlosen Verrat besudelt wurde»12.

Es ist begreiflich, daß diese Verurteilung heftig debattiert wurde,
wann immer die Primatsautorität des Bischofs von Rom in Frage
gestellt wurde. Zwar fehlt es nicht an gewichtigen Stimmen, die den

verurteilten Papst der Anklage freisprechen wollen, angefangen von
Maximus dem Bekenner selbst, dem großen Vorkämpfer der Zwei-

10 Eine umfassende Darstellung gibt G. Kreuzer, Die Honoriusfrage im
Mittelalter und in der Neuzeit, Stuttgart 1975.

11 Ebd., S.93.
12 Übers, nach Kreuzer, op. cit., S. 101 Mansi XI, 733 A).



164 681-1981: Ein vergessenes Konzilsjubiläum -
Willen-Lehre13, bis hin zum späten Solowjew, der die Schuld an der

Verurteilung ganz auf die Byzantiner schiebt: «Gedemütigt und gereizt
durch die lange Liste der Häretiker und Häresiarchen, die den Stuhl von
Konstantinopel beschmutzt hatten und die vom Konzil anathematisiert
werden mußten, erfanden die griechischen Bischöfe als Rache die
Häresie des Papstes Honorius und banden diese Fabel der Gutmütigkeit
der römischen Legaten auf»14. Man kann das Problem zu lösen suchen

wie Nikolaus von Kues, der auf den Stammbaum Jesu verweist, in dem
auch nicht nur Heilige verzeichnet seien, und der daraus schließt, die
direkte Linie der Bischöfe Roms führe auch dann zu Christus zurück,
wenn einzelne Bischöfe schlecht gewesen seien, da der Heilige Stuhl
selber bis zum Ende der Welt unversehrt (indefectibiliter) bleiben werde15.

Man kann schließlich den Papst Honorius als einen Fall betrachten,
«in dem Naivität zum Ursprung von Häresie wurde»16. Alle diese mehr
oder weniger wohlwollenden Deutungen heben das Anathem des

ökumenischen Konzils nicht auf. Die Honoriusfrage stellt für die Lehre von
der Unfehlbarkeit des Papstes gewiß ein schwieriges Problem dar. Als
deren Widerlegung wird sie kaum gelten können, eher als jene Ausnahme

- wahrhaft eine in der langen Geschichte des römischen Stuhles

bemerkenswert einsame Ausnahme -, die die Regel bestätigt. Umso
weniger sollte die Honoriusfrage dazu beitragen, die Erinnerung an das

Konzil von 681 zu vernachlässigen.

2. Vernachlässigung der nachchalkedonischen Dogmenentwicklung.
«Was nun (sc. nach Chalkedon) folgt, muß als Nachtrag angesehen

werden, der ohne sachliche Bedeutung war, so im monotheletischen Streit
die Feststellung der zwei Willen in Christus auf dem 6. ökumenischen

13 PG 91, 237C-244B; weitere Texte in der ausgezeichneten Studie von F.-
M. Léthel, Théologie de l'Agonie du Christ, Paris 1979 Théologie historique Bd.
52), S. 62, A. 4. G. Kreuzer geht mit den frühen Verteidigern des Honorius (Johannes
IV., Abt Johannes, Maximus Confessor) doch wohl zu unglimpflich um (op. cit.,
60-64), woraufK.J. Benz in seiner Rezension zu Recht hinweist (Arch. Hist. Cone.
9 (1977) 418-420). Aber auch «mildernde Umstände» machen das Anathem nicht
ungeschehen, das selbst von den Päpsten bei ihrem Amtsantritt bis ins 11. Jh.
wiederholt wurde: vgl. G. Schwaiger, Die Honoriusfrage. Zu einer neuen Untersuchung

des alten Falles, in ZKG 88 (1977) 85-97, hier 97.
14 Rußland und die Universale Kirche, in: WW Bd. III, S. 171.
15 De Concordantia Catholica I, 14; zit. bei Kreuzer, S. 130.

16J.Pelikan, The Christian Tradition. A History of the Development of
Doctrine, Chicago-London 1977, Bd. II, S. 155.



eine versäumte ökumenische Chance 165

Konzil.» Dieses Urteil Bankes17 ist bezeichnend für die weitgehende
Vernachlässigung dieses Konzils in der Dogmengeschichte. Was nach
Chalkedon geschah, wurde vielfach als unwichtiger Nachtrag gesehen,
als «ein bedeutungsloses Nachspiel der altkirchlichen christologischen
Lehrentwicklung»18.

Diese Vernachlässigung reicht freilich weit zurück. Die Kenntnis
der ökumenischen Konzilien nach Chalkedon scheint im Mittelalter
recht gering gewesen zu sein. So urteilt etwa I. Backes in seiner gründlichen

Studie über «Die Christologie des hl. Thomas von Aquin und die

griechischen Väter» (Paderborn 1931): «Die letzte der großen christologischen

Häresien, von denen die griechische Kirche durchwühlt wurde,
war dem Abendland bis tief ins Mittelalter kaum bekannt»19. Thomas

von Aquin bildet hier eine rühmliche Ausnahme. Er hat die Akten der

großen altkirchlichen Konzilien selber intensiv studiert. Viele seiner

Zitate griechischer Kirchenväter stammen aus dieser Quelle20. Eine
direkte Kenntnis auch der Akten des 6. ökumenischen Konzils läßt sich
ebenso nachweisen wie der prägende Einfluß dieser Quellen auf die

Ausgestaltung seiner Christologie, besonders in der theologischen Summe21.

Doch ist Thomas damit in seiner Zeit allein geblieben22.
Nicht ohne Einfluß auf die Vernachlässigung der nachchalkedoni-

schen Entwicklung in der modernen, besonders protestantischen
Dogmengeschichtsschreibung dürfte die Stellung Luthers zu den altkirchlichen

Konzilien gewesen sein. In seiner Schrift Von den Konziliis und

Kirchen (1539) anerkennt er nur die ersten vier Konzilien und sieht deren

Autorität in nichts anderem begründet als darin, daß sie nichts lehrten,
als was nicht auch in der Schrift «viel reichlicher und gewaltiger»
steht23. Von den späteren ökumenischen Konzilien spricht Luther nicht.
Er erwähnt erst wieder die «Papstkonzilien» des Mittelalters, um sie

17 In: RGG2 (1927), Art. Christologie, Sp. 1622.
18 So F.Loofs in: RE3 (1898), Bd. IV, 53,1-2.
19 Op. cit., 155. Durch die pseudo-isidorischen Dekretalen haben eine Reihe

von Texten des Laterankonzils von 649 und des VI. ökumenischen Konzils den Weg
ins Mittelalter gefunden; vgl. dazu: R. Riedinger, Griechische Konzilsakten aufdem
Weg ins lateinische Mittelalter, in: Arch. Hist. Cone. 9 (1977) 253-301.

20 I. Backes, op. cit., 11-55; vgl. M.-D. Chenu, Das Werk des hl. Thomas von
Aquin, Heidelberg-Graz 1960, 169.

21 I.Backes, op. cit., 283-285.
22 Ebd. 32. Erst fur Nikolaus von Kues ist wieder eine direkte Kenntnis der

Akten von 681 festgestellt worden: R. Riedinger, op. cit. (A. 19), 288-301.
23 WA 50, 605, Ähnlich Calvin, Inst. IV, IX, 8.



166 681-1981: Ein vergessenes Konzilsjubiläum -
sogleich abzulehnen, da sie «die hl. Schrift unter sich geworfen und
zerrissen» hätten24. Mit dieser Bevorzugung der «vier große(n) heubt
Concilia»25 steht Luther in einer langen abendländischen Tradition, in
der diese oft mit den vier Evangelien in Parallele gesetzt wurden26. Die
ökumenische Bedeutung der Gemeinsamkeit in der Anerkennung der

ersten vier Konzilien hat P. Congar zu Recht betont27. Doch hat diese

Eingrenzung sicher auch dazu beigetragen, daß die tiefe innere Einheit
der christologischen Lehrentwicklung der alten Kirche aus dem Blick
verloren wurde. Der Topos von der «Kirche der sieben Konzilien», der
der orthodoxen Theologie heb ist, wird dieser Einheit besser gerecht:
denn tatsächlich kommt die christologische Lehrentwicklung erst mit
dem Konzil von 681 und dem 2. Konzil von Nizäa (787) zu ihrer
relativen Vollendung28. Für die Christologie der Gegenwart ist es u. E.

von großer Bedeutung, die (gewiß spannungsreiche und differenzierte)
Einheit der «Christologie der sieben Konzilien» deutlicher zu erfassen

und ihre ökumenische Verbindlichkeit neu zu bedenken. Dazu müßten
aber auch die z. T. recht negativen Urteile über die nachchalkedonische

Christologie erneut überprüft werden.

3. Negative Beurteilung in der Dogmengeschichte.

In seiner bewundernswerten fünfbändigen «History of the
Development of Doctrine» lobt Jaroslav Pelikan einerseits die soteriologische
Bedeutung der Konzilsdefinition von 681, meint dann aber doch, dieser

Gewinn sei erkauft durch eine «christologische Abstraktion, die weit
von der Gestalt entfernt ist, die in den Evangelien beschrieben wird»29.
Dieser Vorwurf «blutleerer» Abstraktion wurde immer wieder gegen
das 3. Constantinopolitanum erhoben (bzw. allgemeiner gegen die
altkirchlichen christologischen Lehrformeln). Hier wird u. E. die
Christologie zu einseitig von den dogmatischen Formeln her beurteilt. Diese
sind ja nie das Ganze der Christologie einer Zeit: Liturgie und Predigt,

24 Ebd., 606.
25 Ebd., 546 und 605.
26 Texte bei Y. Congar, La primauté des quatre premiers conciles oecuméniques,

in: Le Concile et les Conciles, Chevetogne-Paris 1960, 76-96.
27 Ebd., 99-109.
28 Wir haben diese Einheit zu verdeutlichen versucht in: L'Icône du Christ.

Fondements théologiques élaborés entre le Ier et le IIe concile de Nicée (325-787),
Fribourg 19782.

29 Op. cit., (A. 16), 75.



eine versäumte ökumenische Chance 167

Kunst und Meditation ergänzen des Bild und zeigen, daß die Lehrdefinitionen

vor allem Grenzen gegen Verfälschungen abstecken und einzelne

Lehraspekte klären. Das Christusbild des 7.Jhs. ist nicht allein in den

notwendigerweise knappen Lehrformeln zu finden, in denen es zudem
immer nur um ganz bestimmte Aspekte des Mysteriums Christi geht.

Der Vorwurf der Abstraktheit kann aber auch die Sache selber
meinen. So etwa bei W. Pannenberg, dessen Kritik Motive enthält, die
schon in der protestantischen Dogmengeschichte des 19.Jhs. zu finden
sind30: Pannenberg wirft der Zwei-Willen-Lehre (wie generell der

Zwei-Naturen-Lehre) «die Tendenz zu einer Zerreißung der Einheit
Jesu Christi» vor: «Die Anschauung der konkreten Lebenseinheit Jesu

war nun gründlich verlorengegangen». Diese «akute Gefahr, die Einheit
Jesu ganz auseinanderzureißen», sieht Pannenberg darin begründet, daß

«nun in Jesus selbst ein Gegenüber zweier Willen stattfinden sollte»31.

Ist nicht die Idee von zwei Willen in dem einen Christus ein

auswegloser Versuch, die «Lebenseinheit» Jesu zu deuten? Es fehlt nicht
an Stimmen, die meinen, hier führe sich die altkirchliche Zwei-Naturen-Lehre

ad absurdum. So meint schon 1882 W. Möller, 681 habe man
die Konsequenzen aus der Definition von Chalkedon gezogen, «freilich

um den Preis der unerträglichen Zuspitzung des in der kirchlichen
Zweinaturenlehre liegenden Widerspruchs»32. Worin besteht, nach diesen

Kritikern, der «Widerspruch» der Zwei-Naturen-Lehre? Nach
W. Pannenberg liegt er darin, daß hier Jesus als ein Wesen erscheint,
«welches zwei - und zwar entgegengesetzte - Substanzen in sich trägt
und vereinigt»33. «Wenn Gottheit und Menschheit als zwei Substanzen

in der Individualität Jesu miteinander verbunden sein sollen, dann
werden entweder beide zu einem Dritten vermischt, oder die Individualität,

die konkrete Lebenseinheit Jesu wird gesprengt»34.
Die kritische Beurteilung der Konzilsdefinition von 681 ergibt sich

aus einer allgemeineren Kritik an der Christologie des Konzils von
Chalkedon: Ein Christus, der aus zwei Naturen zusammengesetzt ist,
sei «ein Doppelwesen mit zwei Gesichtern, in welchen göttliche Hoheit

30 So bei I.A. Dorner, z. B. in seinem System der christlichen Glaubenslehre,
Berlin 1880, II, 1, 323f.

31 Grundzüge der Christologie, Gütersloh 1964, S. 303.
32 In: Real-Enzyklopädie für protestantische Theologie und Kirche X2, 803;

XIII3, 413, 24f.
33 Grundzüge der Christologie, 292.
34 Ebd., 295.



168 681-1981: Ein vergessenes Konzilsjubiläum -
und menschliche Niedrigkeit parallel zueinander, aber ohne Lebenseinheit

untereinander leben und wirken»35. Man sieht in dieser Gezwei-

gung «den mythischen Zug der Inkarnationschristologie»36, die trotzdem

«eine unaufgebbare Wahrheit» enthalte, eben jene, die «Ewigkeit
der Sohnschaft und die irdische, menschliche Daseinsweise Jesu» als

«einen einzigen konkreten Lebensvollzug» zu denken37.

Eben dies ist aber auch das Anliegen des Konzils von 681. Dieses

Anliegen sei jedoch, so wird eingewandt, in der altkirchlichen Christo-
logie in eine Sackgasse geraten, weil entweder göttlicher und menschlicher

Wille in Christus sich gegenüberstehen (was die «Lebenseinheit»

Jesu sprengen würde) oder aber ein völliges Bestimmtsein des menschlichen

Willens Jesu «durch den allmächtigen, göttlichen Willen»
angenommen werden müsse, (womit sich aber «die Selbständigkeit des

menschlichen Willensvermögens strenggenommen nicht verbinden»

lasse)38: hier liege das Dilemma, das die alte Christologie nicht
lösen konnte. Soll Jesus mit menschlichem Willen unser Heil gewirkt und
«verdient» haben, so müßte die «Selbständigkeit des menschlichen

gegenüber dem göttlichen Willen in Jesus» angenommen werden39.

An diesem Punkt der Kritik am Konzil von 681 wird aber auch die
innere Problematik dieser Kritik deutlich. Ist die Alternative nur die -
wohl passiv gedachte - völlige Bestimmtheit des menschlichen durch
den göttlichen Willen oder aber die Selbständigkeit des menschlichen
gegenüber dem göttlichen Willen? Hier scheint hinter der historischen
Kritik ein theologisches Problem auf, das wohl auf ein Grundanliegen
reformatorischer Theologie zurückgeht.

In einer oft zitierten Studie hat Yves Congar die Christologie Luthers
als Christologie der «Alleinwirksamkeit Gottes» gekennzeichnet40.
W. Pannenberg hat diese Kennzeichnung übernommen41: nirgendwo sei

bei Luther Jesus «in einer aktiven Rolle (gedacht), als einer, der Gott
eine Leistung darbringt, sondern passiv, als der, den an unserer Stelle

35 Ebd., 331.
36 Ebd., 154.
37 Ebd., 155.
38 Ebd., 303.
35 Ebd., 304.
40 Regards et réflexions sur la Christologie de Luther, zuerst erschienen in: A.

Grillmeier - H. Bacht (Hrsg.), Das Konzil von Chalkedon, Bd. III, Würzburg
1954, 457-486; dann in: Y. Congar, Chrétiens en dialogue, Paris 1964, (=Unam
Sanctam, Bd. 50), 453—489 (wir zitieren nach diesem Abdruck).

41 Op. cit., 37-38.



eine versäumte ökumenische Chance 169

das Gericht Gottes über die Sünde getroffen hat»42. Alles ist «opus Dei»,
«operatio Dei». P. Congar sagt, in bezug auf Luthers großen Galater-
kommentar: «Wie im Akt der Schöpfung wirkt Christus auch im Reiche
der Gottheit, d. h. auf der Ebene der Gerechtigkeit, des Heils und des

Glaubens allein kraft seiner Gottheit, <humanitate nihil coopérante)

(ohne Mitwirken seiner Menschheit)43. Peter Manns hat inzwischen
das Urteil von P. Congar differenziert und gezeigt, es gehe Luther vor
allem um den «Ausschluß einer Allein-Wirksamkeit der menschlichen

Natur», gibt aber selber zu, bei Luther sei «das menschliche Element in
der gottmenschlichen Wirksamkeit gleichsam neutralisiert und
verdunkelt»44.

III. SINN UND TRAGWEITE DER ZWEI-WILLEN-LEHRE

Um die Realität eben dieses «menschlichen Elements in der
gottmenschlichen Wirksamkeit» geht es nun aber auf dem Konzil von 681.

Die in der neueren Dogmengeschichtsbeschreibung immer wieder
formulierte Kritik an der Zwei-Willen-Lehre dürfte nicht nur historische
Gründe haben. Es zeigte sich, daß das reformatorische Anliegen für eine

wirkliche menschliche Willenstätigkeit Christi zu wenig Platz läßt. Es ist
daher auch bezeichnend, daß W. Pannenberg erst in Jesu «Preisgabe
seines Ich an ihn» (den Vater) sein Einssein mit dem Vater verwirklicht
sieht: in der «Selbstpreisgabe» des Kreuzestodes45: erst darin ist er der

Sohn. Es entsteht der Eindruck, daß dies solange nicht möglich ist (oder
zumindest nicht offenbar ist), als Jesus noch seine eigene, menschliche,
irdische Existenz lebt, solange er noch menschlich selbständig will und
handelt.

Gerade dies aber ist die unüberhörbare und folgenreiche
Bekenntnisaussage des Konzils von 681: Nicht erst dort, wo Jesu menschlicher
Wille preisgegeben ist, kann sich Gottes Willen durchsetzen und alles

bestimmen, sondern gerade im entscheidenden Punkt der Sendung Jesu,

42 Ebd., 38.
43 Op. cit., S. 465 WA 40, 1, 417).
44 Fides absoluta — fides incarnata, in: Reformata Reformanda (FS H.Jedin),

Münster 1965, 265-312; hier 276.
45 Op. cit., 346. G.Chantraine sieht bei Luther eine «passivité absolue du

Christ dans la passion»: Erasme et Luther, libre et serf arbitre, Paris-Namur 1981,
320.



170 681-1981: Ein vergessenes Konzilsjubiläum -
in seiner Lebenshingabe «für die Vielen» ist es sein menschlicher, freier
Wille, der seine Einheit mit dem Vater offenbart und unser Heil wirkt.
Maximus der Bekenner, der eigentliche «Inspirator» des Konzils von
681 (wie auch schon zuvor — und noch direkter — des Laterankonzils von
64946) hat dies aufeine schlichte «Kurzformel» gebracht: «So erfüllte der
Herr (durch sein Leiden) als Mensch in Tat und Wahrheit in einem
Gehorsam ohne Übertretung, was er selber als Gott zur Erfüllung
vorausbestimmt hat»47. An der Getsemani-Szene wird dies besonders

deutlich: die Agonie-Worte «nicht mein Wille geschehe, sondern der
deine» (Mt 26,39) sind von den Monotheleten als bibhsches Fundament
für die Leugnung eines menschlichen Willens Jesu gebraucht worden.
Maximus zeigt nun, daß diese Worte gerade Ausdruck Jesu menschlichen

Willens sind: «In diesem Vers des Evangeliums betrachtet Maximus

den höchsten Akt des menschhchen Willens Christi, und dieser Akt
ist <höchste Zustimmung), ist (vollkommener Einklang) mit (dem
göttlichen Willen, der zugleich sein Wille und der des Vaters ist)»48. Hier
wird klar ein freier, tätiger menschlicher Wille angenommen, freilich
nicht in Entgegensetzung zum göttlichen Willen, sondern in «höchster

Zustimmung» zu diesem. Nicht in der Preisgabe des menschlichen

Willens, sondern darin, daß er «auch als Mensch den Willen des Vaters
erfüllen wollte»49, liegt die Erlösungstat.

Der Definitionstext des Konzils von 681 sagt zwar nur, Christi
menschlicher Wille sei «seinem göttlichen und allmächtigen Willen
unterworfen» (DS 556), und vermeidet es, ausdrücklich dem menschlichen
Willen Christi jene Qualität zuzusprechen, die den Willen als Willen
kennzeichnet: die freie Selbstbestimmung. Das Konzil hat freilich in seiner

Lobrede auf Kaiser Konstantin IV. deutlich gemacht, daß es den

menschhchen Willen Christi in diesem Sinn verstand30, so daß die

«Unterordnung» unter den göttlichen Willen durchaus im Sinne des

46 R. Riedinger hat in einer Reihe von äußerst gründlichen Studien den Nachweis

erbracht, daß die Akten des Konzils von 649 praktisch als ein Werk des
Maximus zu gelten haben. Er hat seine Forschungsergebnisse zusammenfassend
dargestellt in seinem Beitrag: Die Lateransynode von 649 und Maximos der Bekenner,

in: F. Heinzer-C. Schönborn (Hrsg.), Maximus Confessor. Actes du Symposium

sur Maxime le Confesseur. Fribourg, 2-5 septembre 1980, 111-121.
47 PG 91, 1309 CD (=Amb. 10 41).
48 F.-M. Léthel, op. cit., (A. 13) 92, mit Bezug auf Opusculum 6, PG 91,

65A-68D.
49 Opusc. 6, PG 91, 68CD.
50 Mansi XI, 664D; vgl. W. Elert, op. cit., (A. 9), 258f.



eine versäumte ökumenische Chance 171

Maximus als «Zustimmung» und «Einklang» verstanden werden kann
und nicht als passive Bestimmtheit durch den allmächtigen göttlichen
Willen.

Diese Formulierungen wirken gewiß reichlich abstrakt. Die
ausdrückliche Betonung des freien menschlichen Willens Jesu im Zentrum
des Erlösungsgeschehen hat jedoch zweifellos, wie schon oben betont,
bedeutsame Konsequenzen für die Sicht des menschlichen Willens und
der menschhchen Freiheit im Heilsgeschehen. Mit dem Konzil von 681

ist dies Entscheidende für das Verhältnis von göttlicher und menschlicher

Freiheit gesagt: die Selbstbestimmung des menschlichen Willens ist
nicht aufgehoben, wenn dieser Wille sich ganz dem «göttlichen und

allmächtigen Willen unterwirft». Wir können daher W. Pannenberg
nicht zustimmen, wenn er meint, die «Bestimmtheit des menschhchen
Willens in Christus durch den allmächtigen, göttlichen Willen» ließe
sich mit der «Selbständigkeit des menschlichen Willensvermögens, das

für Maximus der eigentliche Kern des Willens war, strenggenommen
nicht verbinden»51. Wäre dem so, dann wären auch göttliche und
menschliche Freiheit «strenggenommen» nicht vereinbar.

Solche Vereinbarkeit wird freihch vom III. Constantinopolitanum
nicht im Sinne eines selbstverständlichen Nebeneinanders behauptet,
das den unendlichen Abstand zwischen ungeschaffener und geschaffener
Freiheit vergäße. Eine gegenseitige Ausschließlichkeit und Unvereinbarkeit

anzunehmen, hieße aber denselben Fehler begehen und die
beiden Willen als zwei korrelierbare, konkurrierende und somit letztlich
auf gleicher Ebene liegende Größen betrachten52. Der Monotheletismus
meinte den menschhchen Willen deshalb leugnen zu müssen, weil er
sich einen freien menschlichen Willen nicht anders denn als Konkurrenz
zum göttlichen Willen denken konnte. Freilich bleibt die vom Konzil
von 681 bekannte «Vereinbarkeit» von göttlichem und menschlichem
Willen ein denkerisch nicht einholbares Geheimnis, dessen Möglichkeit
und Wirklichkeit uns jedoch in Christus im Glauben ansichtig wird.
«Ein Paradox bleibt hier bestehen: daß sich die Menschennatur

(Christi) (freiwillig) verhält und doch <nicht anders kann» In diesem
Paradox ist das ganze Mysterium der Person Christi enthalten»53.

51 Op. cit., 303.
52 Zum Verhältnis von unendlicher und endlicher Freiheit siehe die Ausfuhrungen

von H.U. von Balthasar, Theodramatik 11,1, Einsiedeln 1976, 170-288.
53 W. Elert, op. cit., (A. 9) 256.



172 681-1981: Ein vergessenes Konzilsjubiläum -
IV. 681 - EINE ÖKUMENISCHE CHANCE FÜR HEUTE

P. Sherwood sieht die ökumenische Bedeutung des 6. ökumenischen

Konzils nicht nur in der Tragweite seiner christologischen Aussage,

sondern auch darin, daß es «das gemeinsame Werk des Ostens und
des Westens, der Griechen und der Lateiner war». Ähnlich wie 230 Jahre

zuvor in Chalkedon kam es auch auf diesem Konzil zu einer «ökumenischen

Übereinstimmung», zu deren Zustandekommen lateinische und
griechische Theologie das ihre beitrugen. «Das 6. ökumenische Konzil
bleibt der letzte Augenblick einer effektiven theologischen Zusammenarbeit

der beiden großen kulturellen Traditionen»54.
Es hat im Laufe der Jahrhunderte nicht an Versuchen gefehlt, die

konziliare Einheit wiederzugewinnen, die in den ökumenischen Konzilien

der alten Kirche ihren vielleicht stärksten Ausdruck gefunden hatte.

Alle diese Versuche sind mehr oder weniger dramatisch gescheitert,
angefangen bei den beiden konstantinopolitanischen Versöhnungskonzilien

der Photius-Ära: 869/70 und 879/80. Das erste wurde vom letzteren

verworfen, dann aber im Westen in der gregorianischen Reform
wieder aufgewertet. Es wird heute im Westen als 8. ökumenisches
Konzil gezählt, obwohl der Osten es nicht anerkennt. Dagegen gilt im
Osten vielfach das Konzil von 879/80 als ökumenisch. Da es auch im
Westen lange Zeit (bis ins 11. Jh.) anerkannt wurde, schlägt heute John
Meyendorff, einer der führenden orthodoxen Theologen, vor, die
orthodoxe und die katholische Kirche sollten «gemeinsam den ökumenischen

Charakter des Konzils von 879-880 anerkennen»55. Die Bedeutung
einer solchen Anerkennung sieht Meyendorff vor allem darin, daß hier
auf eine gemeinsam konziliare Basis zurückgegriffen werden könnte:
«Sie würde eine Rückkehr zu der Situation beinhalten, die zwei
Jahrhunderte lang zwischen den beiden Kirchen geherrscht hatte»56. Besondere

Bedeutung käme nach Meyendorff dabei dem 2. Kanon dieses

Konzils zu (bzw. dem offiziellen Kommentar, den das Konzil ihm
beigefügt hat), nach dem die beiden Kirchen (Rom und Konstantinopel)

54 P. Sherwood, Constantinople III, Coll. Histoire des Conciles oecuméniques,
Bd. 3, Paris 1973, 259f.

55 Schwesterkirchen - Ekklesiologische Folgerungen aus dem Tomos Agapis,
in: Auf dem Weg zur Einheit des Glaubens. Pro Oriente Kolloquium 1974,
Innsbruck 1976, 41-53; hier 46. Vgl. auch Meyendorff's Beitrag in: A. Brandenburg
(Hrsg.), Petrus und Papst, Bd. II, Münster 1977, 159-175.

56 A.a.O.



eine versäumte ökumenische Chance 173

gegenseitig ihre eigenen Gebräuche und Überlieferungen anerkennen57.

Meyendorffs Vorschlag wurde zwar gelegentlich aufgegriffen58, die
Chancen fur seine Verwirklichung werden aber allgemein fiir sehr

gering erachtet39.

Auch die späteren konziliaren Einigungsversuche gelangen nicht:
weder der Unionsversuch auf dem Lyoner Konzil (1274), noch die

Projekte zu einem ökumenischen Konzil im Jahre 135760, noch die

vollzogene, doch bald wieder geplatzte Union von Ferrara-Florenz

(1438-39). Die Chancen fur ein neues, wirklich ökumenisches Konzil
mit den orthodoxen Kirchen sind trotz aller Annäherung nach wie vor
gering. Der Beginn des offiziellen theologischen Dialoges zwischen den

orthodoxen Kirchen und der katholischen Kirche kann als Hoffnungsschimmer

betrachtet werden, auch wenn schon jetzt deutlich ist, daß der

Dialog mühsam und langwierig sein wird.
Umso mehr ist es zu bedauern, daß die ökumenische Chance des

Konzilsjubiläums von 681 weder von Rom noch von den orthodoxen
Kirchen ausdrücklich aufgegriffen wurde. Eine gemeinsame Besinnung
auf die Bedeutung dieses unseren Kirchen gemeinsamen Konzils könnte
das Einende verdeutlichen und das Trennende überwinden helfen; drei

Aspekte, so scheint es uns, wären dabei besonders zu vertiefen:
1. Die offene und ehrliche Diskussion der Honoriusfrage, «die eine

Schwierigkeit bleibt, die die Orthodoxen gewiß nicht vergessen

57 Mansi 17, 489B.
58 Z. B. von Metropolit Damaskinos Papandreou. Bleibendes und Veränderliches

im Petrusamt. Überlegungen aus orthodoxer Sicht, in: J. Ratzinger (Hrsg.),
Dienst an der Einheit, Düsseldorf 1978, 146-614, bes. 155f.

59 Die Diskussion um die beiden genannten Konzilien wurde in den letzten
Jahren neu angefacht: J. Meijer, A successful Council of Union. A theological
analysis of the Photian Synod of 879-880, Thessaloniki 1975; ders., Een geslaagde
eenheidssynode. Een theologische analyse van de fotianse synode van 879-880,
Nijmegen 1972; P. Stephanou, Deux conciles, deux.ecclésiologies? Les conciles de

Constantinople en 869 et 879, in: Or Chr Per 39 (1973) 363-307; V. Peri, C'è un
concilio ecumenico ottavo? in: Ann. Hist. Concil 8 (1976) 53-79; ders., Il concilio di
Constantinopoli dell' 879-80 come problema filologico e storiographico, ebd. 9

(1977) 29-42; als Gegendarstellung: C. Leonardi, Das achte ökumenische Konzil,
ebd. 10 (1978) 53-60, und V. Peri's Entgegnung: Postilla sul concilio ecumenico
ottavo, ebd. 61—66; ders.: II ristabilimento deh' unione delle Chiese nell' 879—880. II
concilio di Santa Sofia nella storiographia modern, ebd. 11 (1979) 18-37; A. van
Bunnen, Le concile de Constantinople de 879-880, in: Contacts 33 (1981) 6-40;
211-234 und 34 (1982), 47-61.

60 Vgl. J. Meyendorff, Projets du Concile oecuménique en 1367, in: Dumbarton

Oaks Papers 14 (1960) 149-177.



174 681-1981: Ein vergessenes Konzilsjubiläum -
haben»61, und deren Klärung einer Annäherung in der Primatsfrage
sicherlich dienlich sein wird.

2. Die Vertiefung der gemeinsamen christologischen Grundlagen, die
das Fundament jeder Annäherung darstellen.

3. Die Besinnung auf das theologische Zusammenspiel der christologischen

Traditionen des Westens und des Ostens in der Formulierung
eines wirklich ökumenischen Bekenntnisses.

61 Y. Congar, art. cit. (A. 1), 23; vgl. V.Jonitä, op. cit. (A. 1), 484.


	681-1981 : ein vergessenes Konzilsjubiläum : eine versäumte ökumenische Chance

