Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 1-2

Artikel: 681-1981 : ein vergessenes Konzilsjubilaum : eine versdumte
Okumenische Chance

Autor: Schoénborn, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761394

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761394
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRISTOPH SCHONBORN

681-1981: Ein vergessenes Konzilsjubilium —
eine versiumte 6kumenische Chance

Das Jahr 1981 war reich an Gedenkfeiern fiir das 1. Konzil von
Konstantinopel (381). Des 3. Constantinopolitanums (681) wurde selt-
samerweise kaum gedacht!. Wie erklirt sich dieses «Vergessen» eines
Konzils, das fiir die letzte Ausprigung des christlichen Dogmas von so
entscheidender Bedeutung ist? Handelt es sich um ein bloBes Vergessen
oder um eine Art von «Verdringung»? Gewil ist das Konzil von 381,
dem das «Nizino-Konstantinopolitanische» Glaubensbekenntnis zuge-
schrieben wird, bekannter als das Konzil von 681, das sich mit der
abstrakt und unzuginglich wirkenden Frage der beiden Willen und
Wirkweisen in Christus befaBt hat. GewiB ist die 6kumenische Bedeu-
tung des Konzils von 381 direkter sichtbar als die des 6. 6kumenischen
Konzils: 381 war die Kirche noch ungespalten, und das mit diesem
Konzil verbundene Credo wird auch heute noch von der groBen Mehr-
zahl der Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften als Bekenntnisformel
anerkannt.

! Die einzige uns bekannte direkte Stellungnahme ist die von Y. CONGAR, Les
conciles oecuméniques de 381 et 681, in: Unité des chrétiens, no 42 (Avril 1981) 21—
23. AuBer diesem Beitrag konnten wir nur finden: V. JoniTA, Das VI. Okumenische
Konzil und seine Bedeutung fiir den aktuellen Okumenismus (rumin.), in: StTheol
30 (1978) 357-485, eine Dissertation, die die Geschichte (und Vorgeschichte) des
Konzils nachzeichnet und besonders die Bedeutung des Konzils fiir das Gesprich mit
den Altorientalen hervorhebt; dazu vgl. M.K.KRrikoriaN, The Attitude of the
Oriental Orthodox Churches towards the Vth, VIth and VIIth Ecumenical Councils,
in: Wort und Wahrheit Suppl. Issue Nr. 2 (1974) 70-73. An akademischen Veranstal-
tungen zum Gedichtnis des Konzils von 681 ist uns nur ein Symposium bekannt, das
die «St.-Klemens-von-Ohrid»-Akademie in Sofia am 16. und 17. 12. 1981 abgehal-
ten hat (vgl. die Notiz in Episkepsis, Nr. 268, 1. 3. 1982, 7-8).



158 681-1981: Ein vergessenes Konzilsjubilium —

681 sind die groBen Spaltungen der Ostlichen Christenheit bereits
geschichtliche, nicht mehr riickgingig zu machende Realititen. Syrer
und Agypter, Armenier und Athiopier haben ihr von Byzanz losgelo-
stes kirchliches Eigenleben, sie nehmen an den 6kumenischen Konzilien
seit Ephesus (431) beziehungsweise seit Chalkedon (451) nicht mehr teil
und ihr Beitrag fehlt in einer Kirche, die vor allem um die Pole Rom
und Konstantinopel kreist. Diesen Kirchen zumindest ist und bleibt
dieses Konzil gemeinsam. Umso mehr verwundert es, daB3 des Konzils
von 681 so wenig gedacht wird, gerade zu einem Zeitpunkt, da zum
ersten Mal seit dem Konzil von Florenz (1439-45) der offizielle theolo-
gische Dialog zwischen den orthodoxen Kirchen und der katholischen
Kirche wieder aufgenommen wurde. Im Folgenden sei deshalb der
Versuch unternommen, moglichen Griinden dieses Vergessens nachzu-
forschen und die 6kumenische Bedeutung dieses Konzils darzustellen.

I. DAS OKUMENISCHE BEKENNTNIS ZUR VOLLEN MENSCHHEIT CHRISTI

Das 6. 6kumenische Konzil hat durch sein Bekenntnis zum mensch-
lichen Willen und menschlichen Wirken Christi das altkirchliche Christus-
bekenntnis vollendet, das Bekenntnis zu dem einen Herrn und Christus,
wahrer Gott und wahrer Mensch, «unvermischt und ungetrennt» in der
gottlichen und der menschlichen Natur, in seinem goéttlichen und
seinem menschlichen Willen.

Das 2. Vaticanum hat die Tragweite dieses Bekenntnisses deutlich
gemacht. In einem filir das Konzil zentralen Text (Gaudium et spes Art.
22) heiBt es:

Der «das Bild des unsichtbaren Gottes» (Kol. 1,15) ist, er ist zugleich der vollkom-
mene Mensch, der den S6hnen Adams die Gottebenbildlichkeit wiedergab, die
von der ersten Siinde her verunstaltet war. Da in ihm die menschliche Natur
angenommen wurde, ohne dabei verschlungen zu werden, ist sie dadurch auch
schon in uns zu einer erhabenen Wiirde erhéht worden. Denn er, der Sohn Gottes,
hat sich in seiner Menschwerdung gewissermaBen mit jedem Menschen vereinigt.
Mit Menschenhinden hat er gearbeitet, mit menschlichem Geist gedacht, mit
einem menschlichen Willen hat er gehandelt, mit einem menschlichen Herzen
geliebt.

In den Anmerkungen dieses fundamentalen Textes wird zweimal
auf das 3. Konzil von Konstantinopel verwiesen: «Wie nimlich sein
heiliges und unbeflecktes beseeltes Fleisch durch die Vergéttlichung



eine versiumte okumenische Chance 159

nicht verschlungen, sondern in dem ihm eigenen Zustand und Wesen
blieb ...» (Denz.-Schonm. 556), ... «so ist auch sein menschlicher
Wille durch die Vergéttlichung nicht zerstort worden» (ebd.). Der
Bezug auf den menschlichen Willen Christi ist fiir die theologische
Perspektive des Konzilstextes wesentlich: die Grundlagen fiir einen
wirklichen Humanismus darzulegen. Josef Ratzinger hat in seinem Kom-
mentar diesen Zusammenhang betont: «Der Versuch, das Gesprich mit
den Nichtgliubigen auf der Basis der Humanitas-Idee zu fiihren, er-
reicht hier seinen Hohepunkt bei dem Bemiihen, Menschsein christolo-
gisch auszulegen ... Der Gedanke der assumptio hominis wird zunichst
in seiner ganzen ontologischen Tiefe angeriihrt: Das Menschsein aller
Menschen ist eines; indem Christus das eine Menschsein des Menschen
an sich gezogen hat, ist ein Vorgang geschehen, der jeden Menschen
trifft, das Menschsein ist fortan in jedem Menschen christologisch
bestimmt. Dann wird dieser Gedanke mehr auf die aktuale Ebene des
konkreten menschlichen Existierens ausgeweitet: Menschliches Wirken,
Denken, Wollen, Lieben ist Instrument des Logos geworden; was
zunichst auf der Ebene des Seins gegeben ist, gibt doch auch der Ebene
des Handelns, dem aktualen Vollzug menschlicher Existenz, eine neue
Bedeutung»?.

Die aktuelle Bedeutung des Konzilsbekenntnisses von 681 liegt
wohl vor allem darin, die «Ebene des Seins» (Zwei-Naturen-Lehre des
Konzils von Chalkedon, 451) in ihren Folgerungen fiir die «Ebene des
Handelns» zu beleuchten. Man hat der Konzilsdefinition von Chalke-
don immer wieder vorgeworfen, sie betrachte die zwei Naturen Christi
zu statisch in ihrer Wesenheit. Dieser Eindruck kann nur dort entstehen,
wo die Definition von Chalkedon isoliert betrachtet wird. Allzu selten
wird das 6. Skumenische Konzil zum Verstindnis von Chalkedon
herangezogen, obwohl das Konzil seine Definition ausdriicklich als eine
prizisierende Auslegung der Definition von Chalkedon versteht: hatte
Chalkedon von Christus gesagt, er sei «vollkommen in der Gottheit,
vollkommen auch in der Menschheit», so folgert das Konzil von 681
daraus, Christus miisse auch einen vollkommenen menschlichen Willen
haben.

Die Internationale Theologische Kommission hat in ihrem Dokument
des Jahres 1979 einen lingeren Abschnitt dem 3. Constantinopolitanum

2 LThK, Erginzungsband: Das Zweite Vatikanische Konzil, III, 350.



160 681-1981: Ein vergessenes Konzilsjubilium —

und seiner Bedeutung fiir die Christologie gewidmet. Dieser Text kann
als Anzeichen dafiir gewertet werden, daBl man sich vermehrt bewuBt
wird, welche Bedeutung dem 6. 6kumenischen Konzil zu einem umfas-
senderen Verstindnis der altkirchlichen Christologie zukommt:

«Zur Erarbeitung einer angemessenen Christologie geniigt nicht der Blick auf die
Entwicklung bis zum Konzil von Chalkedon; vielmehr muB man soweit als
moglich auch die letzten mit der Christologie befaBBten Konzilien, vor allem das
Dritte Konzil von Konstantinopel im Jahre 681 (DS Nr. 556ff.) einbeziehen. Mit
der Definition dieses letztgenannten Konzils machte die Kirche deutlich, daB ihr
eine Klirung des christologischen Problems iiber das Konzil von Chalkedon
hinaus moglich war. Sie erwies sich dazu in der Lage, das Problem im Blick auf
neu aufgetretene Schwierigkeiten zu iiberdenken. Sie wollte nochmals die Er-
kenntnis dessen vertiefen, was die Heilige Schrift {iber Jesus Christus sagt.

Auf der Lateransynode von 649 (DS Nr. 502ff.), die durch die Verurteilung
des Monotheletismus das Dritte Okumenische Konzil von Konstantinopel vorbe-
reitete, stellte die Kirche — besonders durch das Verdienst des Heiligen Maximus
Confessor — deutlicher den wesentlichen Anteil der menschlichen Freiheit Christi
am Werk der Erlésung heraus, damit auch die Verbindung zwischen dessen
freiem menschlichem Willen und der Hypostase des Logos (insofern sie aussagte,
daf3 unser Heil durch die géttliche Person auf menschliche Weise gewollt worden
sei). Im Licht der Lateransynode gedeutet, wurzelt die Definition des Dritten
Konzils von Konstantinopel tief in der Lehre der Kirchenviter und des Konzils
von Chalkedon. Gleichzeitig weist sie einen Weg, um den Erfordernissen der
Gegenwart in der Christologie zu begegnen, da diese vor allem das Gewicht der
Menschheit Christi fiir das Heil des Menschen und der verschiedenen «Mysterien»
seines irdischen Lebens (z.B. Taufe, Versuchung, Todesangst in Getsemane)
deutlicher hervortreten lassen wollen»?.

Eine solche «relecture» des Konzils von Chalkedon im Licht des
Konzils von 681 konnte dazu beitragen, aus dem Dilemma zwischen
einer mehr «funktionalen» und einer mehr «ontologischen» Christolo-
gie herauszufinden. Sie konnte zeigen, daBl der heute so stark betonte
(«funktionale») Aspekt des «Seins-flir-die-Anderen», der «Proexistenz»
Christi seine ganze Kraft erst dann gewinnt, wenn seine menschliche
Proexistenz wirklich die menschliche Existenz des ewigen Wortes ist; das
«Fiir-uns» des Lebens, Sterbens und Auferstehens Jesu ist deshalb mehr
als nur ein ethisches Vorbild, weil er, der ewige Sohn, Mensch gewor-

3 Herder-Korrespondenz (1981) Heft 3, S. 140; vgl. dazu V. JoNITA, op. cit. (A.
1), 483: «Die dogmatische Formel von 681 ist fiir die orthodoxe Kirche byzantini-
scher Prigung die geeignetste und tiefgehendste Auslegung der dogmatischen For-
mel des vierten 6kumenischen Konzils von Chalkedon. »



eine versiumte 6kumenische Chance 161

den, «mit Menschenhinden gearbeitet, ... mit einem menschlichen
Herzen geliebt hat». Dann bekommt aber auch die Vorbildlichkeit Jesu
ihre ganze Tragweite: sein menschliches Tun ist Gottes menschliches Tun.

Das hat dann aber auch zur Folge, daB in Christus die menschlichen
Freiheitsakte nicht von dem gottlichen Willen «verschlungen» bzw.
«zerstort» werden, was wiederum grofB3e Folgen fiir das Verstindnis der
menschlichen Freiheit hat: Weil «unser Heil durch die géttliche Person
auf menschliche Weise gewollt» wurde, bedeutet das Heil die Wieder-
herstellung der menschlichen Freiheit. Das 2. Vaticanum hat dies mit
Bezug auf die Gottebenbildlichkeit des Menschen formuliert: Christus,
«der vollkommene Mensch», habe «den Sohnen Adams die Gotteben-
bildlichkeit wiedergegeben, die von der ersten Siinde verunstaltet war»
(Gaudium et spes 22). Im 17. Abschnitt derselben Konstitution sagt das
Konzil: «Die wahre Freiheit aber ist ein erhabenes Kennzeichen des
Bildes Gottes im Menschen: Gott wollte nimlich den Menschen «n der
Hand seines Entschlusses lassen» (Sir 15,14), so daB er seinen Schopfer
aus eigenem Entscheid suche und frei zur vollen und seligen Vollendung
in Einheit mit Gott gelange. Die Wiirde des Menschen verlangt daher,
daB er in bewuBter und freier Wahl handle, das heit personal, von
innen bewegt und gefiihrt und nicht unter blindem innerem Drang oder
unter blofem duBerem Zwang.»

Das Konzil von 681 hat diesen inneren Zusammenhang des vollen
menschlichen Willens Christi mit der Freiheit des Menschen als Bild
Gottes nicht eigens thematisiert: Es konnte jedoch schon damals kein
Zweifel daran bestehen, daBl mit dem Bekenntnis zum freien menschli-
chen Willen Christi auch das Bekenntnis zur Freiheit des Menschen
ausgesprochen war, so wie das Bekenntnis zur vollen, unaufgelGsten
Menschheit Christi in Chalkedon das Ja zur unaufhebbaren positiven
Eigenbedeutung des Menschseins einschloB.

Wiladimir Solowjew hat diesen Zusammenhang zwischen Menschen-
wiirde und Christusbekenntnis im 6. 6kumenischen Konzil eindrucks-
voll herausgestellt. In seiner Schrift «RuBland und die universale Kir-
che» (1889) kennzeichnet er wie folgt den Monotheletismus:

«Der Mensch-Gott (Christus) besitzt keinen menschlichen Willen und handelt
nicht als Mensch, seine Menschheit ist rein passiv und wird ausschlieBlich durch
die absolute Tatsache seiner Géttlichkeit bestimmt. Wir haben hier die Negation
der menschlichen Freiheit und Energie — den Fatalismus und Quietismus vor uns.
— Die Menschheit hat am Werk ihrer Rettung keinen Teil: Gott allein wirkt. Sich
passiv dem gottlichen Faktum unterwerfen, das in geistlicher Beziehung durch die



162 681-1981: Ein vergessenes Konzilsjubilaum —

unbewegliche Kirche, in weltlicher Beziehung durch die heilige Macht des
gottlichen Augustus reprisentiert wird, — dies ist die einzige Pflicht des Christen.
Mehr als flinfzig Jahre hindurch von dem Kaiserreich und der gesamten 6stlichen
Hierarchie, mit Ausnahme einiger Monche, die gezwungen waren, in Rom
Zuflucht zu suchen, unterstiitzt, wurde die monotheletische Hiresie in Konstan-
tinopel (im Jahre 680) besiegt»*.

Diesen Zusammenhang zwischen christologischer Orthodoxie und
christlichem Menschenbild betont Solowjew immer wieder. Die groBle
Bedeutung des Konzils von 681 sieht er darin, da3 dieser Zusammen-
hang «in das allgemeine BewuBtsein der Kirche eingehen konnte»>:
ohne menschlichen Willen und ohne menschliche Wirkweise hitte die
menschliche Natur Christi «keine reale Bedeutung: sie wire eine tote
Zugabe zur Gottheit»®. Daraus ergibe sich aber: «Die Freiheit des
Menschen, sich selbst mit dem gé&ttlichen Willen in Einklang zu brin-
gen, mit ihm freiwillig zusammenzuwirken, wird von diesem hoheren
Willen restlos vernichtet; auf diese Weise erscheint der gottliche Wille
als etwas fiir den Menschen Verhingnisvolles und Naturnotwendiges»”.
Einem solchen «menschlosen» Gott, wie ithn Solowjew nennt, ent-
spricht ein Menschenbild, das darauf verzichtet, «das Leben der Gesell-
schaft selbst im Geiste Christi umzugestalten». Die Grundlage fiir eine
solche Umgestaltung und fiir den Glauben an seine Mdglichkeit sieht
Solowjew im Bekenntnis des Konzils von 681: «Zur Erfiillung dieser
Aufgabe muBlite vor allem der freie menschliche Wille wirken, dem Gott
den weitesten Spielraum 1iB¢t»8,

Diese stichwortartigen Hinweise diirften geniigen, um die Trag-
weite des Konzilsdekrets von 681 zu ermessen. Umso dringender wird
die Frage, warum seiner so wenig gedacht wird. Werner Elert hat recht,
wenn er sagt: «Die spitere Theologie hat sich ... wenig um das 6.
allgemeine Konzil gekiimmert»®. Es kann hier nicht die Geschichte der
Rezeption des 6. kumenischen Konzils geschrieben werden. Vielleicht
konnen die folgenden Hinweise jedoch wenigstens teilweise erkliren,

4 Deutsche Gesamtausgabe, Bd. III, Freiburg 1954, 159f.

> Geschichte und Zukunft der Theokratie (1885-87), in: WW Bd. II, Freiburg
1957, 449.

¢ Ebd.

7 Der grofe Streit und die christliche Politik (1883), in WW Bd. II, 241f.

8 Ebd., 245f.

? Der Ausgang der altkirchlichen Christologie, Berlin 1957, 259.



eine versiumte dkumenische Chance 163

warum dieses Konzil in der Theologiegeschichte und auch heute eher
unbeachtet geblieben ist.

II. VERGESSEN ODER «VERDRANGUNGH»?

Drei Griinde, so scheint mir, diirften zu dieser Vernachlissigung
einiges beigetragen haben:
1. die leidliche «Honoriusfrage»;
2. die weitgehende Vernachlissigung der nachchalkedonensischen
Lehrentwicklung in der Christologie;
3. die vielfach negative Darstellung in der Dogmengeschichtsschrei-
bung.

1. Die «Honoriusfrage»'°. Ein 8kumenisches Konzil, das einen Papst
als Hiretiker verurteilt hat — kein Zweifel, daB das ein dorniges Problem
bedeutet. Papst Honorius I. (625-638) hatte in seiner Antwort auf einen
Brief des Patriarchen Sergios von Konstantinopel (610-638) die Formel
gebraucht: «Und wir bekennen einen Willen unseres Herrn Jesus Chri-
stus». Das war ein klares Bekenntnis zum Monotheletismus, oder
wurde zumindest weitgehend so verstanden. So verstand es auch das 6.
okumenische Konzil, aus dessen Texten «eindeutig hervorgeht, daB3
Honorius vom ... Konzil als Hiretiker verurteilt wurde»!!. Dies wird
noch dadurch verschirft, daB sich Papst Leo II. nach Erhalt der Konzils-
akten (Ende 681) die Verurteilung seines Vorgingers zu eigen macht
und diesem vorwirft, dal er «sich nicht befleiBigte, diese apostolische
Kirche (d.h. Rom) durch die Lehre der apostolischen Uberlieferung zu
heiligen, sondern zulieB, daB sie, die bisher unbefleckt war, durch
gottlosen Verrat besudelt wurde»?'?,

Es ist begreiflich, dafl diese Verurteilung heftig debattiert wurde,
wann immer die Primatsautoritit des Bischofs von Rom in Frage
gestellt wurde. Zwar fehlt es nicht an gewichtigen Stimmen, die den
verurteilten Papst der Anklage freisprechen wollen, angefangen von
Maximus dem Bekenner selbst, dem groBen Vorkimpfer der Zwei-

10 Eine umfassende Darstellung gibt G. KReuzer, Die Honoriusfrage im Mit-
telalter und in der Neuzeit, Stuttgart 1975.

1 Ebd., S.93.

12 Ubers. nach KREUZER, op. cit., S.101 (= Mansi XI, 733 A).



164 681-1981: Ein vergessenes Konzilsjubilium —

Willen-Lehre!?, bis hin zum spiten Solowjew, der die Schuld an der
Verurteilung ganz auf die Byzantiner schiebt: «Gedemiitigt und gereizt
durch die lange Liste der Hiretiker und Hiresiarchen, die den Stuhl von
Konstantinopel beschmutzt hatten und die vom Konzil anathematisiert
werden mubBten, erfanden die griechischen Bischofe als Rache die
Hiresie des Papstes Honorius und banden diese Fabel der Gutmiitigkeit
der romischen Legaten auf»'*. Man kann das Problem zu 16sen suchen
wie Nikolaus von Kues, der auf den Stammbaum Jesu verweist, in dem
auch nicht nur Heilige verzeichnet seien, und der daraus schlieBt, die
direkte Linie der Bischofe Roms fiithre auch dann zu Christus zurtck,
wenn einzelne Bischofe schlecht gewesen seien, da der Heilige Stuhl
selber bis zum Ende der Welt unversehrt (indefectibiliter) bleiben wer-
de!>. Man kann schlieBlich den Papst Honorius als einen Fall betrachten,
«in dem Naivitit zum Ursprung von Hiresie wurde» 6. Alle diese mehr
oder weniger wohlwollenden Deutungen heben das Anathem des cku-
menischen Konzils nicht auf. Die Honoriusfrage stellt flir die Lehre von
der Unfehlbarkeit des Papstes gewil3 ein schwieriges Problem dar. Als
deren Widerlegung wird sie kaum gelten kdnnen, eher als jene Ausnah-
me — wahrhaft eine in der langen Geschichte des romischen Stuhles
bemerkenswert einsame Ausnahme —, die die Regel bestitigt. Umso
weniger sollte die Honoriusfrage dazu beitragen, die Erinnerung an das
Konzil von 681 zu vernachlissigen.

2. Vernachldssigung der nachchalkedonischen Dogmenentwicklung.

«Was nun (sc. nach Chalkedon) folgt, muB als Nachtrag angesehen
werden, der ohne sachliche Bedeutung war, so im monotheletischen Streit
die Feststellung der zwei Willen in Christus auf dem 6. dkumenischen

13 PG 91, 237C-244B; weitere Texte in der ausgezeichneten Studie von F.-
M. LETHEL, Théologie de I’ Agonie du Christ, Paris 1979 (= Théologie historique Bd.
52), S.62, A. 4. G. Kreuzer geht mit den frithen Verteidigern des Honorius (Johannes
IV., Abt Johannes, Maximus Confessor) doch wohl zu unglimpflich um (op. cit.,
60-64), worauf K.J. BENz in seiner Rezension zu Recht hinweist (Arch. Hist. Conc.
9 (1977) 418-420). Aber auch «mildernde Umstinde» machen das Anathem nicht
ungeschehen, das selbst von den Pipsten bei ihrem Amtsantritt bis ins 11.]Jh.
wiederholt wurde: vgl. G. ScHWAIGER, Die Honoriusfrage. Zu einer neuen Untersu-
chung des alten Falles, in ZKG 88 (1977) 85-97, hier 97.

14 RuBland und die Universale Kirche, in: WW Bd. III, S. 171.

15 De Concordantia Catholica I, 14; zit. bei Kreuzer, S. 130.

16 J.PELIKAN, The Christian Tradition. A History of the Development of
Doctrine, Chicago—London 1977, Bd. II, S. 155.



eine versiumte okumenische Chance 165

Konzil.» Dieses Urteil Bankes!” ist bezeichnend fiir die weitgehende
Vernachlissigung dieses Konzils in der Dogmengeschichte. Was nach
Chalkedon geschah, wurde vielfach als unwichtiger Nachtrag gesehen,
als «ein bedeutungsloses Nachspiel der altkirchlichen christologischen
Lehrentwicklung» 8.

Diese Vernachlissigung reicht freilich weit zuriick. Die Kenntnis
der 6kumenischen Konzilien nach Chalkedon scheint im Mittelalter
recht gering gewesen zu sein. So urteilt etwa 1. Backes in seiner griindli-
chen Studie iiber «Die Christologie des hl. Thomas von Aquin und die
griechischen Viter» (Paderborn 1931): «Die letzte der groBBen christolo-
gischen Hiresien, von denen die griechische Kirche durchwiihlt wurde,
war dem Abendland bis tief ins Mittelalter kaum bekannt»!®. Thomas
von Aquin bildet hier eine rithmliche Ausnahme. Er hat die Akten der
grofen altkirchlichen Konzilien selber intensiv studiert. Viele seiner
Zitate griechischer Kirchenviter stammen aus dieser Quelle?®. Eine
direkte Kenntnis auch der Akten des 6. 6kumenischen Konzils 138t sich
ebenso nachweisen wie der prigende Einflul dieser Quellen auf die
Ausgestaltung seiner Christologie, besonders in der theologischen Sum-
me?!. Doch ist Thomas damit in seiner Zeit allein geblieben??,

Nicht ohne Einflu} auf die Vernachlissigung der nachchalkedoni-
schen Entwicklung in der modernen, besonders protestantischen Dog-
mengeschichtsschreibung diirfte die Stellung Luthers zu den altkirchli-
chen Konzilien gewesen sein. In seiner Schrift Von den Konziliis und
Kirchen (1539) anerkennt er nur die ersten vier Konzilien und sieht deren
Autoritit in nichts anderem begriindet als darin, daB sie nichts lehrten,
als was nicht auch in der Schrift «viel reichlicher und gewaltiger»
steht?. Von den spiteren 8kumenischen Konzilien spricht Luther nicht.
Er erwihnt erst wieder die «Papstkonzilien» des Mittelalters, um sie

7 In: RGG? (1927), Art. Christologie, Sp. 1622.

18 So F. Loors in: RE® (1898), Bd. IV, 53,1-2.

1% Op. cit., 155. Durch die pseudo-isidorischen Dekretalen haben eine Reihe
von Texten des Laterankonzils von 649 und des VI. 6kumenischen Konzils den Weg
ins Mittelalter gefunden; vgl. dazu: R. RIEDINGER, Griechische Konzilsakten auf dem
Weg ins lateinische Mittelalter, in: Arch. Hist. Conc. 9 (1977) 253-301.

20 1. BACKES, op. cit., 11-55; vgl. M.-D. CHeENU, Das Werk des hl. Thomas von
Aquin, Heidelberg—Graz 1960, 169.

21 1. BACKES, op. cit., 283-285.

22 Ebd. 32. Erst fiir Nikolaus von Kues ist wieder eine direkte Kenntnis der
Akten von 681 festgestellt worden: R. RIEDINGER, op. cit. (A. 19), 288-301.

23 WA 50, 605, Ahnlich Calvin, Inst. IV, IX, 8.



166 681-1981: Ein vergessenes Konzilsjubilium —

sogleich abzulehnen, da sie «die hl. Schrift unter sich geworfen und
zerrissen» hitten?!. Mit dieser Bevorzugung der «vier groBe(n) heubt
Concilia»?® steht Luther in einer langen abendlindischen Tradition, in
der diese oft mit den vier Evangelien in Parallele gesetzt wurden?®. Die
okumenische Bedeutung der Gemeinsamkeit in der Anerkennung der
ersten vier Konzilien hat P. Congar zu Recht betont?”. Doch hat diese
Eingrenzung sicher auch dazu beigetragen, daBl die tiefe innere Einheit
der christologischen Lehrentwicklung der alten Kirche aus dem Blick
verloren wurde. Der Topos von der «Kirche der sieben Konzilien», der
der orthodoxen Theologie lieb ist, wird dieser Einheit besser gerecht:
denn tatsichlich kommt die christologische Lehrentwicklung erst mit
dem Konzil von 681 und dem 2. Konzil von Nizia (787) zu ihrer
relativen Vollendung?®, Fiir die Christologie der Gegenwart ist es u. E.
von groBer Bedeutung, die (gewiB spannungsreiche und differenzierte)
Einheit der «Christologie der sieben Konzilien» deutlicher zu erfassen
und ihre 6kumenische Verbindlichkeit neu zu bedenken. Dazu miiBten
aber auch die z. T. recht negativen Urteile {iber die nachchalkedonische
Christologie erneut iiberpriift werden.

3. Negative Beurteilung in der Dogmengeschichte.

In seiner bewundernswerten flinfbindigen «History of the Deve-
lopment of Doctrine» lobt Jaroslav Pelikan einerseits die soteriologische
Bedeutung der Konzilsdefinition von 681, meint dann aber doch, dieser
Gewinn sei erkauft durch eine «christologische Abstraktion, die weit
von der Gestalt entfernt ist, die in den Evangelien beschrieben wird»?°.
Dieser Vorwurf «blutleerer» Abstraktion wurde immer wieder gegen
das 3. Constantinopolitanum erhoben (bzw. allgemeiner gegen die
altkirchlichen christologischen Lehrformeln). Hier wird u. E. die Chri-
stologie zu einseitig von den dogmatischen Formeln her beurteilt. Diese
sind ja nie das Ganze der Christologie einer Zeit: Liturgie und Predigt,

24 Ebd., 606.

25 Ebd., 546 und 605.

% Texte bei Y.CONGAR, La primauté des quatre premiers conciles oecumé-
niques, in: Le Concile et les Conciles, Chevetogne—Paris 1960, 76-96.

27 Ebd., 99-109.

28 Wir haben diese Einheit zu verdeutlichen versucht in: L'Icone du Christ.
Fondements théologiques élaborés entre le I°* et le II¢ concile de Nicée (325-787),
Fribourg 19782,

2 Op. cit., (A. 16), 75.



eine versiumte 6kumenische Chance 167

Kunst und Meditation erginzen des Bild und zeigen, daB3 die Lehrdefini-
tionen vor allem Grenzen gegen Verfilschungen abstecken und einzelne
Lehraspekte kliren. Das Christusbild des 7. Jhs. ist nicht allein in den
notwendigerweise knappen Lehrformeln zu finden, in denen es zudem
immer nur um ganz bestimmte Aspekte des Mysteriums Christi geht.

Der Vorwurf der Abstraktheit kann aber auch die Sache selber
meinen. So etwa bei W. Pannenberg, dessen Kritik Motive enthilt, die
schon in der protestantischen Dogmengeschichte des 19. Jhs. zu finden
sind®®: Pannenberg wirft der Zwei-Willen-Lehre (wie generell der
Zwei-Naturen-Lehre) «die Tendenz ... zu einer ZerreiBung der Einheit
Jesu Christi» vor: «Die Anschauung der konkreten Lebenseinheit Jesu
war nun griindlich verlorengegangen». Diese «akute Gefahr, die Einheit
Jesu ganz auseinanderzureiBen», sieht Pannenberg darin begriindet, daf3
«nun in Jesus selbst ein Gegeniiber zweier Willen stattfinden sollte»?!.

Ist nicht die Idee von zwei Willen in dem einen Christus ein
auswegloser Versuch, die «Lebenseinheit» Jesu zu deuten? Es fehlt nicht
an Stimmen, die meinen, hier fithre sich die altkirchliche Zwei-Natu-
ren-Lehre ad absurdum. So meint schon 1882 W. Moller, 681 habe man
die Konsequenzen aus der Definition von Chalkedon gezogen, «freilich
um den Preis der unertriglichen Zuspitzung des in der kirchlichen
Zweinaturenlehre liegenden Widerspruchs»®2. Worin besteht, nach die-
sen Kritikern, der «Widerspruch» der Zwei-Naturen-Lehre? Nach
W.Pannenberg liegt er darin, daB hier Jesus als ein Wesen erscheint,
«welches zwei — und zwar entgegengesetzte — Substanzen in sich trigt
und vereinigt»3?, «Wenn Gottheit und Menschheit als zwei Substanzen
in der Individualitit Jesu miteinander verbunden sein sollen, dann
werden entweder beide zu einem Dritten vermischt, oder die Individua-
litit, die konkrete Lebenseinheit Jesu wird gesprengt»>*.

Die kritische Beurteilung der Konzilsdefinition von 681 ergibt sich
aus einer allgemeineren Kritik an der Christologie des Konzils von
Chglkedon: Ein Christus, der aus zwei Naturen zusammengesetzt ist,
sei «ein Doppelwesen mit zwei Gesichtern, in welchen géttliche Hoheit

30 So bei I. A. DORNER, z. B. in seinem System der christlichen Glaubenslehre,
Berlin 1880, II, 1, 323f.

3 Grundziige der Christologie, Giitersloh 1964, S.303.

32 In: Real-Enzyklopidie fiir protestantische Theologie und Kirche X2, 803;
X1, 413, 24f.

3 Grundziige der Christologie, 292.

34 Ebd., 295.



168 681-1981: Ein vergessenes Konzilsjubilium —

und menschliche Niedrigkeit parallel zueinander, aber ohne Lebensein-
heit untereinander leben und wirken»®>. Man sieht in dieser Gezwei-
gung «den mythischen Zug der Inkarnationschristologie»*®, die trotz-
dem «eine unaufgebbare Wahrheit» enthalte, eben jene, die «Ewigkeit
der Sohnschaft und die irdische, menschliche Daseinsweise Jesu» als
«einen einzigen konkreten Lebensvollzug» zu denken®’.

Eben dies ist aber auch das Anliegen des Konzils von 681. Dieses
Anliegen sei jedoch, so wird eingewandt, in der altkirchlichen Christo-
logie in eine Sackgasse geraten, weil entweder gottlicher und menschli-
cher Wille in Christus sich gegeniiberstehen (was die «Lebenseinheit»
Jesu sprengen wiirde) oder aber ein volliges Bestimmtsein des menschli-
chen Willens Jesu «durch den allmichtigen, géttlichen Willen» ange-
nommen werden miisse, (womit sich aber «die Selbstindigkeit des
menschlichen Willensvermégens ... strenggenommen nicht verbin-
den» lasse)®: hier liege das Dilemma, das die alte Christologie nicht
16sen konnte. Soll Jesus mit menschlichem Willen unser Heil gewirkt und
«verdient» haben, so miiBite die «Selbstindigkeit des menschlichen
gegeniiber dem gottlichen Willen in Jesus» angenommen werden®.

An diesem Punkt der Kritik am Konzil von 681 wird aber auch die
innere Problematik dieser Kritik deutlich. Ist die Alternative nur die —
wohl passiv gedachte — vollige Bestimmtheit des menschlichen durch
den gottlichen Willen oder aber die Selbstindigkeit des menschlichen
gegeniiber dem gottlichen Willen? Hier scheint hinter der historischen
Kritik ein theologisches Problem auf, das wohl auf ein Grundanliegen
reformatorischer Theologie zuriickgeht.

In einer oft zitierten Studie hat Yves Congar die Christologie Luthers
als Christologie der «Alleinwirksamkeit Gottes» gekennzeichnet*’.
W. Pannenberg hat diese Kennzeichnung tibernommen*!: nirgendwo sei
bei Luther Jesus «in einer aktiven Rolle (gedacht), als einer, der Gott
eine Leistung darbringt, sondern passiv, als der, den an unserer Stelle

35 Ebd., 331.

36 Ebd., 154.

37 Ebd., 155.

38 Ebd., 303.

39 Ebd., 304.

40 Regards et réflexions sur la Christologie de Luther, zuerst erschienen in: A.
GRILLMEIER — H. BacHT (Hrsg.), Das Konzil von Chalkedon, Bd. III, Wiirzburg
1954, 457-486; dann in: Y. CONGAR, Chrétiens en dialogue, Paris 1964, (=Unam
Sanctam, Bd. 50), 453—-489 (wir zitieren nach diesem Abdruck).

1 Op. cit., 37-38.



eine versiumte 6kumenische Chance 169

das Gericht Gottes iiber die Siinde getroffen hat»*2. Alles ist «opus Deip,
«operatio Dei». P. Congar sagt, in bezug auf Luthers groBen Galater-
kommentar: «Wie im Akt der Schopfung wirkt Christus auch im Reiche
der Gottheit, d.h. auf der Ebene der Gerechtigkeit, des Heils und des
Glaubens ( ...) allein kraft seiner Gottheit, <humanitate nihil cooperan-
te> (ohne Mitwirken seiner Menschheit)*?. Peter Manns hat inzwischen
das Urteil von P. Congar differenziert und gezeigt, es gehe Luther vor
allem um den «Ausschlufl einer Allein-Wirksamkeit der menschlichen
Natur», gibt aber selber zu, bei Luther sei «das menschliche Element in

der gottmenschlichen Wirksamkeit ... gleichsam neutralisiert und ver-
dunkelt»*4.

III. SINN UND TRAGWEITE DER ZWEI-WILLEN-LEHRE

Um die Realitit eben dieses «menschlichen Elements in der gott-
menschlichen Wirksamkeit» geht es nun aber auf dem Konzil von 681.
Die in der neueren Dogmengeschichtsbeschreibung immer wieder for-
mulierte Kritik an der Zwei-Willen-Lehre diirfte nicht nur historische
Griinde haben. Es zeigte sich, daB das reformatorische Anliegen fiir eine
wirkliche menschliche Willenstatigkeit Christi zu wenig Platz 1aBt. Es ist
daher auch bezeichnend, da W.Pannenberg erst in Jesu «Preisgabe
seines Ich an ihn» (den Vater) sein Einssein mit dem Vater verwirklicht
sieht: in der «Selbstpreisgabe» des Kreuzestodes*: erst darin ist er der
Sohn. Es entsteht der Eindruck, daB dies solange nicht méglich ist (oder
zumindest nicht offenbar ist), als Jesus noch seine eigene, menschliche,
irdische Existenz lebt, solange er noch menschlich selbstindig will und
handelt.

Gerade dies aber ist die untiberh6rbare und folgenreiche Bekennt-
nisaussage des Konzils von 681: Nicht erst dort, wo Jesu menschlicher
Wille preisgegeben ist, kann sich Gottes Willen durchsetzen und alles
bestimmen, sondern gerade im entscheidenden Punkt der Sendung Jesu,

2 Ebd., 38.

4 Op. cit., S.465 (= WA 40, 1, 417).

* Fides absoluta — fides incarnata, in: Reformata Reformanda (FS H. Jedin),
Miinster 1965, 265-312; hier 276.

# Op. cit., 346. G. CHANTRAINE sieht bei Luther eine «passivité absolue du

Christ dans la passion»: Erasme et Luther, libre et serf arbitre, Paris—Namur 1981,
320.



170 681—1981: Ein vergessenes Konzilsjubilium —

in seiner Lebenshingabe «fiir die Vielen» ist es sein menschlicher, freier
Wille, der seine Einheit mit dem Vater offenbart und unser Heil wirkt.
Maximus der Bekenner, der eigentliche «Inspirator» des Konzils von
681 (wie auch schon zuvor — und noch direkter — des Laterankonzils von
64946) hat dies auf eine schlichte «Kurzformel» gebracht: «So erfiillte der
Herr (durch sein Leiden) als Mensch in Tat und Wahrheit in einem
Gehorsam ohne Ubertretung, was er selber als Gott zur Erfiillung
vorausbestimmt hat»*’. An der Getsemani-Szene wird dies besonders
deutlich: die Agonie-Worte «nicht mein Wille geschehe, sondern der
deine» (Mt 26,39) sind von den Monotheleten als biblisches Fundament
fiir die Leugnung eines menschlichen Willens Jesu gebraucht worden.
Maximus zeigt nun, daBl diese Worte gerade Ausdruck Jesu menschli-
chen Willens sind: «In diesem Vers des Evangeliums betrachtet Maxi-
mus den hochsten Akt des menschlichen Willens Christi, und dieser Akt
ist <h6chste Zustimmung), ist «vollkommener Einklang) mit «dem gott-
lichen Willen, der zugleich sein Wille und der des Vaters ist»»*%. Hier
wird klar ein freier, titiger menschlicher Wille angenommen, freilich
nicht in Entgegensetzung zum gottlichen Willen, sondern in «hdchster
Zustimmung» zu diesem. Nicht in der Preisgabe des menschlichen
Willens, sondern darin, daB er «auch als Mensch den Willen des Vaters
erfiillen wollte»*’, liegt die Erlésungstat.

Der Definitionstext des Konzils von 681 sagt zwar nur, Christi
menschlicher Wille sei «seinem gottlichen und allmichtigen Willen
unterworfen» (DS 556), und vermeidet es, ausdriicklich dem menschlichen
Willen Christi jene Qualitit zuzusprechen, die den Willen als Willen
kennzeichnet: die freie Selbstbestimmung. Das Konzil hat freilich in seiner
Lobrede auf Kaiser Konstantin IV. deutlich gemacht, daBl es den
menschlichen Willen Christi in diesem Sinn verstand’?, so daf} die
«Unterordnung» unter den goéttlichen Willen durchaus im Sinne des

46 R. RIEDINGER hat in einer Reihe von duBerst griindlichen Studien den Nach-
weis erbracht, daB die Akten des Konzils von 649 praktisch als ein Werk des
Maximus zu gelten haben. Er hat seine Forschungsergebnisse zusammenfassend
dargestellt in seinem Beitrag: Die Lateransynode von 649 und Maximos der Beken-
ner, in: F. Heinzer—C. Schénborn (Hrsg.), Maximus Confessor. Actes du Sympo-
sium sur Maxime le Confesseur. Fribourg, 2-5 septembre 1980, 111-121.

47 PG 91, 1309 CD (=Amb. 10 41).

48 F M. LETHEL, op. cit., (A. 13) 92, mit Bezug auf Opusculum 6, PG 91,
65A—-68D.

* Opusc. 6, PG 91, 68CD.

30 Mansi XI, 664D; vgl. W. ELErT, op. cit., (A. 9), 258f.



eine versiumte dkumenische Chance 171

Maximus als «Zustimmung» und «Einklang» verstanden werden kann
und nicht als passive Bestimmtheit durch den allmichtigen gottlichen
Willen.

Diese Formulierungen wirken gewil reichlich abstrakt. Die aus-
driickliche Betonung des freien menschlichen Willens Jesu im Zentrum
des Erlosungsgeschehen hat jedoch zweifellos, wie schon oben betont,
bedeutsame Konsequenzen fiir die Sicht des menschlichen Willens und
der menschlichen Freiheit im Heilsgeschehen. Mit dem Konzil von 681
ist dies Entscheidende fiir das Verhiltnis von goéttlicher und menschli-
cher Freiheit gesagt: die Selbstbestimmung des menschlichen Willens ist
nicht aufgehoben, wenn dieser Wille sich ganz dem «géttlichen und
allmichtigen Willen unterwirft». Wir kénnen daher W.Pannenberg
nicht zustimmen, wenn er meint, die «Bestimmtheit des menschlichen
Willens in Christus durch den allmichtigen, gottlichen Willen» lieBe
sich mit der «Selbstindigkeit des menschlichen Willensvermdgens, das
fiir Maximus der eigentliche Kern des Willens war, strenggenommen
nicht verbinden»®!. Wire dem so, dann wiren auch géttliche und
menschliche Freiheit «strenggenommen» nicht vereinbar.

Solche Vereinbarkeit wird freilich vom III. Constantinopolitanum
nicht im Sinne eines selbstverstindlichen Nebeneinanders behauptet,
das den unendlichen Abstand zwischen ungeschaffener und geschaffener
Freiheit vergiBle. Eine gegenseitige AusschlieBlichkeit und Unverein-
barkeit anzunehmen, hieBe aber denselben Fehler begehen und die
beiden Willen als zwei korrelierbare, konkurrierende und somit letztlich
auf gleicher Ebene liegende GroBen betrachten®2. Der Monotheletismus
meinte den menschlichen Willen deshalb leugnen zu miissen, weil er
sich einen freien menschlichen Willen nicht anders denn als Konkurrenz
zum gottlichen Willen denken konnte. Freilich bleibt die vom Konzil
von 681 bekannte «Vereinbarkeit» von géttlichem und menschlichem
Willen ein denkerisch nicht einholbares Geheimnis, dessen Moglichkeit
und Wirklichkeit uns jedoch in Christus im Glauben ansichtig wird.
«Ein Paradox bleibt ... hier bestehen: daB sich die Menschennatur
(Christi) «freiwillig» verhilt und doch «icht anders kann ... In diesem

Paradox ist das ganze Mysterium der Person Christi enthalten»>2.

51 Op. cit., 303.

52 Zum Verhiltnis von unendlicher und endlicher Freiheit sieche die Ausfithrun-
gen von H.U. von BALTHASAR, Theodramatik II,1, Einsiedeln 1976, 170-288.

33 W. ELERT, op. cit., (A. 9) 256.



172 681-1981: Ein vergessenes Konzilsjubilium -

IV. 681 - EINE OKUMENISCHE CHANCE FOR HEUTE

P.Sherwood sieht die 6kumenische Bedeutung des 6. dkumeni-
schen Konzils nicht nur in der Tragweite seiner christologischen Aussa-
ge, sondern auch darin, daBl es «das gemeinsame Werk des Ostens und
des Westens, der Griechen und der Lateiner war». Ahnlich wie 230 Jahre
zuvor in Chalkedon kam es auch auf diesem Konzil zu einer «6kumeni-
schen Ubereinstimmung», zu deren Zustandekommen lateinische und
griechische Theologie das ihre beitrugen. «Das 6. 6kumenische Konzil
bleibt der letzte Augenblick einer effektiven theologischen Zusammen-
arbeit der beiden groBen kulturellen Traditionen»>*.

Es hat im Laufe der Jahrhunderte nicht an Versuchen gefehlt, die
konziliare Einheit wiederzugewinnen, die in den 6kumenischen Konzi-
lien der alten Kirche ihren vielleicht starksten Ausdruck gefunden hatte.
Alle diese Versuche sind mehr oder weniger dramatisch gescheitert,
angefangen bei den beiden konstantinopolitanischen Verséhnungskon-
zilien der Photius-Ara: 869/70 und 879/80. Das erste wurde vom letzte-
ren verworfen, dann aber im Westen in der gregorianischen Reform
wieder aufgewertet. Es wird heute im Westen als 8. Skumenisches
Konzil gezihlt, obwohl der Osten es nicht anerkennt. Dagegen gilt im
Osten vielfach das Konzil von 879/80 als 6kumenisch. Da es auch im
Westen lange Zeit (bis ins 11.Jh.) anerkannt wurde, schligt heute John
Meyendorff, einer der fiihrenden orthodoxen Theologen, vor, die
orthodoxe und die katholische Kirche sollten «gemeinsam den okumeni-
schen Charakter des Konzils von 879-880 anerkennen»®®. Die Bedeutung
einer solchen Anerkennung sieht Meyendorft vor allem darin, daB3 hier
auf eine gemeinsam konziliare Basis zuriickgegriffen werden konnte:
«Sie wiirde eine Riickkehr zu der Situation beinhalten, die zwei Jahr-
hunderte lang zwischen den beiden Kirchen geherrscht hatte»>¢. Beson-
dere Bedeutung kime nach Meyendorft dabei dem 2. Kanon dieses
Konzils zu (bzw. dem offiziellen Kommentar, den das Konzil ihm
beigefiigt hat), nach dem die beiden Kirchen (Rom und Konstantinopel)

>4 P. SHERwOOD, Constantinople III, Coll. Histoire des Conciles oecuméniques,
Bd. 3, Paris 1973, 259f.

>> Schwesterkirchen — Ekklesiologische Folgerungen aus dem Tomos Agapis,
in: Auf dem Weg zur Einheit des Glaubens. Pro Oriente Kolloquium 1974, Inns-
bruck 1976, 41-53; hier 46. Vgl. auch MEYENDORFF’s Beitrag in: A. BRANDENBURG
(Hrsg.), Petrus und Papst, Bd. II, Miinster 1977, 159-175.

36 A.a.0.



eine versiumte dkumenische Chance 173

gegenseitig ihre eigenen Gebriuche und Uberlieferungen anerkennen®’.

Meyendorffs Vorschlag wurde zwar gelegentlich aufgegriffen®®, die
Chancen fiir seine Verwirklichung werden aber allgemein fiir sehr
gering erachtet®®.

Auch die spiteren konziliaren Einigungsversuche gelangen nicht:
weder der Unionsversuch auf dem Lyoner Konzil (1274), noch die
Projekte zu einem Skumenischen Konzil im Jahre 1357%°, noch die
vollzogene, doch bald wieder geplatzte Union von Ferrara-Florenz
(1438-39). Die Chancen fiir ein neues, wirklich 6kumenisches Konzil
mit den orthodoxen Kirchen sind trotz aller Anndherung nach wie vor
gering. Der Beginn des offiziellen theologischen Dialoges zwischen den
orthodoxen Kirchen und der katholischen Kirche kann als Hoffnungs-
schimmer betrachtet werden, auch wenn schon jetzt deutlich ist, daB3 der
Dialog miithsam und langwierig sein wird.

Umso mehr ist es zu bedauern, daB8 die 6kumenische Chance des
Konzilsjubiliums von 681 weder von Rom noch von den orthodoxen
Kirchen ausdriicklich aufgegriffen wurde. Eine gemeinsame Besinnung
auf die Bedeutung dieses unseren Kirchen gemeinsamen Konzils kénnte
das Einende verdeutlichen und das Trennende tiberwinden helfen; drei
Aspekte, so scheint es uns, wiren dabei besonders zu vertiefen:

1. Die offene und ehrliche Diskussion der Honoriusfrage, «die eine
Schwierigkeit bleibt, die die Orthodoxen gewill nicht vergessen

57 Mansi 17, 489B.

38 Z. B. von Metropolit Damaskinos PAPANDREOU. Bleibendes und Verinderli-
ches im Petrusamt. Uberlegungen aus orthodoxer Sicht, in: J. RATZINGER (Hrsg.),
Dienst an der Einheit, Diisseldorf 1978, 146—614, bes. 155f.

% Die Diskussion um die beiden genannten Konzilien wurde in den letzten
Jahren neu angefacht: J. MEjgeEr, A successful Council of Union. A theological
analysis of the Photian Synod of 879-880, Thessaloniki 1975; ders., Een geslaagde
eenheidssynode. Een theologische analyse van de fotianse synode van 879-880,
Nijmegen 1972; P. STEPHANOU, Deux conciles, deux.ecclésiologies? Les conciles de
Constantinople en 869 et 879, in: Or Chr Per 39 (1973) 363-307; V.PEri, C’¢ un
concilio ecumenico ottavo? in: Ann. Hist. Concil 8 (1976) 53-79; ders., Il concilio di
Constantinopoli dell’ 879-80 come problema filologico e storiographico, ebd. 9
(1977) 29-42; als Gegendarstellung: C. LEONARDI, Das achte 6kumenische Konzil,
ebd. 10 (1978) 53—-60, und V.PErr’s Entgegnung: Postilla sul concilio ecumenico
ottavo, ebd. 61-66; ders.: Il ristabilimento dell’ unione delle Chiese nell’ 879-880. 11
concilio di Santa Sofia nella storiographia modern, ebd. 11 (1979) 18-37; A.van
BUNNEN, Le concile de Constantinople de 879-880, in: Contacts 33 (1981) 6—40;
211-234 und 34 (1982), 47-61.

60 Vgl. J. MEYENDORFF, Projets du Concile oecuménique en 1367, in: Dumbar-
ton Oaks Papers 14 (1960) 149-177.



174 681-1981: Ein vergessenes Konzilsjubilium —

haben»®!, und deren Klirung einer Anniherung in der Primatsfrage
g g g

sicherlich dienlich sein wird.

2. Die Vertiefung der gemeinsamen christologischen Grundlagen, die
das Fundament jeder Anniherung darstellen.

3. Die Besinnung auf das theologische Zusammenspiel der christologi-
schen Traditionen des Westens und des Ostens in der Formulierung
eines wirklich 6kumenischen Bekenntnisses.

61'Y. CONGAR, art. cit. (A. 1), 23; vgl. V.Joniti, op. cit. (A. 1), 484.



	681-1981 : ein vergessenes Konzilsjubiläum : eine versäumte ökumenische Chance

