Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 1-2

Artikel: Das Konzil von Chalkedon

Autor: Stockmeier, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761393

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761393
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PETER STOCKMEIER

Das Konzil von Chalkedon

Probleme der Forschung

Im Jahre 1981 stand zwar das Konzil von Konstantinopel (381) im
Vordergrund der Gedichtnisfeiern, doch lohnt es sich, 30 Jahre nach
Erscheinen des groflen Standardwerkes zur 1500-]Jahrfeier von Chalke-
don?! auch iiber dieses Konzil Bilanz zu ziehen. Wie sehr Chalkedon und
seine christologische Definition im Mittelpunkt des Interesses steht,
demonstriert die anhaltende Diskussion, die jiingst in einer Studie der
Internationalen Theologenkommission erneuten Ausdruck gefunden
hat?. Dem Historiker obliegt freilich die Aufgabe, die Formel im
Kontext des gesamten Geschehens zu betrachten, und insofern bietet das
Konzil von Chalkedon ein breites Spektrum von Fragen. Ohne Zweifel
stellt das Sammelwerk von 1951 «Das Konzil von Chalkedon» eine
Summe der Forschung in all ihren relevanten Zweigen vom historischen
Verlauf iiber die theologische Aussage bis zu den Nachwirkungen dar,
und es iiberrascht nicht, wenn seither angesichts dieses MaBstabes eine
gewisse Erlahmung eingetreten ist, diesen Stoff zu bearbeiten. Trotz-
dem stand die Forschung in den vergangenen drei Jahrzehnten nicht
still, wobei natiirlich iiber das gelehrte Interesse hinaus auch zeitgendssi-
sche AnstoBe wirksam wurden. So besteht kein Zweifel, dall ein

! A.GriLLMEIER — H.BacHT, Das Konzil von Chalkedon. Geschichte und
Gegenwart, 3 Bde. (Wiirzburg 1951-54).

2 Ausgewihlte Fragen zur Christologie. Eine Studie der Internationalen Theo-
logenkommission, in: Herder Korrespondenz 36 (1981) 137-145.



Das Konzil von Chalkedon 141

Ereignis wie das Vatikanum II die Aufmerksamkeit auf die synodale
Titigkeit der Kirche in der Vergangenheit gelenkt hat und daB unter
6kumenischem Aspekt die Konzilien der Alten Kirche als gemeinsame
Norm fiir die groBen christlichen Kirchen erhéhte Bedeutung gewan-
nen; nicht zuletzt kreisen zahlreiche Interpretationsversuche des Chri-
stusmysteriums um die Formel von Chalkedon?®, die nicht selten ins
Zwielicht philosophischer Verfremdung biblischer Aussagen geriickt
wurde®. Insofern legt Chalkedon trotz aller geleisteten Arbeit der
Forschung immer neue Probleme auf, deren Beantwortung iiber das
historisch-antiquarische Interesse hinaus von Belang ist fiir das Glau-
bensbewuBtsein der Gegenwart.

Wenn wir im folgenden Probleme der Chalkedonforschung erér-
tern, dann kann es in diesem Rahmen nur in historisch-dogmenge-
schichtlicher Hinsicht und zwar schwerpunktmiBig geschehen. Ihre
Relevanz ergibt sich vor allem aus jenem Themenspektrum, das in den
letzten Jahrzehnten behandelt wurde; gewissermaBlen duBlert sich darin
das Interesse der Gegenwart an Chalkedon. Grundsitzlich ist freilich
bemerkenswert, daB flir eine Gesamtdarstellung nach wie vor auf
Hefeles «Conciliengeschichte»® zuriickzugreifen ist, deren Einseitigkei-
ten durch Camelot’s geraffte Darstellung® in einer dem Forschungsstand
angepalten Weise ausgeglichen sind. Es zeigt sich freilich, daB} im
Fortgang der Forschung durchaus neue Einsichten gewonnen wurden,
die zu gewissen Korrekturen am traditionellen Bild von Chalkedon
noétigen.

1. Die Quellenlage
Bekanntlich liegen von den Konzilsverhandlungen zu Chalkedon

erstmals amtliche Protokolle vor, die ziemlich bald nach Abschluf3 der
Synode zusammen mit anderen Dokumenten der Offentlichkeit prisen-

3 Vgl. K. RAHNER, Zur Theologie der Menschwerdung, in: Schriften z. Theo-
logie IV (Einsiedeln-Ziirich-K&ln 31962) 137-155.

* Seit dem 19.Jahrhundert iibte man Kritik an dem Auseinanderfallen von
Geschichte und Ontologie in der Formel von Chalkedon. Vgl. F. SCHLEIERMACHER,
Der christliche Glaube nach den Grundsitzen der evangelischen Kirche im Zusam-
menhang dargestellt II., hg. v. M. REDEKER (Berlin 71960).

> C.J. v.HereLE, Conciliengeschichte II (Freiburg 1875); die franzésische Uber-
setzung von H.LECLERCQ, Histoire des conciles. D’aprés les documents originaux
(Paris 1907 ff) hat bei Olms, Hildesheim 1973, einen Nachdruck erfahren.

6 P.-T.CameLoT, Ephése et Chalcédoine (Paris 1962); dt. Ubersetzung von
K.H. MoTTAUSCH, Mainz 1963.



142 Das Konzil von Chalkedon

tiert wurden. Dieser Umstand ermdglicht es dem Historiker, etwa
gegeniiber dem vdlligen Fehlen von Unterlagen des Konzils von Kon-
stantinopel (381) oder auch der mehr lokal gefirbten Uberlieferung
ephesinischer Akten, ein ziemlich genaues Bild der Verhandlungen zu
zeichnen, zumal seit der mustergiiltigen Edition von Eduard Schwartz’
eine kritische Ausgabe der einschligigen Quellen vorliegt. Nur neben-
bei sei daran erinnert, da3 die Abfolge der (siebzehn) Sitzungen (actio-
nes) wohl nicht jener der Handschriften entspricht, wie sie auch bei
Schwartz wiedergegeben sind; die relativ gute Quellenlage bedarf also
noch durchaus der kritischen Befragung. Andererseits garantiert gerade
die frithzeitige Verdffentlichung der Akten von Chalkedon samt ihren
Ubersetzungen ins Lateinische, so jene des rdmischen Diakons Rusticus
(t um 575), eine verlissige handschriftliche Uberlieferung, so dafl von
seiten der Quellen schwerlich Uberraschungen zu erwarten sind®.
Dieses Urteil bestitigen gelegentliche Handschriftenfunde in Ar-
chiven und Bibliotheken. So machte kiirzlich Otto Kresten auf eine aus
der Mitte des 15.]Jahrhunderts stammende Handschrift der Vatikani-
schen Bibliothek aufmerksam, die eine Wiedergabe der neunten Sitzung
des Konzils von Chalkedon bietet und im wesentlichen das bisherige
Bild bestitigt’. Der Inhalt der entsprechenden Folien (60™—62") dieses
Codex Vaticanum gr. 1858 trat erst im Jahre 1970 im Zuge der
Katalogisierungsarbeiten ins BewuBtsein, so daBl dem Editor der chalke-
donischen Akten daraus kein Vorwurf zu machen ist. Wenn die Hand-
schrift isoliert die neunte Sitzung des Konzils von Chalkedon (26. Okto-
ber 451) wiedergibt, auf der die Orthodoxie des Theodoret von Kyrrhos
zur Debatte stand, dann hingt dies wohl mit dem Interesse der Synoda-
len von Ferrara-Florenz zusammen, die am 17. Mirz 1439 in Sachen des

7 E. ScHwARTZ, Acta Conciliorum Oecumenicorum, L.II. (Berlin 1933-1938).

8 Franz Diekamp urteilt folgendermaBen iiber die Edition der griechischen
Akten: «Die philologisch-kritische Herstellung des Textes durch E.Schwartz ist
auch in diesem Bande musterhaft und bemerkenswert; und da nach der mit groBter
Umsicht durchgefiihrten umfassenden Vorbereitung der Ausgabe nicht mehr zu
erwarten ist, dal noch weiteres handschriftliches Material bekannt ist, so haben wir
jetzt die Gesta Chalcedonensa in abschlieBender Form und zugleich in vorziiglicher
Druckausstattung vor uns» (ThRv 35 [1937] 217).

? O.KresTeN, Eine neue Handschrift der neunten Actio des Konzils von
Chalkedon (Cod.Vat.gr. 1858, £.60™-62Y), in: AHC 6 (1974) 54-77. Kleinere Frag-
mente wurden entdeckt von G. BiLLaANovicH, Un nuovo frammento in onciale degli
atti dell concilio de Calcedonia, in: Italia Medioevale e Umanistica 4 (1961) 161-166;
ders., Ancora sul nuovo frammento in onciale degli atti del concilio di Calcedonia,
in: Italia Medioevale e Umanistica 7 (1964) 251-253.



Das Konzil von Chalkedon 143

Heiligen Geistes ausdriicklich auf die damalige Auseinandersetzung
Bezug nahmen. Man rekurrierte in den Verhandlungen mit dem Osten
bewuBt auf Aktenstiicke, die offenbar in Konstantinopel noch greifbar
waren. Eine Kollation der Handschrift durch Kresten fithrte zu dem
tiberraschenden Ergebnis: « Wollte man unter all den heute vorhandenen
Texten der neunten Actio des Chalkedonense jenen angeben, dem der
Vat. gr. 1858 am nichsten steht, so kime man zu dem frappierenden
SchluB, daB V die groBte Verwandtschaft — zum Druck bei Schwartz
aufweist» 1%, Ein besseres Urteil ist fiir die Edition von Schwartz kaum
anzugeben.

2. Papst und Kaiser

Fiir die Einberufung des Konzils von Chalkedon und seinen ge-
schichtlichen Verlauf war die Rolle von Papst und Kaiser von erheblicher
Bedeutung. Es kann darum nicht tiberraschen, wenn deren Funktion
bzw. ihre Wertung bis heute umstritten ist. Nicht zuletzt werden hierbei
neuzeitliche Kriterien des Kirchenrechts wirksam, die den Vorbehalt des
romischen Bischofs flir die Qualitit einer Synode sicherstellen.

Nun darf man gewiB mit Hugo Rahner die Gré8e des Papstes Leo
I. (440-461) in seiner «moderatio» erblicken'!; aber an der Tatsache,
daB die Kirchenversammlung von Chalkedon an ihm vorbei durch
Kaiser Markian (450-457) und dessen Gemahlin Pulcheria verwirklicht
wurde, besteht kein Zweifel. Gewi3 suchte das Kaiserpaar nun im
Gegensatz zur Einberufung der zweiten ephesinischen Synode von 449
(Rauberkonzil) durch Kaiser Theodosius II. (408—450) das Einverstind-
nis mit Rom herzustellen entsprechend dem religionspolitischen Kurs-
wechsel in Konstantinopel nach dessen Tod (f 28.7.450); aber Leos
Konzilsvorschlag vom 13. Oktober 449 — unterstiitzt durch den Herr-
scher des Westens — betraf eine Synode in Italien, offensichtlich um die
versammelten Bischéfe vom Druck der politischen Gewalt zu befrei-
en!?. Wenn nun Kaiser Markian im Schreiben vom Herbst 45013 die

10 O. KresTEN, Eine neue Handschrift 63.

"1 H. RAHNER, Leo der GroBe, der Papst des Konzils, in: Chalkedon I 323-339.

12 Leo, ep. 44 (PL 54, 827; ACO IL,IV 19-23.25). Kaiser Valentinian III. (424-
455) setzte sich im Februar 450 auf Wunsch des Papstes ebenfalls fiir ein Konzil in
Italien ein (Leo, ep. 55; PL 54, 857-859).

13 Leo, ep. 73 (PL 54,899; ACO 11, 1,10) vom August/September 450; ferner ep.
76 (PL 54,903f; ACO ILIII 1,18) vom 22.September 450. Vgl. auch ep. 77 (PL
54,905-908; ACO ILIII 1,19), in der Pulcheria den Wunsch duBert, der Papst moge
dem Vorschlag Markians nachkommen.



144 Das Konzil von Chalkedon

Initiative zu einem neuen Konzil ergreift und den Papst in den Osten
einlidt, dann duBert sich darin ein VerantwortungsbewuBtsein fiir den
rechten Glauben, das durchaus in eine synodale Behandlung der anste-
henden Fragen einmiindet, aber letztlich den Plan des Papstes ignoriert.

Schon der Aufschub einer Antwort durch Rom bis zum 13. April
451 verrit Unsicherheit im weiteren Vorgehen. Auf eine erneute Einla-
dung aus dem Osten verspricht der Papst am 23. April, eine Abordnung
zu schicken, die in geeigneter Weise dem Kaiser seine Auffassung tiber
ein Konzil darlegen werde!. In den Begleitbriefen dieser Gesandtschaft,
die vom 9. Juni 452 datieren, erinnert Leo daran, es sei augenblicklich
wegen der kriegerischen Wirren unmdéglich, ein Konzil zu veranstalten;
tiberdies sei durch den Regierungswechsel in Konstantinopel die dro-
hende Gefahr fiir den Glauben beseitigt und deshalb eine Kirchenver-
sammlung tberfliissig!®. Dieser Widerstand des Papstes war freilich
durch die Einberufung eines Konzils nach Nikaia mit Schreiben vom
23. Mai 451 bereits hinfillig geworden'é, und trotz MiBfallens an der
ganzen Entwicklung verweigert sich Leo nicht dem Entscheid des
Kaisers'’.

Wie nie zuvor riickt die Einberufung des Konzils von Chalkedon in
das Spannungsfeld von Papst und Kaiser, dessen Rolle oft unterschied-
lich bewertet wird. Ohne Zweifel iibte der Herrscher das Einberufungs-
recht aus und es wurde ihm in dieser Zeit nicht streitig gemacht. In den
voraufgehenden Jahrzehnten, vor allem seit dem kirchenpolitischen
Handeln des groBen Konstantin, hatte sich diese Praxis ausgebildet, die
im Grunde dem rémischen Verstindnis von der Verantwortung des
Kaisers «in religiosis» entsprach und nur aus mittelalterlicher oder
neuzeitlicher Perspektive als Ubergrift der weltlichen Macht beurteilt
wird. Obwohl Papst Leo der GroBe fiir seine Legaten den Vorsitz auf
dem Konzil beanspruchte und eine Art Verfahrensnorm (forma) auf-
stellte', zeigt das Konzilsgeschehen, daf die Initiative bei den Verhand-
lungen weitgehend in der Hand des Kaisers lag. Gerade das Zustande-
kommen der Glaubensformel von Chalkedon geht auf den Willen

14 Leo, ep. 82 (PL 54,917f; ACO ILIV 41).

15 Leo, ep. 83-86 (PL 54,919-925; ACO ILIV 42-45).

16 Die Schreiben Markians, Pulcherias und Valentinians in: ACO II,III
20.

17 Leo, ep. 89 (PL 54,932-934; ACO ILIV 47.49).

18 Leo, ep. 93 (PL 54,935-940; ACO ILIV 51f); dazu ep. 95 (PL 54,943-944;
ACO ILIV 51).



Das Konzil von Chalkedon 145

Markians zuriick, dessen Kommissare schon auf der zweiten Sitzung
vom 10. Oktober 451 dieses Ziel anvisierten, wihrend sich die Synoda-
len weitgehend dagegen striubten!®. In dieser verfahrenen Situation
nétigte der Herrscher die Versammlung gerade zur Ausarbeitung und
Verabschiedung jener Definition, die in der Folie des leonischen Tomos
als Christusbekenntnis von Chalkedon in die Geschichte eingegangen
ist, wihrend der Widerstand der pipstlichen Legaten praktisch auf die
Androhung ihrer Abreise beschrinkt blieb®°. Angesichts dieses Konzils-
verlaufs wird man die Bedeutung des Kaisers Markian hoher veran-
schlagen miissen als es gemeinhin geschieht. Jener Hintergrund antik-
romischen Religionsverstindnisses, das dem Kaiser als pontifex maxi-
mus eine entscheidende Rolle zumal3 und in der modifizierten Darstel-
lung Konstantins durch Eusebios gewissermallen eine «christliche»
Legitimation erfuhr, prigte offensichtlich iiber Jahrhunderte hinweg
noch die Herrscherauffassung in den christiana tempora.

Der Einsatz Markians fiir die Definition von Chalkedon blieb Rom
sicher nicht verborgen, und nicht zuletzt im Hinblick auf diesen Um-
stand sind die umstrittenen Aussagen Papst Leo’s iiber die besondere
Rolle des Kaisers in Sachen des Glaubens zu beurteilen. In mehreren
Briefen an den Nachfolger Markians, den frommen Kaiser Leo 1. (457-
474), schreibt der romische Bischof dem Herrscher eine Art Inspiration
zu?!, ja er spricht geradezu von einer Unfehlbarkeit des Kaisers??.

Fraglos gehen diese AuBerungen auBerordentlich weit und man
deutet sie deshalb im allgemeinen dahin, es handle sich hier um «diplo-
matische» Formulierungen, mit denen der Papst den Kaiser fiir sich
gewinnen wollte, der den Ausgleich mit den Monophysiten suchte.
Zuletzt wiederholte diese Deutung Hans Herbert Anton, wonach «sie
nicht Leos wirkliche Ansicht wiedergeben, sondern wohl aus Sorge um
den kirchenpolitischen Kurs des Kaisers und aus dem Wunsch nach

¥ Vgl. ACO 11, 2,69-84.

20 Auf die unterschiedlichen Vorstellungen in Sachen Vorsitz auf dem Konzil
machte zuletzt aufmerksam E.K. CHRrysos, Konzilsprisident und Konzilsvorstand.
Zur Frage des Vorsitzes in den Konzilien der byzantinischen Reichskirche, in: AHC
11 (1979) 1-17.

21 Leo, ep. 118,2 (PL 54,1040; ACO ILIV 72,26); ep. 84,1 (PL 54,921; ACO
IL,IV 98,30f).

22 Leo, ep. 162,3 (PL 54,1145; ACO II,IV 106,25-28). Zum Problem siche
P.StockMEIER, Leo I. des GroBen Beurteilung der kaiserlichen Religionspolitik:
MThSt I 14 (Miinchen 1959) 138ff.



146 Das Konzil von Chalkedon

dessen Korrektur so gehalten sind»?3. Angesichts der kaiserlichen Am-
bitionen in Sachen des Glaubens klingt eine solche Erklirung der
Aussagen Leos wenig iiberzeugend; sie legitimieren eher den kaiserli-
chen Anspruch, so daB sich nach wie vor die Frage stellt, ob darin nicht
doch die Uberzeugung des Papstes von der Rolle des Kaisers im
kirchlichen Bereich ihren Ausdruck findet. Mit dieser aus antiker Tradi-
tion gespeisten und weitgehend von Euseb vermittelten Auffassung
konkurriert natiirlich das pipstliche Selbstverstindnis, und sie stehen
auch in Leo’s AuBerungen unausgeglichen nebeneinander. Der pipstli-
che «Lehrprimat» steht nicht isoliert, er hat offensichtlich noch andere
anerkannte Instanzen neben sich, und zwar auBler dem christlichen
Herrscher vor allem das Konzil.

3. Die Bedeutung des Konzils

Nicht erst seit dem II. Vatikanischen Konzil hat sich der Blick der
Kirchenhistoriker wieder fiir die synodale Titigkeit der Kirche ge-
schirft. In dieser Perspektive riickte das Chalkedonense in den Mittel-
punkt des Interesses, und zwar deshalb, weil es wihrend des Pontifikats
Leos des GroBen veranstaltet wurde, unter dem «das altkirchliche
PrimatsbewuBtsein einen ersten abschlieBenden Hoéhepunkt» er-
reichte?*.

Kennzeichnend fiir die allgemeine Einschitzung des Verhiltnisses
von Papst Leo und Chalkedon ist die Feststellung von Hubert Jedin, der
lapidar erklirt: «Das vierte Okumenische Konzil von Chalkedon, ob-
wohl wiederum vom Kaiser berufen, war das Werk Leos 1., dem die
Geschichte den Namen der GroBe gegeben hat»?°. Trotz der anhalten-
den Aktivitit des Papstes wird man diese Feststellung kaum aufrechter-
halten konnen; sie scheint von der Voraussetzung auszugehen, da8 die
Formulierung der Primatslehre zu einer Aushéhlung des Konzils ge-
fiihrt habe oder zumindest zum Instrument in der Hand des Papstes
«umfunktioniert» wurde. Am schirfsten hat diese These Hans Martin
Klinkenberg vertreten, wenn er schreibt: «Das alte geistgelenkte Konzil

23 H.H. ANTON, Kaiserliches Selbstverstindnis in der Religionsgesetzgebung
der Spitantike und pipstliche Herrschaftsinterpretation im 5. Jahrhundert, in: ZKG
88 (1977) 38-84,77.

24 K. Baus, Die Reichsidee nach Konstantin dem GroBen 1. Die Kirche von
Nikaia bis Chalkedon: Handb. d. Kirchengeschichte II (Freiburg-Basel-Wien 1973)
273.

25 H.JepiN, Kleine Konziliengeschichte. Die zwanzig 6kumenischen Konzilien
im Rahmen der Kirchengeschichte (Freiburg 1959) 28.



Das Konzil von Chalkedon 147

wie auch die geistgelenkte Synode niederer Ordnung existiert fiir Leo
nicht mehr ... Die Petrusdoktrin hat das Synodalprinzip beseitigt» 2.

Eine genaue Bestandsaufnahme der synodalen Titigkeit unter Papst
Leo und sogar auf seine Initiative hin vermag sich schwerlich diesem
Urteil anzuschlieBen. Seit der Amtsiibernahme pflegte er nimlich eine
erstaunliche Aktivitit bei der Bereinigung kirchlicher Probleme, und
zwar auf synodalem Weg?’. Gewi machte ihn die Erfahrung der
Reichssynode von Ephesus 449 miBtrauisch; aber trotz seiner Abnei-
gung gegen ein neues Konzil im Osten fligte sich der Papst der
Einberufung eines neuen Konzils nach Chalkedon. In dieser Situation
wird das Verhiltnis von romischem Lehrprimat und Autoritit des
Konzils akut, vor allem dadurch, daB in der Epistula 28 ad Flavianum
(Tomos) geradezu die Entscheidung schon vorweggenommen erschien.
Mehrmals versuchen die Legaten des Papstes, den Anspruch auf Ver-
bindlichkeit des Tomos zur Geltung zu bringen?®; man kann jedoch an
der Tatsache nicht vorbeigehen, daB3 die Synodalen iiber das Lehrdoku-
ment aus Rom diskutiert haben und es nur in verinderter Form rezipie-
ren. Insofern kann auch die beriihmte Akklamation «Petrus hat durch
Leo gesprochen» kaum als Anerkennung eines pipstlichen Lehrprimats
gewertet werden; sie besagt eher die Ubereinstimmung von leonini-
scher Lehre mit der apostolischen Tradition.

Wenn man nicht der These beipflichtet, Leo der GroBe habe durch
seinen Primatsanspruch dem Konzil letztlich den Boden entzogen, dann
stellt sich die Frage nach dem Verhiltnis beider zueinander erneut.
Herman-Josef Sieben hat jiingst die Zuordnung auf der Basis eingehen-
den Quellenstudiums folgendermaBen zu umschreiben versucht: «Das
Konzil ist fliir Leo nicht der wesentliche Ort oder das wesentliche
Instrument der traditio; das Konzil dient vielmehr der Wahrheitsver-
mittlung in der Horizontalen, es dient der Wahrheitsverbreitung, der
duBeren Vernichtung der Hiresie»?°. Und er fihrt weiter: «die authenti-
sche «Verkiindung) des Evangeliums ist eben dem Lehrprimat des

26 H.M. KLINKENBERG, Papsttum und Reichskirche bei Leo dem GroBen, in:
ZSRGK 69 (1952) 37-112, 111.

27Vgl. H.J. SieBeN, Die Konzilsidee der Alten Kirche: Konziliengeschichte
(Paderborn-Miinchen-Wien-Ziirich 1979) 103ff.

28 Siehe W.de Vrigs, Die Struktur der Kirche gemiB dem Konzil von Chalke-
don, in: OrChrPer 35 (1969) 88-122.

2% H.J. SieBeN, Konzilsidee 142.



148 Das Konzil von Chalkedon

Romischen Stuhles anvertraut, Sache des Konzils dagegen ist das Ur-
teib, die definitio, d. h. die wirksame Vernichtung der Hiresie auf dem
Erdkreis»3®. Man mag vielleicht gegen diese Verhiltnisbestimmung
Einwinde erheben — z. B. ob im Konsens sich die Funktion des Konzils
erschopft —, immerhin wird hier der Versuch unternommen, in diffe-
renzierter Weise die Zuordnung von Primat und Konzil zu umschrei-
ben, ohne einer verkiirzenden Perspektive zu verfallen. Am Beispiel
Chalkedon wird deutlich, wie fragwiirdig eine vereinfachende Pauscha-
lierung der Probleme ist und wie wenig sich bereits die altkirchlichen
Konzilien auf allgemeine Strukturen reduzieren lassen?!.

Als Konzil hat die Versammlung von Chalkedon jedenfalls in
eigener Autoritit beraten und entschieden. Der Tomos Leonis stellte
fraglos eine wichtige Wegweisung fiir die endgiiltige Formulierung der
sogenannten Zweinaturenlehre dar; aber gerade die genaue Textanalyse
der Glaubensformel bestitigt, daB8 eine Uberarbeitung des rémischen
Textes erfolgte, und zwar dem Anliegen Gstlicher, vor allem kyrillischer
Christologie entsprechend. In der Verabschiedung von Kanon 28, der
unter Berufung auf das Konzil von 381 jener «Stadt, die durch die
Anwesenheit von Kaiser und Senat geehrt wird und die gleichen Vor-
rechte genieBt wie die alte Kaiserstadt Rom», auch in kirchlichen
Dingen eine Rangerh6hung zusprach, wird das SelbstbewuBtsein dieses
Konzils deutlich und zugleich die Grenze des pipstlichen Primatsan-
spruchs, und zwar trotz des rémischen Protests, wobei die problemati-
sche lateinische Fassung des sechsten Kanons von Nikaia als Begriin-

dung diente: «Ecclesia Romana semper habuit primatum»32.

4. Die philosophischen Implikationen

Mit Vorliebe verwies man immer auf die Formulierung des Chri-
stusmysteriums von Chalkedon als Beispiel einer Hellenisierung der
christlichen Botschaft. Tatsichlich enthilt die Definition von der hy-
postatischen Union der beiden Naturen Denkformen und Begriffe der
antiken Philosophie, die der Sprache der Bibel fern sind und den Kern
der Christuswirklichkeit zu verdecken scheinen. Nach wie vor geistert
das Urteil Adolf von Harnack’s in der Dogmengeschichte herum. Die

30 Ebd. 143.

31 Vgl. H.JepIN, Strukturprobleme der Okumenischen Konzilien: Arb.Gem.
f. Forschung d. Landes Nordrhein-Westfalen. Geist. Wiss. 115 (Kéln-Opladen 1963).

32 C. MirBT, Quellen zur Geschichte des Papsttums und des rémischen Katholi-
zismus (Tiibingen 41924) 45.



Das Konzil von Chalkedon 149

kahlen, negativen vier Bestimmungen (unvermischt, usw.) entbehren
nach ihm «des warmen, concreten Gehaltes; sie machen aus der Briicke,
die dem Gliubigen sein Glaube ist, aus der Briicke von der Erde zum
Himmel, eine Linie, die schmaler ist als das Haar, auf dem die Bekenner
des Islams einst in das Paradies einzugehen hoffen»®>. Ohne hier eine
Antwort auf das schwerwiegende Problem der Hellenisierung zu su-
chen, die grundsitzlich als Notwendigkeit anerkannt werden muS,
ohne daBl man ihre Gefahren apologetisch ausblendet, interessiert in
unserem Zusammenhang die Frage nach den Denkformen bzw. den
Modellen, nach denen die Christologie formuliert worden ist. Da8 auch
Theologie in der Friihzeit nach vorhandenen Mustern geschrieben wur-
de, betonte vor kurzem wieder Heinrich Dorrie, wenn er schreibt: «Die
neu sich bildende christliche Theologie fiillte also nicht etwa einen
Raum aus, der zuvor leer gewesen wire. Sondern sie fand fiir nahezu
alle Fragen, die zu beantworten ihr aufgegeben war, ein Modell vor, mit
dem man sich auseinanderzusetzen hatte» 4. Tatsichlich traf die zégernd
einsetzende Reflexion iiber die biblische Offenbarung nicht nur auf ein
brauchbares philosophisches Vokabular, sondern gleichzeitig auf Ant-
worten zu Problemstellungen, die auch in christlicher Perspektive rele-
vant waren.

Fiir den Bereich der Christologie und zwar auch fiir Chalkedon
spielte das sogenannte anthropologische Modell eine Rolle, also der
Versuch, in Analogie zu dem aus Leib und Seele zusammengesetzten
Menschen — sei es nun in dichotomischer oder trichotomischer Weise —
die Wirklichkeit des menschgewordenen Logos zu erliutern®®. Es ist
zwar iiblich geworden, in der dogmengeschichtlichen Forschung von
Entwiirfen der Christologie nach dem Schema Logos-Sarx bzw. Logos-
Anthropos zu sprechen, und ohne Zweifel eignet dieser Redeweise
signifikanter Charakter. Trotzdem lohnt es sich, dem anthropologi-
schen Modell und seiner Verwendung nachzuspiiren, um so der forma-

33 A.v. HArNACK, Lehrbuch der Dogmengeschichte II (Darmstadt 1964) 397.

> H. DoRrIE, Spitantike Metaphysik als Theologie, in: Kirchengeschichte als
Missionsgeschichte I (Miinchen 1974) 262-282; 270.

3 Zur Dogmengeschichte vgl. A. GRILLMEIER, Jesus der Christus im Glauben
der Kirche I. Von der Apostolischen Zeit bis zum Konzil von Chalkedon (451),
(Freiburg-Basel-Wien 1979); ferner M.F. WiLes, Psychological Analogies in the
Fathers, in: TU 108 (Berlin 1972) 264-267; F. HEBART, Zur Struktur der altkirchli-
chen Christologie. Studien zur Vorgeschichte des Chalcedonense (Diss. Masch.
Heidelberg 1973); P. STocKMEIER, Das anthropologische Modell der Spitantike und
die Formel von Chalkedon, in: AHC 8 (1976) 40-52.



150 Das Konzil von Chalkedon

len Struktur friithkirchlicher Christologie nahezukommen und ihrer
Artikulation in den Lehrformeln. Die Tragweite einer formulierten
Christologie nach dem anthropologischen Muster ergibt sich nicht
zuletzt aus der bekannten Schwierigkeit, den Personbegriff auf die
Ostliche Gottesvorstellung anzuwenden®®. Dabei ist bemerkenswert,
daB in der gingigen Forschung dieses Modell nur wenig bewuBt ist,
sofern es nicht augenfillig in Erscheinung tritt wie bei dem «miBgliick-
ten» Versuch des Apollinarios von Laodikeia (T um 390), der schon von
der alexandrischen Synode des Jahres 362 verurteilt wurde. Umso mehr
tiberrascht, dal nach diesem Paradigma weiterhin versucht wurde, das
gottmenschliche Mysterium Christi zu erlautern. Wenn die Kirchenvi-
ter in dem Bemiihen, das Mysterium der Inkarnation zu erkliren, auf
die zeitgendssische Philosophie zuriickgriffen, dann stand ihnen aller-
dings kein einheitliches Instrumentarium zur Verfiigung. Die geistigen
Traditionen, wie sie durch die philosophischen Stromungen reprisen-
tiert wurden, waren zu ihrer Zeit lingst in einen Austausch getreten, der
zur Versetzung der jeweiligen Systeme mit andersartigen Elementen
fiilhrte. Insofern weist auch die Anthropologie der Spitantike keine
durchgehende Einheitlichkeit auf, dies um so mehr, als man den Men-
schen vor allem in seiner Beziehung zum Kosmos betrachtete®’.

Die Frage nach einem anthropologischen Modell, das etwa einem
christologischen Entwurf zugrundeliegt, ist demnach von Fall zu Fall zu
priifen. Dabei konzentriert sich das Problem auf das Verhiltnis von Leib
und Seele im Menschen, analog dem die Einheit von Menschlichem und
Gottlichem in Christus interpretiert wird. Im Grundverhiltnis des
Menschen offenbaren sich hier allerdings schon Unterschiede. Wihrend
Platon das Wesen des Menschen in die Seele verlegt®®, welche nur
akzidentell mit dem Leib verbunden ist, unterstreicht Aristoteles auf-
grund seines Hylemorphismus die wesenhafte Einheit beider, artikuliert
in der Rede von der Seele als der substantiellen Form des Leibes®®. Die

36 Vgl. Cyrill Von Korvin-Kusinski, Die west-Ostliche Transzendenz- und
Immanenzfrage und die religiose Krise der Gegenwart, in: G. STEPHENSON, Der
Religionswandel unserer Zeit im Spiegel der Religionswissenschaft (Darmstadt
[1976] 188—200); dort S. 196: «Unsere Person in bezug auf Gott ist fiir den Asiaten
eine Metapher, ebenso unzulinglich und anthropomorph wie jede andere Aussage
tiber das Wesen des Unaussagbaren».

37 Der Begriff «Anthropologie» gehdrt zwar dem neuzeitlichen Vokabular an,
vermag aber durchaus jene Vorstellung vom Menschen anzudeuten, welche auch in
dem charakteristischen Verstindnis des Leib-Seele-Verhiltnisses angesprochen ist.

38 Platon, Phaedr. 245 CDE.

39 Aristoteles, Metaph. VII 6,1045a, 7-8.



Das Konzil von Chalkedon 151

Auffassung von der Seele variierte nun zusitzlich in den jeweiligen
Lehren. So kennt beispielsweise die platonische Anthropologie drei
verschiedene Bestandteile der Seele, nimlich die verniinftige Geistseele
(votc) und ein hoheres (Bvpdg) sowie ein niederes (émidvuia) Prinzip
der Seele*’. Man bezeichnet die Annahme dreier Wesensbestandteile im
Menschen als Trichotomie, gegeniiber der Lehre von der Zweiteilung
(Dichotomie) in Leib und Seele, wobei jedoch der Unterschied zwi-
schen Platons Dreiteilung der Seele und einer Dreiteilung der Gesamt-
wirklichkeit Mensch nicht zu verwischen ist*!'. Jedenfalls greifen diese
Vorstellungen frithchristliche Theologen auf, um das Geheimnis der
Inkarnation zu erldutern, wobei das Vorbild durchaus abgewandelt
wurde.

Wann zum erstenmal das anthropologische Modell fiir die Christo-
logie wirksam wurde, ist aufgrund der Quellenlage nicht eindeutig zu
bestimmen. Die Abfassung eines Buches mit dem Titel «Seele und
Leib», die beispielsweise Eusebios Meliton von Sardes (f um 190
n. Chr.) zuschreibt*?, kann nicht von vornherein unter diesem Aspekt
angesehen werden. Harry A. Wolfson meint: «The fathers before the
time of Apollinaris were not conscious of the problem»*. Tatsichlich
haben nach Auskunft des Epiphanios ( 403) die Arianer behauptet, der
Sohn Gottes hitte nur Fleisch angenommen und keine Seele, um so dem
Logos menschliche Niedrigkeit zuschreiben zu kénnen**. Dieses Motiv,
das den Logos zum Triger des physisch-geistigen Lebens der menschli-
chen Natur Christi macht, scheint die Christologie der Arianer zu
prigen. Dahinter steht ein latent wirksames Verstindnis im Sinne des
Logos-Sarx-Schemas; ein anthropologisches Modell gab offensichtlich
noch nicht den Rahmen fiir die Zuordnung der beiden Naturen ab.

Der Vergleich mit der menschlichen Leib-Seele-Einheit scheint

% Der berithmte Vergleich mit dem Wagenlenker, der den obersten Seelenteil
darstellt, und den beiden Pferden als Bilder fiir den mittleren und unteren Seelenteil
veranschaulicht die Aufgliederung. Vgl. dazu aber H. LEISEGANG, Art. Platon, in:
PW 20.2, 2342-2537, bes. 2476.

# Sjehe H.Crouzer, Art. Geist (Heiliger Geist), in: RAC IX 490-545;
bes. 511f.

42 Busebios, hist.eccl. IV 26,2 (GCS 9,1,382).

# H.A. WorrsoN, The Philosophy of the Church Fathers I. Faith, Trinity,
Incarnation (Cambridge/Mass. 1956) 365.

4 Epiphanios, Ancor. 33,4 (GCS 25,42); vgl. A. GRILLMEIER, Die theologische
und sprachliche Vorbereitung der christologischen Formel von Chalkedon, in: Das
Konzil von Chalkedon I, 68f.



152 Das Konzil von Chalkedon

jedoch in der Diskussion {iber die Lehre des Paul von Samosata (1 nach
272) eine Rolle gespielt zu haben. Gegeniiber seiner Auffassung von
einer nur duBerlichen Einheit zwischen Logos und Christus, also im
Sinne einer Einwohnung, bringt nach Auskunft der Synodalakten Mal-
chion als Wortflihrer seiner Gegner das anthropologische Modell ins
Spiel, indem er das lebendige Kompositum Mensch, zusammengefiigt
aus dem Fleisch und jenem gewissen Seienden im Fleisch (&% te oapxroOg
xal TLvog Ovtog év i) oapxl), vergleicht mit dem Logos im Leibe®.
Auf den Einwand des Angeklagten, dal der Mensch eine andere Konsti-
tution habe als Christus, antworten die Bischéfe um Malchion: «Wir
erkennen zwischen seiner Konstitution und unserer nur einen, allerdings
sehr groBen Unterschied, nimlich daB der Logos Gottes in ihm ist wie
der innere Mensch (6 £ow &vOpwmog) in uns*®. Wenn mit dem «inneren
Menschen» die Seele gemeint ist, dann haben die Viter der Synode von
Antiochien (268) gegeniiber Paul von Samosata eine Christologie ver-
treten, die nach einem anthropologischen Modell entworfen war*’.

In ein kritisches Stadium geriet die Christologie nach anthropologi-
schem Modell mit Apollinarios von Laodikeia, wenngleich iiber Rolle
und Bedeutung der Anthropologie in seinem System immer wieder
diskutiert wird*®. Uber alle Differenzierungen hinaus kann man jedoch
nicht an seiner Auffassung vorbeigehen, wonach die gottmenschliche
Wirklichkeit Christi ein Kompositum nach Menschenart (ovvieoig
dviowmoerdng) ist*’. «Das Bild von der wesenhaften Einheit des
Menschen als einer Synthese von Leib und Seele ist das metaphysische
Schema, von welchem aus Apollinarios das Wesen Christi deuten
mdchte»®®. Der Entwurf des Laodikeners weist fraglos eine groBe

45 Siehe H. DE RIEDMATTEN, Les actes de proces de Paul de Samosate. Etude sur
la christologie du III¢ au IV® siecle: Paradosis VI (Fribourg 1952) 156.

46 Ebd. 154f.

47 Vermutlich im Hinblick auf die spiteren Konsequenzen aus dieser Auffas-
sung bemerkt A.GRILLMEIER von den Bischéfen um Malchion, sie hitten eine
«gefihrlichere Christologie vertreten» als ihre Gegner (Hiresie und Wahrheit. Eine
hiresiologische Studie als Beitrag zu einem Skumenischen Problem heute, in: Mit
ihm und in ihm. Christologische Forschungen und Perspektiven [Freiburg-Basel-
Wien 21978] 219-244, 238).

48 Siehe H. DE RIEDMATTEN, La christologie d’Apollinaire de Laodicée, in: TU
64 (1975) 208-254; E. MUHLENBERG, Apollinarios von Laodicea: FKD 23 (Géttingen
1969) 18ff.; er hebt in der Christologie des Laodikeners das Motiv der heilbringenden
Gotteserkenntnis hervor.

49 Apollinarios, ep. ad Dionys. 9 (Lietzmann 260, 1f).

0 A. GRILLMEIER, Vorbereitung der Formel von Chalkedon 105.



Das Konzil von Chalkedon 153

Einheitlichkeit auf, aber er offenbart in aller Deutlichkeit jene Gefahr,
die durch sklavischen AnschluB an philosophische Denkformen fiir das
Ganze der Offenbarungsaussage entsteht. Obwohl dieses christologi-
sche Konzept alsbald verurteilt wurde, behauptete sich aber nach wie
vor das Leib-Seele-Paradigma bei den Versuchen, die Christusfrage zu
16sen, und zwar ebenso bei den Theologen antiochenischer wie alexan-
drinischer Provenienz. Um die Einheit der Christuswirklichkeit zum
Ausdruck zu bringen, bedient sich Theodor von Mopsuestia (T 428)
wieder dieses Vergleichs, den Diodor von Tarsus (T um 394) abgelehnt
hatte. Im Hinblick auf die Vereinigung von Leib und Seele schreibt
Theodor: «In derselben Weise sagen wir auch hier, dafl die Usia des
Gott-Logos fuir sich allein ist, und fiir sich allein auch die des Menschen.
Denn wir unterscheiden die Naturen, aber ein Prosopon wird durch die
Einigung vollbracht. Wenn wir folglich auch hier die Naturen zu
unterscheiden versuchen, dann sagen wir, da3 das Prosopon des Men-
schen vollkommen ist, und vollkommen auch das (sc.Prosopon) der
Gottheit. Aber wenn wir die Einheit betrachten, verkiinden wir, dal3
beide Naturen ein Prosopon sind»>!. Nicht mit Unrecht hat Friedemann
Hebart darauf verwiesen, dal «die Analogie lediglich ein Denksupposi-
tum (ist), welches bildlich darstellen soll, wie zwei Naturen in ein
Prosopon zusammenkommen konnen»>2, Der Vergleich tendiert also in
erster Linie auf die Einheit, insofern eben die eine Natur des Menschen
dem einen Prosopon Christi entspricht; dabei wird gegeniiber Apollina-
rios klar der Unterschied des menschlichen Nus gegeniiber dem gottli-
chen betont®®. Im Gegensatz zur menschlichen Einheit von Leib und
Seele besteht das Paradox der Wirklichkeit Christi in der Einheit zweier
Naturen.

Diese Einzigartigkeit des inkarnierten Logos illustriert durchaus
auch Kyrill von Alexandrien (f 444) mit Hilfe des anthropologischen
Vergleichs. Gleich wie der Mensch eine Natur ist, jedoch durch die
Betrachtung in seiner Zweifachheit erscheint, so auch der fleischgewor-
dene Logos®*. Wie jedoch der Alexandriner eine seinshafte Entspre-

1 Theodorus, De incarnat. VIII (Swete II 300).

32 Struktur der altkirchlichen Christologie 455.

33 Vgl. S.Norris, Manhood and Christ. A Study in the Christology of
Theodore of Mopsuestia (Oxford 1963) 228f.

>4 Kyrill v. Al., ep. 50 ad Valerianum (ACO I 1,3,92); ep. 46 ad Succensum
(ACO. T 1,6,160); vgl. ferner Oratio ad Theodosium (ACO I 1,1,58f); Contra
Nestorium II, proem. (ACO I 1,6,33); Scholia de incarnatione Unigeniti (ACO 1
5,221).



154 Das Konzil von Chalkedon

chung zwischen dem aus Seele und Leib zusammengesetzten Menschen
ablehnt, so duBert sich auch Theodoret von Kyrrhos (f um 466)
kritisch, um die Grenzen des Vergleichs aufzuzeigen. «Manche nimlich
haben die Einigung (sc. in Christus) wie die von Seele und Leib
verstanden und dementsprechend dargestellt. Das ist sicher ein passen-
des Paradigma, zwar nicht in jeder, so doch in gewisser Hinsicht. So
wie der Mensch einer ist, aber in sich zwei verschiedene Naturen hat
und in der einen iiberlegt, wihrend er in der anderen das Uberlegte
ausflihrt — so z. B. tiberlegt man in der Vernunftseele die Konstruktion
eines Schiffes, aber das Gedachte kommt erst durch Hinde zum Ziel —,
so bewirkt auch der Sohn, indem er einer ist und zwei Naturen (sc. hat),
gottliche Wunder in der einen (sc. Natur) und empfingt das Niedrige in
der anderen»®. Fiir Theodoret ist freilich der Mensch nicht das voll
entsprechende Modell; zwar erklirt es hinreichend das «aus zwei Natu-
ren» bei Christus®®, doch er «ist nicht aus Gottheit und Menschheit
vollbracht worden, als wire er ein anderer iiber die beiden hinaus,
sondern er ist gerade beides: Gott und Mensch zugleich, gedacht als
Gott durch das Wirken der Wunder, gezeigt als Mensch durch die
Identitit mit dem Leiden (sc. unserer) Natur»®’. In diesem Zusammen-
hang greift Theodoret auch das Bild von Sonne und Strahl auf, um dann
abschlieBend die Grenze des anthropologischen Vergleichs deutlich zu
markieren: «So haben wir zu diesem Modell der géttlichen Einigung
Zuflucht genommen, wie zu einer mehr frommen Reflexion; auch
wenn wir dabei nicht ein fiir allemal zur Wahrheit selbst gelangen, so
haben wir zumindest ein uns zur frommen Forschung ausreichendes
Bild zusammengestellt»>8.

In der Reflexion iiber die Anwendung des anthropologischen Mo-
dells ist man sich also vollauf der Grenzen bewuBt; es gilt den Vertretern
der Christologie nicht als Analogie im strikten Sinn, jedoch als Veran-
schaulichung fiir die Paradoxie der Christuswirklichkeit. Bekanntlich
greift Papst Leo der Grofle selbst auf das anthropologische Paradigma
zuriick, wenn auch nicht im Tomos, so doch in dem gleichzeitigen Brief
an seinen Vertreter in Konstantinopel, den Bischof Julian von Kos. Zur

>3 Theodoret, Expos.rect.fid. 11 (Otto 38 C-40 A). Vgl. F. HEBART, Struktur
der altkirchlichen Christologie 455.

3 Theodoret, Expos.rect.fid. 14: o0 d0o gioelg gotiv, AN éx tdV dvo
(Otto 40A).

57 Ebd. (Otto 42CD).

38 Ebd. (Otto 50C).



Das Konzil von Chalkedon 155

Erklirung der Einheit beider Naturen fiihrt er aus: «Warum sollte es
unpassend oder unmoglich erscheinen, dall das Wort und das Fleisch
sowie die Seele der eine Jesus Christus, der eine Gottes- und Menschen-
sohn ist, wenn Fleisch und Seele, die verschiedenen Naturen angehéren,
auch ohne Menschwerdung des Wortes eine Person ausmachen. Es ist
doch viel leichter, daB8 die Macht der Gottheit diese Einheit zwischen
sich und dem Menschen herstellt, als daB3 die Schwiche der Menschheit
allein diese (Einheit) in ihren Substanzen erlangt»®®. Die Ausfiihrungen
ibertragen die menschliche Einheit von Seele und Leib auf die Wirklich-
keit Christi, die von der Macht der Gottheit konstituiert wird; dieses
Argument a fortiori zielt zwar in erster Linie auf den Triger, doch
kommt gerade darin die Bedeutung des Vergleichs zum Tragen. Die
Konzilsversammlung von Chalkedon dachte offensichtlich in dhnlichen
Kategorien, wenn sie die klassischen Adverbien unvermischt (&ovy-
X0Twg), unverinderlich (dtpéntwg), unteilbar (&drarpérwg) und unge-
trennt (&xwelotwg) einfiihrt, um die Positionen des Monophysitismus
bzw. des Nestorianismus zuriickzuweisen; denn diese Begriffe waren in
der zeitgendssischen Diskussion {iber die Anthropologie bereits hei-
misch®. Uberdies autorisierte das Konzil den dritten Brief Kyrills an
Nestorios, in dem es heiBit: «Der eine und einzige Christus ist nicht
zwiespiltig, obwohl er aus zwei und zwar zwei verschiedenen Wirklich-
keiten besteht. Diese sind aber zu einer unteilbaren Einheit verbunden,
wie etwa auch der Mensch aus Leib und Seele besteht und doch nicht
zwiespiltig, sondern einer aus den beiden Teilen ist»®!. Die Formulie-
rung des Christusdogmas von Chalkedon erfolgte also fraglos in Kennt-
nis des anthropologischen Modells, freilich ohne daB es unmittelbar in
den Text der Definition eingegangen wire. So offen damit der Einflu3
auf das Christusverstindnis auch bleibt, die Zuordnung von Anthropo-
logie und Christologie ist unverkennbar®?,

Schlufbemerkung:
Die aufgezeigten Perspektiven gegenwairtiger Forschung iiber das

Konzil von Chalkedon haben das Glaubenssymbol selbst noch nicht

59 Leo, ep. 35 (ACO OO,1V,7).

0 Vgl. Nemesios, nat.hom. IIl 56—60 (Matthaei 129-142).

61 ACO11,1,38.

62 Vgl. P. SToCKMEIER, Die Entfaltung der Christologie und ihr EinfluB auf die
Anthropologie der Spitantike, in: Im Gesprich der Mensch, hg. v. H.Gauly,
M. Schulte, H.P. Balmer, S.Dangelmayr (Diisseldorf 1981) 248—255.



156 Das Konzil von Chalkedon

tangiert, obwohl einschligige Textanalysen Fortschritte gemacht und
die Eigenstindigkeit der Synodalen bzw. der fiihrenden theologischen
Reprisentanten verdeutlicht haben®. Hier zeichnet sich iiber die quel-
lenkritischen Untersuchungen hinaus die Tragweite einer keineswegs
geklirten Terminologie ab, ein Umstand, der in den folgenden Jahren
eine anhaltende Diskussion tiber Chalkedon ermdglichte.

Der Raster des anthropologischen Modells, das auch weiterhin
Verwendung findet®, signalisiert dabei die Verflechtung biblischen
Glaubens mit philosophischen Denkformen und so den Tatbestand
einer Hellenisierung der Christusoffenbarung; insofern dieses Paradig-
ma jedoch nicht sklavisch kopiert, sondern distanziert-kritisch Verwen-
dung findet, weist es auf das Ringen dieses Konzils um eine angemesse-
ne Formel fiir das Mysterium des Gottmenschen hin.

63 Vgl. A.DE HALLEUX, La définition christologique 3 Chalcédoine, in: Rev.
Theol. Louv. 7 (1976) 3-23; 155-170 (mit einer knappen Darstellung vorausgehen-
der Interpretationen).

64 S. HeLMER, Der Neuchalkedonismus. Geschichte, Berechtigung und Bedeu-
tung eines dogmengeschichtlichen Begriffes (Bonn 1962).



	Das Konzil von Chalkedon

