
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 1-2

Artikel: Das Konzil von Chalkedon

Autor: Stockmeier, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761393

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761393
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter Stockmeier

Das Konzil von Chalkedon

Probleme der Forschung

Im Jahre 1981 stand zwar das Konzil von Konstantinopel (381) im
Vordergrund der Gedächtnisfeiern, doch lohnt es sich, 30 Jahre nach
Erscheinen des großen Standardwerkes zur 1500-Jahrfeier von Chalkedon1

auch über dieses Konzil Bilanz zu ziehen. Wie sehr Chalkedon und
seine christologische Definition im Mittelpunkt des Interesses steht,
demonstriert die anhaltende Diskussion, die jüngst in einer Studie der

Internationalen Theologenkommission erneuten Ausdruck gefunden
hat2. Dem Historiker obliegt freilich die Aufgabe, die Formel im
Kontext des gesamten Geschehens zu betrachten, und insofern bietet das

Konzil von Chalkedon ein breites Spektrum von Fragen. Ohne Zweifel
stellt das Sammelwerk von 1951 «Das Konzil von Chalkedon» eine

Summe der Forschung in all ihren relevanten Zweigen vom historischen
Verlauf über die theologische Aussage bis zu den Nachwirkungen dar,
und es überrascht nicht, wenn seither angesichts dieses Maßstabes eine

gewisse Erlahmung eingetreten ist, diesen Stoff zu bearbeiten. Trotzdem

stand die Forschung in den vergangenen drei Jahrzehnten nicht
still, wobei natürlich über das gelehrte Interesse hinaus auch zeitgenössische

Anstöße wirksam wurden. So besteht kein Zweifel, daß ein

1 A. Grillmeier - H. Bacht, Das Konzil von Chalkedon. Geschichte und
Gegenwart, 3 Bde. (Würzburg 1951-54).

2 Ausgewählte Fragen zur Christologie. Eine Studie der Internationalen
Theologenkommission, in: Herder Korrespondenz 36 (1981) 137-145.



Das Konzil von Chalkedon 141

Ereignis wie das Vatikanum II die Aufmerksamkeit auf die synodale

Tätigkeit der Kirche in der Vergangenheit gelenkt hat und daß unter
ökumenischem Aspekt die Konzilien der Alten Kirche als gemeinsame
Norm für die großen christlichen Kirchen erhöhte Bedeutung gewannen;

nicht zuletzt kreisen zahlreiche Interpretationsversuche des

Christusmysteriums um die Formel von Chalkedon3, die nicht selten ins

Zwielicht philosophischer Verfremdung biblischer Aussagen gerückt
wurde4. Insofern legt Chalkedon trotz aller geleisteten Arbeit der

Forschung immer neue Probleme auf, deren Beantwortung über das

historisch-antiquarische Interesse hinaus von Belang ist für das

Glaubensbewußtsein der Gegenwart.
Wenn wir im folgenden Probleme der Chalkedonforschung erörtern,

dann kann es in diesem Rahmen nur in historisch-dogmengeschichtlicher

Hinsicht und zwar schwerpunktmäßig geschehen. Ihre
Relevanz ergibt sich vor allem aus jenem Themenspektrum, das in den
letzten Jahrzehnten behandelt wurde; gewissermaßen äußert sich darin
das Interesse der Gegenwart an Chalkedon. Grundsätzlich ist freilich
bemerkenswert, daß für eine Gesamtdarstellung nach wie vor auf
Hefeies «Conciliengeschichte»5 zurückzugreifen ist, deren Einseitigkeiten

durch Camelot's geraffte Darstellung6 in einer dem Forschungsstand
angepaßten Weise ausgeglichen sind. Es zeigt sich freilich, daß im
Fortgang der Forschung durchaus neue Einsichten gewonnen wurden,
die zu gewissen Korrekturen am traditionellen Bild von Chalkedon
nötigen.

1. Die Quellenlage
Bekanntlich liegen von den Konzilsverhandlungen zu Chalkedon

erstmals amtliche Protokolle vor, die ziemlich bald nach Abschluß der

Synode zusammen mit anderen Dokumenten der Öffentlichkeit präsen-

3 Vgl. K. Rahner, Zur Theologie der Menschwerdung, in: Schriften z. Theologie

IV (Einsiedeln-Zürich-Köln 31962) 137-155.
4 Seit dem 19. Jahrhundert übte man Kritik an dem Auseinanderfallen von

Geschichte und Ontologie in der Formel von Chalkedon. Vgl. F. Schleiermacher,
Der christliche Glaube nach den Grundsätzen der evangelischen Kirche im
Zusammenhang dargestellt II., hg. v. M. Redeker (Berlin 71960).

5 C.J. v.Hefele, Conciliengeschichte II (Freiburg 1875); die französische
Übersetzung von H. Leclercq, Histoire des conciles. D'après les documents originaux
(Paris 1907 fï) hat bei Olms, Hildesheim 1973, einen Nachdruck erfahren.

6 P.-T. Camelot, Ephèse et Chalcédoine (Paris 1962); dt. Übersetzung von
K.H. Mottausch, Mainz 1963.



142 Das Konzil von Chalkedon

tiert wurden. Dieser Umstand ermöglicht es dem Historiker, etwa
gegenüber dem völligen Fehlen von Unterlagen des Konzils von
Konstantinopel (381) oder auch der mehr lokal gefärbten Überlieferung
ephesinischer Akten, ein ziemlich genaues Bild der Verhandlungen zu
zeichnen, zumal seit der mustergültigen Edition von Eduard Schwartz7
eine kritische Ausgabe der einschlägigen Quellen vorliegt. Nur nebenbei

sei daran erinnert, daß die Abfolge der (siebzehn) Sitzungen (actio-
nes) wohl nicht jener der Handschriften entspricht, wie sie auch bei
Schwartz wiedergegeben sind; die relativ gute Quellenlage bedarf also

noch durchaus der kritischen Befragung. Andererseits garantiert gerade
die frühzeitige Veröffentlichung der Akten von Chalkedon samt ihren
Übersetzungen ins Lateinische, so jene des römischen Diakons Rusticus

(f um 575), eine verlässige handschriftliche Überlieferung, so daß von
Seiten der Quellen schwerlich Überraschungen zu erwarten sind8.

Dieses Urteil bestätigen gelegentliche Handschriftenfunde in
Archiven und Bibliotheken. So machte kürzlich Otto Kresten auf eine aus
der Mitte des 15. Jahrhunderts stammende Handschrift der Vatikanischen

Bibliothek aufmerksam, die eine Wiedergabe der neunten Sitzung
des Konzils von Chalkedon bietet und im wesentlichen das bisherige
Bild bestätigt9. Der Inhalt der entsprechenden Folien (60r-62v) dieses

Codex Vaticanum gr. 1858 trat erst im Jahre 1970 im Zuge der

Katalogisierungsarbeiten ins Bewußtsein, so daß dem Editor der chalke-
donischen Akten daraus kein Vorwurf zu machen ist. Wenn die Handschrift

isoliert die neunte Sitzung des Konzils von Chalkedon (26. Oktober

451) wiedergibt, auf der die Orthodoxie des Theodoret von Kyrrhos
zur Debatte stand, dann hängt dies wohl mit dem Interesse der Synodalen

von Ferrara-Florenz zusammen, die am 17. März 1439 in Sachen des

7 E. Schwartz, Acta Conciliorum Oecumenicorum, I.II. (Berlin 1933-1938).
8 Franz Diekamp urteilt folgendermaßen über die Edition der griechischen

Akten: «Die philologisch-kritische Herstellung des Textes durch E. Schwartz ist
auch in diesem Bande musterhaft und bemerkenswert; und da nach der mit größter
Umsicht durchgeführten umfassenden Vorbereitung der Ausgabe nicht mehr zu
erwarten ist, daß noch weiteres handschriftliches Material bekannt ist, so haben wir
jetzt die Gesta Chalcedonensa in abschließender Form und zugleich in vorzüglicher
Druckausstattung vor uns» (ThRv 35 [1937] 217).

9 O. Kresten, Eine neue Handschrift der neunten Actio des Konzils von
Chalkedon (Cod.Vat.gr. 1858, f.60'-62v), in: AHC 6 (1974) 54-77. Kleinere
Fragmente wurden entdeckt von G. Billanovich, Un nuovo frammento in onciale degli
atti dell concilio de Calcedonia, in: Italia Medioevale e Umanistica 4 (1961) 161-166;
ders., Ancora sul nuovo frammento in onciale degli atti del concilio di Calcedonia,
in: Italia Medioevale e Umanistica 7 (1964) 251-253.



Das Konzil von Chalkedon 143

Heiligen Geistes ausdrücklich auf die damalige Auseinandersetzung
Bezug nahmen. Man rekurrierte in den Verhandlungen mit dem Osten
bewußt auf Aktenstücke, die offenbar in Konstantinopel noch greifbar
waren. Eine Kollation der Handschrift durch Kresten führte zu dem
überraschenden Ergebnis: « Wollte man unter all den heute vorhandenen
Texten der neunten Actio des Chalkedonense jenen angeben, dem der

Vat.gr. 1858 am nächsten steht, so käme man zu dem frappierenden
Schluß, daß V die größte Verwandtschaft — zum Druck bei Schwartz
aufweist»10. Ein besseres Urteil ist für die Edition von Schwartz kaum
anzugeben.

2. Papst und Kaiser

Für die Einberufung des Konzils von Chalkedon und seinen
geschichtlichen Verlaufwar die Rolle von Papst und Kaiser von erhebhcher

Bedeutung. Es kann darum nicht überraschen, wenn deren Funktion
bzw. ihre Wertung bis heute umstritten ist. Nicht zuletzt werden hierbei
neuzeitliche Kriterien des Kirchenrechts wirksam, die den Vorbehalt des

römischen Bischofs für die Qualität einer Synode sicherstellen.
Nun darf man gewiß mit Hugo Rahner die Größe des Papstes Leo

I. (440-461) in seiner «moderatio» erblicken11; aber an der Tatsache,
daß die Kirchenversammlung von Chalkedon an ihm vorbei durch
Kaiser Markian (450—457) und dessen Gemahlin Pulcheria verwirklicht
wurde, besteht kein Zweifel. Gewiß suchte das Kaiserpaar nun im
Gegensatz zur Einberufung der zweiten ephesinischen Synode von 449

(Räuberkonzil) durch Kaiser Theodosius II. (408-450) das Einverständnis

mit Rom herzustellen entsprechend dem religionspolitischen
Kurswechsel in Konstantinopel nach dessen Tod (| 28.7.450); aber Leos

Konzilsvorschlag vom 13. Oktober 449 - unterstützt durch den Herrscher

des Westens - betraf eine Synode in Italien, offensichtlich um die
versammelten Bischöfe vom Druck der politischen Gewalt zu befreien12.

Wenn nun Kaiser Markian im Schreiben vom Herbst 45013 die

10 O. Kresten, Eine neue Handschrift 63.
11 H. Rahner, Leo der Große, der Papst des Konzils, in: Chalkedon I 323-339.
12 Leo, ep. 44 (PL 54, 827; ACO II,IV 19-23.25). Kaiser Valentinian III. (424-

455) setzte sich im Februar 450 auf Wunsch des Papstes ebenfalls für ein Konzil in
Italien ein (Leo, ep. 55; PL 54, 857-859).

13 Leo, ep. 73 (PL 54,899; ACO II, 1,10) vom August/September 450; ferner ep.
76 (PL 54,903f; ACO II,III 1,18) vom 22. September 450. Vgl. auch ep. 77 (PL
54,905-908; ACO II,III 1,19), in der Pulcheria den Wunsch äußert, der Papst möge
dem Vorschlag Markians nachkommen.



144 Das Konzil von Chalkedon

Initiative zu einem neuen Konzil ergreift und den Papst in den Osten
einlädt, dann äußert sich darin ein Verantwortungsbewußtsein für den
rechten Glauben, das durchaus in eine synodale Behandlung der
anstehenden Fragen einmündet, aber letztlich den Plan des Papstes ignoriert.

Schon der Aufschub einer Antwort durch Rom bis zum 13. April
451 verrät Unsicherheit im weiteren Vorgehen. Auf eine erneute Einladung

aus dem Osten verspricht der Papst am 23. April, eine Abordnung
zu schicken, die in geeigneter Weise dem Kaiser seine Auffassung über
ein Konzil darlegen werde14. In den Begleitbriefen dieser Gesandtschaft,
die vom 9. Juni 452 datieren, erinnert Leo daran, es sei augenblicklich
wegen der kriegerischen Wirren unmöglich, ein Konzil zu veranstalten;
überdies sei durch den Regierungswechsel in Konstantinopel die
drohende Gefahr für den Glauben beseitigt und deshalb eine Kirchenversammlung

überflüssig15. Dieser Widerstand des Papstes war freilich
durch die Einberufung eines Konzils nach Nikaia mit Schreiben vom
23. Mai 451 bereits hinfällig geworden16, und trotz Mißfallens an der

ganzen Entwicklung verweigert sich Leo nicht dem Entscheid des

Kaisers17.

Wie nie zuvor rückt die Einberufung des Konzils von Chalkedon in
das Spannungsfeld von Papst und Kaiser, dessen Rolle oft unterschiedlich

bewertet wird. Ohne Zweifel übte der Herrscher das Einberufungsrecht

aus und es wurde ihm in dieser Zeit nicht streitig gemacht. In den

voraufgehenden Jahrzehnten, vor allem seit dem kirchenpolitischen
Handeln des großen Konstantin, hatte sich diese Praxis ausgebildet, die
im Grunde dem römischen Verständnis von der Verantwortung des

Kaisers «in religiosis» entsprach und nur aus mittelalterlicher oder
neuzeitlicher Perspektive als Übergriff der weltlichen Macht beurteilt
wird. Obwohl Papst Leo der Große für seine Legaten den Vorsitz auf
dem Konzil beanspruchte und eine Art Verfahrensnorm (forma)
aufstellte18, zeigt das Konzilsgeschehen, daß die Initiative bei den Verhandlungen

weitgehend in der Hand des Kaisers lag. Gerade das Zustandekommen

der Glaubensformel von Chalkedon geht auf den Willen

14 Leo, ep. 82 (PL 54,917f; ACO II,IV 41).
15 Leo, ep. 83-86 (PL 54,919-925; ACO II,IV 42-45).
16 Die Schreiben Markians, Pulcherias und Valentinians in; ACO II,III

20.
17 Leo, ep. 89 (PL 54,932-934; ACO II,IV 47.49).
18 Leo, ep. 93 (PL 54,935-940; ACO II,IV 51f); dazu ep. 95 (PL 54,943-944;

ACO II,IV 51).



Das Konzil von Chalkedon 145

Markians zurück, dessen Kommissare schon auf der zweiten Sitzung
vom 10. Oktober 451 dieses Ziel anvisierten, während sich die Synodalen

weitgehend dagegen sträubten19. In dieser verfahrenen Situation
nötigte der Herrscher die Versammlung gerade zur Ausarbeitung und

Verabschiedung jener Definition, die in der Folie des leonischen Tomos
als Christusbekenntnis von Chalkedon in die Geschichte eingegangen
ist, während der Widerstand der päpstlichen Legaten praktisch auf die

Androhung ihrer Abreise beschränkt blieb20. Angesichts dieses Konzilsverlaufs

wird man die Bedeutung des Kaisers Markian höher
veranschlagen müssen als es gemeinhin geschieht. Jener Hintergrund
antikrömischen Religionsverständnisses, das dem Kaiser als pontifex maxi-
mus eine entscheidende Rolle zumaß und in der modifizierten Darstellung

Konstantins durch Eusebios gewissermaßen eine «christliche»

Legitimation erfuhr, prägte offensichtlich über Jahrhunderte hinweg
noch die Herrscherauffassung in den Christiana tempora.

Der Einsatz Markians für die Definition von Chalkedon blieb Rom
sicher nicht verborgen, und nicht zuletzt im Hinblick auf diesen
Umstand sind die umstrittenen Aussagen Papst Leo's über die besondere
Rolle des Kaisers in Sachen des Glaubens zu beurteilen. In mehreren
Briefen an den Nachfolger Markians, den frommen Kaiser Leo I. (457—

474), schreibt der römische Bischof dem Herrscher eine Art Inspiration
zu21, ja er spricht geradezu von einer Unfehlbarkeit des Kaisers22.

Fraglos gehen diese Äußerungen außerordentlich weit und man
deutet sie deshalb im allgemeinen dahin, es handle sich hier um
«diplomatische» Formulierungen, mit denen der Papst den Kaiser für sich

gewinnen wollte, der den Ausgleich mit den Monophysiten suchte.

Zuletzt wiederholte diese Deutung Hans Herbert Anton, wonach «sie

nicht Leos wirkliche Ansicht wiedergeben, sondern wohl aus Sorge um
den kirchenpolitischen Kurs des Kaisers und aus dem Wunsch nach

19 Vgl. ACO II, 2,69-84.
20 Auf die unterschiedlichen Vorstellungen in Sachen Vorsitz auf dem Konzil

machte zuletzt aufmerksam E.K. Chrysos, Konzilspräsident und Konzilsvorstand.
Zur Frage des Vorsitzes in den Konzilien der byzantinischen Reichskirche, in: AHC
11 (1979) 1-17.

21 Leo, ep. 118,2 (PL 54,1040; ACO II,IV 72,26); ep. 84,1 (PL 54,921; ACO
II, IV 98,30f).

22 Leo, ep. 162,3 (PL 54,1145; ACO II,IV 106,25-28). Zum Problem siehe
P. Stockmeier, Leo I. des Großen Beurteilung der kaiserlichen Religionspolitik:
MThSt I 14 (München 1959) 138ff.



146 Das Konzil von Chalkedon

dessen Korrektur so gehalten sind»23. Angesichts der kaiserlichen
Ambitionen in Sachen des Glaubens klingt eine solche Erklärung der

Aussagen Leos wenig überzeugend; sie legitimieren eher den kaiserlichen

Anspruch, so daß sich nach wie vor die Frage stellt, ob darin nicht
doch die Überzeugung des Papstes von der Rolle des Kaisers im
kirchlichen Bereich ihren Ausdruck findet. Mit dieser aus antiker Tradition

gespeisten und weitgehend von Euseb vermittelten Auffassung
konkurriert natürlich das päpstliche Selbstverständnis, und sie stehen

auch in Leo's Äußerungen unausgeglichen nebeneinander. Der päpstliche

«Lehrprimat» steht nicht isoliert, er hat offensichtlich noch andere

anerkannte Instanzen neben sich, und zwar außer dem christlichen
Herrscher vor allem das Konzil.

3. Die Bedeutung des Konzils
Nicht erst seit dem II. Vatikanischen Konzil hat sich der Blick der

Kirchenhistoriker wieder für die synodale Tätigkeit der Kirche
geschärft. In dieser Perspektive rückte das Chalkedonense in den Mittelpunkt

des Interesses, und zwar deshalb, weil es während des Pontifikats
Leos des Großen veranstaltet wurde, unter dem «das altkirchliche
Primatsbewußtsein einen ersten abschließenden Höhepunkt»
erreichte24.

Kennzeichnend für die allgemeine Einschätzung des Verhältnisses

von Papst Leo und Chalkedon ist die Feststellung von Hubert Jedin, der

lapidar erklärt: «Das vierte Ökumenische Konzil von Chalkedon,
obwohl wiederum vom Kaiser berufen, war das Werk Leos I., dem die
Geschichte den Namen der Große gegeben hat»25. Trotz der anhaltenden

Aktivität des Papstes wird man diese Feststellung kaum aufrechterhalten

können; sie scheint von der Voraussetzung auszugehen, daß die

Formulierung der Primatslehre zu einer Aushöhlung des Konzils
geführt habe oder zumindest zum Instrument in der Hand des Papstes
«umfunktioniert» wurde. Am schärfsten hat diese These Hans Martin
Klinkenberg vertreten, wenn er schreibt: «Das alte geistgelenkte Konzil

23 H.H.Anton, Kaiserliches Selbstverständnis in der Religionsgesetzgebung
der Spätantike und päpstliche Herrschaftsinterpretation im 5. Jahrhundert, in: ZKG
88 (1977) 38-84,77.

24 K. Baus, Die Reichsidee nach Konstantin dem Großen I. Die Kirche von
Nikaia bis Chalkedon: Handb. d. Kirchengeschichte II (Freiburg-Basel-Wien 1973)
273.

25 H.Jedin, Kleine Konziliengeschichte. Die zwanzig ökumenischen Konzilien
im Rahmen der Kirchengeschichte (Freiburg 1959) 28.



Das Konzil von Chalkedon 147

wie auch die geistgelenkte Synode niederer Ordnung existiert für Leo
nicht mehr Die Petrusdoktrin hat das Synodalprinzip beseitigt»26.

Eine genaue Bestandsaufnahme der synodalen Tätigkeit unter Papst
Leo und sogar auf seine Initiative hin vermag sich schwerlich diesem

Urteil anzuschließen. Seit der Amtsübernahme pflegte er nämlich eine

erstaunliche Aktivität bei der Bereinigung kirchlicher Probleme, und

zwar auf synodalem Weg27. Gewiß machte ihn die Erfahrung der

Reichssynode von Ephesus 449 mißtrauisch; aber trotz seiner Abneigung

gegen ein neues Konzil im Osten fügte sich der Papst der

Einberufung eines neuen Konzils nach Chalkedon. In dieser Situation
wird das Verhältnis von römischem Lehrprimat und Autorität des

Konzils akut, vor allem dadurch, daß in der Epistula 28 ad Flavianum

(Tomos) geradezu die Entscheidung schon vorweggenommen erschien.
Mehrmals versuchen die Legaten des Papstes, den Anspruch auf
Verbindlichkeit des Tomos zur Geltung zu bringen28; man kann jedoch an
der Tatsache nicht vorbeigehen, daß die Synodalen über das Lehrdokument

aus Rom diskutiert haben und es nur in veränderter Form rezipieren.

Insofern kann auch die berühmte Akklamation «Petrus hat durch
Leo gesprochen» kaum als Anerkennung eines päpstlichen Lehrprimats
gewertet werden; sie besagt eher die Übereinstimmung von leonini-
scher Lehre mit der apostolischen Tradition.

Wenn man nicht der These beipflichtet, Leo der Große habe durch
seinen Primatsanspruch dem Konzil letztlich den Boden entzogen, dann
stellt sich die Frage nach dem Verhältnis beider zueinander erneut.
Herman-Josef Sieben hat jüngst die Zuordnung auf der Basis eingehenden

Quellenstudiums folgendermaßen zu umschreiben versucht: «Das

Konzil ist für Leo nicht der wesentliche Ort oder das wesentliche
Instrument der traditio; das Konzil dient vielmehr der Wahrheitsvermittlung

in der Horizontalen, es dient der Wahrheitsverbreitung, der
äußeren Vernichtung der Häresie»29. Und er fährt weiter: «die authentische

<Verkündung> des Evangeliums ist eben dem Lehrprimat des

26 H.M. Klinkenberg, Papsttum und Reichskirche bei Leo dem Großen, in:
ZSRGK 69 (1952) 37-112, 111.

27 Vgl. H.J.Sieben, Die Konzilsidee der Alten Kirche: Konziliengeschichte
(Paderborn-München-Wien-Zürich 1979) 103ff.

28 Siehe W. de Vries, Die Struktur der Kirche gemäß dem Konzil von Chalkedon,

in: OrChrPer 35 (1969) 88-122.
29 H.J. Sieben, Konzilsidee 142.



148 Das Konzil von Chalkedon

Römischen Stuhles anvertraut, Sache des Konzils dagegen ist das (Urteil),

die definitio, d. h. die wirksame Vernichtung der Häresie auf dem
Erdkreis»30. Man mag vielleicht gegen diese Verhältnisbestimmung
Einwände erheben - z. B. ob im Konsens sich die Funktion des Konzils
erschöpft -, immerhin wird hier der Versuch unternommen, in
differenzierter Weise die Zuordnung von Primat und Konzil zu umschreiben,

ohne einer verkürzenden Perspektive zu verfallen. Am Beispiel
Chalkedon wird deutlich, wie fragwürdig eine vereinfachende Pauschalierung

der Probleme ist und wie wenig sich bereits die altkirchlichen
Konzilien auf allgemeine Strukturen reduzieren lassen31.

Als Konzil hat die Versammlung von Chalkedon jedenfalls in
eigener Autorität beraten und entschieden. Der Tomos Leonis stellte

fraglos eine wichtige Wegweisung für die endgültige Formulierung der

sogenannten Zweinaturenlehre dar; aber gerade die genaue Textanalyse
der Glaubensformel bestätigt, daß eine Überarbeitung des römischen
Textes erfolgte, und zwar dem Anliegen östlicher, vor allem kyrillischer
Christologie entsprechend. In der Verabschiedung von Kanon 28, der

unter Berufung auf das Konzil von 381 jener «Stadt, die durch die
Anwesenheit von Kaiser und Senat geehrt wird und die gleichen
Vorrechte genießt wie die alte Kaiserstadt Rom», auch in kirchlichen
Dingen eine Rangerhöhung zusprach, wird das Selbstbewußtsein dieses

Konzils deutlich und zugleich die Grenze des päpstlichen Primatsanspruchs,

und zwar trotz des römischen Protests, wobei die problematische

lateinische Fassung des sechsten Kanons von Nikaia als Begründung

diente: «Ecclesia Romana semper habuit primatum»32.

4. Die philosophischen Implikationen
Mit Vorliebe verwies man immer auf die Formulierung des

Christusmysteriums von Chalkedon als Beispiel einer Hellenisierung der
christlichen Botschaft. Tatsächlich enthält die Definition von der
hypostatischen Union der beiden Naturen Denkformen und Begriffe der
antiken Philosophie, die der Sprache der Bibel fern sind und den Kern
der Christuswirklichkeit zu verdecken scheinen. Nach wie vor geistert
das Urteil Adolf von Harnack's in der Dogmengeschichte herum. Die

30 Ebd. 143.
31 Vgl. H.Jedin, Strukturprobleme der ökumenischen Konzilien: Arb.Gem.

f. Forschung d. Landes Nordrhein-Westfalen. Geist.Wiss. 115 (Köln-Opladen 1963).
32 C. Mirbt, Quellen zur Geschichte des Papsttums und des römischen Katholizismus

(Tübingen 41924) 45.



Das Konzil von Chalkedon 149

kahlen, negativen vier Bestimmungen (unvermischt, usw.) entbehren
nach ihm «des warmen, concreten Gehaltes; sie machen aus der Brücke,
die dem Gläubigen sein Glaube ist, aus der Brücke von der Erde zum
Himmel, eine Linie, die schmaler ist als das Haar, auf dem die Bekenner
des Islams einst in das Paradies einzugehen hoffen»33. Ohne hier eine

Antwort auf das schwerwiegende Problem der Hellenisierung zu
suchen, die grundsätzlich als Notwendigkeit anerkannt werden muß,
ohne daß man ihre Gefahren apologetisch ausblendet, interessiert in
unserem Zusammenhang die Frage nach den Denkformen bzw. den

Modellen, nach denen die Christologie formuliert worden ist. Daß auch

Theologie in der Frühzeit nach vorhandenen Mustern geschrieben wurde,

betonte vor kurzem wieder Heinrich Dörrie, wenn er schreibt: «Die

neu sich bildende christliche Theologie füllte also nicht etwa einen
Raum aus, der zuvor leer gewesen wäre. Sondern sie fand für nahezu
alle Fragen, die zu beantworten ihr aufgegeben war, ein Modell vor, mit
dem man sich auseinanderzusetzen hatte»34. Tatsächlich trafdie zögernd
einsetzende Reflexion über die biblische Offenbarung nicht nur auf ein
brauchbares philosophisches Vokabular, sondern gleichzeitig auf
Antworten zu Problemstellungen, die auch in christlicher Perspektive relevant

waren.
Für den Bereich der Christologie und zwar auch für Chalkedon

spielte das sogenannte anthropologische Modell eine Rolle, also der

Versuch, in Analogie zu dem aus Leib und Seele zusammengesetzten
Menschen - sei es nun in dichotomischer oder trichotomischer Weise -
die Wirklichkeit des menschgewordenen Logos zu erläutern35. Es ist

zwar üblich geworden, in der dogmengeschichtlichen Forschung von
Entwürfen der Christologie nach dem Schema Logos-Sarx bzw. Logos-
Anthropos zu sprechen, und ohne Zweifel eignet dieser Redeweise

signifikanter Charakter. Trotzdem lohnt es sich, dem anthropologischen

Modell und seiner Verwendung nachzuspüren, um so der forma-

33 A. v. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte II (Darmstadt 1964) 397.
34 H. Dörrie, Spätantike Metaphysik als Theologie, in: Kirchengeschichte als

Missionsgeschichte I (München 1974) 262-282; 270.
35 Zur Dogmengeschichte vgl. A. Grillmeier, Jesus der Christus im Glauben

der Kirche I. Von der Apostolischen Zeit bis zum Konzil von Chalkedon (451),
(Freiburg-Basel-Wien 1979); ferner M.F. Wiles, Psychological Analogies in the
Fathers, in: TU 108 (Berlin 1972) 264-267; F. Hebart, Zur Struktur der altkirchlichen

Christologie. Studien zur Vorgeschichte des Chalcedonense (Diss. Masch.
Heidelberg 1973); P. Stockmeier, Das anthropologische Modell der Spätantike und
die Formel von Chalkedon, in: AHC 8 (1976) 40-52.



150 Das Konzil von Chalkedon

len Struktur frühkirchlicher Christologie nahezukommen und ihrer
Artikulation in den Lehrformeln. Die Tragweite einer formulierten
Christologie nach dem anthropologischen Muster ergibt sich nicht
zuletzt aus der bekannten Schwierigkeit, den Personbegriff auf die
östliche Gottesvorstellung anzuwenden36. Dabei ist bemerkenswert,
daß in der gängigen Forschung dieses Modell nur wenig bewußt ist,
sofern es nicht augenfällig in Erscheinung tritt wie bei dem «mißglückten»

Versuch des Apollinarios von Laodikeia (f um 390), der schon von
der alexandrischen Synode des Jahres 362 verurteilt wurde. Umso mehr
überrascht, daß nach diesem Paradigma weiterhin versucht wurde, das

gottmenschliche Mysterium Christi zu erläutern. Wenn die Kirchenväter

in dem Bemühen, das Mysterium der Inkarnation zu erklären, auf
die zeitgenössische Philosophie zurückgriffen, dann stand ihnen
allerdings kein einheitliches Instrumentarium zur Verfugung. Die geistigen
Traditionen, wie sie durch die philosophischen Strömungen repräsentiert

wurden, waren zu ihrer Zeit längst in einen Austausch getreten, der

zur Versetzung der jeweiligen Systeme mit andersartigen Elementen
führte. Insofern weist auch die Anthropologie der Spätantike keine

durchgehende Einheitlichkeit auf, dies um so mehr, als man den
Menschen vor allem in seiner Beziehung zum Kosmos betrachtete37.

Die Frage nach einem anthropologischen Modell, das etwa einem

christologischen Entwurf zugrundehegt, ist demnach von Fall zu Fall zu
prüfen. Dabei konzentriert sich das Problem aufdas Verhältnis von Leib
und Seele im Menschen, analog dem die Einheit von Menschlichem und
Göttlichem in Christus interpretiert wird. Im Grundverhältnis des

Menschen offenbaren sich hier allerdings schon Unterschiede. Während
Piaton das Wesen des Menschen in die Seele verlegt38, welche nur
akzidentell mit dem Leib verbunden ist, unterstreicht Aristoteles
aufgrund seines Hylemorphismus die wesenhafte Einheit beider, artikuliert
in der Rede von der Seele als der substantiellen Form des Leibes39. Die

36 Vgl. Cyrill Von Korvin-Kusinski, Die west-östliche Transzendenz- und
Immanenzfrage und die religiöse Krise der Gegenwart, in: G. Stephenson, Der
Religionswandel unserer Zeit im Spiegel der Religionswissenschaft (Darmstadt
[1976] 188-200); dort S. 196: «Unsere <Person> in bezug auf Gott ist für den Asiaten
eine Metapher, ebenso unzulänglich und anthropomorph wie jede andere Aussage
über das Wesen des Unaussagbaren».

37 Der Begriff «Anthropologie» gehört zwar dem neuzeitlichen Vokabular an,
vermag aber durchaus jene Vorstellung vom Menschen anzudeuten, welche auch in
dem charakteristischen Verständnis des Leib-Seele-Verhältnisses angesprochen ist.

38 Piaton, Phaedr. 245 CDE.
39 Aristoteles, Metaph. VII 6,1045a, 7-8.



Das Konzil von Chalkedon 151

Auffassung von der Seele variierte nun zusätzlich in den jeweiligen
Lehren. So kennt beispielsweise die platonische Anthropologie drei
verschiedene Bestandteile der Seele, nämlich die vernünftige Geistseele

(voûç) und ein höheres (fhjpôç) sowie ein niederes (éjtr&upta) Prinzip
der Seele40. Man bezeichnet die Annahme dreier Wesensbestandteile im
Menschen als Trichotomie, gegenüber der Lehre von der Zweiteilung
(Dichotomie) in Leib und Seele, wobei jedoch der Unterschied
zwischen Piatons Dreiteilung der Seele und einer Dreiteilung der Gesamt-
wirklichkeit Mensch nicht zu verwischen ist41. Jedenfalls greifen diese

Vorstellungen frühchristliche Theologen auf, um das Geheimnis der

Inkarnation zu erläutern, wobei das Vorbild durchaus abgewandelt
wurde.

Wann zum erstenmal das anthropologische Modell für die Christo-
logie wirksam wurde, ist aufgrund der Quellenlage nicht eindeutig zu
bestimmen. Die Abfassung eines Buches mit dem Titel «Seele und
Leib», die beispielsweise Eusebios Meliton von Sardes (f um 190

n.Chr.) zuschreibt42, kann nicht von vornherein unter diesem Aspekt
angesehen werden. Harry A. Wolfson meint: «The fathers before the

time of Apollinaris were not conscious of the problem»43. Tatsächlich
haben nach Auskunft des Epiphanios (f 403) die Arianer behauptet, der
Sohn Gottes hätte nur Fleisch angenommen und keine Seele, um so dem

Logos menschliche Niedrigkeit zuschreiben zu können44. Dieses Motiv,
das den Logos zum Träger des physisch-geistigen Lebens der menschlichen

Natur Christi macht, scheint die Christologie der Arianer zu

prägen. Dahinter steht ein latent wirksames Verständnis im Sinne des

Logos-Sarx-Schemas; ein anthropologisches Modell gab offensichtlich
noch nicht den Rahmen für die Zuordnung der beiden Naturen ab.

Der Vergleich mit der menschlichen Leib-Seele-Einheit scheint

4U Der berühmte Vergleich mit dem Wagenlenker, der den obersten Seelenteil
darstellt, und den beiden Pferden als Bilder fur den mittleren und unteren Seelenteil
veranschaulicht die Aufgliederung. Vgl. dazu aber H. Leisegang, Art. Piaton, in:
PW 20.2, 2342-2537, bes. 2476.

41 Siehe H. Crouzel, Art. Geist (Heiliger Geist), in: RAC IX 490-545;
bes. 51 lf.

42 Eusebios, hist.eccl. IV 26,2 (GCS 9,1,382).
43 H.A. Wolfson, The Philosophy of the Church Fathers I. Faith, Trinity,

Incarnation (Cambridge/Mass. 1956) 365.
44 Epiphanios, Ancor. 33,4 (GCS 25,42); vgl. A. Grillmeier, Die theologische

und sprachliche Vorbereitung der christologischen Formel von Chalkedon, in: Das
Konzil von Chalkedon I, 68f.



152 Das Konzil von Chalkedon

jedoch in der Diskussion über die Lehre des Paul von Samosata (f nach

272) eine Rolle gespielt zu haben. Gegenüber seiner Auffassung von
einer nur äußerlichen Einheit zwischen Logos und Christus, also im
Sinne einer Einwohnung, bringt nach Auskunft der Synodalakten Mal-
chion als Wortführer seiner Gegner das anthropologische Modell ins

Spiel, indem er das lebendige Kompositum Mensch, zusammengefügt
aus dem Fleisch und jenem gewissen Seienden im Fleisch (ëx te octQxèç

xcu Ttvoç ovtoç ëv tf) ocxQXi), vergleicht mit dem Logos im Leibe45.

Auf den Einwand des Angeklagten, daß der Mensch eine andere Konstitution

habe als Christus, antworten die Bischöfe um Malchion: «Wir
erkennen zwischen seiner Konstitution und unserer nur einen, allerdings
sehr großen Unterschied, nämlich daß der Logos Gottes in ihm ist wie
der innere Mensch (ô ëoco cxv&qûotoç) in uns46. Wenn mit dem «inneren
Menschen» die Seele gemeint ist, dann haben die Väter der Synode von
Antiochien (268) gegenüber Paul von Samosata eine Christologie
vertreten, die nach einem anthropologischen Modell entworfen war47.

In ein kritisches Stadium geriet die Christologie nach anthropologischem

Modell mit Apollinaris von Laodikeia, wenngleich über Rolle
und Bedeutung der Anthropologie in seinem System immer wieder
diskutiert wird48. Über alle Differenzierungen hinaus kann man jedoch
nicht an seiner Auffassung vorbeigehen, wonach die gottmenschliche
Wirklichkeit Christi ein Kompositum nach Menschenart (ouvôeôiç
àvÛQtoJtOEtôfiç) ist49. «Das Bild von der wesenhaften Einheit des

Menschen als einer Synthese von Leib und Seele ist das metaphysische
Schema, von welchem aus Apollinaris das Wesen Christi deuten
möchte»50. Der Entwurf des Laodikeners weist fraglos eine große

45 Siehe H. De Riedmatten, Les actes de procès de Paul de Samosate. Etude sur
la christologie du IIIe au IVe siècle: Paradosis VI (Fribourg 1952) 156.

46 Ebd. 154f.
47 Vermutlich im Hinblick auf die späteren Konsequenzen aus dieser Auffassung

bemerkt A. Grillmeier von den Bischöfen um Malchion, sie hätten eine
«gefährlichere Christologie vertreten» als ihre Gegner (Häresie und Wahrheit. Eine
häresiologische Studie als Beitrag zu einem ökumenischen Problem heute, in: Mit
ihm und in ihm. Christologische Forschungen und Perspektiven [Freiburg-Basel-
Wien 21978] 219-244, 238).

48 Siehe H. De Riedmatten, La christologie d'Apollinaire de Laodicée, in: TU
64 (1975) 208-254; E. Mühlenberg, Apollinarios von Laodicea: FKD 23 (Göttingen
1969) 18ff. ; er hebt in der Christologie des Laodikeners das Motiv der heilbringenden
Gotteserkenntnis hervor.

49 Apollinarios, ep. ad Dionys. 9 (Lietzmann 260,lf).
50 A. Grillmeier, Vorbereitung der Formel von Chalkedon 105.



Das Konzil von Chalkedon 153

Einheitlichkeit auf, aber er offenbart in aller Deutlichkeit jene Gefahr,
die durch sklavischen Anschluß an philosophische Denkformen für das

Ganze der Offenbarungsaussage entsteht. Obwohl dieses christologi-
sche Konzept alsbald verurteilt wurde, behauptete sich aber nach wie

vor das Leib-Seele-Paradigma bei den Versuchen, die Christusfrage zu
lösen, und zwar ebenso bei den Theologen antiochenischer wie alexan-
drinischer Provenienz. Um die Einheit der Christuswirklichkeit zum
Ausdruck zu bringen, bedient sich Theodor von Mopsuestia (f 428)
wieder dieses Vergleichs, den Diodor von Tarsus (f um 394) abgelehnt
hatte. Im Hinblick auf die Vereinigung von Leib und Seele schreibt
Theodor: «In derselben Weise sagen wir auch hier, daß die Usia des

Gott-Logos fur sich allein ist, und für sich allein auch die des Menschen.

Denn wir unterscheiden die Naturen, aber ein Prosopon wird durch die

Einigung vollbracht. Wenn wir folglich auch hier die Naturen zu
unterscheiden versuchen, dann sagen wir, daß das Prosopon des

Menschen vollkommen ist, und vollkommen auch das (sc. Prosopon) der
Gottheit. Aber wenn wir die Einheit betrachten, verkünden wir, daß

beide Naturen ein Prosopon sind»51. Nicht mit Unrecht hat Friedemann
Hebart darauf verwiesen, daß «die Analogie lediglich ein Denksupposi-
tum (ist), welches bildlich darstellen soll, wie zwei Naturen in ein

Prosopon zusammenkommen können»52. Der Vergleich tendiert also in
erster Linie auf die Einheit, insofern eben die eine Natur des Menschen
dem einen Prosopon Christi entspricht; dabei wird gegenüber Apollina-
rios klar der Unterschied des menschlichen Nus gegenüber dem göttlichen

betont53. Im Gegensatz zur menschlichen Einheit von Leib und
Seele besteht das Paradox der Wirklichkeit Christi in der Einheit zweier
Naturen.

Diese Einzigartigkeit des inkarnierten Logos illustriert durchaus
auch Kyrill von Alexandrien (| 444) mit Hilfe des anthropologischen
Vergleichs. Gleich wie der Mensch eine Natur ist, jedoch durch die

Betrachtung in seiner Zweifachheit erscheint, so auch der fleischgewordene

Logos54. Wie jedoch der Alexandriner eine seinshafte Entspre-

51 Theodoras, De incarnat. VIII (Swete II 300).
52 Struktur der altkirchlichen Christologie 455.
53 Vgl. S.Norris, Manhood and Christ. A Study in the Christology of

Theodore of Mopsuestia (Oxford 1963) 228f.
54 Kyrill v. AI., ep. 50 ad Valerianum (ACO I 1,3,92); ep. 46 ad Succensum

(ACO I 1,6,160); vgl. ferner Oratio ad Theodosium (ACO I 1,1,58f); Contra
Nestorium II, proem. (ACO I 1,6,33); Scholia de incarnatione Unigeniti (ACO I

5,221).



154 Das Konzil von Chalkedon

chung zwischen dem aus Seele und Leib zusammengesetzten Menschen
ablehnt, so äußert sich auch Theodoret von Kyrrhos (f um 466)

kritisch, um die Grenzen des Vergleichs aufzuzeigen. «Manche nämlich
haben die Einigung (sc. in Christus) wie die von Seele und Leib
verstanden und dementsprechend dargestellt. Das ist sicher ein passendes

Paradigma, zwar nicht in jeder, so doch in gewisser Hinsicht. So

wie der Mensch einer ist, aber in sich zwei verschiedene Naturen hat
und in der einen überlegt, während er in der anderen das Überlegte
ausfuhrt - so z. B. überlegt man in der Vernunftseele die Konstruktion
eines Schiffes, aber das Gedachte kommt erst durch Hände zum Ziel -,
so bewirkt auch der Sohn, indem er einer ist und zwei Naturen (sc. hat),
göttliche Wunder in der einen (sc. Natur) und empfängt das Niedrige in
der anderen»55. Für Theodoret ist freilich der Mensch nicht das voll
entsprechende Modell; zwar erklärt es hinreichend das «aus zwei Naturen»

bei Christus56, doch er «ist nicht aus Gottheit und Menschheit
vollbracht worden, als wäre er ein anderer über die beiden hinaus,
sondern er ist gerade beides: Gott und Mensch zugleich, gedacht als

Gott durch das Wirken der Wunder, gezeigt als Mensch durch die

Identität mit dem Leiden (sc. unserer) Natur»37. In diesem Zusammenhang

greift Theodoret auch das Bild von Sonne und Strahl auf, um dann

abschließend die Grenze des anthropologischen Vergleichs deutlich zu
markieren: «So haben wir zu diesem Modell der göttlichen Einigung
Zuflucht genommen, wie zu einer mehr frommen Reflexion; auch

wenn wir dabei nicht ein für allemal zur Wahrheit selbst gelangen, so
haben wir zumindest ein uns zur frommen Forschung ausreichendes

Bild zusammengestellt»58.
In der Reflexion über die Anwendung des anthropologischen Modells

ist man sich also vollauf der Grenzen bewußt; es gilt den Vertretern
der Christologie nicht als Analogie im strikten Sinn, jedoch als

Veranschaulichung für die Paradoxic der Christuswirklichkeit. Bekanntlich

greift Papst Leo der Große selbst auf das anthropologische Paradigma
zurück, wenn auch nicht im Tomos, so doch in dem gleichzeitigen Brief
an seinen Vertreter in Konstantinopel, den Bischofjulian von Kos. Zur

55 Theodoret, Expos.rect.fid. 11 (Otto 38 C-40 A). Vgl. F. Hebart, Struktur
der altkirchlichen Christologie 455.

56 Theodoret, Expos.rect.fid. 14: ov ôvo cpûoetç êcrriv, àXX' èx tü)v öiio
(Otto 40A).

57 Ebd. (Otto 42CD).
58 Ebd. (Otto 50C).



Das Konzil von Chalkedon 155

Erklärung der Einheit beider Naturen fuhrt er aus: «Warum sollte es

unpassend oder unmöglich erscheinen, daß das Wort und das Fleisch

sowie die Seele der eine Jesus Christus, der eine Gottes- und Menschensohn

ist, wenn Fleisch und Seele, die verschiedenen Naturen angehören,
auch ohne Menschwerdung des Wortes eine Person ausmachen. Es ist
doch viel leichter, daß die Macht der Gottheit diese Einheit zwischen
sich und dem Menschen herstellt, als daß die Schwäche der Menschheit
allein diese (Einheit) in ihren Substanzen erlangt»59. Die Ausfuhrungen
übertragen die menschliche Einheit von Seele und Leib aufdie Wirklichkeit

Christi, die von der Macht der Gottheit konstituiert wird; dieses

Argument a fortiori zielt zwar in erster Linie auf den Träger, doch
kommt gerade darin die Bedeutung des Vergleichs zum Tragen. Die
Konzilsversammlung von Chalkedon dachte offensichtlich in ähnlichen

Kategorien, wenn sie die klassischen Adverbien unvermischt (àovy-
Xbtœç), unveränderlich (àtQBJtxœç), unteilbar (àôiaïQÉxcnç) und
ungetrennt (àxOûQiOXOûç) einfuhrt, um die Positionen des Monophysitismus
bzw. des Nestorianismus zurückzuweisen; denn diese Begriffe waren in
der zeitgenössischen Diskussion über die Anthropologie bereits
heimisch60. Überdies autorisierte das Konzil den dritten Brief Kyrills an

Nestorios, in dem es heißt: «Der eine und einzige Christus ist nicht
zwiespältig, obwohl er aus zwei und zwar zwei verschiedenen Wirklichkeiten

besteht. Diese sind aber zu einer unteilbaren Einheit verbunden,
wie etwa auch der Mensch aus Leib und Seele besteht und doch nicht
zwiespältig, sondern einer aus den beiden Teilen ist»61. Die Formulierung

des Christusdogmas von Chalkedon erfolgte also fraglos in Kenntnis

des anthropologischen Modells, freilich ohne daß es unmittelbar in
den Text der Definition eingegangen wäre. So offen damit der Einfluß
auf das Christusverständnis auch bleibt, die Zuordnung von Anthropologie

und Christologie ist unverkennbar62.

Schlußbemerkung:
Die aufgezeigten Perspektiven gegenwärtiger Forschung über das

Konzil von Chalkedon haben das Glaubenssymbol selbst noch nicht

59 Leo, ep. 35 (ACO 00,IV,7).
60 Vgl. Nemesios, nat.hom. III 56-60 (Matthaei 129-142).
61 ACO I 1,1,38.
62 Vgl. P. Stockmeier, Die Entfaltung der Christologie und ihr Einfluß aufdie

Anthropologie der Spätantike, in: Im Gespräch der Mensch, hg. v. H. Gauly,
M. Schulte, H.P. Balmer, S.Dangelmayr (Düsseldorf 1981) 248-255.



156 Das Konzil von Chalkedon

tangiert, obwohl einschlägige Textanalysen Fortschritte gemacht und
die Eigenständigkeit der Synodalen bzw. der führenden theologischen
Repräsentanten verdeutlicht haben63. Hier zeichnet sich über die
quellenkritischen Untersuchungen hinaus die Tragweite einer keineswegs
geklärten Terminologie ab, ein Umstand, der in den folgenden Jahren
eine anhaltende Diskussion über Chalkedon ermöglichte.

Der Raster des anthropologischen Modells, das auch weiterhin
Verwendung findet64, signalisiert dabei die Verflechtung biblischen
Glaubens mit philosophischen Denkformen und so den Tatbestand
einer Hellenisierung der Christusoffenbarung; insofern dieses Paradigma

jedoch nicht sklavisch kopiert, sondern distanziert-kritisch Verwendung

findet, weist es auf das Ringen dieses Konzils um eine angemessene
Formel für das Mysterium des Gottmenschen hin.

63 Vgl. A. De Halleux, La définition christologique à Chalcédoine, in: Rev.
Theol. Louv. 7 (1976) 3-23; 155-170 (mit einer knappen Darstellung vorausgehender

Interpretationen).
64 S. Helmer, Der Neuchalkedonismus. Geschichte, Berechtigung und Bedeutung

eines dogmengeschichtlichen Begriffes (Bonn 1962).


	Das Konzil von Chalkedon

