
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 1-2

Artikel: "J'acquiesce à la loi" (Rom. 7,16) dans l'exégèse latine ancienne

Autor: Doignon, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761392

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean Doignon

«J'acquiesce à la loi» (Rom. 7,16) dans
l'exégèse latine ancienne

(Ambrosiaster, Origène-Rufin, Pélage, Augustin)
Survie et dépassement de schemes classiques

Le verset 7,16 de l'Epître aux Romains fait partie de l'ensemble
constitué par la confession douloureuse de l'homme vivant sous la loi,
pétri de contradictions1. Il figure, à quelques détails près, dans toutes les

versions latines de Paul sous la forme: Si autem quod nolo, illud facio,
consentio legi quoniam bona. La variante la plus éloignée de la norme est odi

à la place de nolo2 chez Ambrosiaster, Pélage3, Augustin (une fois4).
La stabilité relative du libellé de Rom. 7,16 s'accompagne d'une

1 Pour les commentaires modernes du passage nous nous contentons de

renvoyer ici à: Der Brief an die Römer, übersetzt und erklärt von O. Michel
(Kritischexegetischer Kommentar über das N. T. IV, 14), Göttingen, 1955, p. 232.

2 Pour d'autres variantes de détail (substitution de hoc à illud, de ago à facio, de

quia à quoniam, de bona est à bona, on se reportera à l'apparat critique de J. Wordsworth

- H.J. White, Novum Testamentum DNIC latine secundum editionem S.

Hieronimi, II, 1, Oxonii, 1913, p. 96. Nous ne pensons pas que l'omission de quoniam
bona (est) dans les citations de 1'Ambrosiaster, de Pélage et dans celle d'Augustin
(c. lui. 6,73) représente une variante: elle correspond à une citation amputée de sa
dernière partie.

3 La variante nolo conforme à la Vulgate est attestée par plusieurs témoins de

l'Expositio in epistulam ad Thessalonicenses 1,17 de Pélage. A. Souter, éditant ce texte
dans TSt 9,2,58 a choisi la variante odi. A tort, selon O. Wermelinger, puisque
Pélage «utilise normalement la Vulgate» (lettre du 17-09-81).

4 Dans serm. 151,1,2.



132 «J'acquiesce à la loi» (Rom. 7,16) dans l'exégèse latine ancienne

grande diversité dans son interprétation, du moins en Occident3. Celle-
ci, peu caractéristique jusqu'à la fin du IVe siècle6, connaît à ce moment-
là un essor particulier, auquel nous voudrions donner ici toute l'importance

qu'il mérite.

i. coNSENTio legi chez Ambrosiaster: une maquette classique

Le commentateur romain7 de Paul dégage avec soin les implications
de l'acquiescement à la loi exprimé par Rom. 7,16: Si autem quod odi illud

facio, consentio legi. Probat legem rede prohibere, quando inuitumse hoc facere

quod lex uetat profitetur et naturae suae dicit quod mandat lex, quia quod extra

facit odiosum sibi dicit8.

D'abord, aux yeux d'Ambrosiaster, cet «acquiescement» procédant
d'un désaveu que Paul inflige à ses actes marque la reconnaissance par la
raison9 de la validité de la fonction coercitive de la loi: probat (Paulus)
rede legem prohibere. La formule est manifestement inspirée de la définition

cicéronienne de la loi, expression de la raison souveraine: Haud scio

an r e c t e si modo, ut idem definiunt, l e x est ratio summa insita inn a tur a

quae iubet ea quae facienda sunt p r o hib e tque contraria (De legibus, 1,18).
Plus solidaire encore d'une problématique d'inspiration stoïcienne

comme celle de Cicéron se trouve être l'analyse que fait Ambrosiaster
du consentement lui-même10: quand il observe que consentir à la loi en

ayant mauvaise conscience de la violer, cela implique que je reconnais

qu'elle est conforme à ma «nature», il fait sienne cette idée du De finibus
cicéronien que la nature a mis dans l'homme l'aversion de l'injustice11.

5 K.H. Schelkle, Paulus, Lehrer der Väter, Die altkirchliche Auslegung von Römer

1-12, Düsseldorf, 19562, p. 244-258, ne dit presque rien de l'exégèse occidentale de
Rom. 7,16.

6 C'est ce qu'on observe chez le Ps. Cypr. De centesima (PLS 1, p. 63), chez
Ambr. Isaac 2,1; Hier, epist. 121,8; in eccles. 5,5.

7 Sur la romanité de 1'Ambrosiaster, cf. C. Martini, Ambrosiaster, De auctore,
operibus, theologia, Romae, 1944, p. 160.

8 Texte de la recension y de Ambrosiastri qui dicitur Commentarius in epistulas
Paulinas, pars 1: In epistulam ad Romanos, 7,16, CSEL 81, p. 237.

9 La «preuve» qu'administre Paul {probat legem est l'oeuvre de la raison: ratio
probat, écrit Sen. nat. 1,3.10.

10 Cf. phrase citée plus haut: Si autem quod odi illudfacio, consentio legi ...; naturae
suae dicit esse quod mandat lex, quia quod extra facit odiosum sibi dicit.

11 Cf. Cic. fin 2,46: Et quoniam eadem natura cupiditatem ingenuit homini ueri
uidendi his initiis inducti omnia uera diligimus, id est fidelia, simplicia, constantia, tam

uana, falsa, fallentia odimus, ut fraudem, periurium, malitiam, i n i u r i a m; cf. leg 1,40:
quodsi homines ab i n i u r i a poena, non natura arcere deberet



«J'acquiesce à la loi» (Rom. 7,16) dans l'exégèse latine ancienne 133

Ainsi Yaura très classique du mot consentio12 a conduit Ambrosiaster
à ménager, à plusieurs niveaux, des passerelles entre le verset 7,16 des

Romains13 et les définitions de la loi dans la philosophie romaine.

il. pelage SUR ROM. 7,16: un volontarisme inspiré d'Origène

Dans son effort d'acculturation, l'exégèse latine de Rom. 7,16 va
devoir intégrer, à partir de 405-40614, l'apport du Commentaire d'Origène

sur l'Epître aux Romains traduit par Rufin.
Pour Origène, Paul, dans le chapitre 7 des Romains, parle au nom

des hommes charnels «vendus au pouvoir du péché»; les tensions qu'il
exprime («je ne fais pas ce que je veux»; «ce que je hais, je le fais»)

montrent que, tout en étant «habité par le péché», il essaie de «résister

tant soit peu aux vices», sous l'impulsion, s'entend de la loi naturelle»;
une «espèce de consonance» s'établit entre la loi de Dieu et la loi
naturelle, en sorte qu'elles veulent et ne veulent pas la même chose: ce

que signifie l'Apôtre, quand il dit qu'il «s'accorde à la loi, en tant qu'elle
est bonne, du fait qu'elle interdit le mal»15.

Dans le sillage de ces perspectives origéniennes16, Pélage consacre
aux mots de Paul: Si autem quod odi illudfacio, consentio legi [quoniam bona]
la scolie suivante: Si ipsum malum uolojacere quod committo, utique cum lege

sentio, quae mala et non uult et prohibet. Si pecco, ueritati legis me ipse

12 Attestée par les iuncturae: summo bono consentio (Sen. epist. 71,2); naturae
consentio (Sen. epist. 66,41; 118,12).

13 Ce verset et ses connotations n'ont pas retenu l'attention de A. Pollastri,
Ambrosiaster, Commento alla lettera ai Romani, Aspetti cristologici, L'Aquila, 1977.

14 Datation défendue par F. X.Murphy, Rufmus ofAquileia (346-411), His life
and work (The Catholic University of America, Studies in mediaeval history n.s. 6),
Washington, 1946, 186.

15 Cf. Orig.-Rufin. in Rom. 6,9: Et hie ergo infirmioribus quibusque, id est carnalibus
et qui sub peccato uenundati sunt efßcitur Paulus camalis et sub peccato uenundatus et loquitur
ea quae illis loqui moris est uel excusationis uel incusationis obtentu. Ait ergo de se tamquam
ex persona illorum loquens: «Ego autem camalis sum uenundatus sub peccato» (Rom. 7,14),
hoc est secundum carnem uiuens et in peccati potestatem libidinis et concupiscentiae pretio
redactus. «Quod enim operor ignoro. Non enim quod uolofacio, sed quod odi hoc ago» (Rom.
7,15) Quod uero dicit: «Non enim quod uolo ago, sed quod odi illud facion ostendit quod
licet camalis sit et sub peccato uenundatus qui haec loquitur, tarnen etiam resistere aliquantu-
lum uitiis conetur legis scilicet naturalis instinctu ...; tarnen ex ea parte qua non uult malum
consentit legi Dei quia bona est quae prohibet malum, et in consonantiam quandam ad legem
Dei lex naturalis adducitur, ut eadem uelint atque eadem nolint.

16 A. J. Smith, The Commentary of Pelagius on Romans compared with that of
Origenes, JThS 20 (1919) 155 ne découvre qu'un rapprochement de formules entre
Origène-Rufin et Pélage à propos de Rom. 7,16: il le juge «incidental rather than
essential».



134 «J'acquiesce à la loi» (Rom. 7,16) dans l'exégèse latine ancienne

subicio17. Les derniers mots cités recèlent les deux axes majeurs de

l'exégèse de Pélage.
Le premier est fourni par la notion de «vérité» de la loi, notion qui

exprime le principe de sa régulation18. Quel est ce dernier? La «vérité»
de la loi19, dont la vocation, selon l'éthique classique, est d'être recta20,

est ordonnée à la conscience naturelle21 pour la redresser22. Pélage

prolonge ainsi la thèse origénienne d'une consonantia de la nature et de la

loi23, mais en l'inscrivant davantage que son modèle dans un environnement

stoïcien par le biais de l'idée d'«acquiescement»24.
C'est du moins ce qui ressort de la formule de la scolie me ipse

subicio. Origène explique 1'« acquiescement» à la loi comme une adhésion
de la volonté, laquelle peut s'exprimer aussi par le refus23. Pélage - et
c'est le second axe de son exégèse — va plus loin: il recommande une
«soumission» à la loi répressive, qui soit une initiative de l'homme (me

ipse subicio)26, rejoignant par là l'inspiration d'un paradoxe vécu par le

sage stoïcien qui n'est jamais plus libre que dans l'«obéissance à Dieu»27.

Tout un substrat philosophique, au niveau duquel l'apport d'Ori-
gène est mis en harmonie avec une problématique classique, sert donc de

toile de fond au commentaire de Pélage sur les Romains.

17 Pelag. m Rom. 7,16 (TSt 9,2 PLS 1,1144).
18 Cf. ibid. 2,21: qui babesf o r m a m scientiae etueritatisin lege
19 Iunctura classique: cf. Cic. nat. deor. 2,79: ueritas eademque lex.
20 Cf. Cic. rep. 3,33: Est quidem uera lex recta ratio, naturae congruens.
21 Cf. Pelag. in Rom. 2,15: Natura agit legem in corde per conscientiae testimonium.
22 Cf. ibid. 2,18: Quae enim per naturam utilia probantur utiliora per legem fiunt. Sur

cette idée cf. J. B. Valero, Las bases antropologicas de Pelagio en su tratado de las

Expositiones (Puhl, de la Universidad pontif. Comillas 1,18, Teologia 1,11), Madrid,
1980, 258-266.

23 Cf. le terme consonantia dans le texte cité n. 15. L'idée est confirmée dans

Orig.-Rufin. in Rom. 6,8: Aperte hic naturalem legem dicit (lex Dei) tamdiu ignorari a

nobis, quamdiu aetatis processu nouerimus inter bonum et malum discemere et a conscientia

nostra audierimus: loquitur enim nobis intra conscientiam et dicit: «Non concupisces». Sur ce

point cf. W. A. Banner, Origen and the tradition of natural law concept, Dumb. Oaks

Pap. 8 (1954) 49-82.
24 Environnement reconnu par G. Greshake, Gnade als konkrete Freiheit, Eine

Untersuchung zur Gnadenlehre des Pelagius, Mainz 1972, 165-172. Veritati me subicio est
une formule du même type que celle de Sen. epist. 37,4: te subice rationi.

25 Cf. dans le texte cité no 15: Tarnen ex ea parte qua non uult malum consentit legi
Dei quia bona est quae prohibet malum et in consonantiam quandam ad legem Dei lex
naturalis adducitur, ut eadem u e I i n t atque eadem n o I i n t.

26 Thèse soulignée, à l'aide de nombreux exemples, par T. Bohlin, Die Theologie

des Pelagius und ihre Genesis (Uppsala Universitets Arsskrift 1957,9), Uppsala, 1957,83.
27 Cf. Sen. dial. 7,15,7: Deo parere libertas est. Rapprochement suggéré par les

remarques de F. J. Thonnard, La notion de nature chez saint Augustin, Son progrès dans

la polémique anti-pêlagienne, dans REAug 11 (1965) 249.



«J'acquiesce à la loi» (Rom. 7,16) dans l'exégèse latine ancienne 135

m. augustin sur ROM. 7,16: la dialectique du vouloir et du non-vouloir

C'est en analysant la condition malheureuse de l'homme, le

dérèglement d'une volonté qui se refuse elle-même28 qu'Augustin rencontre
le verset Romains 7,16 qu'il cite à peu près toujours29 selon un libellé où
le jeu de mots antithétiques uolo-nolo fait ressortir l'antinomie éprouvée

par Paul: Non enim quod uolo facio bonum, sed quod nolo malum ago.
Le premier coup de sonde donné à propos de ce verset au livre III du

De libero arbitrio (vers 395) y détecte d'abord la conscience d'une

opposition — d'origine rhétorique au départ — entre notre «pouvoir» et

notre «vouloir»30: Sunt etiam necessitate facta improbanda, ubi uult homo

rectefacere et non potest. Nam unde sunt illae uoces: «Non enim quod uolo facio
bonum, sed quod nolo malum hoc ago»?31

Rien que de très traditionnel dans cette prise de conscience: en

imputant à la «nécessité» l'écartèlement de la volonté qui refuse son
action, Augustin s'appuie sur une analyse psychologique d'inspiration
stoïcienne32, il y intègre cependant un élément original: cette «nécessité»,

entrave du vouloir, l'auteur du De libero arbitrio l'explique comme
la sanction du péché: Illa est enim, écrit-il, peccati poena iustissima ut
amittat quisque quod bene uti noluit, cum sine ulla posset difficultate si uellet33.

A une répression si juste (poena iustissima), Paul, par une «notion de

la loi»34, «acquiesce», reconnaissant qu'elle est bonne, mais il le fait,

remarque Augustin dans les Quaestiones ad Simplicianum (vers 397), dans

la mesure même où il n'acquiesce pas à ce qu'il fait, et qui est mauvais:

28 Cf. S. Lyonnet, Les étapes du mystère du salut selon l'Epître aux Romains, Paris,
1969, 141-150.

29 Hormis le cas de serm. 151,1,2, où odi remplace nolo dans le libellé de Rom.
7,16 par contamination de odi de Rom. 7,15. La tradition manuscrite hésite entre nolo
et odi dans Rom. 7,19 de retr. 1,15,2 et lib. arb. 3,18,51, mais dans ce dernier cas,
l'option en faveur de nolo - soutenue par les Mauristes, rejetée par W. M. Green -
s'impose, l'immense majorité des mss attestant nolo.

30 Posse uelle: une alternance familière à la rhétorique: cf. entre autres
exemples Cic. Verr. 3,73; 4,20; Sen. epist. 49,2. Elle passera dans le style d'Augustin:
cf. du. 5,10; 14,15; sermo 128,9,11.

31 Lib. arb. 3,181,51.
32 Celle que procure par exemple Sénèque, Epistulae, 61,3, et selon laquelle la

volonté qui se rebiffe donne consistance à la nécessité: Quicquid necesse fitturum est

repugnanti id uolenti nécessitas non est.
33 Lib. arb. 3,18,52.
34 Notitia legis dans le commentaire de Rom. 7,16 d'Aug. quaest. Simpl. 1,9.



136 «J'acquiesce à la loi» (Rom. 7,16) dans l'exégèse latine ancienne

Consentit ergo legi, non in quantumfacit quod ilia prohibet, sed in quantum non

uult quod facit35.

Plusieurs schèmes de la pensée latine sur la loi affleûrent dans ces

lignes du De libero arbitrio et des Quaestiones ad Simplicianum qui donnent
la mesure de la première réflexion en profondeur d'Augustin sur Rom.

7, 15-19: la légitimité d'une poena peccati et de son retentissement dans la

conscience (Cicéron, Sénèque36), la conception de la poena legum comme
une nécessité contraignante37, la relation essentiellement bonne qui lie la

«sanction» à la loi38, l'adhésion à la loi signifiant la rupture avec la volonté
du mal39, trois thèmes du De republica et du De legibus cicéroniens.

Comme le montre l'observation qui, dans le De gestis Pelagii, suit la

citation de Rom. 7,1640, le substrat classique d'abord reconnu au verset

par Augustin va se trouver dévalué par l'affrontement avec le pélagia-
nisme, dont l'éthique s'appuie sur l'unité de la loi et de la nature placée

sous l'égide de la raison41.

D'abord Augustin fait apparaître dans 1'«acquiescement» à la loi une
conduite psychologique qui, d'un point de vue logique, est strictement
négative: quand, précise l'exégèse de Rom. 7,16 dans le Contra duas

epistulas Pelagianorum, Paul écrit qu'il agit contrairement à ce qu'il veut
et que cela implique de sa part un «acquiescement» à la loi «en tant que
bonne», il ne veut pas dire que l'«acquiescement» soit pour lui une «mo-

35 Quaest. Simpl. 1,9. Importance de ce texte soulignée par A. Sage, Péché

originel, Naissance d'un dogme, REAug 13 (1967) 218.
36 Cic. parad. 25: multitudinep eccatoru m praestat eoque p o en a maiore dignus

est; Sen. epist. 42,2: nec ulla maiorpoena nequitiae est quam quod sibi ac suis displicet: Sen.

epist. 97,14: prima illa et maxima peccantium est poena peccasse.
37 Cf. Cic. rep. 1,3: ergo ille ciuis qui id c ogit omnes imperio legum que p o en a.
38 Cf. Cic. rep. 3,18: leges poena, non iustitia nostra comprobantur.
39 Cf. Cic. rep. 3,33: Est quidem uera lex quae nocet ad officium iubendo, uetando

a fraude deterreat; leg. 1,58: Sed profecto ita se res habet ut, quoniam uitiorum emendatricem

legem esse oportet
40 Cf. Aug. gest. Pelag. 7,20: «Si autem quod nolo, hocJacio, consentio legi quoniam

bona est» Inest ergo legis sanctae scientia nec tarnen sanatur uitiosa concupiscentia; inest
uoluntas bona et ualet opertio mala. Le commentaire du verset y relève une antinomie
qui marque la déroute du principe stoïcien, selon lequel l'action doit être en accord
avec le vouloir: cf. Sen. epist. 95,57: Actio recta non erit nisi recta juerit uoluntas: ab hac

enim est actio.
41 La loi est la traduction visible des dispositions naturelles (cf. Pelag. epist. de

malis doct. 18,2): ut oculorum etiam et aurium sensibusper scripturarum caelestium suggestio-
nem traderetur extrinsecus quod natura intrinsecus possidebat) ; elle consiste à vivre selon la
raison (cf. Pelag. in Rom. 7,22: lex enim eius est rationabiliter uiuere et non duci
irrationabilium animalium passionibus). L'éthique pélagienne est ainsi dominée par le
sens de l'unité, ainsi que l'a observé G. Martinetto, Les premières réactions antiaugusti-
niennes de Pélage REAug 17 (1971) 97.



«J'acquiesce à la loi» (Rom. 7,16) dans l'exégèse latine ancienne 137

tivation», celle-ci se trouvant dans la concupiscence; il présente seulement

son «acquiescement» comme le refus de ce que ne veut pas la loi42.

Poussant plus loin sa réflexion sur la portée de la censure de la loi
qu'exprime l'interdit: «Tu n'auras pas de concupiscence» (Rom. 7,7),
Augustin remarque, face aux Pélagiens qui s'enorgueillissaient de trouver

dans la loi la plénitude de la grâce (Epistola 196J43, que la loi attise le

désir, parce qu'elle lui est opposée comme un obstacle (De spiritu et

littera)44, explication étayée par la tradition littéraire43. C'est donc parce
que j'éprouve la concupiscence comme un vouloir46 que je la refuse en
accord avec la loi, et ainsi Paul a raison de dire qu'en «acquiesçant» à la

loi «je fais ce que je ne veux pas» (Sermo 154)47.

42 Aug. c. Pelag. 1,10,18: Sed considerandum est quod adiungit: «Si autem quod nolo
hoc facio, consentio legi quoniam bona.» Magis enim se dicit legi consentire quam carnis

concupiscentiae - hanc enim peccati nomine appellat facere ergo se dixit et operari non
affectu consentiendi et implendi, sed ipso motu concupiscendi. «Hinc ergo, inquit, consentio

legi quoniam bona est»: consentio, quia nolo quod non uult.
43 Cf. Aug. epist. 196,4 (date: 418): Videmus itaque in his apostolicis uerbis (=Rom.

7,7-16) legem non solum non esse peccatum, sed etiam esse sanctam et mandatum sanctum et

iustum et bonum quo dictum est: «Non concupisces.» Sed peccatum per bonumfallit et per illud
occidit eos qui cum sint carnales, putant suis uiribus legem spiritualem se posse complere.

44 Cf. Aug. spir. et litt. 4,6: Et utique non figurate aliquid dicitur quod accipiendum
non sit secundum litterae sonum cum dicitur: «Non concupisces» (Rom. 7,7), sed apertissimum
saluberrimumque praeceptum est, quod si quis impleuerit, nullum habebit omnino peccatum

Sed ubi sanctus non adiuuat Spiritus, inspirons pro concupiscentia mala concupiscen-
tiam bonam, hoc est caritatem dijjundens in cordibus nostris, profecto illa lex quamuis bona

auget prohibendo desiderium malum sicut aquae impetus, si in earn partem non cesset influere,
uehementior fit obice opposito, cuius molem cum euicerit, maiore cumulo praecipitatus
uiolentius per prona prouoluitur. Nescio quo enim modo hoc ipsum quod concupiscitur fit
iucundius dum uetatur. Le vocabulaire de la comparaison sicut aquae est virgilien: cf.

Verg. georg. 2,479-480: qua ui maria alta tumescant/obicibus ruptis. De Virgile aussi

procède le thème de la comparaison: la mer déferlant sur les rochers comme image de
la fougue de l'amour est le sujet de Verg. georg. 3,235-241.

43 Augustin s'appuie sur une comparaison de Virgile; Jérôme, Epistulae 121,8,
se réfère à Cicéron pour expliquer comment la loi en quelque sorte «enflamme la

concupiscence»: quae (lex) dum prohibet concupiscentiam, quodammodo earn infiammare
cognoscitur. Saecularis apud Graecos sententia est: Quicquid licet minus desideratur. Ergo e

contrario quicquid non licet jomentum accipit desiderii. Vnde et Tullius de parricidarum
suppliciis apud Athenienses Solonem scripsisse negat, ne non tarn prohibere quam commonere
uidetur (cf. Cic. S. Rose. 70).

46 Cf. F. J. Thonnard, La notion de concupiscence en philosophie augustinienne,
ReeAug 3 (1965) 74.

47 Cf. Aug. sermo 154,7,10: Quid est hoc: «Si quod nolo illud facio, consentio legi,
quoniam bona est»? Quid enim lex dicit: «Non concupisces»? Et ego nolo concupiscere et

tarnen concupisco, quamuis concupiscentiae meae adsensum non praebeam, quamuis post earn

non earn. Resisto enim, auerto mentem, nego arma, teneo membra, et tarnen fit in me quod
nolo. Le sermon 154 est daté de 418-419: cf. P. Verbraken, Etudes critiques sur les

sermons de saint Augustin (Instr. patr. 12), Steenbrugge 1976, 91.



138 «J'acquiesce à la loi» (Rom. 7,16) dans l'exégèse latine ancienne

Par ce démontage des ressorts psychologiques de la dialectique
paulinienne déployée en Rom. 7,16, Augustin anti-pélagien fait ressortir

non seulement la négativité de «l'acquiescement» de l'homme à la loi,
mais encore son paralogisme interne48, que seule la grâce peut surmonter

(Contra duas epistulas Pelagianorum)*9.

IV. Conclusion

La portée de la formule paulinienne «J'acquiesce à la loi» a considérablement

évolué au long des décennies qui séparent le Commentaire
d'Ambrosiaster sur les Romains des traités anti-pélagiens d'Augustin.
Pivot essentiel de Rom. 7,16 aux yeux d'Ambrosiaster, de Rufin-
Origène et de Pélage, 1'«acquiescement» à la loi est senti par eux comme
la valorisation soit de la raison naturelle identifiée avec ce qu'interdit la

loi, soit de la liberté de l'homme qui ne veut pas ce qu'il fait, raison et

liberté étant conçues selon des normes très classiques.
Avec .Augustin le centre de gravité de Rom. 7,16 se déplace au profit

de la contradiction que souligne Paul entre ce que l'homme veut et ne
fait pas ou ne veut pas et fait. D'abord ramenée à la topique classique du
retentissement dans la conscience de la sanction par la loi, l'antinomie
qui divise l'homme est appréhendée, à mesure que se développe la lutte
anti-pélagienne, comme l'expérience du face à face de la concupiscence
et de la loi, expérience désarticulante, puisqu'en condamnant la

concupiscence la loi me la fait désirer. Dans le cadre de cette tension, dont la

dialectique d'Augustin polémiste souligne le fondement paradoxal,
1'«acquiescement» à la loi de Rom. 7,16 apparaît, du point de vue de la

logique, comme un échec.

Addendum: Tandis que cet article était sous presse, a paru l'important
mémoire de M.-F. Berrouard, L'exégèse augustinienne de Rom. 7,7-25
entre 396 et 418, avec des remarques sur les deux premières périodes de la crise

pélagienne, Ree Aug 16 (1981) 101-195. Son ampleur dépasse de beau-

48 Voir à ce sujet H.Jonas, Augustin und das paulinische Freiheitsproblem, Eine
philosophische Studie zum pelagianischen Streit (Forsch, zu Relig. u. Lit. des A. u. NT.
21) Göttingen, 1965, 42-43.

49 cf. Aug. c.Pelag. 1,10,18: Hinc ergo, inquit, «consentio legi quoniam bona est»:
consentio quia nolo quod non uult; deinde dicit: «Nunc autem iam non ego operor illud, sed id
quod habitat in me peccatum» (Rom. 7,17). Quid est nunc autem, nisi: iam nunc s u b gr a-
t i a quae liberauit delectationem uoluntatis a consensione cupiditatis?



«J'acquiesce à la loi» (Rom. 7,16) dans l'exégèse latine ancienne 139

coup l'objectif limité que nous nous sommes fixé ici. Soucieux surtout
de passer en revue, sans rien omettre, la variété des éclairages projetés

par Augustin au fil des circonstances et des questions posées (préoccupations

pastorales, puis polémiques; modalités d'identification du «locuteur»)

sur la péricope Rom. 7,7-25, M.-F. Berrouard ne s'arrête guère
au v. 7,16 et, en tout cas, n'est pas sensible à sa toile de fond à la fois

patristique et classique (l'original latin n'est-il pas d'ailleurs masqué à

peu près continûment?). Je relève avec le plus grand intérêt l'importance
que le P. Berrouard accorde au clivage provoqué dans le déroulement de

l'exégèse augustinienne de Rom. 7,7-25 par l'irruption des thèses péla-
giennes dans l'horizon des doctrines.


	"J'acquiesce à la loi" (Rom. 7,16) dans l'exégèse latine ancienne

