
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 1-2

Artikel: Pour une approche philosophique du problème de la Révélation

Autor: Bohigas, Joseph Hereu

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761391

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761391
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Josep Hereu Bohigas

Pour une approche philosophique du
problème de la Révélation

Karl Jaspers et Jean Nabert confrontés au problème de la révélation

1. La question

Quelle est la possibilité, pour une raison qui se veut et qui s'affirme

autonome, d'accepter une révélation? Comment peut-elle recevoir une
réalité, un message ou une vérité dont l'origine passe les limites de la

raison elle-même? Cette question est aussi ancienne que la réflexion
théologique, mais il n'est pas sans intérêt de la poser une nouvelle fois;
d'autant plus que la notion de «raison» a subi des modifications substantielles

au cours du processus de son autocompréhension. L'histoire de la

pensée, surtout à partir de la modernité, est une histoire du concept de

raison dont les variations affectent le statut non seulement du discours

philosophique, mais aussi du discours théologique, dans la mesure où

toute théologie, en tant que discours systématique, se réfère à la notion
de raison. D'où la convenance d'une approche philosophique de la

possibilité qu'a la raison d'accepter une révélation qui lui est extérieure

et qui risque d'ébranler sa souveraine autonomie; mais d'une approche

qui se définit d'emblée comme un exercice de théologie fondamentale: la

possibilité pour la raison d'accepter une révélation, et par suite la

possibilité de fonder la théologie elle-même comme discours, se joue dans la

conception de la raison et de ses attributs.



114 Pour une approche philosophique

La recherche proposée ici ne vise pas à apporter une solution
définitive au problème qu'elle soulève par reprise. Son but est de

clarifier une question capitale pour la théologie: est-il légitime de parler
de révélation en se donnant sur celle-ci une perspective philosophique?
Plus précisément, c'est à partir de la philosophie de Karl Jaspers que
nous posons cette question, assumant pleinement sa manière de la

soulever, mais animés du souci de trouver le moyen de se dégager de

l'impasse à laquelle conduit Jaspers. Or, là encore, l'alternative est une
alternative philosophique; elle nous est proposée par Jean Nabert.

Il ne s'agit pas de comparer deux discours philosophiques, mais de

confronter deux conceptions de la raison qui manifestent leur divergence

radicale lorsqu'il s'agit d'aborder une révélation qui s'origine au-
delà des limites de la raison, et qui par définition la dépasse.

Si nous avons choisi deux auteurs tels que Karl Jaspers et Jean
Nabert, c'est qu'ils ont abordé l'un et l'autre cette problématique d'une
manière significative, et qu'ils y ont répondu par des voies tout à fait
différentes, alors même qu'ils puisent, curieusement, à une même

source: la philosophie de Kant.

2. Les grandes lignes de la philosophie de Jaspers

La notion fondamentale autour de laquelle s'organise la pensée de

Jaspers est celle d'«Englobant» (das Umgreifende). L'Englobant est en
réalité le nom que Jaspers donne à l'Etre. On peut dire que l'Englobant
constitue, dans le discours jaspersien, le dernier horizon de référence de

toute réalité. Mais s'il est vrai que l'Englobant imprègne, d'une part,
toute la philosophie de Jaspers, on ne peut pas dire pour autant que sa

philosophie soit une philosophie qui porte sur l'Englobant, au sens où
elle serait un discours sur l'Etre. Il faudrait plutôt parler d'une philosophie

indirecte de l'Englobant, car l'Englobant se dérobe toujours à notre
mode d'appréhension. Nous ne pouvons le saisir qu'à travers ses

manifestations, à savoir à travers les modes de l'Englobant.
L'Englobant est saisi comme scindé en deux pôles: le pôle objectif

ou l'être-en-soi, et le pôle subjectif ou l'être-que-je-suis. En tant que mode
de l'Englobant, je suis un simple existant qui a conscience de son
existence (Dasein); je suis une conscience intentionnelle dirigée vers des

objets et capable de connaissance (conscience en général); je suis possibilité

d'idéation de totalités (esprit). L'être-en-soi, en tant qu'il est englobé

par moi, est appelé «monde», qui est une totalité idéale dans le sens d'un



du problème de la Révélation 115

horizon de référence des objets. Le monde est en effet l'horizon qui
délimite le champ d'apparition des objets, sans que lui-même soit objet
d'une expérience possible. Sur ce point, Jaspers est resté résolument
kantien.

Jusque-là, l'Englobant est perçu dans ses modes immanents de

manifestation. Ce qui est repéré par la conscience en général relève de la

phénoménalité, qui est scrutée jusqu'au bout avec des méthodes propres
au domaine de la science, et qui a comme résultat la conquête d'un
savoir dont les acquisitions sont définitives et universellement valables.

Dans la mesure où il n'admet pas d'appel, le savoir scientifique est

contraignant.
Jaspers est tributaire, en ce qui concerne la conception de l'immanence,

de la philosophie kantienne. Il a puisé chez Kant la notion de

«phénomène»: ce que la conscience se représente ne doit pas être

confondu avec la chose-en-soi; le phénomène n'est que la manière dont
elle nous apparaît. Ce que nous percevons, ce ne sont que des phénomènes.

Ce qu'est la chose-en-soi en dehors de la manière dont nous la

percevons, nous ne le savons pas d'un savoir de science.

Voilà pourquoi les modes de l'Englobant dans l'immanence ne nous
disent pas tout sur l'Etre; ils n'en sont que la manifestation objective.
Mais l'objet n'épuise pas la réalité de l'Etre, car l'Etre ne saurait être

confondu avec l'être-objet ou l'étant. En d'autres termes, la connaissance

scientifique n'épuise pas le savoir sur l'Etre.
C'est à partir de là que Jaspers envisage la démarche proprement

philosophique: la philosophie est, dans un premier moment, dépassement

du savoir objectif. Mais le dépassement opéré par la philosophie ne
s'oriente pas, tout d'abord, dans la même direction que la connaissance

scientifique. Le sujet n'est plus dirigé vers les objets, mais vers soi-
même. C'est à partir de là que s'ouvre une nouvelle dimension pour le

sujet, qui sera désormais appelé existence. Elle n'est pas spontanée, mais

elle est le fruit de la décision et de la liberté, et elle s'effectue par un saut

(Sprung). L'origine de la problématique du saut est à chercher dans la

philosophie de Kierkegaard.
Le sujet «existant» se trouve ainsi face à soi-même, alors que le sujet

en tant que pôle de la connaissance avait toujours face à lui l'objet.
L'existence est placé dans la possibilité de devenir elle-même en présence
de la Transcendance. Autrement dit, l'existence n'est pas un donné

comme le Dasein; elle est à faire. L'existence est toujours existence

possible, en ce sens qu'elle est ce qu'elle décide d'être. A la limite, on



116 Pour une approche philosophique

pourrait dire qu'elle n'est pas, mais qu'elle devient. La décision de et pour
sa liberté constitue son être même, qui est un constant devenir. C'est à

Kierkegaard que Jaspers emprunte la catégorie de la décision: devenir
soi-même est une tâche que personne d'autre ne peut faire à ma place,
contrairement à la conscience en général où tout le monde peut me
remplacer. Ce quelque chose dans le sujet qui le fait unique et irremplaçable,

c'est la liberté, la décision. Il n'y a que moi qui puisse décider du
destin et du sens de mon existence.

L'existant n'est pourtant pas voué à un solipsisme fermé, car la

dimension irréductiblement subjective qui caractérise toute existence
n'est pas une fermeture sur soi-même, mais un saut, une rupture du
cercle immanent, qui n'a de sens que dans la mesure où il est éclairé par
la raison. La raison, en effet, illumine l'existence et le saut qu'elle a

effectué. C'est ainsi que la philosophie devient «Existenzerhellung»,
F «Erhellung» étant l'élément de rationalité que comporte toute
existence.

Ce moment de rationalité que révèle toute existence lui permet de

se mettre en relation avec d'autres existences, et d'instaurer un statut
d'universalité différent de celui qui avait été mis en place par la
conscience en général. Jaspers l'appelle «Kommunikation» (à distinguer de la

«Mitteilung», c'est-à-dire de la transmission d'un contenu de

conscience). La communication, pas plus que l'existence elle-même, n'est
donnée; elle doit être acquise. La communication est, en quelque sorte,
la garantie de l'authenticité de l'existence, car l'existence doit être
«communicable» pour être vraie. La communication des existences

donne ainsi origine à un mouvement qui en transcende le côté purement
subjectifet qui les relie dans une universalité non-objective, ni objectiva-
ble, que Jaspers appelle «symphilosophieren». Elle permet non seulement

de relier les existences entre elles mais encore à la Transcendance.
Le «symphilosophieren» relie en fin de compte toute l'histoire de la

pensée, car c'est la communication dans la recherche de la Vérité qui
constitue la «philosophia perennis».

Dans la philosophie de Jaspers, l'un des traits les plus constitutifs de

l'existence est son historicité. L'existence, en effet, est toujours une
existence concrète, déterminée par son historicité. En d'autres termes, je
suis toujours un être en situation: la situation dans laquelle mon
existence est déterminée. C'est à partir d'elle que je construis mon destin;
c'est à partir de mon «Dasein» que je décide de mon existence. Ainsi, à

une situation historique concrète se succèdent d'autres situations histori-



du problème de la Révélation 117

ques, toujours différentes, mais toujours concrètes. Il y a des situations-

types qui, dans le devenir constant de l'existence, sont toujours
présentes. Elles reviennent toujours, inévitablement, sous des formes
différentes. Jaspers les appelle «situations-limites» (Grenzsituationen): il s'agit
de la mort, de la souffrance, de la lutte et de la culpabilité. La mort, non pas

comprise comme fait objectif clinique, mais comme la propre mort ou la

mort du prochain qui représente une coupure radicale dans l'être et dans

la communication; la souffrance, comprise comme anéantissement partiel

de l'être, toujours menacé de mort; la lutte, non pas seulement pour
la survie du Dasein, mais pour exister contre ce qui m'empêche de le

faire authentiquement; la culpabilité, qui est en quelque sorte la rançon
qu'on doit payer pour la liberté, et qui consiste à assumer les

conséquences que comporte toute décision.

On ne peut pas changer ces situations. Elles marquent des limites et

nos limites. On ne peut pas les éviter et elles sont en même temps le fruit
de notre liberté. En elles l'existence se trouve face à l'abîme (Abgrund),
ou face au fondement (Grund). La tâche de la philosophie est de les

assumer pour les transformer. De ces signes de l'absurde il s'agit de faire

un tremplin pour «sauter» vers la Transcendance. Ainsi, dans et par
l'expérience des situations-limite, l'existence rencontre l'autre pôle par
lequel elle se comprend, à savoir la Transcendance.

Si les situations-limite constituent le tremplin qui met l'existence en
relation avec la Transcendance, l'expression philosophique de cette
relation s'appelle «foi». Et si l'existence, d'une part, n'a de sens que par
rapport à la Transcendance, celle-ci, à son tour, n'a de sens que par
rapport à l'existence. La foi qui assure le lien entre l'existence et la

Transcendance n'est toutefois pas une foi de croyance ordinaire. La foi
dont parle Jaspers est une foi philosophique, dont l'origine se trouve dans

la raison elle-même. Inséparable de l'acte de croire, les contenus de la foi
philosophique sont issus de la raison pure: non pas d'une raison pure
théorique car les contenus de la foi relèvent de la pratique de l'existence,
comme chez Kant ils relèvent de l'usage pratique de la raison pure.

Que Dieu existe, qu'il y a une exigence inconditionnelle, que le

monde s'évanouit entre existence et Transcendance, voilà les trois
principaux contenus de la foi philosophique. Arrêtons-nous sur le

premier:
Que Dieu existe est, pour Jaspers, un contenu de foi. L'affirmation

de l'existence de Dieu correspond à l'affirmation de la Transcendance ou
de l'Etre. Mais tout ce que le philosophe peut dire est que Dieu est; cela



118 Pour une approche philosophique

suffit. C'est l'affirmation nue de la Transcendance. Celle-ci, en effet, se

dérobe à toute conceptualisation. Elle est toujours au-delà de notre
capacité de compréhension. Lorsque je veux la saisir, elle m'échappe.
Elle ne peut pas être englobée par moi, car c'est elle qui m'englobe,
puisqu'elle est l'Englobant de tous les modes de l'Englobant. Tout ce

que nous pouvons dire d'elle, c'est qu'elle est (daß sie ist), non pas ce

qu'elle est (was sie ist).
Nous abordons ici l'une des limites mises en lumière par la philosophie

de Jaspers, qui détermine de façon décisive le reste de sa pensée. La
Transcendance est une présence qui donne sens à l'existence, mais qui
échappe à son emprise; le statut de la Transcendance est non seulement
de l'inconnu, mais de l'inconnaissable. Toute ontologie, au sens d'une
connaissance de l'Etre, est par là même rejetée. La connaissance est

réservée au domaine de l'immanence, aux objets plus précisément,
suivant la tradition de la pensée kantienne. La Transcendance ne peut
être qu'objet de foi.

Le statut de la Transcendance inatteignable détermine à son tour
celui de la philosophie. La philosophie, selon Jaspers, n'est pas un savoir

sur la Transcendance, mais un mouvement autour d'elle, «periechonto-
logie». Ainsi, à l'ontologie comme savoir sur l'être se substitue la

«periechontologie» comme mouvement, comme recherche tournant
autour de l'Etre. Le savoir indique toujours une possession de l'objet
connu. C'est pourquoi la Transcendance ne peut jamais être saisie

comme objet de savoir; sue, elle perdrait son caractère de Transcendance

pour devenir objet. La posséder serait la perdre. Il n'en reste pas moins

que la philosophie de Jaspers doit être considérée comme une véritable

métaphysique, dans la mesure même où elle vise toujours l'Etre, tout en
sachant d'avance qu'elle ne pourra jamais l'atteindre. Tel est le paradoxe
du philosopher: il s'investit dans un projet qui, par principe, est in-fini,
mais cela fait partie de sa condition: la philosophie est l'inachevable
recherche de la Vérité, jamais sa possession.

C'est à partir du statut de la Transcendance et de celui de la

philosophie comme «periechontologie» que nous sommes en mesure de

poser la question de la Vérité.
La Vérité est l'objet fondamental de la philosophie. La recherche de

la Vérité constitue l'interminable tâche du philosophe. C'est pourquoi la

philosophie ne peut se satisfaire de n'importe quelle vérité. Il y a des

«modes» de la Vérité, comme il y a des modes de l'Englobant, car la

Vérité (avec majuscule), comme l'Englobant, ne se présente pas de



du problème de la Révélation 119

manière immédiate; elle s'investit dans les différents modes de sa

manifestation.
La Vérité prend, dans un premier moment, la forme de la vérité

objective, valable universellement; c'est la vérité saisie par la conscience

en général et établie par la science. Elle constitue un premier mode de la

vérité, indispensable pour la démarche philosophique, mais encore
insuffisant. Car la vérité philosophique proprement dite commence là

où se termine la vérité de la conscience en général, même si celle-ci peut
être considérée, à la rigueur, comme le premier mode de la vérité
philosophique. La vérité philosophique commence avec le dépassement
du savoir objectif. Autrement dit, la vérité philosophique est la vérité de

l'existence. Ces deux vérités vont de pair; c'est ainsi que la vérité de

l'existence est toujours précaire, historique, subjective, contrairement à

la vérité de la conscience en général, toujours définitive, valable
universellement, incontestable. La vérité philosophique a, en effet, les mêmes

traits que l'existence. On peut dire, à la limite, qu'il y a autant de vérités

qu'il y a d'existences; non pas que la vérité soit désintégrée, mais parce

que chaque existence se l'approprie à sa manière. Les autres existences ne

sont pas d'autres vérités, mais la vérité des autres. La Vérité, une, totale

et absolue, c'est la Transcendance; toujours la même, elle est toujours
différente, selon l'approche de chaque existence.

Le cercle constitué par l'existence et la vérité est à la fois toujours
ouvert et toujours fermé; la possession de la Vérité de la Transcendance

constituerait la fin de la recherche de la Vérité. Or, cela est impossible

pour l'existence, historique et toujours en mouvement. Puisque l'existence

est toujours en devenir, la vérité qui lui est inhérente ne peut
jamais être définitive. Aussi toute vérité, pour le philosophe, comporte-
t-elle un moment de fausseté, car elle n'est pas la Vérité totale et absolue
de la Transcendance. La fausseté devient condition de la vérité elle-

même, puisque nous ne possédons que des vérités partielles. Mais il y a

également une fausseté qui consiste dans l'absolutisation d'une vérité
partielle, de n'importe quelle vérité considérée de notre point de vue.

C'est à partir de cette conception de la Vérité que nous sommes en

mesure de poser le conflit entre philosophie et révélation, car la question,

pour la philosophie, d'accepter une révélation se joue autour du

problème de la conception de la Vérité et de la Transcendance. Or, selon

Jaspers, la prétention de la religion de posséder en exclusivité la Vérité
de la Transcendance est inacceptable; et d'une manière spécifique, la

religion chrétienne affirme avoir, dans la personne de Jésus-Christ, la



120 Pour une approche philosophique

Révélation même de Dieu. Nous voila donc placés au centre de notre
débat: la confrontation de la foi philosophique et de la foi révélée.

La notion de «religion» que manie Jaspers est celle de religion
positive. Plus exactement, selon Jaspers, la religion comporte toujours
une positivité qui manque à la philosophie. Toute religion objective le

rapport avec la Transcendance par le moyen du culte, des livres sacrés,
des lieux privilégiés etc. C'est cette positivité qui fait défaut à la

philosophie. Mais il faut bien comprendre le sens que prend la critique
de Jaspers vis-à-vis de la religion; ce n'est pas en tant que médiation
entre l'existence et la Transcendance que Jaspers critique la positivité de

la religion, mais en tant que médiation exclusive. Il n'y a, selon lui, pas
plus de rapport direct avec la Transcendance que de médiation exclusive;
car en devenant exclusive elle devient «objective». La Transcendance
s'identifie alors à l'objet qui constitue la médiation, la dépossédant de

son caractère transcendant et la rendant saisissable par un savoir. Or
lorsque le rapport du croyant au contenu de la croyance devient un
rapport objectif, la Transcendance cesse d'être un «objet» de foi. Le
comble de l'objectivation est atteint par la religion chrétienne,
lorsqu'elle affirme posséder la Révélation exclusive de Dieu en Jésus-Christ.
C'est-là que la philosophie de Jaspers manifeste son désaccord total: la

religion chrétienne affirme «posséder» quelque chose qui n'est pas de

l'ordre de la possession, mais de l'ordre de la croyance. La raison ne peut
pas accepter que la Transcendance, Dieu, se soit incarné en Jésus-Christ,
car cela contredit l'ordre de la raison et le statut de la Transcendance.

La Transcendance, en effet, est dépossédée de son caractère
transcendant dès qu'elle s'investit dans quelque chose de particulier, d'immanent,

d'historique. Elle tombe alors dans le domaine de l'immanence, de

ce qui est constatable empiriquement. Mais plus encore, c'est la raison
elle-même qui se voit, de cette manière, soumise aux contigences de

l'histoire.
La dimension d'universalité dont se réclame la religion chrétienne

en raison de la Révélation de Dieu en Jésus-Christ est une prétention
indue. L'universalité est l'oeuvre de la raison et non pas des événements

historiques, aussi sublimes soient-ils. Ni l'universalité des contenus de

foi, ni la foi elle-même ne peuvent dépendre d'un événement particulier
qui ne concerne pas tous les hommes. L'unique instance qui est donnée à

tous est la raison, unique fondement de la foi (philosophique) en la

Transcendance.
C'est ainsi que la philosophie, à partir de la notion de «foi philoso-



du problème de la Révélation 121

phique», critique la religion et se l'approprie. Car la philosophie n'est

pas hostile à la religion, mais seulement à sa positivité et à sa prétention
d'exclusivité. Les contenus de la philosophie et de la religion coïncident
souvent. C'est pourquoi la philosophie peut se les approprier, après les

avoir dépouillés de ce qui les rendait inacceptables à la raison: leur
caractère d'exclusivité.

La philosophie s'approprie ainsi la religion en lui enlevant son
caractère révélé, et se convertit elle-même en religion; elle devient une
religion formelle, nettoyée de sa positivité. La religion agréable à la

raison ne peut que déterminer la forme de la croyance, le contenu
dépendant de l'itinéraire de chaque conscience. Les médiations de la foi
philosophique pour atteindre à la Transcendance ne sont pas exclusives,
mais dépendent de chaque existence et de sa situation. La philosophie
devient ainsi une religion sécularisée, au sens d'une religion de la raison,

qui englobe toute l'histoire de l'humanité dans sa quête de la Transcendance,

qui ne se manifeste exclusivement nulle part et qui peut être saisie

partout.
La philosophie de Jaspers a donné un nom à ce nouveau rapport à la

Transcendance: le chiffre. Le chiffre est une médiation entre existence et
Transcendance qui n'a pas de consistance en soi, mais seulement un sens

pour l'existence dans son rapport à la Transcendance.

Le chiffre est tout d'abord une lecture philosophique de la réalité. La

philosophie, ou mieux le philosophe, transcende la pure lecture objective

de la réalité; les objets deviennent des chiffres pour le philosophe en

perdant leur opacité objectives. Ils ne sont plus considérés en-soi,
comme le fait la science, mais comme des signes, apparence de quelque
chose d'autre. Jaspers bâtit la théorie des chiffres suivant la doctrine
kantienne de la phénoménalité du monde. Les phénomènes sont des

phénomènes de Ils sont évidemment des phénomènes d'une réalité

plus profonde qu'ils signalent, mais qui se trouve toujours au-delà
d'eux-mêmes. Cette réalité est la Transcendance. Le chiffre est «langage
de la Transcendance», mais jamais langage univoque. Le chiffre est

toujours polyvalent, dans la mesure où il ne s'identifie pas à la Transcendance.

La Transcendance reste toujours détachée des chiffres; elle ne
parle exclusivement par aucun chiffre. D'une part, parce que la
Transcendance ne s'y identifie pas; mais d'autre part, parce que la Transcendance

ne «parle», par la médiation symbolique des chiffres, qu'à l'existence

en quête de la Transcendance.
La théorie du chiffre constitue peut-être l'apport le plus original de



122 Pour une approche philosophique

la pensée de Jaspers. Il permet d'intégrer dans le discours philosophique
tous les apports de l'histoire de la pensée, de la philosophie et des

religions, quelle que soit leur origine, pourvu qu'ils s'entrecroisent entre
existence et Transcendance. Le langage de l'Etre est audible par l'existence

lorsqu'il est accueilli par le langage de l'homme qui le cherche. On
est vraiment aux antipodes de l'exclusivité, car non seulement tout peut
devenir chiffre, mais tout doit devenir chiffre.

Les chiffres ne sont pas livrés à ce qu'on pourrait appeler une
anarchie chaotique; ils sont en rapport entre eux par le moyen d'un
savoir fondamental, oeuvre de la raison, qui est une sorte de lieu de

rencontre commun à tous et qui permet de les mettre en rapport entre
eux et avec la Transcendance. Il ne s'agit pas d'un savoir sur l'Etre, mais

d'une plateforme qui permet de penser et de croire que tous les chiffres
se rapportent à l'unique Transcendance, sans qu'aucun ait le privilège de

sa manifestation exclusive. Le savoir fondamental nous indique, en

somme, dans quelle direction nous devons lire les chiffres. Jaspers
réinvestit ainsi sa compréhension non possessive de la philosophie
comme periechontologie, c'est-à-dire comme mouvement «autour de

l'Etre». La philosophie reste en présence de l'Etre sans pouvoir le dire: le

dernier chiffre est silence, car tout discours reste inadéquat à l'Etre.
On comprend dès lors que Jaspers ne peut accepter une Révélation,

au sens d'une manifestation directe de Dieu. Foi philosophique et foi
révélée s'excluent mutuellement, et c'est au nom de la raison que toute
révélation est considérée comme un non-sens et une contradiction. Mais
Jaspers nous conduit aussi à nous demander pourquoi la raison l'empêche
d'accepter une révélation. La critique adressée à la pensée de Jaspers

porte dès lors sur sa conception non pas de la révélation, mais de la

raison; c'est là, à notre avis, la clé du problème.
La notion de raison, dans la pensée de Jaspers, se distingue certainement

de l'entendement. Celui-ci est à l'oeuvre dans la construction du
savoir objectif; il a pour but la conquête de connaissances sûres et

définitives. Il s'égale avec les objets puisqu'il en constitue la forme. Le

savoir qu'il atteint est de validité universelle et constitue, comme on l'a

vu, l'immanence. Mais la philosophie, soucieuse de chercher la Vérité,
qui ne s'identifie pas avec la vérité objective, transcende le domaine
constitué par l'entendement vers une nouvelle rationalité, sous le régime
de la raison. La raison devient, dans la pensée de Jaspers, le mode

d'intelligibilité propre à l'existence. Mais la transcendance de l'entendement

par la raison, qui met en question le savoir objectif comme



du problème de la Révélation 123

incapable de dire toute la vérité de l'Etre, ne met pas en question la

spontanéité du sujet lui-même comme «producteur» de ce savoir. Le

schéma gnoséologique déterminé par la scission sujet-objet est maintenu dans le

domaine de la Transcendance avec la scission Existence-Transcendance. Autrement

dit, le sujet, qui dans le domaine de l'immanence déterminait la

forme du savoir par voie de l'entendement, dans le domaine de la

Transcendance continue à déterminer la forme du «savoir» par voie de

raison. Or, c'est précisément cette primauté absolue de la raison, en tant

que déterminant la forme de toute «Erhellung», qui fait problème pour
l'acceptation d'une révélation surtout religieuse et notamment de type
chrétien. La raison autonome ne peut pas accepter que quelque chose

d'extérieur, ne relevant pas de son domaine, vienne lui enlever sa

primauté. Cela signifierait renoncer à l'autonomie de la raison pour se

soumettre à quelque chose d'extérieur à elle; autrement dit, la révélation,

du moment qu'elle ne relève plus du domaine propre à la raison,
exige le «sacrificium intellectus» et l'obéissance. Or, il n'est pas question

pour Jaspers de se laisser entraîner dans une telle perspective, car cela

signifierait qu'il accepte la mort de la philosophie.
C'est cette primauté absolue de la raison dans la philosophie de

Jaspers, qui nous paraît contestable. C'est pourquoi il a fallu poser la

question de savoir si cette primauté absolue de la raison n'est pas une
prétention indue; et si, en revenant sur cette prétention, la raison peut se

mettre en mesure d'accepter, sans se renier elle-même, une révélation -
une révélation qui non seulement ne contredirait pas son statut, mais qui
la confirmerait dans ses aspirations les plus profondes. Tel est le motifde

notre recours à la philosophie de Jean Nabert.

3. La philosophie reflexive de Jean Nabert

La philosophie de Jean Nabert s'inspire elle aussi de Kant; mais dès

le début de son discours, Nabert met en question la structure de la

pensée kantienne. La structure bipolaire de la conscience scindée en sujet
et objet (qui est à la base de la philosophie de Jaspers) commande
certainement la rationalité de l'expérience externe, mais elle n'est pas en

mesure de rendre compte, selon Nabert, de toute l'étendue du sujet.
L'expérience interne échappe aux prises de la structure bipolaire de la

conscience, au schéma sujet-objet. Autrement dit, l'être du sujet ne peut
pas être abordé selon le même modèle que l'expérience externe, qui est



124 Pour une approche philosophique

essentiellement gnoséologique. Le sujet, en effet, n'est pas obligé de

s'extérioriser, et de devenir objet, pour prendre conscience de son
existence déterminée. Il est capable d'une expérience essentiellement

intérieure, assez proche, il est vrai, de la notion d'existence chez Jaspers,
mais qui doit être abordée avec un modèle de rationalité autre que
gnoséologique.

Le point de départ de la pensée de Jean Nabert n'est donc pas la

scission sujet-objet, mais l'acte comme source de mon autocompréhension.

Ce que je suis, je le sais seulement en agissant. C'est par l'expérience

et par l'analyse de l'acte que commence la démarche philosophique

de Jean Nabert. L'acte par lequel je suis est aussi l'acte par lequel je
me comprends; il s'agit de retrouver la dimension du cogito qui est à la

source de notre agir. L'expérience de la liberté comme condition de tout
agir est le premier idiome du discours philosophique de Nabert.

Que la liberté soit à l'origine de notre agir est une affirmation qui
doit être vérifiée par l'analyse de l'action, mais qui ne tombe pas sous

l'emprise de la preuve ni de la probabilité. Nabert cherche à établir une
causalité de l'action qui se situe au-delà de tout déterminisme. Le libre
arbitre est le premier indice que nous en ayons, et qui nous permette de

fonder une «croyance» à notre liberté. Il n'est pas encore la liberté, mais

il nous place en face de plusieurs possibilités, ce qui indique l'indépendance

de notre être vis-à-vis des conditions déterminantes qui l'entourent.

Les possibilités ne sont pas encore les actions, mais elles fournissent
la «matière» pour la décision. Dans le libre arbitre, l'objet de l'action se

présente comme un objet idéal qui cherche à prendre corps dans la réalité

par le moyen des motifs. Ils opèrent, en quelque sorte, le passage de

l'idée à l'action. Bien que, pour Nabert, on ne puisse pas parler de liberté
tant qu'il n'y a pas eu de décision, le passage de l'idée à l'acte est

nécessaire pour pouvoir parler de liberté.
L'acte est à la fois le résultat des médiations qui l'ont préparé et de la

nouveauté introduite par chaque décision dans lesquelles le moi se

produit. C'est à travers les actes où elle s'est investie que la liberté peut se

reconnaître comme étant à leur origine. Elle serait ignorante d'elle-
même si elle ne s'investissait pas dans les actes qui l'expriment et la

cachent à la fois. Ce passage à la réalité des actes pour se saisir soi-même
est un passage aux structures de la vie psychologique dans laquelle
s'inscrit la liberté. Le tissu constitué par la vie psychique, qu'on va
appeler provisoirement «nature», est la condition de possibilité de toute
liberté; non pas pour s'y enfermer, mais pour devenir réelle.



du problème de la Révélation 125

Les catégories de la liberté, comme Nabert les appelle, nous sont
fournies, dans un premier temps, par le tissu de la vie psychologique. Le
caractère est la première des catégories dans laquelle s'inscrit la liberté.
Ma nature est ressentie par le moi à la fois comme imposée et comme
libre. Le caractère constitue cette partie de ma nature qui n'est pas

entièrement réfléchie, mais qui est mienne. C'est pourquoi il apparaît, à

première vue, comme imposé, mais en fait il est la première forme que
revêt la liberté.

Le moi n'est pourtant pas voué à la fatalité du caractère. Il oriente
ses actes sous l'idée d'une totalité vers laquelle il se dirige. Une nouvelle

catégorie fait son apparition: celle de personnalité. Tous les actes du sujet
s'inscrivent ainsi dans une totalité cohérente, comme s'il s'agissait des

actions renouvelées d'un même acte initial. Malgré la diversité des actes,

on peut parler d'une unique expérience sous l'orientation d'une finalité
réfléchie.

Mais ni l'une ni l'autre ne réussissent à épuiser la liberté, qui a

besoin d'une nouvelle catégorie pour s'exprimer: celle de l'infinité. Ni le
caractère ni la personnalité ne peuvent englober l'infinité d'un sujet qui
transcende les limites que lui-même s'était imposées. L'inadéquation du

moi aux catégories psychiques, incapables d'en exprimer toute la

richesse, nous introduit non pas à la position d'un être transcendant mais à

l'expérience morale, où le sujet s'éprouve comme inadéquat à lui-même.
L'idée, en effet, que le moi se fait de lui-même, est presque toujours

démentie par la propre expérience.
L'inadéquation dont témoigne l'expérience de la faute est le premier

signe de décalage à l'intérieur de mon être. Mais la faute n'est pas un fait

sporadique ou ponctuel. Il vise tout mon être; il témoigne d'un décalage,

non pas accidentel mais structurel, entre le moi pur et le moi empirique;
mais cette expérience est en même temps possibilité de régénération.
L'expérience de la faute nous montre que toute subjectivité implique
nécessairement le mal. Elle devient conscience de péché lorsqu'elle est

envisagée comme le fruit de ma liberté.
L'échec, plus profondément que la faute, montre l'inadéquation du

moi à soi-même, tout en montrant l'inadéquation du moi à ses oeuvres.
L'échec montre à la fois la nécessité et l'insuffisance des oeuvres. Celles-
ci sont nécessaires pour que le sujet, ou mieux encore le moi, prenne
réalité. Mais elles sonst insuffisantes, car la causalité dont elles témoignent

ne s'épuise pas dans leur analyse. En s'inscrivant dans la nature,
les oeuvres témoignent d'un au-delà de la nature.



126 Pour une approche philosophique

La solitude, enfin, apparaît comme la coupure d'une relation qui
était ressentie comme mienne et comme propre. Le moi fait l'expérience
de l'ab-soluité, de la séparation, fruit de son autoposition et de son
affirmation. Il ne peut pas faire autrement: il doit affirmer son moi
empirique vis-à-vis du moi pur et des autres moi empiriques. Mais
l'expérience de la solitude n'est pas originaire; elle est toujours seconde:

le moi peut s'enfermer en elle ou en sortir tout en reconnaissant l'autre et

tout en s'ouvrant à l'amour.
Ce que les expériences de la faute, de l'échec et de la solitude nous

montrent, c'est l'inadéquation du moi à soi-même, de l'être que je suis à

l'être que je dois devenir. C'est à partir de l'expérience de cette
inadéquation que naît l'expérience morale. Et envisagée sous l'angle d'une

inadéquation entre le moi pur et le moi réel, c'est de cette tension entre la
conscience d'un absolu et la conscience d'un moi concret que s'origine
l'expérience morale.

Le moi pur, duquel se sépare le moi concret par le fait de son
autoaffirmation, indique l'expérience d'une séparation, tant avec soi-
même qu'avec les autres, et en même temps l'appel d'une «approximation».

L'affirmation du moi est une affirmation originaire, en ce sens

que j'y trouve les sources de ma régénération par le moyen de la

réflexion, et un appel à vérifier, dans mon existence, ce que j'affirme
dans ma réflexion. Le moi pur n'est pas, pour Nabert, un être, mais un
devoir-être qui fait partie de l'acte par lequel le moi s'affirme et se

comprend. Il n'est pas un être distinct du moi qui s'affirme par lui; il est

un appel au moi concret à se dessaisir de sa subjectivité, sans laquelle il
n'est pourtant rien, et à s'approcher du moi pur qui a un caractère

absolu, et que le moi s'approprie comme valeur. Il ne faut surtout pas
identifier l'absolu à un être. Si adéquation il y a entre ce que le moi
affirme dans la réflexion (comme étant l'idéal du moi pur) et l'expérience

concrète, c'est le fait non pas d'un être transcendant détaché de

l'histoire, mais d'un être qui fait partie de l'histoire et qui indique au moi

que son idéal n'est pas un rêve sans consistance. C'est par ce biais que
nous pourrons envisager la possibilité d'un témoin de l'absolu qui
s'inscrive pleinement dans l'histoire. Nous voilà donc, en ce qui
concerne le rapport entre l'absolu et l'historique, aux antipodes de Jaspers.

Examinons plus en détail tout ce qu'implique la philosophie de Jean
Nabert. La démarche philosophique de Nabert, comme celle de Jaspers,

a pour point de départ la conscience. Mais celle-ci n'est pas envisagée

avec les mêmes attributions chez l'un et chez l'autre. L'une des fonctions



du problème de la Révélation 127

du cogito est sans doute d'assurer la fondation du savoir objectif, mais

on n'a pas le droit de procéder à ce que Nabert appelle une «extension»
de cette fonction pour rendre compte des autres fonctions de la
conscience, éventuellement la fonction de «productivité». C'est pourquoi
Nabert se refuse d'accepter la scission sujet-objet comme point de départ absolu de

tout discours philosophique, comm c'est le cas de Jaspers. Selon Nabert,
l'opposition moi/non-moi se trouve déjà dans le sujet lui-même; elle ne
détermine pas ce qui est hors de lui. Le sujet, en se posant absolument
lui-même comme principe absolu de toute activité, par un acte qu'avec
Fichte on appelle «thétique», ne peut se poser qu'en s'opposant un non-
moi. Son acte de position est en même temps un acte de limitation; et
bien qu'absolu il est fini dans son infinitude même. Cette pensée de

Fichte a permis à Nabert de prendre le moi comme point de départ
absolu de tout acte: le sujet est le principe absolu de toutes les déterminations.

Mais le sujet, qui ne peut se poser qu'en s'opposant quelque
chose, est, dans la terminologie de Nabert, une liberté qui se réalise dans

une nature. Voilà les deux pôles de la dialectique nabertienne: la liberté
ne peut s'affirmer que dans la mesure où elle s'investit dans une nature
(non-moi) qui est constituée, comme nous l'avons vu, par la vie
psychologique et la vie morale.

Mais ce qu'il m'importe de souligner, c'est que la liberté doit
prendre corps dans une nature pour pouvoir se saisir elle-même. La

nature constitue une médiation nécessaire. Le sujet, absolu dans son

autoposition, a besoin de la médiation des oeuvres, qui sont comme des

prédicats du sujet au moyen desquels il se saisit. En d'autres termes, il
n'y a pas de saisie immédiate de soi-même: ce que je suis, je le sais

lorsque j'ai agi. La philosophie est toujours seconde par rapport à la vie;
c'est-à-dire que le moi ne peut avoir conscience de soi que lorsqu'il s'est

exercé par la médiation des oeuvres ou de son agir.
La méthode réflexive dont se réclame Nabert est un renversement

radical de perspective en ce qui concerne la saisie du sujet. Il ne s'agit
plus du cogito impersonnel et abstrait qui féconde le savoir, mais du

sujet concret qui agit dans l'histoire. Mais s'il est vrai, d'une part, que la

méthode réflexive nous oriente vers une nouvelle perspective, elle

comporte aussi des difficultés. En effet, le sujet, absolu dans son
autoposition, exclut-il un Absolu en acte différent de celui qu'il affirme
en se posant? Autrement dit, quel est le statut de l'Absolu dans une
philosophie qui s'appuie absolument sur le sujet? Cette question oblige
de préciser le statut de l'Absolu dans la pensée de Nabert.



128 Pour une approche philosophique

L'Absolu, qui est apparu à l'occasion de l'expérience morale, n'est

pas un être, mais un devoir-être qui a pour but de rapprocher le moi pur
et le moi empirique. Il est, en ce sens, la source de toute régénération du

moi, car il m'indique que je suis toujours plus que ce que j'affirme de

moi-même. Il transcende ma conscience individuelle. L'inadéquation de

moi à soi-même, comme nous l'avons découvert dans l'expérience
morale, n'est pas une fatalité, car le moi peut toujours se dessaisir de sa

subjectivité pour s'approcher du principe qui le constitue. Le moi est

toujours plus que ce qu'il affirme être. En ce sens, le moi pur est une
affirmation originaire, puisqu'elle est à l'origine de la régénération du

moi; mais cette certitude du moi en sa propre régénération est, pour
l'instant, de l'ordre de la réflexion toujours susceptible d'être démentie.
En revanche, ce que la conscience affirme comme une certitude, à savoir
l'accord entre un moi pur et un moi concret, constitue la possibilité du

passage à la métaphysique du témoignage. Et lorsque les prédicats qui
constituent notre être s'accordent à un sujet historique concret, nous
sommes en mesure de vérifier que notre certitude n'est pas vaine.

De cette nature est la transition de l'Absolu au divin, le divin étant le

passage de ce qui est pensé à ce qui est saisi en vertu de qualités et de

déterminations concrètes. Ce que nous affirmons dans la réflexion, nous
le reconnaissons dans l'expérience. C'est ainsi qu'il est possible d'établir
la présence d'un «témoin de l'Absolu» qui nous le révèle et nous le rend
accessible, le témoin constituant la médiation nécessaire qui nous manifeste

l'Absolu par l'accord d'un moi concret et d'un moi pur. Nabert se

refuse à identifier le moi pur à Dieu, et par là il refuse tout objectivisme
transcendant qui consisterait à attribuer à l'idée de l'Absolu une réalité

quelconque en dehors des prédicats divins qui nous les manifestent:
l'Absolu ne peut être affirmé que dans l'immanence.

S'il est vrai qu'il est difficile de réunir les prédicats divins dans un
seul sujet, il n'est pas exclu d'affirmer qu'un être concret les a réunis en

lui, et de revêtir ainsi d'absolu un moment de l'histoire. Dès lors la

possibilité d'une Révélation, au sens d'un «témoin de l'Absolu» unique
qui par sa sublimité devient le révélateur de Dieu, n'est plus impensable.
Mais pour que le divin puisse être reconnu, il est nécessaire que le sujet
empirique s'abaisse, se renonce, s'élève au niveau du moi pur, afin que
toute préférence subjective soit écartée; et il faut que le témoin soit

présent dans l'histoire, qu'il se manifeste; qu'il constitue un appel au moi
à réaliser en lui ce qu'il n'ose, pour l'instant, qu'affirmer. Le témoin de

l'Absolu n'est plus alors en contradiction avec la raison, et la philosophie



du problème de la Révélation 129

elle-même a besoin de s'appuyer sur des témoignages concrets pour
avoir l'idée de l'Absolu. Celui-ci nous manifeste un ordre différent, qui
dépasse par en haut celui de la subjectivité.

Nous voilà donc en présence d'une nouvelle approche de la question

que nous nous étions posée tout au début de notre travail: la

possibilité pour la raison d'accepter une révélation.

4. Jaspers confronté à Nabert

La divergence entre Jaspers et Nabert concernant la révélation est,

en fin de compte, le résultat de leur divergence quant à la conception de

la raison.
Nous avons vu, en effet, que chez Jaspers la bipolarité constitutive

de la conscience déterminait la totalité de son discours philosophique, et

que la raison, à cet égard, n'était que l'extension dans le domaine de la

Transcendance du modèle de rationalité propre à l'entendement tel qu'il
fonctionne en régime d'immanence. En adoptant ce modèle comme
base de son discours, Jaspers concède la primauté absolue à la conscience

transcendantale, comprise comme la condition de possibilité de toute
démarche philosophique. Existence et Transcendance s'impliquent
mutuellement, de la même façon que sujet et objet.

C'est cette primauté absolue de la conscience transcendantale qui
met Jaspers en difficulté pour accepter une révélation. La conscience
transcendantale est en effet une conscience autonome, au sens kantien du

terme. La possibilité, pour la raison, de s'élever au-dessus des

contraintes propres à la sensibilité constitue son autonomie. Elle est la

condition de possibilité de toute universalité, scientifique ou autre, dans

la mesure où elle est détachée de toute particularité. C'est en raison de

cette universalité propre à la raison que se pose le conflit avec la

révélation. Car, selon Jaspers, seule la raison de par son autonomie est

en mesure de déterminer l'universel. Or, la particularité de la révélation
est en contradiction avec son prétendu caractère d'universalité. L'universel

et le particulier ne peuvent jamais se rencontrer pour constituer
une synthèse, car cela représenterait la fin de la pensée. Dans la mesure
où la révélation représente cette rencontre, elle ne peut être que rejetée

par le philosophe. L'accepter signifie signer l'arrêt de mort de la

philosophie. C'est pourquoi raison et révélation ne peuvent que
s'exclure mutuellement.

Or, c'est cette structure fondamentale de l'universel, exclusif de la



130 Pour une approche philosophique

particularité, que met en cause la philosophie de Nabert; non pas que
cette structure soit «fausse», mais elle est jugée insuffisante. S'il est vrai,
en effet, que le sujet transcendantal est dans le sillage de l'universalité, il
n'en reste pas moins que l'universalité ne suffit pas toujours pour rendre

compte de la réalité. Ainsi, le sujet transcendantal, impersonnel, ne dit
pas encore le sujet concret et historique qui agit. Le sujet historique
concret se saisit par la médiation des oeuvres dans lesquelles il s'investit,
sans qu'il puisse pour autant s'identifier à elles. C'est pourtant sur le

statut de l'Absolu que Jaspers et Nabert apparaissent dans un désaccord
radical. Chez Jaspers, l'Absolu est en quelque sorte «objectivé» en

recevant le statut d'un être transcendant, déployé au-delà de la portée de

l'homme. Chez Nabert, en revanche, l'Absolu est un acte qui ne peut
pas être identifié à Dieu. Ce n'est pas un être, mais une catégorie que
convertit en valeur un sujet qui le pose et qui, ce faisant, se comprend
lui-même. L'idée de l'absolu est un a priori de la raison; il ne nous dit pas
encore l'existence d'un Etre absolu. Il faudra repérer les prédicats que
Nabert appelle «divins» pour pouvoir parler d'un passage de l'idée à

l'existence. C'est ainsi que la raison, tout en conservant son a priori, est

obligée de sortir de soi et de faire recours à l'expérience dans laquelle
s'inscrit le prédicat divin, pour pouvoir y reconnaître ce que Nabert
appelle «un témoin de l'Absolu».

Il y a là deux méthodes qui s'affrontent: l'une accorde la primauté à

la conscience transcendantale, l'autre récuse cette primauté comme
indue et recourt à l'expérience comme à une médiation nécessaire

lorsqu'il s'agit non pas de rendre compte de la condition de possibilité de

l'objectivité, mais de la construction de l'expérience du sujet concret et

historique. Toute conscience ne s'épuise pas avec la conscience transcendantale;

celle-ci est, non pas un être, mais un acte qui ne se pose pas

indépendamment du moi.
Le «témoin de l'absolu» représente, dans ce sens, la confirmation

par l'expérience de ce que nous affirmons dans la réflexion. Le moi pur,
comme on l'a vu, nous invite à sortir de notre subjectivité, car il
transcende l'ordre purement subjectif. Le témoin nous manifeste un
ordre différent qui transcende la subjectivité par en haut; son sacrifice en
est le signe le plus éclatant.

La possibilité d'accepter une révélation est désormais envisageable.
Non seulement elle n'est pas en contradiction avec l'ordre de la raison.
Elle vient au contraire en confirmer les aspirations les plus profondes.


	Pour une approche philosophique du problème de la Révélation

