Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 1-2

Artikel: L'expérience esthéquie et poétique selon Abhinavagupta, penseur
Kamirien du Xe siécle

Autor: Python, Vincent

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761390

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761390
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VINCENT PYTHON

L’expérience esthétique et poétique selon

Abhinavagupta, penseur Kasmirien
du X¢ siecle

Le Kas$mir, haute vallée himilayenne située aux confins de I'Inde,
de la Perse et de I’Asie centrale, méme s’il n’était qu’une modeste
province indienne, constitua du VII® au XII¢ siecle de notre ére une sorte
de métropole culturelle trés prisée. Auparavant déja, sur le plan plus
restreint de la culture bouddhique, le Kasmir fut une terre de prédilec-
tion de la méditation bouddhique: «Le centre du dhydna, ou, pour
employer un terme moins étroitement technique, du yoga bouddhique,
était alors le Cachemire, dont I’'ambiance montagneuse était favorable a
la vie méditative. Nombreux furent, aux alentours de I’an 400, les
pelerins chinois, surtout du Nord, qui se rendirent au Cachemire pour y
étudier le dhydna; nombreux aussi les maitres cachemiriens qu’ils invi-
terent ou rameneérent en Chine pour y enseigner cette discipline tres
demandéenr!.

Apres la dégénérescence et I'extinction de la dynastie Kirkota au
milieu du IX° siecle, le réegne d’Avantivarman, le premier souverain de
la dynastie Utpala, inaugura une nouvelle période de grandeur pour le
Kas§mir. Celui-ci se trouvait alors réduit a la vallée de la riviere Vitasta.
Avantivarman s’empressa de rétablir 'ordre intérieur et de restaurer
I’économie kasmirienne; il y fut aidé par un ministre et ingénieur dont
les admirables travaux, entre autres d’irrigation, rendirent aux paysans
kasmiriens la prospérité. Ce souverain institua de nombreuses fonda-

! Paul DEmIEVILLE, Le bouddhisme chinois, dans «Histoire des religions» (Encyclo-
pédie de la Pléiade), t.I, Paris, 1970, p. 1262.



94 L’expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta

tions et assura aussi aux poetes et aux savants son patronage. Les temples
surgis sur les rives de la Vitasta étaient fréquentés par des érudits et des
yogis accourus de toutes les régions de 'Inde. Les écoles religieuses et
mystiques, d’inspiration surtout §ivaiste, n’étaient pas les seules a prospé-
rer dans le pays; les études de grammaire, I'exégese védique, la poésie
furent en honneur dans les cercles cultivés de Srinagar et les recherches de
rhétorique et d’esthétique furent notamment favorisées.

A la cour du roi Avantivarman vivait un rhéteur et penseur
célebre, Anandavardhana; il écrivit un traité qui fera date sur la nature
du langage poétique. Ce traité, intitulé Dhvanyiloka (Lumiere de la
résonance), est fondamental pour I'étude de 'expérience poétique et il
donnera lieu, un siécle plus tard environ, au commentaire magistral
d’Abhinavagupta®. Les conclusions du traité seront acceptées, a quel-
ques exceptions pres, par les rhéteurs postérieurs de I'Inde. Pour ce
critique clairvoyant, le secret de la poésie réside dans son pouvoir de
suggestion.

Abhinavagupta, fort de cette intuition, mettra une derniére main,
grice i son génie et a son regard fulgurant, i une esthétique la plus apte a
expliquer l'originalité de I'art poétique et de I'art dramatique. Les
renseignements biographiques sur Abhinavagupta sont rares®. Il naquit
vers le milieu du X°© siecle d’'une famille riche et noble de brihmanes
résidant au Kas$mir. Il fréquenta de nombreux maitres d’écoles tres
diverses, mais inspirées en général par le Sivaisme tantrique. Son maitre
de rhétorique et de poétique fut Bhatta Tauta. Mystique, philosophe et
poéticien, Abhinavagupta écrivit de nombreux traités dont quelques-
uns sont perdus. Ses recherches sur I'esthétique et la poétique sont
consignées surtout dans deux traités, dont le premier est le commentaire
ou «brillant regard» (locana) sur le Dhvanyailoka qui vient d’étre men-
tionné, et dont le second est I’ Abhinavabhdrati, sorte de glose littéraire au
traité classique de Bharata, le Natyasistra (Traité d’art dramatique)®.

2 Anandavardhana’s Dhvanyaloka with the Locana and Bélapriyd commentaries
by Abhinavagupta and Rimasiraka, ed. by Pandit Pattdbhirima gﬁstr’i, Chowkham-
ba, Benares, 1940.

3 La seule étude d’ensemble sur Abhinavagupta et son ceuvre est: PANDEY,
Kanti Chandra: Abhinavagupta, an Historical and Philosophical Study, Chowkhamba,
Benares, 1935; 2¢ éd, revue et augmentée, ibid., 1963.

* Le Natyasastra de Bharata avec le commentaire d’ Abhinavagupta (I’ Abhinava-
bharati) a été édité par Manavalli Ramakrishna Kavi, Gaekwad Oriental Series, 4
vol., Baroda, 1926-1960 (Vol. I, no. XXXVI, 1926; Vol. II, no. LXVIII, 1934; Vol.
II, no. CXXIV, 1954; Vol. IV, no. CXLV, 1964). — A noter déja que pour les



L’expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta 95

La conception d’Abhinavagupta de I'expérience esthétique est dé-
pendante de sa conception mystique et philosophique générale de I’ Ab-
solu (Siva) et du monde considéré comme une manifestation de
I’Energie-Conscience (Sakti) de ce méme Absolu. C’est pourquoi un
rappel préalable, méme s’il est succinct, de la vision d’ensemble s’im-
pose. La synthe¢se métaphysique d’Abhinavagupta est trés nuancée et
elle ne dénie pas au monde une certaine réalité; elle n’a rien du monisme
absolu de Sankara et 'on voit mal comment le langage du Vedanta
pourrait expliquer la nature de I'expérience esthétique sans lui enlever
tout son nerf et toute sa saveur. Selon Abhinavagupta et son Ecole, le
premier principe, Siva, est Conscience (cif) lumineuse; celle-ci est 2 la
fois pure lumiére-conscience (prakdsa) et aussi prise de conscience
(vimarsa) de cette lumiere. La prise de conscience est quelque chose
d’actif; elle dénote un dynamisme interne de la concience, si bien que
- cette lumiére ou conscience transcentante, loin d’étre un absolu immo-
bile et sans vie, est au contraire fulguration (sphuratta), vibration lumi-
neuse (spanda), énergie (Sakti). Autant de notions-clef pour la compré-
hension esthétique. De méme, I'aspect Parole, Verbe, comme puissance
d’expression, de manifestation et de communication, représente aussi
I'aspect dynamique de la conscience®. La Parole (Vik), principe énergé-

théoriciens sanscrits, le théatre est ’art par excellence car il inclut plusieurs autres
arts: la poésie comme il va de soi, la musique, la danse, I’architecture et la décoration,
la peinture partiellement. En plus de ses ceuvres poétiques out Abhinavagupta expose
spécialement sa théorie esthétique, il faut signaler ses autres oeuvres, soit mystiques,
soit philosophiques, ou il fait allusion aussi a cette théorie et ol il compare
I’expérience esthétique et 'expérience mystique. Parmi ses ceuvres philosophiques, il
convient de mentionner deux commentaires, I'un plus étendu, I'autre plus restreint,
sur les Isvampmtyabhgnakanka (Stances de la reconnaissance du Seigneur) composées
par son maitre insigne Utpaladeva, cf.'édition de Kaul Sastri, dans Kashmir Series
of Texts and Studies, LXV, Nirnayasigara Press, Bombay, 1938-1943 (3 vol.).

Parmi les ceuvres mystiques, les plus importantes sont 1) le Tantraloka (Lumiére
des Ecritures), édité par Pandit Madhusudhan Kaul, K.S.T.S., XXVIII, Shri Venka-
teshvar Steam Press, Bombay, 1918-1938 (12 vol.); Ramero GnoLl, excellent
spécialiste italien, a donné une remarquable traduction de ce traité: Luce delle Sacre
Scritture (Tantriloka), Coll. Classici delle Religioni, UTET, Turin, 1972. 2) Le
Tantrasara (Essence des Ecritures), édité par M. Rama Shastri, K.S.T.S., XVII, NSP,
Bombay, 1918; également traduit par R. GNoOLI: Essenza dei Tantra, Enciclopedia di
autori classici, Boringhieri, Turin, 1960. 3) Un bref commentaire d’'un texte sacré
tres vénérable, la Paratrimsikd, édité par Mukunda Rama Shastri, K.S.T.S., XVIII,
Bombay, 1918; trad. R. GNoLi: La Trentina della Suprema, ed. Boringhieri, Turin,
1965.

> Cfr. André PApoUX: Recherches sur la symbolique et Iénergie de la parole dans
certains textes tantriques, Publ. de I'Institut de Civilisation Indienne, fascicule 21, E. de

Boccard, Paris, 1975, p. 68-71.



96 L’expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta

tique féminin, désigne, en Siva, I'énergie-parole, prise en sa source, ce
par quoi il produit 'univers, grice a quoi il le soutient et en quoi il le
résorbe. La conscience vivante est inséparable de la Parole et du Verbe
mental. Cela n’exclut pas, il va sans dire, un au-dela de la Parole, un
premier stade ou la pure Conscience n’est que Silence transcendant.
Grace a I’énergie de conscience et de parole, Siva contient en lui, méme
avant toute manifestation, I'univers entier sous forme d’archétype ou de
paradigme, tout comme dans le jaune de I'ceuf de paon se trouvent en
puissance, indistinctes, toutes les couleurs de cet oiseau. Comme tout se
trouve déja en germe dans la plénitude de sa puissance émanatrice et
salvatrice, dans la surabondance de sa générosité, il est totale liberté et
pure spontanéité (svdtantrya). Il jouit de I'autonomie parfaite par cette
prise de conscience dynamique de tout son étre. Cet aspect tranche avec
le point de vue plus statique de I’Absolu dans le Vedanta. Cet aspect se
refletera aussi dans Pexpérience de liberté et d’autonomie vécue par
Iartiste et revécue dans la contemplation d’une ceuvre d’art.

En conséquence, la notion de mdyd, puissance de production magi-
que, sera repensée et modifiée dans un sens plus cohérent et plus réaliste
que celui que I’hindouisme attribuait a cet instrument de production du
monde. La mdyd revét un aspect assez artificiel dans I’hindouisme et
'appel a cet artifice reste en grande partie inexpliqué. Abhinava, au
contraire, la congoit comme une modalité de ’énergie de Siva; mieux,
comme Siva s’objectivant (Lui qui est pure Subjectivité), se limitant, se
dégradant, s’obscurcissant ou se voilant en faisant apparaitre les choses.
Siva s’adonne librement 4 ce jeu de production ([ild) du monde. Cette
fagon d’envisager la mdyd est vraiment originale. Le monde n’est donc
pas une pure apparence sans étre, mais une production réelle qui tire sa
réalité de I’énergie divine qui le pénetre, comme I’huile péneétre et
impreégne entierement la graine de sésame. La mdyd garde un coté positif
en tant qu’elle renferme en elle de I'énergie de Siva, si atténuée que soit
cette énergie, et, comme telle, elle offre une possibilité de retour, de
réabsorption du monde par ’Absolu. Le monde continue d’étre une
répercussion de la vibration de I’énergie divine; en prenant conscience de
cette résonance, dans les choses, de la parole efficace de Siva, il est
possible de remonter i la source de toute parole. Le retour ne s’opeére pas
par le rejet du monde, mais par le recours a ces soubresauts, a ces
tressaillements, a ces émotions animant les étres. Les rites tantriques
puisent 13 leur juste inspiration. L’activité artistique et 'expérience
esthétique trouvent 13 aussi la raison de leur charme, et le pouvoir
suggestif de I'art tire sa vertu de ce rayonnement vibrant de I’Absolu.



L’expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta 97

SENS LITTERAL, SENS FIGURE, SENS SUGGERE

Les sublimes perspectives évoquées jusqu’ ici ne dispensent pas d’un
examen plus particulier et plus laborieux de la magie du verbe poétique
et du langage de lartiste. Les poéticiens de I'Inde, a la suite des
grammairiens et des logiciens, reconnaissent aux mots et au langage
(mots, phrase, stances ou méme poeme pris dans son ensemble) une
double fonction: une fonction de dénotation directe, et une fonction de
dénotation indirecte ou induite®.

La dénotation directe ou premier degré de signification (abhidha)
désigne le sens premier du mot, la valeur conventionnelle et usuelle qu’il
posséde dans le langage, lorsque celui-ci est réduit a son role de
communication ordinaire. Il s’agit 1a du sens littéral, historique. Il est un
instrument d’information empirique pour la vie de tous les jours,
orienté vers le singulier des faits et des événements, conditionné par le
temps et I’espace d’'un monde transmigrant, et, comme tel, provisoire,
momentané et limité, trés empreint de la conscience singuliére de
chaque personne, tres utilitaire, causé et motivé puisqu’il est au service
d’un but trés intéressé et pratique de I'individu qui agit dans le présent.
A ce niveau, les mots s’épuisent et disparaissent, dés qu’on en a saisi la
signification littérale et pratique’.

¢ Sur le theme précis du présent article, j’ai consulté les travaux suivants: Kanti
Chandra PANDEY: Comparative Aesthetics, Vol. 1, Indian Aesthetics, Chowkhamba
Sanskrit Studies, vol. II, Varanasi, 1¢™ éd., 1950, 2¢ éd., 1959; Vol. I Western
Aesthetics, Chowkhamba ..., vol IV, Varanasi, 1956.

J.L. MassoN and M.V.PATWARDHAN: Santarasa and Abhinavagupta’s Philosophy
of Aesthetics, Bhandarkar Oriental Series, No.9, Poona, 1969.

Raniero GNoLL: The Aesthetic Experience according to Abhinavagupta, Serie Orien-
tale Roma, XI, ISMEO, Roma, 1956; 2¢ éd. revue et accrue, Chowkhamba,
Varanasi, 1968.

_ Journal Asiatique, t. CCLX, année 1972, fasc. 1 et 2: K. BHATTACHARYA:
Séantarasa et Advaita, a propos d’un livre récent, p. 89-105.

Louis RENOU et Jean FiLLiozAT: L’Inde Classique, manuel des études indiennes, 2
vol., T.L: Paris, Payot, 1947; T. II: Paris, Imprimerie Nationale; Hanoi, Ecole
Frangaise d’Extréme-Orient, 1953.

Jan GONDA: Medieval Religious Literature in Sanskrit, Otto Harrassowitz, Wies-
baden, 1977.

Bernard PARLIER: La Ghatakarparavivriti d’Abhinavagupta, Publ. Institut de
Civilisation Indienne, fasc. 39, E. de Boccard, Paris, 1975.

7 Comme il s’agit ici du langage usuel et du comportement pratique, les
rhétoriciens indiens font cette remarque au sujet des organes des sens qui collaborent
a l'activité de ’homme: seules la vue et I'ouie sont des sens esthétiques; les autres sens
n’ont de raison d’étre que dans la vie pratique et ils «fermentent» i l'intérieur du
sujet, ce qui veut dire, qu’ils sont incapables de rompre les barri¢res du moi, du sujet
limité, de ses intéréts pratiques.



98 L’expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta

La dénotation indirecte ou deuxieme degré de signification (laksana)
désigne la signification dérivée que le mot acquiert dans le cas d’un
transfert de sens, par exemple dans la phrase: le «pays se réjouit» ou le
mot «pays» n’est pas entendu au sens propre mais représente les
habitants du pays. La dénotation indirecte est a la base de la métaphore.
Il s’agit 1a du sens figuré. Le sens figuré n’exclut pas tout rapport avec le
sens propre et littéral; il présuppose la prise de conscience du sens littéral
du mot pour pouvoir ensuite se rendre compte que le sens littéral ne joue
pas dans ce cas et qu’il faut recourir a une signification dérivée. Dans
I'exemple cité, le pays, pris dans son sens littéral, ne peut pas se réjouir;
il faut donc I'entendre dans le sens dérivé ou le mot «pays» figure les
habitants. Un autre exemple ot le mot est pris tantét dans son sens
littéral, tantdt dans son sens figuré, suivant qu’il se rapporte a deux
sujets différents: «Pour peu de chose il s’éleve, pour peu de chose il
s’abaisse. Quelle ressemblance entre la conduite du fourbe et celle d’une
balance!» Appliquée a la balance, 'oscillation est prise au sens propre;
appliquée au fourbe, I'oscillation est prise au sens figuré. L’art des poetes
est de choisir des métaphores si ingénieuses qu’elles puissent se préter
non seulement a une seule mais a plusieurs significations figurées
(comparaison polyvalente). Les sens figuré évoque toutes les figures de
style: les grammairiens et poéticiens indiens les appellent «alamkara»,
littéralement «ornements, parures», comparables aux parures que re-
vétent les humains. Dans le domaine de la poésie (kdvya), ce seront les
figures poétiques (kavydlamkdra.) Les figures de style se diviseront en
figures de mot (sdbdalamkdra) et en figures de sens (arthdlamkara). Le
nombre des figures a fort varié au cours de I'histoire littéraire de I'Inde.
Bharata en mentionne quatre: la comparaison (upamd), la métaphore
(rilpaka), Dallitération (yamaka), I’association (dipaka) d’un seul attribut
avec deux ou plusieurs objets ou, inversément, I’association de plusieurs
attributs avec un méme objet. Les poéticiens récents dénombreront
jusqu’a cent quinze figures®. S’il est fait allusion 2 cette variété de figures
de style, c’est parce que, aux yeux de plusieurs poéticiens, comme par
exemple Dandin, ces figures étaient la caractéristique de la poésie. Or ces
figures, a I'image des parures, ne concernent que le corps (Sarira) et non
I’ame (atman) de la poésie.

8 Edwin GErow, A Clossary of Indian figures of Speech, Mouton, 1971.
Marie-Claude PORCHER, Figures de style en sanskrit, Publ. de I'Institut de
Civilisation Indienne, fasc., 45, E. de Boccard, Paris, 1978.



L’expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta 99

Ces deux premiers sens, littéral et figuré, sont des sens exprimés par
les mots et leur compréhension n’offre pas de difficulté. De plus, dans
les deux cas, la relation entre le signifiant (I’ensemble des mots consti-
tuant un énoncé) et le signifié (le sens ou la valeur de cet énoncé) est
d’ordre intellectuel ou cognitif. Ces deux remarques sont importantes
pour distinguer ces deux premiers sens d’'un troisieme sens que les
poéticiens du Kasmir vont dégager et mettre en valeur dans leurs
recherches sur le langage poétique.

La troisieme fonction du langage ou troisieme degré de significa-
tion est son pouvoir de suggestion (vyafijand), d’évocation, de manifes-
tation (de quelque chose qui était a ’état latent dans le poéte comme
dans le lecteur). Il s’agit 1a du sens suggéré (vyangyartha), sens a manifes-
ter, d’une sorte de résonance (dhvani) provoquée par le mot ou le poeme
dans I’ime de I'auditeur ou du lecteur. C’est Anandavardhana, signalé
plus haut, qui a fait du dhvani 'dme de la poésie. Le terme dhvani
signifie: son, écho, résonance, tonalité, allusion, insinuation. Appliqué a
la poésie, il signifie la suggestion, la résonance, la répercussion provo-
quées dans I’dme par le poeme. Quelle relation entretient le sens suggéré
ou le dhvani avec le sens direct du mot? Tantdt le sens direct est
totalement annulé, ou du moins modifié, en tout cas il n’est pas le sens
qu’on désire exprimer; tantdt, tout en étant visé, il n’existe qu’en
fonction d’un autre sens, lequel parvient au lecteur soit simultanément
avec le sens direct et par suite imperceptiblement, soit de fagon percepti-
ble «comme la résonance qui suit le battement d’une cloche». Quoiqu’il
en soit, le sens suggéré présuppose le sens littéral, comme saint Thomas
dit que «le sens spirituel repose sur le sens littéral et le présuppose»
(Somme Theologique, 1,1, 10).

Deux caractéristiques de cette troisieme fonction du langage appa-
raissent immédiatement par rapport aux deux premiéres fonctions.
D’abord, le sens est, ici, inexprimé, il est seulement suggéré ou mysté-
rieusement insinué; les mots ne s’imposent pas d’entrée mais agissent
par touches imperceptibles et leur sens secret ne se laisse deviner qu’a
une sensibilité affinée et qu’au travers d’un courant de sympathie. C’est
un processus d’évocation trés pudique et trés réservée. Ensuite, le
rapport entre le signifiant et le signifié n’est plus, ici, d’ordre intellectuel
et cognitif, mais d’ordre affectif et émotionnel. Or, ce qui reléve de
I'ordre affectif est plus obscur; c’est pourquoi il est plus suggérable
qu’exprimable et il se ressent plus qu’il ne se définit. Il ne se laisse saisir
que par expérience, expérience qui revit le sentiment ou I’émotion vécu



100 L’expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta

par lartiste et que celui-ci a imprimé dans son ceuvre en lui donnant telle
tonalité affective. C’est une vibration psychique qui se communique ou,
mieux, qui se partage.

Le role de la suggestion est un role de manifestation (abhivyakti,
vyafijand): manifester ce qui était a I’état latent, manifester ce qui est
inexprimé. L’idée de manifestation est familiere 4 la spéculation in-
dienne, soit en ce qui concerne la théorie du langage, soit en ce qui
concerne la théorie de la délivrance. Ainsi pour un grammairien philo-
sophe comme Bhartrihari, la permanence et la stabilité du langage
postulent I’existence de significations éternelles que révele I'unité phoni-
que du mot. La sonorité de la parole supréme, créatrice de I'univers,
forme pour ainsi dire la substance intelligible du mot, sonorité désignée
par le terme sphota. Elle devient manifeste (vyangya), elle éclate (sphuta-
ti), lorsque sont prononcés les sons (dhvani) qui constituent le mot,
I'audition éveillant dans la conscience 'idée corrélative, préexistante,
incréée. De méme la délivrance (moksa), dans la perspective du Vedanta,
est proprement manifestation, révélation de notre essence authentique,
lorsque sont écartés les obstacles qui enveloppent la conscience. Par 13,
I'idée du dhvani se rattache a un vaste courant d’idées. La poésie par
exellence est donc celle ou régne la suggestion-manifestation; les mots y
regoivent un pouvoir additionnel, celui de manifester; il ne s’agira pas
d’exprimer un sens a proprement parler nouveau mais de manifester ce
qui existait déja. Pour cette raison, la poésie purement «picturale» (citra)
ou la suggestion fait défaut, est considérée comme la catégorie la plus
basse.

De la découle une nouvelle caractéristique du langage poétique par
rapport au langage courant. Abhinavagupta voulant spécifier la relation
qui existe en poésie entre les mots et les sentiments (rasa) évoqués releve
que cette relation n’est pas une relation ordinaire de cause i effet, ni une
relation cognitive entre le signe et la chose communiquée, mais une
relation de révélateur i révélé ou de manifestant 2 manifesté. L’expé-
rience esthétique, manifestée par I'expression poétique, ne réside pas
dans une relation de cause 4 effet avec ce qui précede et ce qui suit, mais
elle cause comme une rupture au sein des relations présidant a la vie de
tous les jours, une rupture magique. La prose est simplement un
instrument d’information, et, sa tiche finie, elle n’a plus de raison d’étre
ultérieure. La poésie, au contraire, est une fin en elle-méme et, une fois
lue et gofitée, elle ne perd rien de sa valeur intrinséque; elle demeure
vierge et intacte. Les mots poétiques ne sont pas transitoires mais



L’expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta 101

permanents, et, il faut I’ajouter, ils sont irremplagables, dans ce sens que
le mot poétique est unique et ne souffre pas de synonymes. Raniero
Gnoli se plait a citer le poéte et poéticien Paul Valéry qui exprime une
conception semblable:

«La poésie n’a pas le moins du monde pour object de communiquer 2a
quelqu’un quelque notion déterminée, — a quoi la prose doit suffire. Observez
seulement le destin de la prose, comme elle expire a peine entendue, et expire de
I'étre, — c’est-a-dire d’étre remplacée dans Iesprit attentif par une idée ou figure
finie. Cette idée, dont la prose vient d’exciter les conditions nécessaires et
suffisantes, s’étant produite, aussit6t les moyens sont dissous, le langage s’éva-
nouit devant elle. C’est un phénomeéne constant dont voici un double contrdle;
notre mémoire nous répéte le discours que nous n’avons pas compris. La
répétition répond a I'incompréhension. Elle nous signifie que I’acte du langage n’a pu
s’accomplir. Mais au contraire, et comme par symétrie, si nous avons compris,
nous sommes en possession d’exprimer sous d’autres formes I'idée que le discours
avait composée en nous. L’acte du langage accompli nous a rendus maitres du
point central qui commande la multiplicité des expressions possibles d’une idée
acquise. En somme, le sens, qui est la tendance a2 une substitution mentale
uniforme, unique, résolutoire, est I’objet, la loi, la limite d’existence de la prose
pure.

Toute autre est la fonction de la poésie. Tandis que le fond unique est
exigible de la prose, c’est ici la forme unique qui ordonne et survit. C’est le son,
c’est le rythme, ce sont les rapprochements physiques des mots, leurs effets
d’induction ou leurs influences mutuelles qui dominent, aux dépens de leur
proprieté de se consommer en un sens défini et certain. Il faut donc que dans un
poeme le sens ne puisse 'emporter sur la forme et la détruire sans retour; c’est au
contraire le retour, la forme conservée, ou plutét exactement reproduite comme
unique et nécessaire expression de I’état ou de la pensée qu’elle vient d’engendrer
au lecteur, qui est le ressort de la puissance poétique. Un beau vers renait
indéfiniment de ses cendres, il redevient, — comme l'effet de son effet, — cause
harmonique de soi-méne»®.

Cette citation est bien dans I'esprit du commentaire d’Abhinava-
gupta au Dhvanyaloka: «L’expérience esthétique se produit en pressant,
pour ainsi dire, le mot poétique (pour en extraire la séve). Les personnes
qui ont le sens esthétique lisent et savourent, d’une fagon répétée, le
méme poeme. En contraste avec les moyens pratiques de perception
qui, leur tiche accomplie, ne sont plus d’aucun usage et doivent étre
abandonnés, un poeme, en vérité, ne perd pas sa valeur une fois qu’il est

® Paul VALERY, Variété III, Commentaire de «Charmes», NRF. Gallimard, Paris
(XVe édition), 1936, p. 81-82.



102 L’expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta

compris. Les mots, en poésie, doivent donc avoir un pouvoir de
surcroit, un pouvoir de suggestion, et, pour cette raison, le passage du
sens conventionnel au sens poétique est imperceptible ... L’expression
poétique, une fois pergue, tend a devenir elle-méme objet d’expérience
esthétique et elle exclut tout recours ultérieur a la convention. La
connaissance esthétique n’a rien de commun avec les formes de percep-
tion propres a I'ceuvre didactique, telles que: «On me commande de
faire cela», «Je veux faire cela», etc.; ces formes de perception tendent en
fait a3 une fin extrinséque qui leur succéde dans le temps, et, comme
telles, elles sont de nature ordinaire et pratique. Au lieu de cela, ce qui se
produit, dans 'experience esthétique, c’est la naissance du gofit esthéti-
que savourant l'expression artistique. Pareille expérience, a I'image
d’une fleur surgie magiquement, a comme essence le présent seul, sans
corrélation avec le passé ou le futur. Elle est donc différente soit de
I'expérience ordinaire, soit de 'expérience religieuse (Locana, I, 21, éd.
Bénares, p. 158-160).

LA SAVEUR DE L'EXPERIENCE ESTHETIQUE

Ces réflexions sur le procédé d’évocation et de suggestion ne
suffisent pas a expliquer I'expérience esthétique qui, par nature, est
charme, plaisir et complaisance. Selon 'axiome, le beau est ce qu’on se
plait 2 voir et il comporte une référence au plaisir. La qualité de
I’évocation est d’étre savoureuse, et c’est la manifestation elle-méme qui
est plaisir en art. Rasa, ou expérience esthétique manifestée par le
pouvoir de révélation, n’a pas un caractere noétique et n’est pas une
perception, mais il est une expérience, une fruition (bhoga).

Selon sa nature, la suggestion (dhvani) peut porter soit sur une chose
(vastu) 3 exprimer, a savoir toute notion concréte ou abstraite, événe-
ment ou axiome; soit sur une figure (alamkdra), métaphore voilée ou
allégorie; soit, enfin, sur un sentiment (rasa), une émotion. Cette
derniére est de beaucoup la forme principale, la seule qui puisse valoir
pour des ceuvres entieres (une piece de théitre, par exemple), tout en
s’appliquant aussi a2 des mots isolés. En définitive, la théorie de la
suggestion n’a été qu’une superstructure de celle du sentiment et de la
saveur affective (rasa). Rasa est un terme technique occupant une grande
place en poétique et en dramaturgie. Etymologiquement, il releve de la
racine indo-européenne: ere-s-, res, ros, signifiant: jus, séve, fluidité, cf.



L’expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta 103

latin ros,, grec €0dw dans des composés comme ovepdw (couler, verser
ensemble). De la notion de jus, séve, découle la notion de saveur
(Geschmack). Comme terme technique, il désigne I’état de jouissance
esthétique. Tant par les conditions qu’il demande a I’ceuvre d’art que par
les dispositions requises chez le lecteur ou le spectateur, il embrasse tout
le domaine de I'expérience esthétique. Il est analogue au gofit dans le
domaine des sens. Il s’éveille dans lesprit lorsqu’une situation est
représentée de fagon compléte, lorsque tous les mots ont un rapport de
convenance entre eux et avec le sentiment fondamental (sthdyin) ou état
émotionnel de 'ceuvre, lorsque, d’autre part, le lecteur ou le spectateur
est doué de culture et de sensibilité et réalise un état d’attention désinté-
ressée. Le mot s’emploie également pour désigner la qualité propre a
I'ceuvre, sa tonalité dominante, dont le plaisir esthétique est en quelque
sorte le corrélatif sur le plan subjectif. Divers obstacles peuvent entraver
I'épanouissement du sens poétique: invraisemblance, obscurité, impro-
priété, emploi de certaines figures qui ne s’harmonisent pas avec le
sentiment dominant.

Méme si 'état de jouissance esthétique est au fond unique, on
distingue, a la suite de Bharata, huit rasa selon la dominante affective du
poéme; ces huit rasa sont classés en quatre formes primaires avec leurs
genres correspondants: I'amour et 'érotique (srigara), la colere et le
furieux (raudra), le courage et I’héroique (vira), 'aversion et I'odieux
(bibhatsa); en quatre formes dérivées avec leurs genres correspondants: la
joie et le comique (hdsya), la douleur et le pathétique (karuna), 1’étonne-
ment et le merveilleux (adbhuta), la terreur et le terrible (bhayanaka).
D’autres rasa ont été ajoutés plus tard a cétte liste, mais ne présentent
pas, ici, un intérét particulier®.

Mais Abhinavagupta ajoute un neuviéme rasa qui a une portée tres
grande a ses yeux, soit parce que ce rasa imprégne tous les autres rasa et
en est la dominante unifiante, soit parce que ce rasa explique I'impres-
sion de sérénité qui se dégage de toute ceuvre d’art, soit parce qu’il
permet un rapprochement entre 'expérience esthétique et I’expérience
mystique. Il s’agit de ’état psychique d’apaisement, de sérénité (Santarasa).
C’est le sentiment des sentiments, la paroi (bhitti) sur laquelle se dérou-
lent I’apparition et la disparition de tous les autres sentiments, I’amour
etc., alors que lui-méme demeure immuable; les autres sentiments lui

10 Cfr. V. RaGHAVAN, The Number of Rasas, Second Edition, Adyar Library and
Research Centre, Madras, 1967 (First Edition, 1940).



104 L’expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta

sont attachés comme des joyaux 2 un fil blanc. Il serait vain et superflu
de vouloir sonder cet état de quiétude qui comporte de multiples degrés
Jusqu’au degré supréme de la délivrance. Il ne peut pas étre I’objet d’une
expérience, a la manicre des autres sentiments fondamentaux; on ne peut
que I'«examiner» rétrospectivement, aprés que 'expérience authenti-
que, au-dela de la scission sujet-objet, a pris fin. Ce que I'on peut dire,
c’est que I'expérience esthétique de la quiétude consiste en expérience du
Soi libéré de tout le complexe des épreuves provenant de faux espoirs
qui misent sur les objets extérieurs et qu’elle est un état d’identification
avec le Principe universel; elle est ’expérience du Soi i tel ou tel degré
sur la voie de la parfaite Identification. Elle est cette béatitude supréme,
qui n’est autre que ’dtman lui-méme, et qui remplit le cceur sensible du
lecteur du poéme ou du spectateur d’'un drame, lorsque celui-ci, s’éle-
vant au-dessus de la misére du dehors, se tourne vers le dedans.

LE REVEIL DES IMPRESSIONS LATENTES

Les sentiments fondamentaux persistent dans le sujet en tant qu’im-
prégnations psychiques (vdsana), comme si le psychisme en gardait le
parfum, car le terme sanscrit fait allusion au parfum que garde une étofte
ou 'on a, par exemple, enveloppé des fleurs ou des aromates. Il existe
dans D’esprit et le subconscient une impression latente des sentiments
éprouvés autrefois, ou transmis de vies antérieures, ou enfin appris. Au
contact de I’ceuvre d’art, ces tendances inconscientes sortent de leur état
latent et remontent a la conscience en permettant ainsi d’en gofiter la
saveur: «La saveur esthétique (rasa) est gofitée grice a I'acte d’apprécier
la félicité de sa propre conscience. Ce gofit est agréable en ce que la
conscience est colorée par les traces latentes d’états mentaux de bonheur,
préexistant (dans lesprit des spectateurs). Ces traces ou impressions
sont réveillées par les déterminants et les effets correspondants de I'état
émotionnel (d’une piece de théitre) exprimés par les mots» (Dhvanyalo-
kalocana, p. 51). La diversité des sensibilités esthétiques chez les per-
sonnes provient en grande partie de la diversité des impregnations
psychiques particuliéres a chacune.

Il s’ensuit une grande différence entre 'expérience esthétique qui
résulte de I’évocation des impressions latentes et I'expérience directe
vécue dans la réalité ou rendue présente 2 la mémoire. Les poéticiens
'ont tres t6t reconnue. La marque propre de 'expérience esthétique est,



L’expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta 105

selon ces derniers, la »généralité» (sddhdranya). Bhattanayaka explique
ainsi la généralité: le facteur, en littérature, qui rend tous les événements
impersonnels et universels. La personne se fond au bénéfice d’une con-
science collective: une multitude de personnes prises par un beau
spectacle ne forment qu’un seul sujet, y compris le dramaturge et les
acteurs. De plus les sentiments sont revécus comme détachés des
situations ot ils avaient été vécus et sans heurt de sensibilité; ils sont
revécus dans une parfaite sérénité et transparente pureté et dans une
conscience totalement unifiée. Il n’existe plus qu’un état de conscience
épanouie et colorée par un unique sentiment. Cette conscience vibrante
est un reflet de la Conscience absolue.

Le processus d’évocation artistique n’est pas un acte de la mémoire,
car les expériences affectives rendues présentes par la mémoire gardent
encore leur virulence et la conscience du moi reste trés forte. Ce
processus qui porte le nom trés suggestif de rumination (romantha), a
I'image des animaux qui remachent les aliments ramenés de I’estomac,
«nait, lui, de I'inconscient et se développe dans un esprit purgé de ses
impulsions égoistes par les représentations idéalisées de la poésie, les-
quelles, pour cette raison, sont dénommeées briseuses d’obstacles!!, en
sorte que I’émotion esthétique ne porte pas la marque du moi; elle est
au-dessus de ce monde; elle met celui qui sent avec son cceur directe-
ment en contact avec I'objet représenté, de méme que I’état mystique le
plus élevé immerge le sujet en Siva. Comme lui, il est ineffable et
produit un sentiment d’apaisement (visranti )» 12

Les événements et les faits accompagnant, dans une piece de
théitre, I’évolution du sentiment central sont indépendants de toute
relation avec I'individu particulier et de toute interaction particuliere. La
généralité est donc un état d’identification de soi avec la situation
imaginée (par 'artiste), dénué de tout intérét particulier et, de ce point
de vue, de toute relation quelconque avec le moi limité, comme si cet
état était impersonnel. Le moi n’est donc plus concerné. Les sentiments
eux-mémes de joie, de chagrin, de colére qui animent la vie ordinaire
sont éprouvés d’'une facon trés différente dans 1’état de conscience

"1 Vighnapasiraka «qui brise les obstacles»; ces obstacles sont I'inattention,
I'ignorance (enténébrée du moi), l'intérét, le souci d’agir, cf. Sushil Kumar De,
History of Sanskrit Poetics, Firma K.L. Mukhopadhyay, Calcutta, 1960, Complete
Revised Edition, t. II. p. 136 (First Edition, 1923, 1925).

12 B. PaRLIER, La Ghatakarparavivrti (cité plus haut), p. 11.



106 L’expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta

esthétique. Ainsi, la peinture de la volupté (rati) n’éveille plus chez
I'admirateur de 'ceuvre une passion sensuelle; elle est allégée, épurée et
devient jouissance esthétique tres paisible. Cette modification est encore
plus patente dans la représentation d’états psychiques douloureux,
comme 'observent les poéticiens. Cette conversion de la peine en plaisir
dans le cas de spectacles dépeignant des situations douloureuses qui
engendrent chez les spectateurs une impression sereine et admirative, est
sublime. Mais il ne s’agit pas la d’une indifférence, comparable, par
exemple, a celle d’un yogin, car I'expérience esthétique est mue par une
participation active (anupravesa) de I'admirateur a I’événement repré-
senté. En résumé, le spectateur est immergé dans I'expérience esthéti-
que, inconscient de toute autre chose. Le procédé de généralisation que
suppose I'expression poétique rompt la barriére due aux limites du moi
et élimine, de cette sorte, les intéréts, les exigences et les visées inhérents
a ce moi engagé dans le temps et Iespace.

L’ART EST COMMUNION

Les individualités ainsi estompées par le processus de généralisation
peuvent alors fusionner en une unité d’ensemble. C’est ce qui se produit
lors de représentations artistiques comme lors de célébrations religieuses
en commun. Abhinavagupta écrit: «La conscience qui embrasse dans sa
nature toutes choses se contracte pour ainsi dire (s’individualise) a cause
de la diversité des corps; mais, lors d’une assemblée, elle revient a son
état de dilatation en tant que les membres se refléetent les uns dans les
autres. L’émission lumineuse qui émane d’une personne se reflete dans
tous les assistants comme dans autant de miroirs, et, sans effort sous le
coup de la ferveur, elle s’universalise (sarvdyeta). C’est la raison pour
laquelle, lors d’'une réunion de nombreuses personnes assistant a des
danses, a des chants etc., I’état de liesse se produit quand ces personnes
sont recueillies et assimilées dans un ensemble, toute séparation abolie.
La conscience, qui, déja prise individuellement, est au comble du
bonheur, atteint dans ces spectacles un état d’unité et, par suite, de
volupté totale et parfaite. L’absence de motifs de contraction, tels que la
jalousie, 'envie, etc., fait qu’en de tels moments la conscience est
pleinement dilatée, libre d’obstacles, remplie de bonheur. Si I'un des
participants n’est pas totalement recueilli et assimilé, la conscience en est
heurtée, comme au toucher d’une surface rugueuse, parce que ce



L’expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta 107

membre fait figure d’élément hétérogene ... Durant ces célébrations,
qu’on soit donc attentif 3 ne pas admettre quelqu’un aux dispositions
d’dme étrangeres, dispersées et non accordées, qui serait par le fait méme
cause de contraction» (Tantriloka, XXVII, v. 373 et suiv.; Gnoli, p.
672).

Le plaisir artistique inclut aussi ’expérience de la liberté, parce qu’il
permet de s’élever au-dessus du moi limité, avec son infini torrent de
désirs, d’attaches et de conditionnements empiriques. La félicité esthé-
tique signifie ainsi un état d’indépendance, de liberté vis-a-vis de toute
sollicitation extérieure, et de repos dans notre vrai Soi. On peut résumer
provisoirement plusieurs aspects du plaisir esthétique grice aux diffé-
rents synonymes du terme rasa qui sont: rasand: gout; dsvdda: jouissance;
bhoga: fruition; samdpatti: accomplissement; laya: fusion; visranti: repos.

L’état de conscience esthétique n’est pas seulement caractérisé par
une félicité et un apaisement particuliers. Abhinavagupta dit qu’il est
aussi accompagné par le sens de ’éfonnement, de la surprise, du ravisse-
ment (camatkdra, syn. vismaya). L’idée générale qui sous-tend ces termes
est que soit I’expérience esthétique, soit 'expérience mystique implique
I'effondrement de ce monde ordinaire, historique, transmigrant, et son
remplacement subit par une nouvelle dimension de la réalité. Dans ce
sens, les deux sont objet de surprise et d’étonnement. La sensibilité
esthétique est, pour Abhinavagupta, capacité d’étonnement; tandis
qu’un cceur opaque est incapable d’émerveillement et de choc (ksobha).
Le sens de ’étonnement est fréquent chez les mystiques comme aussi
chez les philosophes. C’est I'éxmtAnELg grec ou 'obstupescit latin: «Toute
ame d’homme a par nature contemplé les réalités (de 'autre monde):
autrement, elle ne serait pas venue dans le vivant dont je parle. Mais
trouver dans les choses de ce monde-ci le moyen de se ressouvenir de
celles-1a n’est pas aisé pour toute ame, ni pour toutes celles qui alors
n'ont eu qu’'une bréve vision des choses de la-bas ... Mais quand il
arrive 2 celles-ci d’apercevoir une imitation des choses de la-bas, elles
sont hors d’elles-mémes (ExmAnTTovtoL) et ne se possédent plus! Quant
a la nature de ce qu’elles éprouvent, elles ne s’en rendent pas compte,
faute de pouvoir s’analyser comme il faut» (Platon, Phédre, 250a, trad.
Léon Robin, Les Belles Lettres, Paris, 1933, p. 43).

K. Bhattacharya reléve dans I’ceuvre de Schopenhauer des expres-
sions analogues a celles d’Abhinavagupta sur le plan de ’esthétique. Ces
expressions sont les suivantes: contemplation pure, ravissement de
'intuition, confusion du sujet et de ’objet, oubli de toute individualité,



108 L’expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta

suppression de cette connaissance qui obéit au principe de raison et qui
ne congoit que des relations, connaissance pure, lumiére, béatitude,

repos’?,

CONDITION DE LA SENSIBILITE ESTHETIQUE: ETRE DOUE DE CEUR

De la part du lecteur et du spectateur de I'ceuvre d’art il est requis
qu’ils soient «doués de cceur» (sahrdaya). L’opacité du cceur est incapable
d’émerveillement, comme il vient d’étre dit. Abhinavagupta remarque:
tout le monde n’est pas capable d’apprécier un poe¢me. Ceux qui
possedent la sensibilité esthétique sont appelés «doués de cceur, jouissant
de I'assentiment ou de I’agrément (samvdda) du ceeur». Que symbolise le
cceur? Le cceur est le lieu de repos de Siva, ou la conscience 2 I’état pur
congue comme une énergie vibrante (spanda), rythmée d’un rythme
intérieur et spontané, parfaitement autonome, ravie dans sa béatitude et
liberté. Le cceur, c’est la fulguration de la conscience antérieure a toute
manifestation du monde, pure énergie sonore de la Parole. Pure cons-
cience sans objet, c’est en se manifestant qu’elle s’objectivera, se «solidi-
fiera». Les voiles du cceur sont justement les relations aux objets ou la
pensée discursive et discriminative, tandis que le cceur-miroir est la
conscience subjective pure, non affectée par les objets reflétés. Le vrai
poéte est celui qui vibre d’une vibration de conscience a I'image de la
conscience absolue, qui est mii par le rythme interne et spontané de cette
conscience. Si le partenaire du poéte qui est le lecteur a aussi cette
conscience pure, cette conscience-miroir pure de tout attachement a
’objet, il vibrera simultanément avec lui d’une vibration de conscience.
L’universalisation des impressions latentes comme des sentiments, dont
il a été fait mention ci-dessus, vise justement a vider ces impressions et
ces sentiments de leur objet pour n’en garder que la vibration et le
rythme internes qui sont vibration et rythme de la conscience elle-
méme: «Quand les oreilles sont envahies par le son de chants agréables
et les narines par les senteurs de bois de santal, 1’état d’indifférence
disparait et le cceur est inondé par un état de vibration. Pareil état est
précisément le ci-dit pouvoir de béatitude, grice auquel 'homme est

13 Article de K. B. BATTACHARYA, dans _Journal Asiatique, mentioné ci-dessus —
SCHOPENHAUER, Le Monde comme Volonté et comme Représentation, trad. A. BURDEAU,
nouvelle édition revue et corrigée par R. Roos, Paris, 1966.



L’expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta 109

doué de cceur» (Tantraloka, 1II, 200). «La sensibilité poétique est la
faculté d’entrer dans un état identique de cceur avec le poéte. Evidem-
ment que des personnes de nature tendre seront plus sensibles 2 la poésie
érotique et que des personnes de nature audacieuse seront plus sensibles
a la poésie héroique ... Chaque personne a sa nature particuliere (due
aux imprégnations psychiques) qui fait qu’elle sera attirée plutdt par tel
poete que par tel autren (Abhinavabharati, 11, p.339). L’essentiel dans
I'expérience artistique est le cceur sensible du sympathisant apte a
résonner de la résonance (dhvani) de la Parole poétique, et a vibrer d’'une
vibration de conscience trés pure.

LE POETE

Jusqu’ici il était avant tout question de I'expérience poétique con-
cernant le lecteur et le spectateur. Il faut aborder maintenant la question
de la création poétique et I'ceuvre du poete lui-méme. La pensée
indienne n’a pas négligé ce point, méme si elle s’est surtout préoccupée
du plaisir vécu par le lecteur. Les principaux penseurs de la création
poétique sont les Kaémiriens Anandavardhana et Bhatta Tota et plus
tard Abhinavagupta, son disciple direct.

Le poete est considéré comme créateur: «Comme le créateur (Praja-
pati), est-il écrit dans I’ Abhinavabharati, 1,4, le poéte crée pour lui-méme
un monde a son gré. Il est, en vérité, abondamment doué du pouvoir de
créer des choses étonnantes et variées, pouvoir di a la faveur de la
divinité, Parole supréme, appelée Intuition (pratibha), qui resplendit
continuellement dans son cceur». Le poete est donc initié et inspiré
directement et intérieurement par 'Intuition divine qui est dans son
cceur. L’intuition divine embrasse toute la réalité divine et elle est en
méme temps le germe de la création du monde. En conséquence le poéte
est favorisé de ce double pouvoir: le pouvoir de découvrir intuitivement
la réalité sous-jacente a toute la variété du monde physique et le pouvoir
de créer un langage apte a 'exprimer. Comme cette prise de conscience
intuitive est vibrante de béatitude et de joie, le poéte suggérera par un
langage exalté cette émotion pure, générale et essentielle. Selon Bhatta
Tauta, I'intuition (pratibhd) est une sorte de saisie de sagesse (prajfid) qui
est source inépuisable de formes nouvelles; ce n’est qu’en vertu de cette
intuition qu’on mérite le nom de «poéte», de quelqu’un doué de I'art de
I'expression. Le terme «sagesse» désigne ici la perception directe de la



110 L’expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta

chose en soi, perception pleine de la saveur (rasa) méme de cette chose.
Cette saveur impreégne toute la personne du poete et elle est traduite
spontanément en expression poétique, comme un liquide débordant
d’un vase ou comme des exclamations et des interjections manifestant
spontanément un état mental. Cette saveur, dans le podte, est comme la
semence; dans le poéme, elle est comme 'arbre; dans l'acteur, elle est
comme la fleur; dans le spectateur, elle est comme le fruit. En conclu-
sion, le poéte est un visionnaire (rsi) de la réalité en soi, capable
d’évoquer par le verbe cette vision.

CONCLUSION

S’il est requis du poéte une ample formation incluant la connais-
sance de la grammaire, de la métrique, de la stylistique, des figures de
style, la connaissance générale aussi des différents arts, une notion des
sciences profanes annexes et relevant de la culture; s’il est requis la
concentration et le recueillement de I’esprit ainsi que I’exercice du métier
de poete, tout cela néanmoins ne lui donnera pas 'ame et le souffle de la
vraie poésie. Car lart poétique est avant tout le pouvoir ou génie
d’intuition, d’illumination, qui perce le mysteére de la réalité au travers
des apparences sensibles, grace a 'inspiration et a la faveur d’une déesse
habitant son cceur qui est Parole transparente et pure Musicalité dont la
résonance fera surgir le monde. Pouvoir ou génie qui est en méme
temps imagination créatrice de formes imprévues et de mots évocateurs
et symboliques opérant le transfert. Comme la réalité fondamentale est
conscience vibrante et épanouissement de béatitude, le poete suggérera
cette réalité dans une sorte d’enthousiasme intérieur et trouvera des mots
pleins de ferveur qui évoqueront, au travers des grands sentiments vécus
par ’homme, au travers de ses états d’ame, cette réalité qui les anime
tous. Telle est la clef du plaisir esthétique. Anandavardhana soutient en
effet que la poésie suscite une impression de plaisir en raison du sens
suggéré et cette suggestion propre a la poésie differe essentiellement de
la capacité qu’ont les mots de désigner des choses et de communiquer
des idées.

La théorie esthétique d’Abhinavagupta, plus profondément philo-
sophique et plus finement psychologique, tout en demeurant dans les
cadres de la tradition indienne, sut génialement faire une synthése
originale des principaux éléments: suggestion, sentiments, ornements,



L’expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta 111

figures et qualités de style, en conférant a ces élements leur place
respective dans I’ensemble.

C’est en faissant appel aux impressions ou imprégnations psychi-
ques dynamiques, déposées dans le subconscient du po¢te comme du
lecteur du poéme, qu’Abhinavagupta trouva la cause de la jouissance
esthétique. Le plaisir éprouvé par le lecteur ou le spectateur n’est ni
I’émotion du poete, ni celle du héros décrit, ni celle de I'acteur, ni
I’émotion consciente du spectateur; la jouissance a pour source le
sentiment permanent enfoui dans le tréfonds de la personnalité du
lecteur sous forme d’impressions latentes accumulées au cours du
temps. Au contact de 'ceuvre d’art, il se produit dans I'ame du lecteur
un éveil de ces impressions assoupies qui se mettent a vibrer et produi-
sent un véritable ravissement. C’est 13 une grande différence entre
I'expérience esthétique et I'expérience mystique; dans cette derniere, les
impressions psychiques ont disparu vu la révolution fondamentale du
psychisme causée par la délivrance et la fusion; de plus, dans les états
mystiques successifs, le coeur du yogin est de plus en plus dans
I'indifférence, alors que dans I’expérience artistique il y a une partici-
pation active du sympathisant, du lecteur.

Les impressions, plus inexprimables qu’exprimables, seront sim-
plement suggérées. Seule la poésie supérieure, dans laquelle la sugges-
tion prévaut sur le sens exprimé aussi bien que sur le sens figuré, est
symbolique et pleine de sous-entendus; c’est donc la seule qui procure le
véritable ravissement et I’apaisement. Le plaisir esthétique garde son
visage humain tout en étant un appel ou une nostalgie vers une joie
supérieure: «A I'aide de poémes et de danses, etc., 'on s’absorbe dans la
saveur esthétique, et I'on appelle la jouissance qui en résulte «plaisir
esthétique, félicité, repos dans I’essence du sujet connaissant». Le cceur,
ou prise de conscience de soi, en est le facteur prépondérant; par contre,
la lumiére consciente n’y parait pas en évidence; en effet, bien qu'on
supprime ’écran qui obscurcit la vision de la Réalité, néanmoins les
tendances résiduelles inconscientes font encore obstacle a la manifesta-
tion de cette Lumiere. C’est pourquoi la jouissance artistique nous
donne un apercu de la joie propre au sujet conscient, mais ne la révele

pas dans tout son éclat comme le fait la félicité mystique»'*.

% Le Vijfiana Bhairava (d’ Abhinavagupta), traduit et annoté par Lilian SILBURN.
Publ. de I'Institut de Civilisation Indienne, fasc. 15, Ed. de Boccard, Paris, 1976,
p. 114.



112 L’expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta

LD’expérience esthétique permet a2 ’homme d’éprouver une tres
grande volupté de l'esprit parce qu’elle est empreinte de désintéresse-
ment, de sérénité, de dilatation de 'dme, d’autonomie de la personne, de
jaillissement de I'intuition, de surprise du secret des choses, de présence
et de communion i l'univers entier grice a la Parole créatrice faisant
vivre et vibrer les étres dans un tout compact.



	L'expérience esthéquie et poétique selon Abhinavagupta, penseur Kaśmîrien du Xe siècle

