
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 1-2

Artikel: L'expérience esthéquie et poétique selon Abhinavagupta, penseur
Kamîrien du Xe siècle

Autor: Python, Vincent

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761390

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761390
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vincent Python

L'expérience esthétique et poétique selon
Abhinavagupta, penseur Kasmîrien

du Xe siècle

Le Kasmîr, haute vallée himâlayenne située aux confins de l'Inde,
de la Perse et de l'Asie centrale, même s'il n'était qu'une modeste

province indienne, constitua du VIIe au XIIe siècle de notre ère une sorte
de métropole culturelle très prisée. Auparavant déjà, sur le plan plus
restreint de la culture bouddhique, le Kasmîr fut une terre de prédilection

de la méditation bouddhique: «Le centre du dhyâna, ou, pour
employer un terme moins étroitement technique, du yoga bouddhique,
était alors le Cachemire, dont l'ambiance montagneuse était favorable à

la vie méditative. Nombreux furent, aux alentours de l'an 400, les

pèlerins chinois, surtout du Nord, qui se rendirent au Cachemire pour y
étudier le dhyâna; nombreux aussi les maîtres cachemiriens qu'ils
invitèrent ou ramenèrent en Chine pour y enseigner cette discipline très
demandée»1.

Après la dégénérescence et l'extinction de la dynastie Kârkota au
milieu du IXe siècle, le règne d'Avantivarman, le premier souverain de

la dynastie Utpala, inaugura une nouvelle période de grandeur pour le

Kasmîr. Celui-ci se trouvait alors réduit à la vallée de la rivière Vitastâ.
Avantivarman s'empressa de rétablir l'ordre intérieur et de restaurer
l'économie kasmîrienne; il y fut aidé par un ministre et ingénieur dont
les admirables travaux, entre autres d'irrigation, rendirent aux paysans
kasmîriens la prospérité. Ce souverain institua de nombreuses fonda-

1 Paul Demiéville, Le bouddhisme chinois, dans «Histoire des religions» (Encyclopédie

de la Pléiade), t.I, Paris, 1970, p. 1262.



94 L'expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta

tions et assura aussi aux poètes et aux savants son patronage. Les temples
surgis sur les rives de la Vitastâ étaient fréquentés par des érudits et des

yogis accourus de toutes les régions de l'Inde. Les écoles religieuses et

mystiques, d'inspiration surtout sivaïste, n'étaient pas les seules à prospérer

dans le pays; les études de grammaire, l'exégèse védique, la poésie
furent en honneur dans les cercles cultivés de Srînagar et les recherches de

rhétorique et d'esthétique furent notamment favorisées.

A la cour du roi Avantivarman vivait un rhéteur et penseur
célèbre, Anandavardhana; il écrivit un traité qui fera date sur la nature
du langage poétique. Ce traité, intitulé Dhvanyâloka (Lumière de la

résonance), est fondamental pour l'étude de l'expérience poétique et il
donnera lieu, un siècle plus tard environ, au commentaire magistral
d'Abhinavagupta2. Les conclusions du traité seront acceptées, à quelques

exceptions près, par les rhéteurs postérieurs de l'Inde. Pour ce

critique clairvoyant, le secret de la poésie réside dans son pouvoir de

suggestion.
Abhinavagupta, fort de cette intuition, mettra une dernière main,

grâce à son génie et à son regard fulgurant, à une esthétique la plus apte à

expliquer l'originalité de l'art poétique et de l'art dramatique. Les

renseignements biographiques sur Abhinavagupta sont rares3. Il naquit
vers le milieu du Xe siècle d'une famille riche et noble de brahmanes
résidant au Kasmîr. Il fréquenta de nombreux maîtres d'écoles très

diverses, mais inspirées en général par le Sivaïsme tantrique. Son maître
de rhétorique et de poétique fut Bhatta Tauta. Mystique, philosophe et

poéticien, Abhinavagupta écrivit de nombreux traités dont quelques-
uns sont perdus. Ses recherches sur l'esthétique et la poétique sont
consignées surtout dans deux traités, dont le premier est le commentaire

ou «brillant regard» (locana) sur le Dhvanyâloka qui vient d'être
mentionné, et dont le second est l'Abhinavahhâratî, sorte de glose littéraire au

traité classique de Bharata, le Nâtyasâstra (Traité d'art dramatique)4.

2 Anandavardhana's Dhvanyâloka with the Locana and Bâlapriyâ commentaries
by Abhinavagupta and Râmasâraka, ed. by Pandit Pattâbhirâma Sâstrî, Chowkham-
ba, Benares, 1940.

3 La seule étude d'ensemble sur Abhinavagupta et son œuvre est: Pandey,
Kanti Chandra: Abhinavagupta, an Historical and Philosophical Study, Chowkhamba,
Benares, 1935; 2e éd, revue et augmentée, ibid., 1963.

4 Le Nâtyasâstra de Bharata avec le commentaire d'Abhinavagupta (l'Abhinavahhâratî)

a été édité par Manavalli Ramakrishna Kavi, Gaekwad Oriental Series, 4

vol., Baroda, 1926-1960 (Vol. I, no. XXXVI, 1926; Vol. II, no. LXVIII, 1934; Vol.
Ill, no. CXXIV, 1954; Vol. IV, no. CXLV, 1964). - A noter déjà que pour les



L'expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta 95

La conception d'Abhinavagupta de l'expérience esthétique est

dépendante de sa conception mystique et philosophique générale de l'Absolu

(Siva) et du monde considéré comme une manifestation de

l'Energie-Conscience (Sakti) de ce même Absolu. C'est pourquoi un
rappel préalable, même s'il est succinct, de la vision d'ensemble s'impose.

La synthèse métaphysique d'Abhinavagupta est très nuancée et
elle ne dénie pas au monde une certaine réalité; elle n'a rien du monisme
absolu de Sankara et l'on voit mal comment le langage du Vedânta

pourrait expliquer la nature de l'expérience esthétique sans lui enlever

tout son nerf et toute sa saveur. Selon Abhinavagupta et son Ecole, le

premier principe, Siva, est Conscience (cit) lumineuse; celle-ci est à la

fois pure lumière-conscience (prakâsa) et aussi prise de conscience

(vimarsa) de cette lumière. La prise de conscience est quelque chose

d'actif; elle dénote un dynamisme interne de la concience, si bien que
cette lumière ou conscience transcentante, loin d'être un absolu immobile

et sans vie, est au contraire fulguration (sphurattâ), vibration lumineuse

(spanda), énergie (sakti). Autant de notions-clef pour la compréhension

esthétique. De même, l'aspect Parole, Verbe, comme puissance
d'expression, de manifestation et de communication, représente aussi

l'aspect dynamique de la conscience5. La Parole Vâk), principe énergé-

théoriciens sanscrits, le théâtre est l'art par excellence car il inclut plusieurs autres
arts: la poésie comme il va de soi, la musique, la danse, l'architecture et la décoration,
la peinture partiellement. En plus de ses œuvres poétiques où Abhinavagupta expose
spécialement sa théorie esthétique, il faut signaler ses autres oeuvres, soit mystiques,
soit philosophiques, où il fait allusion aussi à cette théorie et où il compare
l'expérience esthétique et l'expérience mystique. Parmi ses œuvres philosophiques, il
convient de mentionner deux commentaires, l'un plus étendu, l'autre plus restreint,
sur les Isvarapratyabhijhâkârikâ (Stances de la reconnaissance du Seigneur) composées
par son maître insigne Utpaladeva, cf. l'édition de Kaul Sastri, dans Kashmir Series
of Texts and Studies, LXV, Nirnayasâgara Press, Bombay, 1938-1943 (3 vol.).

Parmi les œuvres mystiques, les plus importantes sont 1) le Tantrâloka (Lumière
des Ecritures), édité par Pandit Madhusudhan Kaul, K.S.T.S., XXVIII, Shri Venka-
teshvar Steam Press, Bombay, 1918-1938 (12 vol.); Raniero Gnou, excellent
spécialiste italien, a donné une remarquable traduction de ce traité: Luce dette Sacre

Scritture (Tantrâloka), Coll. Classici delle Religioni, UTET, Turin, 1972. 2) Le
Tantrasâra (Essence des Ecritures), édité par M. Rama Shastri, K.S.T.S., XVII, NSP,
Bombay, 1918; également traduit par R. Gnoli: Essenza dei Tantra, Enciclopedia di
autori classici, Boringhieri, Turin, 1960. 3) Un bref commentaire d'un texte sacré
très vénérable, la Parâtrimsikâ, édité par Mukunda Rama Shastri, K.S.T.S., XVIII,
Bombay, 1918; trad. R. Gnoli: La Trentina delta Suprema, ed. Boringhieri, Turin,
1965.

5 Cfr. André Padoux: Recherches sur la symbolique et l'énergie de la parole dans

certains textes tantriques, Publ. de l'Institut de Civilisation Indienne, fascicule 21, E. de
Boccard, Paris, 1975, p. 68-71.



96 L'expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta

tique féminin, désigne, en Siva, l'énergie-parole, prise en sa source, ce

par quoi il produit l'univers, grâce à quoi il le soutient et en quoi il le

résorbe. La conscience vivante est inséparable de la Parole et du Verbe
mental. Cela n'exclut pas, il va sans dire, un au-delà de la Parole, un
premier stade où la pure Conscience n'est que Silence transcendant.
Grâce à l'énergie de conscience et de parole, Siva contient en lui, même

avant toute manifestation, l'univers entier sous forme d'archétype ou de

paradigme, tout comme dans le jaune de l'œuf de paon se trouvent en

puissance, indistinctes, toutes les couleurs de cet oiseau. Comme tout se

trouve déjà en germe dans la plénitude de sa puissance émanatrice et
salvatrice, dans la surabondance de sa générosité, il est totale liberté et

pure spontanéité (svâtantrya). Il jouit de l'autonomie parfaite par cette

prise de conscience dynamique de tout son être. Cet aspect tranche avec
le point de vue plus statique de l'Absolu dans le Vedânta. Cet aspect se

reflétera aussi dans l'expérience de liberté et d'autonomie vécue par
l'artiste et revécue dans la contemplation d'une œuvre d'art.

En conséquence, la notion de mâyâ, puissance de production magique,

sera repensée et modifiée dans un sens plus cohérent et plus réaliste

que celui que l'hindouisme attribuait à cet instrument de production du
monde. La mâyâ revêt un aspect assez artificiel dans l'hindouisme et

l'appel à cet artifice reste en grande partie inexpliqué. Abhinava, au

contraire, la conçoit comme une modalité de l'énergie de Siva; mieux,
comme Siva s'objectivant (Lui qui est pure Subjectivité), se limitant, se

dégradant, s'obscurcissant ou se voilant en faisant apparaître les choses.

Siva s'adonne librement à ce jeu de production (lîlâ) du monde. Cette
façon d'envisager la mâyâ est vraiment originale. Le monde n'est donc

pas une pure apparence sans être, mais une production réelle qui tire sa

réalité de l'énergie divine qui le pénètre, comme l'huile pénètre et

imprègne entièrement la graine de sésame. La mâyâ garde un côté positif
en tant qu'elle renferme en elle de l'énergie de Siva, si atténuée que soit
cette énergie, et, comme telle, elle offre une possibilité de retour, de

réabsorption du monde par l'Absolu. Le monde continue d'être une
répercussion de la vibration de l'énergie divine; en prenant conscience de

cette résonance, dans les choses, de la parole efficace de Siva, il est

possible de remonter à la source de toute parole. Le retour ne s'opère pas

par le rejet du monde, mais par le recours à ces soubresauts, à ces

tressaillements, à ces émotions animant les êtres. Les rites tantriques
puisent là leur juste inspiration. L'activité artistique et l'expérience
esthétique trouvent là aussi la raison de leur charme, et le pouvoir
suggestif de l'art tire sa vertu de ce rayonnement vibrant de l'Absolu.



L'expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta 97

SENS LITTÉRAL, SENS FIGURÉ, SENS SUGGÉRÉ

Les sublimes perspectives évoquées jusqu' ici ne dispensent pas d'un
examen plus particulier et plus laborieux de la magie du verbe poétique
et du langage de l'artiste. Les poéticiens de l'Inde, à la suite des

grammairiens et des logiciens, reconnaissent aux mots et au langage
(mots, phrase, stances ou même poème pris dans son ensemble) une
double fonction: une fonction de dénotation directe, et une fonction de

dénotation indirecte ou induite6.
La dénotation directe ou premier degré de signification (abhidhâ)

désigne le sens premier du mot, la valeur conventionnelle et usuelle qu'il
possède dans le langage, lorsque celui-ci est réduit à son rôle de

communication ordinaire. Il s'agit là du sens littéral, historique. Il est un
instrument d'information empirique pour la vie de tous les jours,
orienté vers le singulier des faits et des événements, conditionné par le

temps et l'espace d'un monde transmigrant, et, comme tel, provisoire,
momentané et limité, très empreint de la conscience singulière de

chaque personne, très utilitaire, causé et motivé puisqu'il est au service
d'un but très intéressé et pratique de l'individu qui agit dans le présent.
A ce niveau, les mots s'épuisent et disparaissent, dès qu'on en a saisi la

signification littérale et pratique7.
6 Sur le thème précis du présent article, j'ai consulté les travaux suivants: Kanti

Chandra Pandey: Comparative Aesthetics, Vol. I, Indian Aesthetics, Chowkhamba
Sanskrit Studies, vol. II, Varanasi, lere éd., 1950, 2e éd., 1959; Vol. II Western

Aesthetics, Chowkhamba vol IV, Varanasi, 1956.

J.L. Masson and M.V. Patwardhan: Sântarasa and Abhinavagupta's Philosophy
ofAesthetics, Bhandarkar Oriental Series, No. 9, Poona, 1969.

Raniero Gnoli: The Aesthetic Experience according to Abhinavagupta, Serie Orientale

Roma, XI, ISMEO, Roma, 1956; 2e éd. revue et accrue, Chowkhamba,
Varanasi, 1968.

Journal Asiatique, t. CCLX, année 1972, fasc. 1 et 2: K. Bhattacharya:
Sântarasa et Advaita, à propos d'un livre récent, p. 89-105.

Louis Renou et Jean Filliozat: L'Inde Classique, manuel des études indiennes, 2

vol., T.I.: Paris, Payot, 1947; T. II: Paris, Imprimerie Nationale; Hanoï, Ecole
Française d'Extrême-Orient, 1953.

Jan Gonda: Medieval Religious Literature in Sanskrit, Otto Harrassowitz,
Wiesbaden, 1977.

Bernard Parlier: La Ghatakarparavivriti d'Abhinavagupta, Publ. Institut de

Civilisation Indienne, fasc. 39, E. de Boccard, Paris, 1975.
7 Comme il s'agit ici du langage usuel et du comportement pratique, les

rhétoriciens indiens font cette remarque au sujet des organes des sens qui collaborent
à l'activité de l'homme: seules la vue et l'ouïe sont des sens esthétiques; les autres sens
n'ont de raison d'être que dans la vie pratique et ils «fermentent» à l'intérieur du
sujet, ce qui veut dire, qu'ils sont incapables de rompre les barrières du moi, du sujet
limité, de ses intérêts pratiques.



98 L'expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta

La dénotation indirecte ou deuxième degré de signification (laksanâ)

désigne la signification dérivée que le mot acquiert dans le cas d'un
transfert de sens, par exemple dans la phrase: le «pays se réjouit» où le

mot «pays» n'est pas entendu au sens propre mais représente les

habitants du pays. La dénotation indirecte est à la base de la métaphore.
Il s'agit là du sens figuré. Le sens figuré n'exclut pas tout rapport avec le

sens propre et littéral; il présuppose la prise de conscience du sens littéral
du mot pour pouvoir ensuite se rendre compte que le sens littéral ne joue
pas dans ce cas et qu'il faut recourir à une signification dérivée. Dans

l'exemple cité, le pays, pris dans son sens littéral, ne peut pas se réjouir;
il faut donc l'entendre dans le sens dérivé où le mot «pays» figure les

habitants. Un autre exemple où le mot est pris tantôt dans son sens

littéral, tantôt dans son sens figuré, suivant qu'il se rapporte à deux
sujets différents: «Pour peu de chose il s'élève, pour peu de chose il
s'abaisse. Quelle ressemblance entre la conduite du fourbe et celle d'une
balance!» Appliquée à la balance, l'oscillation est prise au sens propre;
appliquée au fourbe, l'oscillation est prise au sens figuré. L'art des poètes
est de choisir des métaphores si ingénieuses qu'elles puissent se prêter
non seulement à une seule mais à plusieurs significations figurées
(comparaison polyvalente). Les sens figuré évoque toutes les figures de

style: les grammairiens et poéticiens indiens les appellent «alamkâra»,

littéralement «ornements, parures», comparables aux parures que
revêtent les humains. Dans le domaine de la poésie (kâvya), ce seront les

figures poétiques (kâvyâlamkâra.) Les figures de style se diviseront en

figures de mot (sâbdâlamkâra) et en figures de sens (arthâlamkâra). Le
nombre des figures a fort varié au cours de l'histoire littéraire de l'Inde.
Bharata en mentionne quatre: la comparaison (upamâ), la métaphore
(rûpaka), l'allitération (yamaka), l'association (dîpaka) d'un seul attribut
avec deux ou plusieurs objets ou, inversément, l'association de plusieurs
attributs avec un même objet. Les poéticiens récents dénombreront
jusqu'à cent quinze figures8. S'il est fait allusion à cette variété de figures
de style, c'est parce que, aux yeux de plusieurs poéticiens, comme par
exemple Dandin, ces figures étaient la caractéristique de la poésie. Or ces

figures, à l'image des parures, ne concernent que le corps (sarîra) et non
l'âme (âtman) de la poésie.

8 Edwin Gerow, A Clossary of Indian figures of Speech, Mouton, 1971.
Marie-Claude Porcher, Figures de style en sanskrit, Publ. de l'Institut de

Civilisation Indienne, fasc., 45, E. de Boccard, Paris, 1978.



L'expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta 99

Ces deux premiers sens, littéral et figuré, sont des sens exprimés par
les mots et leur compréhension n'offre pas de difficulté. De plus, dans

les deux cas, la relation entre le signifiant (l'ensemble des mots constituant

un énoncé) et le signifié (le sens ou la valeur de cet énoncé) est
d'ordre intellectuel ou cognitif. Ces deux remarques sont importantes

pour distinguer ces deux premiers sens d'un troisième sens que les

poéticiens du Kasmîr vont dégager et mettre en valeur dans leurs
recherches sur le langage poétique.

La troisième fonction du langage ou troisième degré de signification

est son pouvoir de suggestion (vyanjanâ), d'évocation, de manifestation

(de quelque chose qui était à l'état latent dans le poète comme
dans le lecteur). Il s'agit là du sens suggéré (vyangyârtha), sens à manifester,

d'une sorte de résonance (dhvani) provoquée par le mot ou le poème
dans l'âme de l'auditeur ou du lecteur. C'est Anandavardhana, signalé
plus haut, qui a fait du dhvani l'âme de la poésie. Le terme dhvani

signifie: son, écho, résonance, tonalité, allusion, insinuation. Appliqué à

la poésie, il signifie la suggestion, la résonance, la répercussion provoquées

dans l'âme par le poème. Quelle relation entretient le sens suggéré
ou le dhvani avec le sens direct du mot? Tantôt le sens direct est

totalement annulé, ou du moins modifié, en tout cas il n'est pas le sens

qu'on désire exprimer; tantôt, tout en étant visé, il n'existe qu'en
fonction d'un autre sens, lequel parvient au lecteur soit simultanément
avec le sens direct et par suite imperceptiblement, soit de façon perceptible

«comme la résonance qui suit le battement d'une cloche». Quoiqu'il
en soit, le sens suggéré présuppose le sens littéral, comme saint Thomas
dit que «le sens spirituel repose sur le sens littéral et le présuppose»
(Somme Theologique, 1,1, 10).

Deux caractéristiques de cette troisième fonction du langage
apparaissent immédiatement par rapport aux deux premières fonctions.
D'abord, le sens est, ici, inexprimé, il est seulement suggéré ou
mystérieusement insinué; les mots ne s'imposent pas d'entrée mais agissent

par touches imperceptibles et leur sens secret ne se laisse deviner qu'à
une sensibilité affinée et qu'au travers d'un courant de sympathie. C'est

un processus d'évocation très pudique et très réservée. Ensuite, le

rapport entre le signifiant et le signifié n'est plus, ici, d'ordre intellectuel
et cognitif, mais d'ordre affectif et émotionnel. Or, ce qui relève de

l'ordre affectif est plus obscur; c'est pourquoi il est plus suggérable
qu'exprimable et il se ressent plus qu'il ne se définit. Il ne se laisse saisir

que par expérience, expérience qui revit le sentiment ou l'émotion vécu



100 L'expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta

par l'artiste et que celui-ci a imprimé dans son œuvre en lui donnant telle
tonalité affective. C'est une vibration psychique qui se communique ou,
mieux, qui se partage.

Le rôle de la suggestion est un rôle de manifestation (abhivyakti,
vyanjanâ): manifester ce qui était à l'état latent, manifester ce qui est

inexprimé. L'idée de manifestation est familière à la spéculation
indienne, soit en ce qui concerne la théorie du langage, soit en ce qui
concerne la théorie de la délivrance. Ainsi pour un grammairien philosophe

comme Bhartrihari, la permanence et la stabilité du langage
postulent l'existence de significations éternelles que révèle l'unité phonique

du mot. La sonorité de la parole suprême, créatrice de l'univers,
forme pour ainsi dire la substance intelligible du mot, sonorité désignée

par le terme sphota. Elle devient manifeste (vyangya), elle éclate (sphuta-

ti), lorsque sont prononcés les sons (dhvani) qui constituent le mot,
l'audition éveillant dans la conscience l'idée corrélative, préexistante,
incréée. De même la délivrance (moksa), dans la perspective du Vedânta,
est proprement manifestation, révélation de notre essence authentique,
lorsque sont écartés les obstacles qui enveloppent la conscience. Par là,
l'idée du dhvani se rattache à un vaste courant d'idées. La poésie par
exellence est donc celle où règne la suggestion-manifestation; les mots y
reçoivent un pouvoir additionnel, celui de manifester; il ne s'agira pas

d'exprimer un sens à proprement parler nouveau mais de manifester ce

qui existait déjà. Pour cette raison, la poésie purement «picturale» (citra)
où la suggestion fait défaut, est considérée comme la catégorie la plus
basse.

De là découle une nouvelle caractéristique du langage poétique par
rapport au langage courant. Abhinavagupta voulant spécifier la relation
qui existe en poésie entre les mots et les sentiments (rasa) évoqués relève

que cette relation n'est pas une relation ordinaire de cause à effet, ni une
relation cognitive entre le signe et la chose communiquée, mais une
relation de révélateur à révélé ou de manifestant à manifesté. L'expérience

esthétique, manifestée par l'expression poétique, ne réside pas
dans une relation de cause à effet avec ce qui précède et ce qui suit, mais
elle cause comme une rupture au sein des relations présidant à la vie de

tous les jours, une rupture magique. La prose est simplement un
instrument d'information, et, sa tâche finie, elle n'a plus de raison d'être
ultérieure. La poésie, au contraire, est une fin en elle-même et, une fois
lue et goûtée, elle ne perd rien de sa valeur intrinsèque; elle demeure

vierge et intacte. Les mots poétiques ne sont pas transitoires mais



L'expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta 101

permanents, et, il faut l'ajouter, ils sont irremplaçables, dans ce sens que
le mot poétique est unique et ne souffre pas de synonymes. Raniero
Gnoli se plaît à citer le poète et poéticien Paul Valéry qui exprime une
conception semblable:

«La poésie n'a pas le moins du monde pour object de communiquer à

quelqu'un quelque notion déterminée, - à quoi la prose doit suffire. Observez
seulement le destin de la prose, comme elle expire à peine entendue, et expire de

l'être, - c'est-à-dire d'être remplacée dans l'esprit attentif par une idée ou figure
finie. Cette idée, dont la prose vient d'exciter les conditions nécessaires et

suffisantes, s'étant produite, aussitôt les moyens sont dissous, le langage s'évanouit

devant elle. C'est un phénomène constant dont voici un double contrôle;
notre mémoire nous répète le discours que nous n'avons pas compris. La

répétition répond à l'incompréhension. Elle nous signifie que l'acte du langage n'a pu
s'accomplir. Mais au contraire, et comme par symétrie, si nous avons compris,
nous sommes en possession d'exprimer sous d'autres formes l'idée que le discours

avait composée en nous. L'acte du langage accompli nous a rendus maîtres du

point central qui commande la multiplicité des expressions possibles d'une idée

acquise. En somme, le sens, qui est la tendance à une substitution mentale

uniforme, unique, résolutoire, est l'objet, la loi, la limite d'existence de la prose

pure.
Toute autre est la fonction de la poésie. Tandis que le fond unique est

exigible de la prose, c'est ici la forme unique qui ordonne et survit. C'est le son,
c'est le rythme, ce sont les rapprochements physiques des mots, leurs effets

d'induction ou leurs influences mutuelles qui dominent, aux dépens de leur

propriété de se consommer en un sens défini et certain. Il faut donc que dans un
poème le sens ne puisse l'emporter sur la forme et la détruire sans retour; c'est au
contraire le retour, la forme conservée, ou plutôt exactement reproduite comme
unique et nécessaire expression de l'état ou de la pensée qu'elle vient d'engendrer
au lecteur, qui est le ressort de la puissance poétique. Un beau vers renaît

indéfiniment de ses cendres, il redevient, - comme l'effet de son effet, - cause

harmonique de soi-mêne»9.

Cette citation est bien dans l'esprit du commentaire d'Abhinava-
gupta au Dhvanyâloka: «L'expérience esthétique se produit en pressant,

pour ainsi dire, le mot poétique (pour en extraire la sève). Les personnes
qui ont le sens esthétique hsent et savourent, d'une façon répétée, le

même poème. En contraste avec les moyens pratiques de perception
qui, leur tâche accomplie, ne sont plus d'aucun usage et doivent être
abandonnés, un poème, en vérité, ne perd pas sa valeur une fois qu'il est

9 Paul Valéry, Variété III, Commentaire de «Charmes», NRF. Gallimard, Paris
(XVe édition), 1936, p. 81-82.



102 L'expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta

compris. Les mots, en poésie, doivent donc avoir un pouvoir de

surcroît, un pouvoir de suggestion, et, pour cette raison, le passage du

sens conventionnel au sens poétique est imperceptible L'expression
poétique, une fois perçue, tend à devenir elle-même objet d'expérience
esthétique et elle exclut tout recours ultérieur à la convention. La
connaissance esthétique n'a rien de commun avec les formes de perception

propres à l'œuvre didactique, telles que: «On me commande de

faire cela», «Je veux faire cela», etc.; ces formes de perception tendent en
fait à une fin extrinsèque qui leur succède dans le temps, et, comme
telles, elles sont de nature ordinaire et pratique. Au lieu de cela, ce qui se

produit, dans l'experience esthétique, c'est la naissance du goût esthétique

savourant l'expression artistique. Pareille expérience, à l'image
d'une fleur surgie magiquement, a comme essence le présent seul, sans

corrélation avec le passé ou le futur. Elle est donc différente soit de

l'expérience ordinaire, soit de l'expérience religieuse (Locana, I, 21, éd.

Bénares, p. 158-160).

LA SAVEUR DE L'EXPÉRIENCE ESTHÉTIQUE

Ces réflexions sur le procédé d'évocation et de suggestion ne
suffisent pas à expliquer l'expérience esthétique qui, par nature, est

charme, plaisir et complaisance. Selon l'axiome, le beau est ce qu'on se

plaît à voir et il comporte une référence au plaisir. La qualité de

l'évocation est d'être savoureuse, et c'est la manifestation elle-même qui
est plaisir en art. Rasa, ou expérience esthétique manifestée par le

pouvoir de révélation, n'a pas un caractère noétique et n'est pas une

perception, mais il est une expérience, une fruition (bhoga).

Selon sa nature, la suggestion (dhvani) peut porter soit sur une chose

(vastu) à exprimer, à savoir toute notion concrète ou abstraite, événement

ou axiome; soit sur une figure (alamkâra), métaphore voilée ou
allégorie; soit, enfin, sur un sentiment (rasa), une émotion. Cette
dernière est de beaucoup la forme principale, la seule qui puisse valoir

pour des œuvres entières (une pièce de théâtre, par exemple), tout en

s'appliquant aussi à des mots isolés. En définitive, la théorie de la

suggestion n'a été qu'une superstructure de celle du sentiment et de la

saveur affective (rasa). Rasa est un terme technique occupant une grande
place en poétique et en dramaturgie. Etymologiquement, il relève de la

racine indo-européenne: ere-s-, res, rôs, signifiant: jus, sève, fluidité, cf.



L'expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta 103

latin ros„ grec êoàoo dans des composés comme avegctot (couler, verser
ensemble). De la notion de jus, sève, découle la notion de saveur
(Geschmack). Comme terme technique, il désigne l'état de jouissance
esthétique. Tant par les conditions qu'il demande à l'œuvre d'art que par
les dispositions requises chez le lecteur ou le spectateur, il embrasse tout
le domaine de l'expérience esthétique. Il est analogue au goût dans le

domaine des sens. Il s'éveille dans l'esprit lorsqu'une situation est

représentée de façon complète, lorsque tous les mots ont Un rapport de

convenance entre eux et avec le sentiment fondamental (sthâyin) ou état
émotionnel de l'œuvre, lorsque, d'autre part, le lecteur ou le spectateur
est doué de culture et de sensibilité et réalise un état d'attention désintéressée.

Le mot s'emploie également pour désigner la qualité propre à

l'œuvre, sa tonalité dominante, dont le plaisir esthétique est en quelque
sorte le corrélatifsur le plan subjectif. Divers obstacles peuvent entraver
l'épanouissement du sens poétique: invraisemblance, obscurité, impropriété,

emploi de certaines figures qui ne s'harmonisent pas avec le

sentiment dominant.
Même si l'état de jouissance esthétique est au fond unique, on

distingue, à la suite de Bharata, huit rasa selon la dominante affective du

poème; ces huit rasa sont classés en quatre formes primaires avec leurs

genres correspondants: l'amour et l'érotique (srhgâra), la colère et le

furieux (raudra), le courage et l'héroïque (vîra), l'aversion et l'odieux
(bîbhatsa)\ en quatre formes dérivées avec leurs genres correspondants: la

joie et le comique (hâsya), la douleur et le pathétique (karuna), l'étonne-
ment et le merveilleux (adbhuta), la terreur et le terrible (bhayânaka).
D'autres rasa ont été ajoutés plus tard à ce'tte liste, mais ne présentent

pas, ici, un intérêt particulier10.
Mais Abhinavagupta ajoute un neuvième rasa qui a une portée très

grande à ses yeux, soit parce que ce rasa imprègne tous les autres rasa et

en est la dominante unifiante, soit parce que ce rasa explique l'impression

de sérénité qui se dégage de toute œuvre d'art, soit parce qu'il
permet un rapprochement entre l'expérience esthétique et l'expérience
mystique. Il s'agit de l'état psychique d'apaisement, de sérénité (sântarasa).

C'est le sentiment des sentiments, la paroi (bhitti) sur laquelle se déroulent

l'apparition et la disparition de tous les autres sentiments, l'amour
etc., alors que lui-même demeure immuable; les autres sentiments lui

10 Cfr. V. Raghavan, The Number ofRasas, Second Edition, Adyar Library and
Research Centre, Madras, 1967 (First Edition, 1940).



104 L'expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta

sont attachés comme des joyaux à un fil blanc. Il serait vain et superflu
de vouloir sonder cet état de quiétude qui comporte de multiples degrés

jusqu'au degré suprême de la délivrance. Il ne peut pas être l'objet d'une
expérience, à la manière des autres sentiments fondamentaux; on ne peut
que l'«examiner» rétrospectivement, après que l'expérience authentique,

au-delà de la scission sujet-objet, a pris fin. Ce que l'on peut dire,
c'est que l'expérience esthétique de la quiétude consiste en expérience du
Soi libéré de tout le complexe des épreuves provenant de faux espoirs
qui misent sur les objets extérieurs et qu'elle est un état d'identification
avec le Principe universel; elle est l'expérience du Soi à tel ou tel degré
sur la voie de la parfaite Identification. Elle est cette béatitude suprême,
qui n'est autre que l'âtman lui-même, et qui remplit le cœur sensible du
lecteur du poème ou du spectateur d'un drame, lorsque celui-ci, s'éle-

vant au-dessus de la misère du dehors, se tourne vers le dedans.

LE RÉVEIL DES IMPRESSIONS LATENTES

Les sentiments fondamentaux persistent dans le sujet en tant
qu'imprégnations psychiques (vâsana), comme si le psychisme en gardait le

parfum, car le terme sanscrit fait allusion au parfum que garde une étoffe
où l'on a, par exemple, enveloppé des fleurs ou des aromates. Il existe
dans l'esprit et le subconscient une impression latente des sentiments

éprouvés autrefois, ou transmis de vies antérieures, ou enfin appris. Au
contact de l'œuvre d'art, ces tendances inconscientes sortent de leur état
latent et remontent à la conscience en permettant ainsi d'en goûter la

saveur: «La saveur esthétique (rasa) est goûtée grâce à l'acte d'apprécier
la félicité de sa propre conscience. Ce goût est agréable en ce que la

conscience est colorée par les traces latentes d'états mentaux de bonheur,
préexistant (dans l'esprit des spectateurs). Ces traces ou impressions
sont réveillées par les déterminants et les effets correspondants de l'état
émotionnel (d'une pièce de théâtre) exprimés par les mots» (Dhvanyâlo-
kalocana, p. 51). La diversité des sensibilités esthétiques chez les

personnes provient en grande partie de la diversité des imprégnations
psychiques particulières à chacune.

Il s'ensuit une grande différence entre l'expérience esthétique qui
résulte de l'évocation des impressions latentes et l'expérience directe
vécue dans la réalité ou rendue présente à la mémoire. Les poéticiens
l'ont très tôt reconnue. La marque propre de l'expérience esthétique est,



L'expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta 105

selon ces derniers, la »généralité» (sâdhâranya). Bhattanayaka explique
ainsi la généralité: le facteur, en littérature, qui rend tous les événements

impersonnels et universels. La personne se fond au bénéfice d'une
conscience collective: une multitude de personnes prises par un beau

spectacle ne forment qu'un seul sujet, y compris le dramaturge et les

acteurs. De plus les sentiments sont revécus comme détachés des

situations où ils avaient été vécus et sans heurt de sensibilité; ils sont
revécus dans une parfaite sérénité et transparente pureté et dans une
conscience totalement unifiée. Il n'existe plus qu'un état de conscience

épanouie et colorée par un unique sentiment. Cette conscience vibrante
est un reflet de la Conscience absolue.

Le processus d'évocation artistique n'est pas un acte de la mémoire,
car les expériences affectives rendues présentes par la mémoire gardent
encore leur virulence et la conscience du moi reste très forte. Ce

processus qui porte le nom très suggestif de rumination (romantha), à

l'image des animaux qui remâchent les aliments ramenés de l'estomac,
«naît, lui, de l'inconscient et se développe dans un esprit purgé de ses

impulsions égoïstes par les représentations idéalisées de la poésie,
lesquelles, pour cette raison, sont dénommées briseuses d'obstacles11, en

sorte que l'émotion esthétique ne porte pas la marque du moi; elle est
au-dessus de ce monde; elle met celui qui sent avec son cœur directement

en contact avec l'objet représenté, de même que l'état mystique le

plus élevé immerge le sujet en Siva. Comme lui, il est ineffable et

produit un sentiment d'apaisement (visrânti )»12.

Les événements et les faits accompagnant, dans une pièce de

théâtre, l'évolution du sentiment central sont indépendants de toute
relation avec l'individu particulier et de toute interaction particulière. La

généralité est donc un état d'identification de soi avec la situation
imaginée (par l'artiste), dénué de tout intérêt particulier et, de ce point
de vue, de toute relation quelconque avec le moi limité, comme si cet

état était impersonnel. Le moi n'est donc plus concerné. Les sentiments
eux-mêmes de joie, de chagrin, de colère qui animent la vie ordinaire
sont éprouvés d'une façon très différente dans l'état de conscience

11 Vighnâpasâraka «qui brise les obstacles»; ces obstacles sont l'inattention,
l'ignorance (enténébrée du moi), l'intérêt, le souci d'agir, cf. Sushil Kumar De,
History of Sanskrit Poetics, Firma K.L. Mukhopadhyay, Calcutta, 1960, Complete
Revised Edition, t. II. p. 136 (First Edition, 1923, 1925).

12 B. Parlier, La Ghatakarparavivrti (cité plus haut), p. 11.



106 L'expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta

esthétique. Ainsi, la peinture de la volupté (rati) n'éveille plus chez

l'admirateur de l'œuvre une passion sensuelle; elle est allégée, épurée et
devient jouissance esthétique très paisible. Cette modification est encore
plus patente dans la représentation d'états psychiques douloureux,
comme l'observent les poéticiens. Cette conversion de la peine en plaisir
dans le cas de spectacles dépeignant des situations douloureuses qui
engendrent chez les spectateurs une impression sereine et admirative, est

sublime. Mais il ne s'agit pas là d'une indifférence, comparable, par
exemple, à celle d'un yogin, car l'expérience esthétique est mue par une
participation active (anupravesa) de l'admirateur à l'événement représenté.

En résumé, le spectateur est immergé dans l'expérience esthétique,

inconscient de toute autre chose. Le procédé de généralisation que
suppose l'expression poétique rompt la barrière due aux limites du moi
et élimine, de cette sorte, les intérêts, les exigences et les visées inhérents
à ce moi engagé dans le temps et l'espace.

L'ART EST COMMUNION

Les individualités ainsi estompées par le processus de généralisation

peuvent alors fusionner en une unité d'ensemble. C'est ce qui se produit
lors de représentations artistiques comme lors de célébrations religieuses

en commun. Abhinavagupta écrit: «La conscience qui embrasse dans sa

nature toutes choses se contracte pour ainsi dire (s'individualise) à cause

de la diversité des corps; mais, lors d'une assemblée, elle revient à son
état de dilatation en tant que les membres se reflètent les uns dans les

autres. L'émission lumineuse qui émane d'une personne se reflète dans

tous les assistants comme dans autant de miroirs, et, sans effort sous le

coup de la ferveur, elle s'universalise (sarvâyeta). C'est la raison pour
laquelle, lors d'une réunion de nombreuses personnes assistant à des

danses, à des chants etc., l'état de Hesse se produit quand ces personnes
sont recueillies et assimilées dans un ensemble, toute séparation abolie.

La conscience, qui, déjà prise individuellement, est au comble du

bonheur, atteint dans ces spectacles un état d'unité et, par suite, de

volupté totale et parfaite. L'absence de motifs de contraction, tels que la

jalousie, l'envie, etc., fait qu'en de tels moments la conscience est

pleinement dilatée, libre d'obstacles, remplie de bonheur. Si l'un des

participants n'est pas totalement recueilli et assimilé, la conscience en est

heurtée, comme au toucher d'une surface rugueuse, parce que ce



L'expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta 107

membre fait figure d'élément hétérogène Durant ces célébrations,

qu'on soit donc attentif à ne pas admettre quelqu'un aux dispositions
d'âme étrangères, dispersées et non accordées, qui serait par le fait même

cause de contraction» (Tantrâloka, XXVII, v. 373 et suiv.; Gnoli, p.
672).

Le plaisir artistique inclut aussi l'expérience de la liberté, parce qu'il
permet de s'élever au-dessus du moi limité, avec son infini torrent de

désirs, d'attaches et de conditionnements empiriques. La félicité esthétique

signifie ainsi un état d'indépendance, de liberté vis-à-vis de toute
sollicitation extérieure, et de repos dans notre vrai Soi. On peut résumer

provisoirement plusieurs aspects du plaisir esthétique grâce aux différents

synonymes du terme rasa qui sont: rasanâ: goût; âsvâda: jouissance;
bhoga: fruition; samâpatti: accomplissement; laya: fusion; visrânti: repos.

L'état de conscience esthétique n'est pas seulement caractérisé par
une félicité et un apaisement particuliers. Abhinavagupta dit qu'il est

aussi accompagné par le sens de Yétonnement, de la surprise, du ravissement

(camatkâra, syn. vismaya). L'idée générale qui sous-tend ces termes
est que soit l'expérience esthétique, soit l'expérience mystique implique
l'effondrement de ce monde ordinaire, historique, transmigrant, et son
remplacement subit par une nouvelle dimension de la réalité. Dans ce

sens, les deux sont objet de surprise et d'étonnement. La sensibilité

esthétique est, pour Abhinavagupta, capacité d'étonnement; tandis

qu'un cœur opaque est incapable d'émerveillement et de choc (ksobha).

Le sens de l'étonnement est fréquent chez les mystiques comme aussi

chez les philosophes. C'est l'ëxjtX,r]§iç grec ou Vobstupescit latin: «Toute
âme d'homme a par nature contemplé les réalités (de l'autre monde):
autrement, elle ne serait pas venue dans le vivant dont je parle. Mais

trouver dans les choses de ce monde-ci le moyen de se ressouvenir de

celles-là n'est pas aisé pour toute âme, ni pour toutes celles qui alors

n'ont eu qu'une brève vision des choses de là-bas Mais quand il
arrive à celles-ci d'apercevoir une imitation des choses de là-bas, elles

sont hors d'elles-mêmes (èxjtLf|TTOVxat) et ne se possèdent plus! Quant
à la nature de ce qu'elles éprouvent, elles ne s'en rendent pas compte,
faute de pouvoir s'analyser comme il faut» (Platon, Phèdre, 250a, trad.
Léon Robin, Les Belles Lettres, Paris, 1933, p. 43).

K. Bhattacharya relève dans l'œuvre de Schopenhauer des expressions

analogues à celles d'Abhinavagupta sur le plan de l'esthétique. Ces

expressions sont les suivantes: contemplation pure, ravissement de

l'intuition, confusion du sujet et de l'objet, oubli de toute individualité,



108 L'expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta

suppression de cette connaissance qui obéit au principe de raison et qui
ne conçoit que des relations, connaissance pure, lumière, béatitude,
repos13.

CONDITION DE LA SENSIBILITÉ ESTHÉTIQUE: ÊTRE DOUÉ DE CŒUR

De la part du lecteur et du spectateur de l'œuvre d'art il est requis
qu'ils soient «doués de cœur» (sahrdaya). L'opacité du cœur est incapable
d'émerveillement, comme il vient d'être dit. Abhinavagupta remarque:
tout le monde n'est pas capable d'apprécier un poème. Ceux qui
possèdent la sensibilité esthétique sont appelés «doués de cœur, jouissant
de l'assentiment ou de l'agrément (samvâda) du cœur». Que symbolise le
cœur? Le cœur est le lieu de repos de Siva, ou la conscience à l'état pur
conçue comme une énergie vibrante (spanda), rythmée d'un rythme
intérieur et spontané, parfaitement autonome, ravie dans sa béatitude et
liberté. Le cœur, c'est la fulguration de la conscience antérieure à toute
manifestation du monde, pure énergie sonore de la Parole. Pure
conscience sans objet, c'est en se manifestant qu'elle s'objectivera, se «solidifiera».

Les voiles du cœur sont justement les relations aux objets ou la

pensée discursive et discriminative, tandis que le cœur-miroir est la

conscience subjective pure, non affectée par les objets reflétés. Le vrai
poète est celui qui vibre d'une vibration de conscience à l'image de la

conscience absolue, qui est mû par le rythme interne et spontané de cette
conscience. Si le partenaire du poète qui est le lecteur a aussi cette
conscience pure, cette conscience-miroir pure de tout attachement à

l'objet, il vibrera simultanément avec lui d'une vibration de conscience.

L'universalisation des impressions latentes comme des sentiments, dont
il a été fait mention ci-dessus, vise justement à vider ces impressions et

ces sentiments de leur objet pour n'en garder que la vibration et le

rythme internes qui sont vibration et rythme de la conscience elle-
même: «Quand les oreilles sont envahies par le son de chants agréables

et les narines par les senteurs de bois de santal, l'état d'indifférence
disparaît et le cœur est inondé par un état de vibration. Pareil état est

précisément le ci-dit pouvoir de béatitude, grâce auquel l'homme est

13 Article de K. B. Battacharya, dans Journal Asiatique, mentioné ci-dessus -
Schopenhauer, Le Monde comme Volonté et comme Représentation, trad. A. Burdeau,
nouvelle édition revue et corrigée par R. Roos, Paris, 1966.



L'expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta 109

doué de cœur» (Tantrâloka, III, 200). «La sensibilité poétique est la

faculté d'entrer dans un état identique de cœur avec le poète. Evidemment

que des personnes de nature tendre seront plus sensibles à la poésie

érotique et que des personnes de nature audacieuse seront plus sensibles
à la poésie héroïque Chaque personne a sa nature particulière (due

aux imprégnations psychiques) qui fait qu'elle sera attirée plutôt par tel

poète que par tel autre» (Abhinavabhâratî, II, p. 339). L'essentiel dans

l'expérience artistique est le cœur sensible du sympathisant apte à

résonner de la résonance (dhvani) de la Parole poétique, et à vibrer d'une
vibration de conscience très pure.

LE POETE

Jusqu'ici il était avant tout question de l'expérience poétique
concernant le lecteur et le spectateur. Il faut aborder maintenant la question
de la création poétique et l'œuvre du poète lui-même. La pensée
indienne n'a pas négligé ce point, même si elle s'est surtout préoccupée
du plaisir vécu par le lecteur. Les principaux penseurs de la création

poétique sont les Kasmîriens Anandavardhana et Bhatta Tota et plus
tard Abhinavagupta, son disciple direct.

Le poète est considéré comme créateur: «Comme le créateur (Prajâ-

pati), est-il écrit dans VAbhinavabhâratî, 1,4, le poète crée pour lui-même
un monde à son gré. Il est, en vérité, abondamment doué du pouvoir de

créer des choses étonnantes et variées, pouvoir dû à la faveur de la

divinité, Parole suprême, appelée Intuition (pratibhâ), qui resplendit
continuellement dans son cœur». Le poète est donc initié et inspiré
directement et intérieurement par l'Intuition divine qui est dans son
cœur. L'intuition divine embrasse toute la réalité divine et elle est en
même temps le germe de la création du monde. En conséquence le poète
est favorisé de ce double pouvoir: le pouvoir de découvrir intuitivement
la réalité sous-jacente à toute la variété du monde physique et le pouvoir
de créer un langage apte à l'exprimer. Comme cette prise de conscience

intuitive est vibrante de béatitude et de joie, le poète suggérera par un
langage exalté cette émotion pure, générale et essentielle. Selon Bhatta
Tauta, l'intuition (pratibhâ) est une sorte de saisie de sagesse (prajnâ) qui
est source inépuisable de formes nouvelles; ce n'est qu'en vertu de cette
intuition qu'on mérite le nom de «poète», de quelqu'un doué de l'art de

l'expression. Le terme «sagesse» désigne ici la perception directe de la



110 L'expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta

chose en soi, perception pleine de la saveur (rasa) même de cette chose.

Cette saveur imprègne toute la personne du poète et elle est traduite

spontanément en expression poétique, comme un liquide débordant
d'un vase ou comme des exclamations et des interjections manifestant

spontanément un état mental. Cette saveur, dans le poète, est comme la

semence; dans le poème, elle est comme l'arbre; dans l'acteur, elle est

comme la fleur; dans le spectateur, elle est comme le fruit. En conclusion,

le poète est un visionnaire (rsi) de la réalité en soi, capable

d'évoquer par le verbe cette vision.

CONCLUSION

S'il est requis du poète une ample formation incluant la connaissance

de la grammaire, de la métrique, de la stylistique, des figures de

style, la connaissance générale aussi des différents arts, une notion des

sciences profanes annexes et relevant de la culture; s'il est requis la

concentration et le recueillement de l'esprit ainsi que l'exercice du métier
de poète, tout cela néanmoins ne lui donnera pas l'âme et le souffle de la

vraie poésie. Car l'art poétique est avant tout le pouvoir ou génie
d'intuition, d'illumination, qui perce le mystère de la réalité au travers
des apparences sensibles, grâce à l'inspiration et à la faveur d'une déesse

habitant son cœur qui est Parole transparente et pure Musicalité dont la

résonance fera surgir le monde. Pouvoir ou génie qui est en même

temps imagination créatrice de formes imprévues et de mots évocateurs

et symboliques opérant le transfert. Comme la réalité fondamentale est
conscience vibrante et épanouissement de béatitude, le poète suggérera
cette réalité dans une sorte d'enthousiasme intérieur et trouvera des mots
pleins de ferveur qui évoqueront, au travers des grands sentiments vécus

par l'homme, au travers de ses états d'âme, cette réalité qui les anime

tous. Telle est la clef du plaisir esthétique. Anandavardhana soutient en
effet que la poésie suscite une impression de plaisir en raison du sens

suggéré et cette suggestion propre à la poésie diffère essentiellement de

la capacité qu'ont les mots de désigner des choses et de communiquer
des idées.

La théorie esthétique d'Abhinavagupta, plus profondément
philosophique et plus finement psychologique, tout en demeurant dans les

cadres de la tradition indienne, sut génialement faire une synthèse

originale des principaux éléments: suggestion, sentiments, ornements,



L'expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta 111

figures et qualités de style, en conférant à ces éléments leur place

respective dans l'ensemble.
C'est en faissant appel aux impressions ou imprégnations psychiques

dynamiques, déposées dans le subconscient du poète comme du
lecteur du poème, qu'Abhinavagupta trouva la cause de la jouissance
esthétique. Le plaisir éprouvé par le lecteur ou le spectateur n'est ni
l'émotion du poète, ni celle du héros décrit, ni celle de l'acteur, ni
l'émotion consciente du spectateur; la jouissance a pour source le
sentiment permanent enfoui dans le tréfonds de la personnalité du
lecteur sous forme d'impressions latentes accumulées au cours du

temps. Au contact de l'œuvre d'art, il se produit dans l'âme du lecteur

un éveil de ces impressions assoupies qui se mettent à vibrer et produisent

un véritable ravissement. C'est là une grande différence entre
l'expérience esthétique et l'expérience mystique; dans cette dernière, les

impressions psychiques ont disparu vu la révolution fondamentale du

psychisme causée par la délivrance et la fusion; de plus, dans les états

mystiques successifs, le coeur du yogin est de plus en plus dans

l'indifférence, alors que dans l'expérience artistique il y a une participation

active du sympathisant, du lecteur.
Les impressions, plus inexprimables qu'exprimables, seront

simplement suggérées. Seule la poésie supérieure, dans laquelle la suggestion

prévaut sur le sens exprimé aussi bien que sur le sens figuré, est

symbolique et pleine de sous-entendus; c'est donc la seule qui procure le

véritable ravissement et l'apaisement. Le plaisir esthétique garde son

visage humain tout en étant un appel ou une nostalgie vers une joie
supérieure: «A l'aide de poèmes et de danses, etc., l'on s'absorbe dans la

saveur esthétique, et l'on appelle la jouissance qui en résulte «plaisir
esthétique, félicité, repos dans l'essence du sujet connaissant». Le cœur,
ou prise de conscience de soi, en est le facteur prépondérant; par contre,
la lumière consciente n'y paraît pas en évidence; en effet, bien qu'on
supprime l'écran qui obscurcit la vision de la Réalité, néanmoins les

tendances résiduelles inconscientes font encore obstacle à la manifestation

de cette Lumière. C'est pourquoi la jouissance artistique nous
donne un aperçu de la joie propre au sujet conscient, mais ne la révèle

pas dans tout son éclat comme le fait la félicité mystique»14.

14 Le Vijiiâna Bhairava (d'Abhinavagupta), traduit et annoté par Lilian Silburn.
Publ. de l'Institut de Civilisation Indienne, fasc. 15, Ed. de Boccard, Paris, 1976,

p. 114.



112 L'expérience esthétique et poétique selon Abhinavagupta

L'expérience esthétique permet à l'homme d'éprouver une très

grande volupté de l'esprit parce qu'elle est empreinte de désintéressement,

de sérénité, de dilatation de l'âme, d'autonomie de la personne, de

jaillissement de l'intuition, de surprise du secret des choses, de présence
et de communion à l'univers entier grâce à la Parole créatrice faisant

vivre et vibrer les êtres dans un tout compact.


	L'expérience esthéquie et poétique selon Abhinavagupta, penseur Kaśmîrien du Xe siècle

