
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 1-2

Artikel: Formalisierungen

Autor: Deku, Henry

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761388

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761388
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Henry Deku

Formalisierungen

Formulae waren im alten Rom neutrale Briefmuster für den kaiserlichen

Kanzleigebrauch, formal ist eine Logik, die keine inhaltlichen

Voraussetzungen macht, förmlich benimmt man sich, wenn man die

äußerlichen Regeln der Etiquette oder des Protokolls beachtet, selbst

jedoch ganz unbeteiligt bleibt: man tut dann etwas nur pro forma. Nun
bietet sich gerade eine Gelegenheit, das Gegenteil zu praktizieren,
nämlich gewisse Hommages zu leisten, und zwar in einer nicht bloß
äußerlich «formellen» Weise*.Typisch akademisch wird der Gruß aber

dadurch, daß er sich vorwiegend mit der durch diesen Einleitungssatz
aufgeworfenen Problematik befaßt, d. h. dem allgemeinen Problem der

Formalisierung. Schon früh nämlich ist die aristotelische causa formalis
auf dem Wege über begriffliche formalitates1 zur bloßen Formsache

entartet (ein inhaltliches, reales Strukturprinzip also zur bedeutungslosen

Äußerlichkeit geworden) - ebenso wie ihr Vorläufer, die Idee, sich

ähnlich verflüchtigte: ursprünglich realer als jedes Sinnending, als

Erkenntnisgrund nämlich, als dasjenige, was in sich selber klar und
distinkt ist - so wie vergleichsweise das von einer mathematischen
Formel (kôyoç) Gemeinte in sich selber sinnvoll ist gegenüber der stets

ungenauen, weil auf Materielles angewiesenen Zeichnung (figura);
ursprünglich also eminent real, ist sie zum Schluß ein so ungreifbar
geringfügiges Quantum geworden wie die zur Suppe gehörige <Idee>

* Sondern als ein herzlich gemeinter Dank für all das, was Professor Imamichi
in Tokio im Dienste der Philosophie geleistet hat.

1 Realitas formalis bezeichnet den Realitätsaspekt einer Sache, realitas objectiva
den der zugehörigen Vorstellung; zu formalitas: Goclenius, Lexicon philosophicum
1613, 594ff; zum juristischen Wortgebrauch: Thesaurus linguae Latinae VI 1, 1113-7;
auf Etiquette wurde schon früh geachtet: Salonen, Gruß- und Höflichkeitsformeln
in babylonisch-assyrischen Briefen 1967.



Formalisierungen 47

Salz. So ist die Metaphysik tatsächlich in die Küche abgewandert — oder
mit der Formsache ins Büro: keine allzugroße Überraschung, wenn
man bedenkt, daß Idee und Form etwas Allgemeines zum Inhalt haben

- und auch haben müssen, da nur so Wissenschaft möglich ist2, als

Allgemeines aber nicht substantiell real zu sein vermögen, trotzdem
irgendwie real sein müssen, d. h. nicht bloß im Gedachtwerden
vorkommen dürfen, da Pferde z. B. nicht aufgrund eines solchen

Benennungsvorganges Pferde sind, sondern weil offenbar in ihnen allen in der
gleichen, eben pferdhaften Weise ein reales Strukturprinzip funktioniert;
von dem man allerdings wird sagen müssen, daß es, um real operieren
zu können, in einer jeweils individuiert allgemeinen Weise wird auftreten

müssen (gleichgültig ob Piaton oder Aristoteles das schon so präzise
auszudrücken vermochten). Die hiefür nötige Distinktion —

Allgemeines als Allgemeines gibt es nur im Denken und Allgemeines als

individuiert Allgemeines ist ein unabdingbares reales Seinskonstitutiv —

stellte sich nun aber im Laufe der Zeit als ein bißchen zu kompliziert
heraus, so daß jene merkwürdige Inhaltsentleerung eintrat, die von uns

nun, dem modernen, selber schon verfälschten Wortgebrauch entsprechend,

als Normalisierung) bezeichnet wird.
Nun sind bekanntlich alle historischen Prozesse überdeterminiert,

d. h. es gibt jeweils mehr als nur einen Grund, und so wird es auch hier
vielleicht weniger die logisch-methodische Schwierigkeit sein als z. B.
der immer mehr sich durchsetzende Primat des Ich, des modernen
Subjekts, der alle übrigen Inhalte merkwürdig zielsicher zu entwerten
begann: im homerischen Griechisch und biblischen Hebräisch gab es

<noch> keine Termini subjektiver Färbung wie noch, schon, erst. Auch
begann die Konjugationsnormalform im Sanskrit und im Hebräischen
mit der dritten Person - und war subjectum nicht das menschliche

Subjekt, sondern das sachlich-neutrale, objektive bjtoxetpevov: le sujet
oder the subjectmatter. Das real Allgemeine wird aber auch politisch
relevant, insofern es die Gleichberechtigung nahelegt: quaecumque est

hominis definitio una in omnes valet 3. Da jedoch daran erinnert zu werden
lästig ist, wird der Anspruch des Allgemeinen einfach verdrängt.

2 Aristoteles analyt 88 b 30, f| (tèv èmcrtf||rT) xaüöXou.
3 Cicero legibus 1, 10, 29. Antiphon bei Diels frg 44. Seneca ep 47,1. Hegel

Rechtsphilos. § 209 7,286 Glockner. Anspruch des Allgemeinen, nicht etwa des

Kollektivs: d. h. der natura humana, die man, da es nur eine gibt, notwendigerweise
auch an sich selbst wird verachten müssen - eine schon von Cicero beschriebene
Selbstbestrafung: naturam hominis aspematus hoc ipse luet maximas poenas (rep. 3,33).



48 Formalisierungen

Mensch ist dann kein Dingbegriff mehr, sondern nur ein beliebiger
(Sprachregelung) unterworfener Wortbegriff, ein bloßer terminus, über
den man zum eigenen Vorteil verfugen zu dürfen meint. Zwar wurde
dem menschlichen Personsubjekt mit seiner verantwortungsbewußten
jtqocuqeoiç4 zuweilen noch der supralunare Bereich des reinen Äthers

übergeordnet. Doch hieß es bald schon: tcöv àvÛQœjtajv ëvExa Jtavxa
Jt8JtoiT)xévat xf]v (pboiv5, bis sich dann das kosmische Drama definitiv
zum Schauplatz eines commercium Dei cum hominibus wandeln sollte:
noch Calderon und Bodin verwenden den Terminus theatrum mundi.
Aber dasjenige Subjekt, das sich dann späterhin einbilden wird, sich

seine Ordnungen selber geben zu können, wird auch prompt das

Theater zum Illusionsbereich entwerten - es wird ins Theater gehen,

um sich die Zeit zu vertreiben: denn es vermag überall nur den Sinn

anzutreffen, den es selber in die Dinge hineingelegt hat: so daß dann
eben die Idee ein verschwindendes Etwas wird im Vergleich zu dem der
sie denkt und die Formalität ein bedeutungsloser Vorgang unter dem

Gesichtspunkt, daß sich das handelnde Subjekt etwas ganz Beliebiges
dabei denkt. Übrig bleibt nur der Name, der Inhalt hat sich (formalisiert).

Immer dann jedoch, wenn der Mensch etwas falsch macht, taucht
das (Adverbialproblem) auf: malum est male uti bono6, d. h. man tut
etwas, nur an der falschen Stelle oder in einer zu geringen Intensität,
man bringt es nur zu einer voluntas deficiens7 — oder: man tut eigentlich
überhaupt weniger etwas, als daß man bloß das Bessere unterläßt:
desertio meliorum8. Weitere Formeln würden die Präzision kaum erhöhen:

deficere ad id quod minus est9 - amplius diligat quod minus est diligen-
dum10. Auf diesen Zwang zur Entsubstantialisierung scheint aber schon
die Einleitung zum Symposium hinzuweisen, in der uns berichtet wird,
es habe einen stummen Teilnehmer Aristodemus gegeben, der vor
langer Zeit den ganzen Hergang dem Phoinix berichtet hätte, von

4 Epiktet 2,22, 19-20. Aristoteles nicom 1113 b 4-14. 1139 a 32-b 5.
5 Aristoteles polit 1256 b 22 und phys 194 a 35 als Kommentar dazu; ebenfalls

Plinius nat. hist. 7,1 cuius causa videtur cuncta alia genuisse natura. Zur Bühnenmetapher:

ô xôapoç axf|VT) Ps-Demokrit 115; cum in vita tum in scaena: Cicero senectute
18,65. Plotin 3, 2, 17, 55ff.

6 Augustinus PL 42, 562.
7 Augustinus PL 41, 355 (civ. Dei 12,7).
8 Augustinus PL 42, 557.
9 Augustinus PL 41, 355.
10 Augustinus PL 34,29.



Formalisierungen 49

diesem habe es dann Apollodorus erfahren, der nun seinerseits den

Inhalt der Reden zwei reichen durchreisenden Kaufleuten wiedererzählen

müsse: das soll (1) heißen, es sei jedenfalls nur das Allerwichtigste im
Gedächtnis übriggeblieben, (2) der Wahrheit gehe es im allgemeinen
komisch, nämlich nur beiläufig mal zwischen Nichtsachverständigen
erwähnt zu werden - dafür komme sie aber (3) praktisch überall vor: zu

jedermann nämlich könne man über den Eros reden, weil jedermann
zumindest ansatzweise über ihn verfuge: wie eben auch der kaufmännische

Geldtrieb11 seinen Ursprung im ëpoç habe, nur eben verkümmert
sei. Eine Analogiesituation: ein junger Student erzählt Leuten, die es nur
bis zum primitivsten Eros gebracht haben, von dessen Höchstform, dh.
er will Leuten, die den Eros so stark formalisiert haben, daß sie nicht
einmal sich selbst hinreichend zu lieben verstehen, indirekt beibringen,
wie man das gründlicher besorgen könne, denn erst wer die Wahrheit
liebt, wer den Inbegriff von wahrem Sein und geistigem Licht,
Ursprung und Endzweck liebt, das soll heißen: wer sich dieser geistigen
Ordnung freiwillig und freudig unterordnet (Gott mehr gehorcht als

den Menschen12, meint es wirklich gut mit sich selbst: in hoc enim homo

vere se diligit quod se ordinat in Deum13 — insofern nur er jene innere

Beständigkeit sich zu verschaffen im Begriff steht, die urbildlich seinem

Liebesobjekt eignet und nun auch in ihm selber abgebildet werden sollte:
pexakaßcbv çpQOvr)ôeœç etç œv piâç 14: nur wer alle Tugenden übt, ist
wahrhaft cpikautoç15. Augustinus wird in seinem Johanneskommentar
die abschließende Formulierung anbieten: nescio quo enim inexplicabili
modo quisquis seipsum, non Deum amat, non se amat, et quisquis Deum non

seipsum amat, ipse se amat16. Jedes Versagen also, jeder Fehltritt ist ein
Zurückbleiben in der Gottesliebe, also auch ein Manko an Selbstliebe -
aber eben nur ein Manko, d. h. die Liebe fällt nicht völlig aus, es stellen
sich nur vom geforderten Maximum her gesehen Ersatzformen ein in
Gestalt der temporären f)ôovcu. Auch der Verbrecher liebt noch Gott,
da er etwas anderes ja grundsätzlich auch gar nicht lieben könnte, da er
das, was er tatsächlich tut, überdies für gut zu halten geradezu gezwun-

11 Piaton sympos 205.
12 Piaton apolog 29.
13 Thomas Aq. s. theol. II 1 q 100 a 5 ad 1.
14 Epinomis 986 D.
15 Aristoteles nicom 1168 b 29 ff.
16 Augustinus PL 35, 1968.



50 Formalisierungen

gen ist17; die erreichte Lustbefriedigung ist nicht total schlecht, sie ist

nur zu geringfügig, wobei aber dieser bloße Mankozustand schon das

Maximum der Ab-wegigkeit darstellt, also nicht nur nichts entschuldigt,

sondern sogar eine Selbstschädigung impliziert: contra nostrum

bonum agimus18 - geistige Lust wäre eben gesünder, weil intensiver

gewesen: f| üecoQi'a xö "rjöiaxov xai äpicrtov19. Von dieser subjektivi-
stisch verstandenen beatitudo her, von ihrer Formalisierung zur inhaltlosen

beatitudo in genere her stellt sich aber die Frage: da man Inhalte
nie gänzlich loszuwerden vermag und jeder Unfug nur auf dem Hintergrunde

eines positiven Aktzieles verständlich wird - gibt es auch

legitime Prozesse des Formalisierens? An den Beispielen Sprache und
Mathematik soll das nun erörtert werden. Das Tier geht in seinen

Vitalbezügen auf: es greift, schreit, bewegt sich in einer geschlossenen
Umwelt von reizauslösenden Faktoren, während der Mensch in einer
theoretischen Distanz zu den Dingen lebt, die als solche interessant
werden können und sollen: er greift nicht nur, sondern zeigt auch auf
Dinge, die er gar nicht haben will, er gibt keine Emotionslaute von sich,
die nur seinen präsentischen Zustand ausdrücken würden, sondern

präzise Bedeutungslaute, weil diese in ihrer prinzipiellen Ablösbarkeit
vom emotionalen Zustand des Redenden die einzig adäquate Reaktion
auf einen begreifbaren bzw. schon begriffenen Sinnzusammenhang
darstellen. Ablösbarkeit soll heißen, daß man so etwas wie Wut besonders

gut zu analysieren vermag, wenn man gerade nicht von ihr
besessen ist. Analog: Hunger sagen können, wenn man welchen hat,
setzt sogar mit Notwendigkeit voraus, daß man Hunger sagen kann,
wenn man keinen hat: er muß ein theoretisches Phänomen geworden
sein, um im Bedarfsfalle zur Sprache kommen zu können. Der Mensch

spricht also mit Hilfe einer nichtbiologischen, allgemein verständlichen

Bedeutungssymbolik einen Text, der dem Sinnzusammenhang theoretisch

begreifbarer und insofern bedeutungs-voller Dinge genau
entsprechen sollte, einen Text, der sozusagen die Antwort bildet aufetwas,

17 Augustinus PL 42, 223: habent enim inter se quam charitatem vocant etiam
latrones.

18 Thomas Aq. contra gent. 3,122.
19 Aristoteles met 1072 b 24, nicom 1178 b 5-32. Thomas Aq. contra gent.

3,25.3,63. Die intensivsten Freuden verschafft die Philosophie: nicom 1177 a 25/6.
Cicero academ 2,127.



Formalisierungen 51

das auch schon immer als <Text> verstanden wurde20. Das tertius

comparationis ist die rationale Allgemeinheit: auf der Objektseite treten
Dinge auf, die nicht ausschließlich als reizauslösende Faktoren auf eine

anima sensitiva zu wirken verurteilt sind, sondern als durch allgemeine
Formprinzipien strukturiert verstanden werden, auf der Subjektseite
eine Symbolik, die so allgemein ist, daß sogar punktuell individualisierende

Adverbia und Pronomina wie z. B. hier, jetzt, dies, infolge ihrer
Ablösbarkeit vom konkreten Umstand doch wiederum als ganz allgemein

bezeichnet werden müssen: jedes beliebige hier und jetzt ist hier
und jetzt - ja sogar jedes Ich sagt von sich in gleicher Weise <ich>,

unterscheidet sich also dadurch gerade nicht!21 Aussprechbar ist eben

immer nur ein allgemeiner Inhalt —, Allgemeines ist aber als solches

rational, zumindest ansatzweise: und deshalb ist das Textsystem der

Bedeutungslaute 22
genau so artikuliert wie der durch es zur Sprache

gekommene Kosmos - bzw. die präsentisch unablösbare Emotionsbekundung

genau so unartikuliert, d. h. nicht notierbar, wie die zugehörige

Umwelt ohne jede theoretische Gegenständlichkeit einen notwendig
diffusen Charakter haben muß23. Tierlaute sind nicht buchstabierbar,
also wird aus ihnen niemals eine kél;tç;. Auch der Hahnenschrei ist,
gerade weil er nichts bedeutet, beliebig vieldeutig: im Französischen

coquerico, im Englischen cock-a-doodle-doo im Hebräischen kukeriku

Da der Mensch aber vorwiegend nur sprechend denkt - d.h.
Denken und Sprechen setzen sich weitgehend gegenseitig24 voraus, das

innere Sprechen ist gar nichts anderes als die Abfolge artikulierter
Denkschritte, deren Verleiblichung sozusagen — und nachdem somit
hinreichend geklärt sein dürfte, daß der Mensch geradezu und nur im
Medium einer allgemeinen Sprachsymbolik lebt, würde die Problematik

einer Formalisierung recht eigentlich aktuell werden. Eine Wolke

mag ein Signal für Regen.sein. Da es aber keineswegs regnen muß, ist

20 Denn die Welt ist als Zelt oder Mantel einem kunstvollen Gewebe vergleichbar:

orph. Zeushymnus 19,16. Porphyrios antro 14. Flavius Jos. antiquit. 5,212ff.
Eusebius PG 20,1344.

21 Hegel wiederaufnehmend: Bradley, Principles of Logic I 1922, 63 ff.
22 Aristoteles interpret. 16 a 20: cptovcu crr]pavTixcu. cptovai êvaQÛQOt: st. v.

frg. III 212-3.
23 Diomedes ars grammatica II 420 (Keil). Ammonius Kommentar zu interpret.

CAG IV 5,40 Ol àyQâppatot apötpot, tout iativ at àvdgÛQOt (parva! oïurv
fhiQicov.

24 Zum humanistischen Problem des besten Sprachmediums: Sammelband
«Fortwirkende Antike» 1971, 5-32.



52 Formalisierungen

sie von sich aus mehrdeutig. Zunächst jedoch meint sie nur sich selbst,
und insofern ist sie nicht ersetzbar. Andererseits ist das Wort Regen kein
Signal (außer bei Vereinbarung), sondern ein Symbol, d. h. selber z. B.

überhaupt nicht naß und auf einen gewesenen ebenso gut wie auf einen
bloß möglichen Regen beziehbar; außerdem ist es eindeutig, meint
zunächst einmal nicht sich selbst als Schall oder Schriftbild (außer beim
Vokabeln lernen) und ist insofern durchaus ersetzbar: pluie, opßQOg etc.
Nähme man jetzt statt des Regens irgendein Wort mit einer schwierigeren

Bedeutungsgeschichte25, dann verwandelte sich die ursprünglich
eindeutige Symbolbeziehung in eine funktionale, wie das auch in der
Geschichte des Geldwesens öfters der Fall gewesen ist. Aus dem situa-
tionsbezogenen Tauschobjekt pecus wurde eine neutrale metallene
Münze pecunia, schließlich ein Geldschein ohne Eigenwert, wenn man
nicht wie schon im hellenistischen Ägypten die höchste Abstraktionsstufe

des bargeldlosen Giroverkehrs bevorzugte. Geld ist geradezu so

etwas wie realgewordener Formalismus26. Analog weicht die eindeutige
Symbolrelation Ding-Name zusehends einer Symbolik zweiter Stufe,
wie man sagen könnte, veranlaßt durch eine Formalisierung des

Namens zur bloßen Vokabel mit dem Ergebnis, daß man nun erst die

zugehörige Bedeutung zu ermitteln hätte27. Historisch betrachtet ist die

Namenstufe natürlich die älteste: Adam gibt den Dingen Namen, aber

die Stoiker wissen bereits sehr präzise, daß das Wort nur in den
seltensten Fällen övopa ist, im allgemeinen vielmehr nur eine ké^iç oder

vox für die man erst das or]|xcuvöp£VOV oder den intellectus, d.h. die

jeweilige Bedeutung anzugeben habe. Primitivsprachenlexika sind
daher wegen der Namenfülle, d. h. wegen der anschaulichen Dinggebun-

25 Esse objectivum vorgestelltes Sein bei spätscholastischen Autoren.
Koinzidenz von realitas und quidditas nach Wolff, Ontologia § 243.

26 öiayQÜcpEiv bei Preisigke, Wörterbuch der griechischen Papyrusurkunden I
1925, 344/5; Scheck (littera) statt Bargeld (nummi): Ovid, ars amatoria 1,428; über
Valutaschwankungen gab es im 14. Jahrhundert einen Traktat de mutatione mone-
tarum von Nicolas d'Oresme, Bischofvon Lisieux. Übrigens implizierte bereits die
Orthographiereform von ca. 404 ein Verständnis für Symbolverschiebungen, insofern

der Buchstabe H, da schon hinreichend formalisiert, die Funktion des langen E
übernehmen mußte, so daß FIEBE von jetzt ab HBH geschrieben wurde. Späterhin
wird man dann stillschweigend die Monatsnamen von September bis Dezember
beibehalten, ja sogar das nunmehr ganz anders relevant, weil spaltbar gewordene
«Atom»! Dafür heißen im Neugriechischen Personen ÔTopa.

27 Aulus Gellius 11,12,1: Chrysippus ait omne verbum ambiguum natura esse,

während Ps-Duns Scotus meint, ein Begriff könne nur eine Bedeutung haben, ed.
Prentice in: Studi e Testi francescani 49, 1972.



Formalisierungen 53

denheit der Worte so umfangreich: jede Abweichung vom Normalen
erfordert ein neues Grundwort, während der fundierende Allgemeinbegriff

oft genug fehlt - jede Gumfnibaumspielart wird benannt, aber das

Abstractum Baum mag unbekannt bleiben - ebenso hat man je ein Wort
für das 8jährige oder das kranke Kamel28. Sprachen sind, da sie mit
Symbolen arbeiten, immer rational, aber erst Kultursprachen sind

zweckrational, da sie gelernt haben, sich vom Konkreten weitgehend zu

emanzipieren, sogar Worte ohne jeden Anschauungsinhalt als bloße

Operatoren zu verwenden: so daß, mit, weil, wenn, wie, desto, um, ob,

zu, etc. Sprechen kann man ja erst dann, wenn man mit solchen

Konjunktionen und Präpositionen umzugehen versteht, den im Mittelalter

sogenannten syncategoremata, Vorläufern unserer zeitgenössischen

«Funktoren» und «Junktoren». Der Besitz eines ausschließlichen
Substantivvokabulars - und mag es noch so groß sein, wie es von
manchen Affen behauptet wird - besagt gar nichts, da hätte man
offensichtlich nur Abstraktion mit Assoziation verwechselt. Man kann

sogar die verschiedenen modi des Realseins und Irrealseins mit Hilfe
von Partikeln wie àv, of), |if| differenzieren: denn um Un-vollkomme-
nes wie eine Ruine auch nur wahrnehmen zu können, muß man so

etwas wie <nicht> denken können. Die maximale Formalisierung des

<nicht> ergibt dann schließlich die Null, die als Leermenge, z. B. als

Menge aller in sich selbst widersprüchlichen Sachverhalte bekanntlich
keine natürliche Zahl ist, vielmehr ein Symbol zweiter Stufe, nachdem
sie als etwaiges Mengenelement bereits ein Symbol erster Stufe
repräsentierte, auch in dieser Hinsicht eine künstliche Zahl war, so daß erst
einmal ihre Eindeutigkeit bewiesen werden mußte - jene Eindeutigkeit,
die den Symbolen zweiter Stufe a priori eigen ist: daß es nur eine

Nullmenge gibt, braucht nicht bewiesen zu werden.
Mathematik war als nützlichkeitsgebundene's Rechnen in Ägypten

und Babylon noch keine Wissenschaft29, erst in Griechenland wurde sie

systematisch und spekulativ betrieben, d. h. man zeigte Interesse für
Probleme als solche (Primzahlen, Irrationalzahlen). Trotzdem bewegte
man sich noch vergleichsweise in einem Bereich von Symbolik erster
Stufe, da die Anschauungsgebundenheit eine unbestrittene Denkvoraus-

28 von Hammer-Purgstall, Das Kamel: Denkschriften der Wiener Akademie
der Wissenschaften, Bd. 6, 1854.

29 Trigonometrie infolge der Nilüberschwemmungen aus eigentumsrechtlichen,

Kalenderberechnungen aus religionsrechtlichen Gründen. O. Neugebauer,
The exact sciences in antiquity, 1951, 47.



54 Formalisierungen

setzung bildete. Gemäß den Prinzipien der klassischen Metaphysik war
dieser xôopoç nämlich etç xai xékeioç30, ein vollkommenes, also

ausschließliches Abbild: eixcbv - anders ausgedrückt: in der causa

exemplaris gab es keinen Überhang von nichtrealisierten Formen oder

gar ganzen Weltsystemen. Im übrigen bleibt Gott der Materie gegenüber

fremd, diese ist ein undurchsichtiges ouvcutiov31, verantwortlich
ist er nur für die Formprägung, d. h. für das Sosein der Welt, nicht aber

für ihr Dasein32. Erst die biblische Schöpfungstheorie erklärt Gott für
völlig souverän, so daß die Welt jetzt ganz kontingent wird, bis in die

materielle Komponente hinein abhängig. Schlechthin richtig ist dann
aber nicht bloß das ad oculos Demonstrierte, sondern all das, was im
intellectus divinus möglich ist, auch wenn es nie irgendwo realisiert
werden sollte:

Might not other animals arise

ofdiffrent figure and ofdiffrent size?

in the wide womb ofpossibility
lie many things which ne'er may actual be:

and more productions of a various kind
will cause no contradiction in the mind33.

Richtigkeit hat sich also von der Anschaulichkeitsbedingung emanzipiert

und deckt sich nunmehr mit logischer Widerspruchsfreiheit.
Ergibt sich demgemäß kein Widerspruch, wenn das Parallelenpostulat
Euklids suspendiert wird, dann ist die so entstehende nichteuklidische
Geometrie mathematisch legitim - ohne auf diese Weise auch nur im
mindesten zu einer Willkürsetzung des menschlichen Verstandes
geworden zu sein. Das wäre eine nominalistische Fehlinterpretation, die

gewissen modernen Tendenzen sehr entgegenkommt, das eigentlich
Relevante aber in dem Maße verfehlt, als unbeschwert behauptet wird,
der Mathematiker sei ein Erfinder und nicht bloß ein Entdecker34 - das

30 Aristoteles caelo 279 a 11.
31 Platon Politicus 281 D.
32 Über die Abweichung des Timaios und die antike Weltschöpfungstheorie

insgesamt: Pauly-Wissowa, Realenzyklopädie, supplem. 9, 1433-1589.
33 Blackmore, Creation 1712. Der Mensch ist frei insofern er hypothetische

Welten erforschen kann, die nur nicht von Gott gewollt waren: Duhem, Etudes sur
Léonard de Vinci 2 (1909) 411 ff.

34 Wittgenstein, Bemerkungen über die Grundlagen der Mathematik, 1967,47.



Formalisierungen 55

genaue Gegenteil ist richtig: we are rather servants than masters in mathematics35.

Dafür ist aber die Mathematik mit dem neuen Richtigkeitskriterium
cohaerentia terminorum36 doppelt spekulativ geworden: man

bewegt sich nunmehr in einem formalisierten Symbolraum zweiter
Stufe: quicquidnon implicat contradictionem suhest divinaepotentiae2'1. Es darf
also nicht nur vom Menschen nach-gedacht, sondern sogar experimentell

ausprobiert werden. Wenn Gott potest facere novas species et hoc in

infinitum38, dann kann der konstruierende Techniker zumindest den

gegebenen Kosmos in ein künstliches <Gestell>39 verwandeln. Die For-
malisierungsprozesse begannen mit einer Proportionentheorie40 für
nicht spezifizierte Objekte, führten zur Konzeption eines Körpers von
mehr als drei Dimensionen 41 und bewiesen ihre Fruchtbarkeit mit der

Einführung des Dualitätsprinzips 1822 durch Poncelet und der des

Gruppenbegriffs 1832 durch Galois. Als nun noch 1963 durch Paul
Cohen die Unabhängigkeit des Auswahlaxioms von Zermelo bewiesen
wurde, stand fest, daß man es vorläufig zumindest mit je zwei Systemtypen

zu tun haben wird: in der Geometrie mit Drei- und Mehrdimen-
sionalität, in der Mengenlehre mit der Existenz bzw. Nichtexistenz
einer Auswahlmenge. Unzulässig dagegen, weil widersprüchlich wäre
der Begriff einer Menge aller Mengen, da schon die Potenzmenge dieser

Menge noch größer als allumfassend sein müßte!
Bleiben aber nur Strukturen übrig und keine Figuren wie in ägyptischen

Texten, nur Funktionalzusammenhänge und keine <Substanzen>,

dann ist dies das Ergebnis mehrerer Formalisierungsschritte:
1. Zuerst eliminiert man alles Allzukonkrete, wozu auch

umgangssprachliche Restbestände gehören, so daß etwa eî a in der stoischen

Implikationslogik42 übrigbleibt oder der Punkt, bei dem a steht (tö
è<p a) a), schließlich nach der gleichen Abkürzungsmethode als to a

35 Hermite in: Hadamard, An Essay on the psychology of invention in the
mathematical field 1954, XII.

36 Thomas Aq. potentia q 1 a 3.
37 Thomas Aq. contra gent. 2,23.
38 Thomas Aq. veritate q 20 a 4 ad 1.
39 Heidegger, Vorträge und Aufsätze 1954, 31/2 - aus der Ermöglichung folgt

allerdings noch keine Nötigung.
40 Aristoteles analyt. 74 a 18. 99 a 8.
41 Malebranche, Recherche de la vérité 3, 1, 3, 3.
42 Deren neumodische, weil hochformalisierte Regeln die Krähen von den

Dächern Alexandriens gekräht hätten: xÔQdxeç Teyécov ÊJti xoïa ai)vf|jtTai : Kallima-
chos frg 393 Pfeiffer.



56 Formalisierungen

bezeichnet wird.
2. Die Primfaktorenzerlegung wird durch Adjunktion nicht-reeller

Elemente auch auf Primzahlen ausgeweitet: 2 (1 + i) (1 — i).
3. Die Geometrie wird algebraisiert, so daß der Kreis jetzt weniger eine

(vollkommene) Figur ist als (mittelpunktbezogen) x2 + y2 r2.

4. Bereichserweiterungen pflegen ebenfalls unter das Stichwort Forma-
lisierung zu fallen: dann wird Materie als unterstes eiôoç d.h. als

Form der Formlosigkeit verstanden43, dann ist auch der Nominativ
ein casus44, obschon Worte erst vom Genitiv ab auf ein anderes zu
(fallen) pflegen. So ist schließlich auch das Denkobjekt |xf] öv irgendwie

ein öv45 und die Gerade eine Kurve mit der Krümmung 0 und die

biologische species, weil etwas Gleichbleibendes, ein fast schon
mathematisches eîôoç etc.

5. Begriffe sind abstrakte Symbole für Dinge, Wörter konkrete Symbole
für Begriffe, Schriftbilder ebenfalls konkrete Symbole für Wörter -

schließlich symbolisiert noch die stenographische Abkürzung den

ausgeschriebenen Text46. Der Benennbarkeit halber basierte das

Alphabet ursprünglich auf Dingnamen wie alef (Rind), bet (Haus),
gimel (Kamel), dalet (Tür) etc., bis eine fortschreitende Formalisie-

rung nur die Anfangsbuchstaben der Namen übrig ließ - eine
abstrahierende Reduktion ähnlich der vom konkreten numerus numeratus
qui auf den unanschaulichen numerus numerans quo47. Die abstrakte

Uniformität, die die Zählbarkeit der Dinge ermöglicht, ist dabei

selber nur eine Funktion eben dieser Zählbarkeit, weil nur durch
diese definiert, eben als Entgegenständlichung bis zur bloßen
Zählbarkeit. Die Zahl ist also kein Abstraktionsresultat, aber auch kein

Dingaccidens, sondern ein hochgradig formalisiertes medium quo
und damit ein eminent nützliches Instrument aller Reihenbildungen.
Analog dazu ist der Buchstabe oder sein Stellvertreter ein neutralisierter

Faktor im Dienst sprachlicher Wortbildung, reduzibel nur im
Rahmen chemischer «Formulierungen», wenn nämlich Wasser zu

H20 wird und dgl.
6. Schlußformen sind ebenso wie Proportionen vom Sachbereich unab-

43 Plotin 5, 8, 7, 22. 1, 8, 5, 11.
44 Hadot in: Actes du 13e congrès des sociétés de philosophie de langue

française, 1966, 109-112.
45 Aristoteles soph. el. 167 a 1. Thomas Aq. s. theol. Iqlla2adl.
46 H. Boge, Griechische Tachygraphie und Tironische Noten 1974.
47 Thomas Aq. potentia 9 a 5 ad 6. Aristoteles phys 219 b 7-8.



Formalisierungen 57

hängig. Derart in Abstraktionstechnik eingeübt, schritt man
unschwer vom vielfältig inhomogenen Kosmos fort zur • dingfreien
leeren Dimensionalität einer imaginären Geometrie, die die Voraussetzung

für Dingrelationen abgab, selber jedoch keine Relation war,
überhaupt kein accidens, also eine Leerform, d. h. als Raum bzw.
Zeit ohne Inhalt geradezu eine maximal «formalisierte» Form. Daß es

aber in diesem mathematisierten Nichts zumindest Relationen geben
könne - von Thomas und Descartes noch geleugnet, weil ja damit
irgendwelche relata impliziert wären —, wird von Henri de Gand und
Suarez bereits zugelassen: Die bloße Vorstellungsmöglichkeit ist zum
hinreichenden Realitätskriterium geworden48.

Formalisierung umfaßt also einige fundamentale Weisen des rationalen

Umgangs mit den Dingen. Sprachlicher Symbolismus und
mathematische Funktionalisierung sollten das belegen. Als eine keineswegs
unabdingbare Inhaltsentleerungstendenz hat sie es aber im Laufe der

Jahrhunderte geschafft, die Form durch eine bloß quantifizierende <For-

mel> zu ersetzen, die platonische Idee durch die stark psychologisierende
(Vorstellung) des 18. Jahrhunderts, den Prinzipien erkennenden intellec-
tus oder cœur durch eine hypothetisch-funktionale ratio ohne cpoövr]-

Otç, Legitimität von Inhalten durch die Legalität von Prozeduren: das

<Was> also durch das <Wie> — wo es doch im Rahmen der antiken und
mittelalterlichen Naturrechtstradition mit ihrem Primat des vouoç
dyQacpoç oft genug geheißen hatte: lex esse non videtur quae justa non

fiterit49 -unde inquantum habet dejustitia, intantum habet de virtute legis50. So

wich denn auch die Tugend der ffecoQia als Selbstbeherrschung der
technisierbaren <Theorie> als einem Entwurf nutzbringender
Weltbeherrschung. Oder die Freiheit des Wollenkönnens was man tun soll der
libido des.Tunkönnens was man gerade <will>. Appelles-tu liberté le droit
d'errer dans le vide? - fragte man daraufhin nicht ganz zu Unrecht51. Das

bellum justum hatte sich schon längst zugunsten der guerre en forme

48 Bonaventura in 1 s. d 37 a 2 q 3: ubi est vacuum non est distantia. Bradwardinus
causa Dei (1344, ed. 1618) 178-180: situs imaginarius vacuus. Kein Leerraum: Thomas
in phys IV, 1, 13; Descartes principia 2,16 ff. 3,25. Cf. Hoenen, Cosmologia 1936
§ 58/60. Der Welt als geschaffener geht auch keine Nullmenge vorauf, weil allererst
mit dem creatum auch dessen Möglichkeit mitgeschaffen wird: eine logisch autarke
Möglichkeit ist nur als Konkurrenzvorstellung zur creatio verständlich.

49 Augustinus libero arbitrio 1,5,11.
50 Thomas Aq. s. theol. II 1 q 95 a 2. Cicero officiis 1,63.
51 Saint-Exupéry, La citadelle 1948, 261.



58 Formalisierungen

verflüchtigt52, bei der gewisse Formalitäten, zuweilen bloße Turnierregeln

beachtet werden mußten, bis auch diese Formalitätsform in unserem

Jahrhundert durch die Brutalität kompletter Formlosigkeit abgelöst
wurde. Ein nihilistischer Formalismus, dem schleunigst ein Ende bereitet

werden sollte - nach der Meinung von J. H. Fichte mit Hilfe der von
Herbart als Basis aller Realität wiedereingeführten Qualitäten53. Sonst

wird aus der Liebe zur Wahrheit wie tatsächlich geschehen das bloß

registrierende54 Wissen der Wahrheit, schließlich sogar im Zuge
konsequenter Entqualifizierung das Wissen des Wissens; analog aus der
Freiheit zum Guten die Freiheit zur Freiheit55 - denn Freiheit darf in
nichts gründen außer in sich selbst: ein wegen seines magischen An-
klangs beliebtes Argument. «Wenn Gott ex ratione boni handelt, so hat er

gerade eine sehr untergeordnete Freiheit»56, da inhaltliche Festlegungen sich

nur als hinderlich herausstellen könnten. Freiheit muß geradezu im
Nichts gründen, da auch dieses keines weiteren Grundes bedarf - car le

rien est plus simple et plus facile que quelque chose51. Oder man folgte einer
bis in die Gnosis zurückreichenden Tradition, dergemäß auch Gott eines

Widerstandes bedarf, um an diesem zu sich selbst zu kommen. Gott
habe sich die Welt unterworfen, so referiert Hinrichs58 Schellings

Standpunkt, da er sie brauche, um selber erst einmal frei zu werden:

jedenfalls habe er sie nicht aus Liebe geschaffen, so daß man sich nicht zu
wundern braucht, könnte man fortfahren, wenn die Lieblosigkeit nicht
erst in der Praxis - um diese war es vermutlich immer gleich bestellt59 -,
sondern schon in der Theorie zu einem Charakteristicum so mancher
Kreise der späteren Neuzeit wurde. Zumindest nahm der Rigorismus

52 E. Vattel, Le droit des gens 1758 III 12 § 190/1; «en forme» soll heißen:
«réglée;» cf. Angelicum 1962, 135ff. über frühere Stile der Kriegführung A. v.
Martin, Soziologie der Renaissance 1949.

53 Die Idee der Persönlichkeit 1834, 92. Die theistische Weltansicht 1873, 109 ff.
Man könnte etwa an Piatons aîôcoç denken: Protagoras 322. Aufjeden Fall relevant
wäre G. Kisch, Erasmus und die Jurisprudenz seiner Zeit. Studien zum humanistischen

Rechtsdenken 1960.
54 Neque enim vir bonus merito dicitur qui seit quod bonum est sed qui diligit:

Augustinus civ. Dei 11,28 (PL 41, 341).
55 Nur den amor amoris hatte man zugelassen: Augustinus confess. 2,1.11,1.
36 Schelling, Werke 7,429 4,321 (neu).
57 Leibniz, Principes de la grâce et de la nature, § 7.
58H. F. W. Hinrichs, Politische Vorlesungen 1843 II, 428-430.
59 Theorie und Praxis der Unmenschlichkeit, in: Arzt und Christ 22 1976/7,

165 ff. Lucien Romier, Le royaume de Cathérine de Médicis 1922 II 75. E. MartIn-
Saint-Leon, Histoire des corporations de métiers 1922, 501-2.



Formalisierungen 59

immer mehr zu: die Zahl der Feiertage wurde reduziert60, der Lohn aber

auch - die merkantilistische Mentalität breitete sich zusehends aus.

Hatte es im Mittelalter ganz allgemein geheißen: non intratur in veritatem

nisi per caritatem61, so wird jetzt auch die Liebe im konkreten Fall

grundsätzlich als Betrug und Selbstbetrug entzaubert: amour, c'est vouloir

qu'on m'aime, donc vouloir que l'autre veuille que je l'aime: amour est par
essence une duperie62. In einer weniger spitzfindigen Sprache wurde dieser

Vorwurf schon an die Adresse Kants gerichtet: «Herrn Kants Moral ist

eine von aller Liebe ganz reine Moral - nun entsteht die Frage: in welchen

Stücken unterscheidet sich die Moral der Teufel und die Moral des Herrn
Kants?»62, Und ähnlich an die Adresse des Deutschen Idealismus: manque
complet de sympathie, de charité ou plutôt d'humanité par où cette orgueilleuse
science est bien loin de la science superficielle du dix-huitième siècle64.

Nach alledem sollte man zwar meinen, daß zunehmende
Formalisierungen im Sinne einer Distanzierung vom Konkreten zumindest eine

Sicherheitsgarantie gegen überhandnehmenden Materialismus darstelle,
aber das genaue Gegenteil war der Fall. Abstraktionen vertragen sich

ganz ausgezeichnet mit jeder Art spekulativer Willkür vom Nominalismus

bis zur Theosophie und Gnosis - wie sich auch umgekehrt klassische

Kontemplation und Interesse an Logistik keineswegs gegenseitig
ausschließen63. Inzwischen gab es ja auch schon ein halbes Dutzend
Materialismen, denen allen gemeinsam war, daß sie Endlich-Zeitliches
verabsolutierten, und zwar so, daß dank der Abwertungstendenzen
bezüglich aller Formen objektiven Geistes die subjektive Stellungnahme
überakzentuiert zu werden begann: «Über des Menschen sittliche Würde

entscheidet nicht, was er glaubt, sondern wie er glaubt» — «nicht wofür wir
kämpfen ist das Wesentliche, sondern wie wir kämpfen» — «weil es gerade in
den wichtigsten Dingen wichtiger ist, daß entschieden werde als wie entschieden

wird»66: wir sind also vernünftig weil frei, und nicht umgekehrt, was

60 Le Goff, Pour un autre moyen-âge 1977, 31.
61 Augustinus PL 42, 507. Blondel, Le procès de l'intelligence 1922, 271: il est

donc vrai à la lettre et à fond que nullum ens perfecte noscitur quod non perfecte amatur.
62 Sartre, L'être et le néant 1950, 445.
63 Collenbusch an Kant, Akademieausg. 11, 517.
64 E. Quinet (nicht immer ganz unparteiisch) in: Revue étrangère 1836

œuvres 1857 VI 228. Grillparzer, Werke (Necker) 1834 XV 12: «das Unmoralische
als höhere Weltansicht».

65 Über den Buddhismus in dieser Hinsicht und den Dominikaner Vincenz
Ferrer: Bochenski, Formale Logik 1962, 190.

66 Treitschke, Histor. und Politische Aufsätze III 1886, 26. E. Jünger, Der
Kampf als inneres Erlebnis 1922, 76. C. Schmitt, Polit. Theol. 1934, 50 etc.



60 Formalisierungen

dann in der Entschlossenheit gipfelt, «die ihr Wozu erst im Entschluß selber

hervorbringt»61. Das heißt aber nichts weniger als daß Geschichte und
Gewissen immer recht haben, daß Sprache das Denken festlegt,
Unsterblichkeit sich bestenfalls auf die seit Spinoza und Goethe tradierte
conservatio sui reduziert, auf eine unendliche Dauer also ohne Gericht
und visio Dei68: wo sich doch die Gerichtsidee schon aus Gründen der

Selbstachtung — man wollte doch als mündig angesehen werden! — seit
den Tagen der Orphik als unerläßlich herauskristallisiert hatte, wie die

platonischen Dialoge Gorgias und Politeia dokumentieren und der
Traktat des Plutarch de sera numinis vindicta nicht minder, in enger
Verflechtung mit der obligatorischen Finalisierung alles menschlichen
Tuns in Richtung auf eine eîiôaipovi'a xaxà voüv: omnis intellectus

naturaliter desiderat divinae substantiae visionem69. Vor allem jedoch sollte
das Recht nur gelten, weil es beschlossen wurde: die Immoralität einer

Handlung folgt allererst aus ihrer Strafwürdigkeit und nicht
umgekehrt70. So wie die Naturwissenschaft die Natur ersetzt, so die
Rechtswissenschaft die Gerechtigkeit. Nicht die Vernünftigkeit des Inhalts,
sondern die Majorität der Stimmen konstituiert ein Gesetz, die äußere

Prozedur also, was aber bedeutet, daß die Legitimität als oberste Norm
des Rechtsdenkens durch den Gesichtspunkt der bloßen Legalität abgelöst

wird - (daß aufgrund praktischer Erwägungen die parlamentarischdemokratische

Regierungsform immer noch die vernünftigste ist, wird
dadurch nicht notwendig in Frage gestellt. Selbstkritik und
Interessenausgleichsverfahren können ja immer noch als garantiert gelten).

Als universaler Entqualifizierungsprozeß fördert der Formalismus
also jede Spielart des Voluntarismus und der Lieblosigkeit. Mag er in
den Bereichen Sprache und Mathematik noch so fruchtbar gewesen
sein, eine Radikalisierung seiner Ansprüche bis zur Apotheose der

67 Heidegger, Sein und Zeit 298; cf. Carl Schmitt, Politische Theologie 1934,
13: «die Entscheidung macht sich frei von jeder normativen Gebundenheit und wird im
eigentlichen Sinne absolut.»

68 Kant, Akademieausg. 5, 122. Ewigkeit koinzidiert mit ewiger Aufgabe:
Cohen, Ethik des reinen Willens 1907, 411. L'immortalité sans l'union intime avec Dieu
est le rêve abstrait de la béatification ou bien c'est le rêve adultère d'un matérialisme infini:
Lacordaire, Pensées choisies 1879 111; cf. Pieper, Tod und Unsterblichkeit 1979.

69 Thomas Aq. contra gent. 3, 57.
70 Hinweise auf den Rechtsnominalismus von Hans Kelsen enthält obige n. 59.

Man opponierte zwar gegen alle Spielarten des pohtischen Nihilismus, doch vorwiegend

mit Hilfe von Prinzipien, die wenn möglich noch schlimmer waren: jedenfalls
wurde diese dezisionistische Art von Rechtsphilosophie prototypisch für alle weiteren

Destruktionstendenzen, selber übrigens ein Erbe des Neukantianismus.



Formalisierungen 61

Geschichte als oberster Instanz und der Geschichtlichkeit als der Methode

schlechthin — «in Wahrheit gehört die Geschichte nicht uns, sondern wir
gehören ihr»71 - wirkt sich unvermeidlich explosiv aus, da eine solche

Universalisierung der Geschichtlichkeit ebenso wenig durchfuhrbar ist
wie der parallele pseudo-mathematische Wunschtraum einer formalisation

totale.
Man hätte es nämlich einerseits mit der - trotz aller gegenteiligen

Beteuerungen - unüberwindhchen Schwierigkeit zu tun, daß der
Historismus eines Tages als nicht mehr zeitgemäß angesehen werden könnte

- gäbe es dann aber hinreichende Gründe für diese plötzliche Zäsur
bzw. wären sie mehr als bloß vorläufige? - was aber hieße, daß ein
solcher Universalisierungsversuch seine Selbstzerstörung nach sich zöge.

Tatsächlich werden aber nur zwei verschiedene Aspekte verwechselt.

Schon Thomas von Aquin hatte darauf hingewiesen, daß das

Naturrecht variable und invariable Elemente enthält, so daß in analoger
Weise jede vernünftige Anthropologie darauf insistieren müßte, daß das

Personsein, das sich allerdings nur durch die Persönlichkeitsstrukturen
psychologischer und soziologischer Art hindurch manifestieren kann,
sich nichtsdestoweniger von diesen abheben muß, weil es sonst in seiner

Wesen- und Zusammenhanglosigkeit vollends auseinander fallen würde
(vom intimum cuilibet oder der intériorité objective haben unsere
Historisten offenbar noch niemals etwas vernommen?). Daß der
Mensch spricht, gehört zu seinem Wesen, also zu ihm als Person, daß er
u.U. gern und fließend spricht, ist nur ein accidens seiner Persönlichkeit.

So ist auch das Bewußtsein gewiß historisch total determiniert,
nicht aber auch der Intellekt (voûç), d. h. das überpsychologisch
verantwortungsbewußte Steuerungszentrum, dessen Existenz zugunsten eines

ästhetisierenden Anempfindens von Geschichtlichkeit gern übergangen
wird: wir werden gelebt! Der idealistisch-romantische Autonomieraum
wich daher der neuen Idealvorstellung vom zufällig sich selber spielenden

Spiel - ohne Inhalt, ohne Subjekt, ohne Resultat: wir dürfen sogar
tun, was immer wir wollen, auch im globalen Ausmaß: «die gesamte
Menschheit bekommt sich selber in ihre eigene Hand sie macht von nun an

mit absoluter Freiheit alles aus sich selbst was sie aus sich machen nur wollen
kann»72.

71 Gadamer, Wahrheit und Methode 1960, 261.
72 Fichte, Werke 1845, II 409.



62 Formalisierungen

Andererseits wissen wir ja spätestens seit Gödel, daß es kein
formales widerspruchsfreies System, d. h. keinen Logikkalkül gibt, der

zuließe, daß alle Aussagen über ihn in ihm formulierbar wären. Eine

Mathematisierung der Logik ist daher ebenso wie eine Logisierung der
Mathematik nur partiell durchfuhrbar73: «daß die Mathematik über einen

unabhängig von aller Logik gesicherten Inhalt verßigt und daher nie und

nimmer allein durch Logik begründet werden kann», war auch Hilberts
Meinung: es gäbe eben «gewisse außerlogische konkrete Objekte»74. Da

nun jede Geometrie eine auf eine bestimmte Transformationsgruppe
bezogene Invariantentheorie ist, dürfte im Zuge erlaubter Formalisierungen

Geometrie als selbständige, mehr oder weniger anschauliche

Disziplin bereits überflüssig geworden sein, da ihre Ent-ontologisierung
bzw. Ent-figuralisierung zugunsten algebraischer und topologischer
Strukturen bei eindeutig umkehrbarer Abbildung nur die gewünschten
Isomorphismen übrig läßt. Und so wie es bei der Kombinatorik projektiver

Symbole nur auf Inzidenzinvarianz ankommt, d. h. eine inhaltliche

Interpretation sekundär bleibt, so ist auch die Gruppe ein rein intellektueller

Relationsbegriff ohne Elementendefinition, aber sein

Anwendungsbereich ist so universal, weil Gruppe, Menge, Ring, Verband,
Element etc. trotz aller Formalisierungen durchaus wirklichkeitsbezo-

gen bleiben - zum Unterschied von radikalen Kalkülnominalismen, für
die Mathematik offenbar keine Wissenschaft ist, sondern nur eine

Tautologie, eine Axiomatik für sinnlose Operationen. Aber schon die

Quadratur von (-1) ist eine translogische Operation: um wieviel mehr
dann das einfachste Beispiel einer Strukturidentität: fortgesetzte
Rotationen um jt/2 bzw. um i liefern eine additive Drehgruppe (o,Jt/2, n,
bzw. eine multiplikative Zahlengruppe (l,i,-l,-i,l die nun aber

untereinander vertauschbar sind: Elemente und Kompositionsmodi sind

völlig verschieden, aber die zugehörigen Symbolrelationen sind genau
die gleichen.

Gewiß kann man auch versuchen, ein solches Gitterwerk von
Abstraktionen von so etwas wie einem transzendentalen Ich abhängen

73 Descartes medit. 5; Hardy, A mathematician's reply 1948, 63. Ladriere, Les
limitations internes des formalismes 1957. Courant-Robbins, What is mathematics?
1941, 215 ff. (deutsch 1962, 166): thus even for theformalist there is an authority other than
human mind that decides the direction of mathematical thought. Dubarle in: Revue de

métaphysique et de morale 1955, 352-390.
74 Hilbertiana 1964, 89 Mathematische Annalen 95 (1925) 171. Ladriere in:

Dialectica 20 1966, 217.



Formalisierungen 63

zu lassen. Dann wären Raum und Zeit ausschließlich im Bewußtsein
vorkommende Formen, also definitionsgemäß leer. Selber nicht
geschaffen wurden sie dann aber im Rahmen einer sonst <toten> Natur als

schöpferisch, zumindest als aktiv interpretiert. Zunächst ist es der

Mensch, der ad Dei instar ex nulla re substrata tamquam ex nihilo res veluti
créât75 - gedacht ist an die mathematica bezüglich derer homo habet

intellectum qui est similitudo divini intellectus in creando bzw. mentem nostram

quae mathematicalia fabricat bzw. nam in mathematicis quae ex nostra ratione

procedunt76 etc. Das stimmt zwar nicht so wie erhofft - nicht einmal
Primzahlen zu erfinden ist der Mensch fähig, geschweige denn Sätze

über sie —, aber die Mathematisierung von Raum und Zeit scheint in die

entgegengesetzte Tendenz der massiven Konkretisierung umzuschlagen.

Dann ist der Raum alles andere als passive Anschauungsform, er ist
aktiv: space may produce new worlds77 - analog soll der Fluß der Zeit als

die einzig übrig gebliebene Energiequelle verstanden werden78. Das
Werden hat also den Primat vor dem Sein, weil es (impulsiver» ist, die

Zukunft vor der Zeitlosigkeit, weil sie (konkreter» ist — nur der werdende

ist einer langen theosophischen Tradition gemäß ein lebendiger Gott,
denn le flux du temps est un accroissement progressif de l'absolu79. Als

Negation der Negation - Sukzessiondruck ohne Koexistenz - ist die
Zeit sogar mit dem Geist strukturidentisch: die sich auf sich beziehende

Negation - als das Sein, das indem es ist, nicht ist - ist sie dem Raum
durchaus überlegen. (Sein und Raum» käme daher auch als Buchtitel
kaum in Frage —

«Doch eher ist die Zeit gewesen als der Raum

wie Wachstum eher war als der gewachsene Baum.

Entstanden war die Zeit sobald als Geister dachten,

der Raum erst als sich breit darinnen Körper machten»80.

75 Vico de antiquissima Italorum sapientia, ed. Gentile 1914, 135.
76 Nicolaus Cusanus beryllo 6.32. possest 43. principio 21.
77 John Milton, Paradise lost 1,650 -vielleicht weil zu lange göttliche Prädikate

von ihm ausgesagt wurden? über diese «Identität» von Gott und Raum bei Henry
More: Filosofia 13 (1962) 570 ff.

78 Kozyreff in seiner Astrophysik 1958 nach einem Vermerk in: Science from
Antiquity to the present 1968, 965.

79 Bergson, Evolution créatrice 1948, 343. 132: création continue d'imprévisible
nouveauté.

80 F. Rückert, Weisheit des Brahmanen 12 cap. 81.



64 Formalisierungen

Wo aber kämen diese her, hätte nicht das transzendentale Ich trotz
seines leeren Bewußtseins die Prädikate der werdenden Gottheit an sich

gezogen: «die Welt ist also ein-unendliches Ich im Werden, gleichsam eine

werdende Gottheit»91. War die Zeit immer nur ein Ordnungsbegriff
gewesen, so soll jetzt etwas aus dem <Nichts>82 als dem Leersein von
Raum und Zeit entstehen, und zwar soll dies weniger in der Zeit
geschehen als daß dabei erst einmal die Zeit selber (geschieht)83. In
diesem alles umfassenden Prozeß gibt es keine selbständigen Instanzen
mehr - seit Spinoza wird alles vom Ganzen aufgesogen, in dessen

«Leben» mit hereingenommen - sondern nur noch ein universales

Vermittlungssystem zu dem Kierkegaards Paradox das andere Extrem
bilden wird. Daß Gott ohne Welt84 nicht Gott ist, weil sein Sein mit
dem Nichtsein des Endlichen koinzidiert, bedeutet ja, daß die Welt
dasjenige ist, was zu Gott hinzuaddiert diesen überhaupt erst funktionsfähig

macht, aber auch umgekehrt, daß er die «Wahrheit» der Welt ist,
das Gesetz ihres ständigen Vergehens. Mit Renaissanceaugen
angeschaut waren ja Gott und Welt ohnedies schon in gleicher Weise
unendlich (und homogen), so daß die Stationen weiterer Annäherungen
deutlich bezeichnet werden können. Zeugung in Gott und Schöpfung
ad extra wird schon bei Meister Eckhart als gleichzeitig hingestellt: simul

enim et semel quo deus fuit quo filium sibi coaeternum per omnia coaequalem
deum genuit etiam mundum creavit85. Philipp Nicolai behauptete in seiner
Theoria vitae aeternae 1628, daß Christus drei Körper besäße: einen, den

er von seiner Mutter erhalten hätte, den zweiten in Gestalt der Kirche
und den dritten als das ganze Universum. Und so muß noch vom
Romantiker das «Geheimnis der Natur und das der Menschwerdungßir eines

und dasselbe» gehalten werden86 - eine Tradition, die mit der Feststellung

endet, die Welt sei der Leib des werdenden Gottes87.

Im Zuge mannigfachen Formalisierens (wissenschaftliche
Symbolisierungen und unwissenschaftliche Entquahfizierungen, <wie> statt <was>

81 F. Schlegel, Philosophische Vorlesungen 1804-6, ed. Windischmann 1846
II 22.

82 Antiphon frg 9 Diels: voqpa oûx ÛJtôcrtaaiv; zu einem Wandel trug wohl
auch das seit Olivi zunehmende Interesse an eschatologischen Fragen bei.

83 Rosenzweig, Kleinere Schriften 1937, 384: nicht in ihr geschieht was geschieht,
sondern sie, sie selber geschieht.

84 Hegel, Religionsphilosophie 1840 I 194 Glockner 15,210.
85 Meister Eckhart, Genesiskommentar opera latina 1,190.
86 Schelling, Werke 5, 290 (neu 3, 312).
87 Scheler, Philosophische Weltanschauung 1954, 125.



Formalisierungen 65

etc.) scheinen also zwei recht alte Wunschträume in Erfüllung zu gehen:
das Konkrete ehminieren zu können zugunsten kräftefreier Bewegungen,

dingfreier Strukturen und kausalfreier Gesetze - was unwillkürlich
an ein perpetuum mobile denken läßt -, aber ebenso intensiv sich den
verschiedenen theosophischen Kompensationsformen für diese allzuweit

vorangetriebenen Abstraktionsprozesse hinzugeben, als da sind die
Welt als Wille, die östliche Gnosis, die Renaissancemagie, die Identität
von Werden und Gott, die romantisch-idealistische Selbsterlösung etc.

Wir hätten es also einerseits mit einem abstrakten, weltlosen Gott zu

tun, andererseits mit einer autark gottlosen Welt; einerseits mit einem

nur mathematisierenden, andererseits mit einem durch die Welt
hindurch ausschließlich werdenden Gott: so ist dieser in einem ständigen
Entfremdungszustand von sich selber, denn «den weltgewordenen Gott
bessert keine gottwerdende Welt»88 — offenbar eine Sackgasse in beiden

Richtungen, da die Phüosophie es nun schon seit einigen Jahrhunderten
verlernt hat, mit konkreten Phänomenen umzugehen, d.h. sie kann
nicht mehr, wie Blondel das zu umschreiben pflegte: voir double. Die
Welt ist dermaßen departementalisiert, daß es nur noch einäugige
Spezialisten gibt, also Rationalisten und Fideisten, Voluntaristen und

Empiristen etc. Allenfalls etabliert sich die ratio selber als fides, sie will
dann ihre eigene Basis sein, Setzungsvernunft ohne jede Partizipation.
Oder der freie Wille reduziert sich auf Spontaneität, da es theoretisch

einsichtige Gründe für ihn gar nicht geben darf. Ob da nicht schon die

Ausgangspunkte falsch konzipiert wurden, weil man infolge einer

undurchsichtigen Konfusion von Pelagianismus und Pessimismus gar
nicht mehr ahnt, daß z. B. natura und gratia immer nur mixtim non

singillatim, simul non vicissim vorkommen89? Entweder sperrt man die

gratia aus, weil sie bestenfalls nur angerechnet werden kann90, ohne zu
verändern - oder man verwechselt das freisein sollende Ich (was mehr
ist als der bloße Wille) mit einem ent-ontologisierten, auf das

Selbstbewußtsein reduzierten Personbegriff. Naturgemäß lautet das Problem

ganz anders, und zwar schon in untheologischer Sprache: non emendari

me tantum sed transfigurari, d. h. was man ins Jenseits abzuschieben sich

gewöhnt hatte, begibt sich jetzt schon als transilire mortalitatem suam et in

88 Herbart, Werke (Kehrbach) 12,88.
89 Bernard PL 182, 1026/7 de gratia et libero arbitrio 14, cf. Nicole, Traité de

morale, ed. de Sacy 1957, 241/1.
90 «Imputationsgerechtigkeit» im Lexikon fur Theologie und Kirche 5, 641/2.



66 Formalisierungen

meliorem transcribi sortem91 : als inchoatio gloriae in nobis, wie die Theologen
sagen werden92. Die gemeinsame Basis lautet &txeftat xfjç àkiy&etaç,
d. h. je mehr Wahrheiten man zu speichern vermag, desto größer ist der
Fortschritt auf dem Wege zum ôdhxvariÇeiv 93: quantum gaudium94, wird
es dann heißen, denn das Maß der Eudämonie ist kein anderes als das der

Speicherung von Überzeitlich-Zeitlosem: öoov ëv f)|xïv ôtô-avaaiaç
eveoxi95. Der Mensch ist eben wesentlich durch connaturalitas geprägt:
cbç ouyyevrig ouoa xcp xe deicp xat àûavâxû) xai tcö àei övtt96 - er ist
aber auch eine Einheit, woraus folgt, daß Erkentnnis und Moral sich

gegenseitig bedingen und stützen: mores perducunt ad intelligentem97. Ist
er also mit der ojektiven vita beata-Doktrin auf die Dauer (öiaßtoüv)
einverstanden, dann schlägt dieses gelebte Einverständnis in ontische

Verwandlung um: p,£xaßfßT)X£ jtqoç tö auxö Etvat xoüxo98, man
gelangt bis zur Identität bzw. zur unio mystica, weil man von Anfang
an die angestrebte transfiguratio nicht als poetische Floskel ansah,
sondern als durchaus realisierbar, weil man eben von vornherein, statt
Dissoziationen und Gegensätze hochzustilisiei*en, in Übergängen lebte:
in ea quae didicit animus ejus transfiguratus est99. Schon der Mensch, der
meditierend denkt - d.h. um jeden Formalismus zu verhüten: der

richtig denkt, denn wer falsch denkt, denkt überhaupt nicht, sondern
hat bloß Meinungen - lebt intensiver: t,fj päkkov ô ôiavooupEVOÇ
ÔQ-ôtôç100; was auf lateinisch lautete: me vivaciorem intellegendo fieri certius

intellegoxox. Er praktiziert somit eine obligatorische ôpoitoatç Ü£Ü), die
dann später Heicodiç und deificatio genannt werden wird102, bis man
schließlich in Oxford diesen Einheitsaspekt von natura und gratia als

91 Seneca ep. 6,1. natural, qu. 1 praef. 17.
92 Thomas Aq. s. theol. II 2 q 24 a 3 ad 2.
93 Aristoteles nicom 1177 b 33.
94 Seneca ep. 4,2.
95 Piaton leg 713.
96 Piaton rep 611.
97 Augustinus PL 35,1540; was Denken und Tun anbelangt (Intelhgenz und

Moral): non pura connexio sed inclusio unius in alio: Cajetanus in s. theol. II 1 q 58 a

5 n 1.
98 Plotin enn. 1,4,4,14 ff.
99 Seneca ep. 94, 48.
100 Aristoteles protrept. 58 Pistelli.
101 Augustinus PL 34, 165, wozu antiformabstisch immer hinzugefügt werden

muß: stultius nihil postest dici quam quod falsa opinione anima sit beata: Augustinus civ.
11, 4; zitiert bis Duns Scotus oxon 1 n. 155. 198.

102 Piaton Theaitet 176, Tim 90/92; Greek Patristic Lexicon, Oxford 1961.



Formalisierungen 67

supernatural creation of natural life beschrieb 103. Es wird eben gar keine
abstrakte Menschennatur geschaffen, sozusagen in puris naturalibus,
sondern eine auf Übernatur hingeordnete: de facto ordinata ad finem
supernaturalem104 auch wenn man sich dessen nie bewußt wird. Also
bedarf es auch keines Gnadenextrinsezismus, soll heißen keines Zusatzes

zu einer bereits kompletten natura pura. Wenn auch auf zwei parallelen
Gleisen laufend gibt es doch nur una complexa realitas105 — auf der Basis

freiwilliger cooperatio. Im Zuge rationalistischer Unterteilungen hatte

man sich allerdings daran gewöhnt, dieses klassische Phänomen einer
aktiven Passivität einfach zu ignorieren. Hatte es bei Augustinus geheißen:

nulla verofacit homo quae non facit deus ut faciat homo106, so hatte auch
die Folgezeit immer wieder unterstrichen, daß ein Mehr an Freiheit ein
Mehr an Gnade involviere und umgekehrt, so daß der sich selbst
überlassene Mensch am wenigsten frei, vielmehr ein Opfer der Mechanik

seiner Egoismen zu werden verurteilt ist. Freisein heißt eben Partizipation

an der Vollkommenheit Gottes, der in jedem Ding nach dessen

Eigentümlichkeit - secundum ejus proprietatem 107 - operiert, im frei sein
sollenden Menschen also erst einmal dessen Freiwilligkeit anspricht.
Gezwungen wird überhaupt nicht, Antagonismen zwischen Freiheit
und Vorsehung entspringen also ausnahmslos falschen Fragestellungen,
denn gratia perficit naturam: être libre, c'est imiter Dieu dans le domaine qui est

le nôtre la conscience de notre liberté est la preuve la plus forte que nous

ayons de l'existence de Dieu notre suprême dépendance est le fondement de

notre suprême indépendance108. Wie also die Mathematik nicht vollforma-
lisierbar ist, sondern einer wenn auch noch so schmalen Intuitionsbasis
bedarf, weil sie sonst gar kein Material für die anlaufenden Formalisie-

rungsprozesse zur Verfügung hätte (dazu gehören zumindest das Einssein,

Gleichsein, Elementsein etc.), so muß auch die menschliche Passivität

von außerhalb ihrer aktiviert werden: sic in nobis operatur ut et nos

operemur109. Und so wie die axiomatisierende ratio superior — c'est sur ces

103 O. Chadwick, The mind of the Oxford movement 1960, 50.
104 Thomas Aq. compendium theol. 104, contra gent. 3,57.
105 Vaticanum II. Constitutio dogmatica de ecclesia. Lumen gentium 1,8

unam realitatem complexam quae humano et divino coalescit elemento.
106 Augustinus PL 44, 586.
107 Thomas Aq. s. theol. I q 83 a 1 ad 3. Descartes med. 4: nec sane divina gratia

nec naturalis cognitio unquam imminuunt libertatem sed potius augent et corroborant

indijjerentia autem est infimus gradus libertatis.
108 Lavelle, De l'intimité spirituelle 1955, 244.
109 Augustinus PL 38, 108.



68 Formalisierungen

connaissances du cœur qu'ilfaut que la raison s'appuie110 - mit der schlußfolgernden

ratio inferior ein einheitliches Vermögen bildet111, so befreit
auch erst der concursus divinus (wenn auch nicht <sofort>, acpvo) und
gänzlich) von der Ausweglosigkeit der meisten neurotischen Egoismen
und Verkrampfungen. Auch in den übrigen geistigen Bereichen fallen
die entsprechenden Trennwände. Die Erkenntnisfähigkeiten z. B. haben
allesamt eine gemeinsame Quelle und bleiben gesund auch nur, wenn
sie die Klippe der formalisierenden Vereinzelung umgehen können:
sensus est quaedam participatio deßciens intellectus112, denn sensus ratio

quaedam est, sensus ipsos assensus esse113, aber auf der Objektseite gilt
ebenfalls: le réel est le commencement de l'idéal114, einer der fundamentalen

platonisierenden Tendenzen gemäß, die noch einen Proklos identifizieren

läßt: xai f| (pDOiokoyia qpaivexai deoXoyia xiç ouaa115. Die mens
setzt sich aktiv-umformender Weise nach unten hin fort: continuatur

viribus sensitivis116 - wie auch umgekehrt die jeweils höhere Stufe das

<Gute> für die jeweils niedere darstellt, die Quintessenz des Äthers etwa
das zeitliche Ziel des Kosmos bildet und dergleichen mehr. Der gesamte
Apparat der Erkenntnis- und Willenskräfte, der sich auch zur Einheit
integrieren soll — la séparation de l'intelligence et de la volonté, source

principale de l'erreur117 -, macht schließlich aus dem Philosophen, der
sich für sein <Gutes> öffnet, nach antiker Überzeugung sogar einen
Gott118 - nach christlicher zumindest einen Menschen: plus elle nous

déifie, plus la grâce nous humanise - ein Satz, der aus dem Umkreis des

François de Sales stammen könnte, jedenfalls Zeugnis ablegt für den

humanisme dévot jener Zeit und unter nicht ganz unähnlichen Umständen

ein Jahrtausend früher gelautet hatte: eripe me a me et conserva me in te,

tunc ero meus cum fiuero tuus 119.

110 Pascal frg 282 (Br). Thomas Aq. s. theol. I q 12 a 11 ad 3: ipsum lumen
naturale rationis participatio quaedam est divini luminis.

111 Eadem potentia: Thomas Aq. s. theol. I q 79 a 8.
112 Thomas Aq. s. theol. I q 77 a 7.
113 Thomas Aq. s. theol. I q 5 a 4 ad 1. Cicero, academica 2, 33, 108.
114 Ravaisson, La métaphysique d'Aristote 1837 1 573.
115 In Timaeum I 217 (Diehl).
116 Thomas Aq. veritate q 10 a 5.
117 Gratry, Logique 1855 II 233.
118 Platonem quasi quendam deum philosophorum: Cicero nat. deor. 2,32; deus ille

noster Plato: Atticum 4, 16, 3. Kommentar Pease II 619 ff. Porphyrius vita Pythagorae
20 (bç Osôv Tiva. Cicero legibus 3,1 - eine Linie, die kontinuierlich zum Divus
Thomas führte!

1,9 Cassiodorus PL 70, 1308.



Formalisierungen 69

Aber jetzt im Zeitalter der Dissoziationen, wo man gern mit
Leerformeln spielt, Transzendenz z. B. in ein ständiges Weitertranszen-
dieren verwandelt — weil man sich auf gar nichts mehr festlegen will:
jetzt verkörpert der Philosoph allenfalls noch sich selber, aber gewiß
keine überzeitlich krisenfeste Weisheit: er ist also kaum mehr als eine

Hypostase unverbindlich formalisierten Philosophierens>, formalisiertem,

weil es sich auf gar keinen Fall mehr verstehen will als quaedam
inchoatio futurae beatitudinis 120.

120 Capreolus Defensiones theologicae divi Thomae in 1 s. prolog q 2 a 2 n 4

(tom 1,32) - man vergleiche damit Dilthey'S Bemerkungen über die Anarchie des

Denkens (Werke 8, 198): «Schrankenlose Freiheit der Annahmen, das Spiel mit
grenzenlosen Möglichkeiten lassen den Geist seine Souveränität genießen und
geben ihm zugleich den Schmerz seiner Inhaltlosigkeit. »


	Formalisierungen

