Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 1-2

Artikel: Formalisierungen

Autor: Deku, Henry

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761388

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761388
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HenrY DEgU

Formalisierungen

Formulae waren im alten Rom neutrale Briefmuster fiir den kaiser-
lichen Kanzleigebrauch, formal ist eine Logik, die keine inhaltlichen
Voraussetzungen macht, formlich benimmt man sich, wenn man die
duBerlichen Regeln der Etiquette oder des Protokolls beachtet, selbst
jedoch ganz unbeteiligt bleibt: man tut dann etwas nur pro forma. Nun
bietet sich gerade eine Gelegenheit, das Gegenteil zu praktizieren,
nimlich gewisse Hommages zu leisten, und zwar in einer nicht blo8
duBerlich «formellen» Weise*. Typisch akademisch wird der Gruf3 aber
dadurch, daB er sich vorwiegend mit der durch diesen Einleitungssatz
aufgeworfenen Problematik befaft, d. h. dem allgemeinen Problem der
Formalisierung. Schon frith nimlich ist die aristotelische causa formalis
auf dem Wege iiber begriffliche formalitates' zur bloBen Formsache
entartet (ein inhaltliches, reales Strukturprinzip also zur bedeutungslo-
sen AuBerlichkeit geworden) — ebenso wie ihr Vorldufer, die Idee, sich
dhnlich verfliichtigte: urspriinglich realer als jedes Sinnending, als Er-
kenntnisgrund nimlich, als dasjenige, was in sich selber klar und
distinkt ist — so wie vergleichsweise das von einer mathematischen
Formel (A0yog) Gemeinte in sich selber sinnvoll ist gegeniiber der stets
ungenauen, weil auf Materielles angewiesenen Zeichnung (figura); ur-
spriinglich also eminent real, ist sie zum SchluB} ein so ungreifbar
geringfligiges Quantum geworden wie die zur Suppe gehorige ddee>

* Sondern als ein herzlich gemeinter Dank fiir all das, was Professor Imamichi
in Tokio im Dienste der Philosophie geleistet hat.

! Realitas formalis bezeichnet den Realititsaspekt einer Sache, realitas objectiva
den der zugehdrigen Vorstellung; zu formalitas: Goclenius, Lexicon philosophicum
1613, 594ff; zum juristischen Wortgebrauch: Thesaurus linguae Latinae VI 1, 1113-7;
auf Etiquette wurde schon frith geachtet: SALONEN, GruB- und Héflichkeitsformeln
in babylonisch-assyrischen Briefen 1967.



Formalisierungen 47

Salz. So ist die Metaphysik tatsichlich in die Kiiche abgewandert — oder
mit der Formsache ins Biiro: keine allzugroBe Uberraschung, wenn
man bedenkt, da3 Idee und Form etwas Allgemeines zum Inhalt haben
— und auch haben miissen, da nur so Wissenschaft moglich ist?, als
Allgemeines aber nicht substantiell real zu sein vermogen, trotzdem
irgendwie real sein miissen, d.h. nicht bloB im Gedachtwerden vor-
kommen diirfen, da Pferde z. B. nicht aufgrund eines solchen Benen-
nungsvorganges Pferde sind, sondern weil offenbar in ihnen allen in der
gleichen, eben pferdhaften Weise ein reales Strukturprinzip funktioniert;
von dem man allerdings wird sagen miissen, da3 es, um real operieren
zu konnen, in einer jeweils individuiert allgemeinen Weise wird auftre-
ten miissen (gleichgiiltig ob Platon oder Aristoteles das schon so prizise
auszudriicken vermochten). Die hieflir notige Distinktion — Allge-
meines als Allgemeines gibt es nur im Denken und Allgemeines als
individuiert Allgemeines ist ein unabdingbares reales Seinskonstitutiv —
stellte sich nun aber im Laufe der Zeit als ein biBchen zu kompliziert
heraus, so daf3 jene merkwiirdige Inhaltsentleerung eintrat, die von uns
nun, dem modernen, selber schon verfilschten Wortgebrauch entspre-
chend, als <Formalisierung» bezeichnet wird.

Nun sind bekanntlich alle historischen Prozesse tiberdeterminiert,
d.h. es gibt jeweils mehr als nur einen Grund, und so wird es auch hier
vielleicht weniger die logisch-methodische Schwierigkeit sein als z. B.
der immer mehr sich durchsetzende Primat des Ich, des modernen
Subjekts, der alle {ibrigen Inhalte merkwiirdig zielsicher zu entwerten
begann: im homerischen Griechisch und biblischen Hebriisch gab es
mochy keine Termini subjektiver Firbung wie noch, schon, erst. Auch
begann die Konjugationsnormalform im Sanskrit und im Hebriischen
mit der dritten Person — und war subjectum nicht das menschliche
Subjekt, sondern das sachlich-neutrale, objektive Umoxeipevov: le sujet
oder the subjectmatter. Das real Allgemeine wird aber auch politisch
relevant, insofern es die Gleichberechtigung nahelegt: guaecumque est
hominis definitio una in omnes valet >. Da jedoch daran erinnert zu werden
lastig ist, wird der Anspruch des Allgemeinen einfach verdringt.

2 Aristoteles analyt 88 b 30, 1 uév émotiun xadéiov.

> Cicero legibus 1, 10, 29. Antiphon bei Diels frg 44. Seneca ep 47,1. Hegel
Rechtsphilos. § 209 = 7,286 Glockner. Anspruch des Allgemeinen, nicht etwa des
Kollektivs: d. h. der natura humana, die man, da es nur eine gibt, notwendigerweise
auch an sich selbst wird verachten miissen — eine schon von Cicero beschriebene
Selbstbestrafung: naturam hominis aspernatus hoc ipse luet maximas poenas (rep. 3,33).



48 Formalisierungen

Mensch ist dann kein Dingbegriff mehr, sondern nur ein beliebiger
«Sprachregelung) unterworfener Wortbegriff, ein bloBer terminus, iiber
den man zum eigenen Vorteil verfiigen zu diirfen meint. Zwar wurde
dem menschlichen Personsubjekt mit seiner verantwortungsbewuf3ten
npoaipeorg* zuweilen noch der supralunare Bereich des reinen Athers
tibergeordnet. Doch hieB es bald schon: t@v dvipmnwv Evexa mdvia
memowmxévar TV @UoLv>, bis sich dann das kosmische Drama definitiv
zum Schauplatz eines commercium Dei cum hominibus wandeln sollte:
noch Calderon und Bodin verwenden den Terminus theatrum mundi.
- Aber dasjenige Subjekt, das sich dann spiterhin einbilden wird, sich
seine Ordnungen selber geben zu konnen, wird auch prompt das
Theater zum Illusionsbereich entwerten — es wird ins Theater gehen,
um sich die Zeit zu vertreiben: denn es vermag iiberall nur den Sinn
anzutreffen, den es selber in die Dinge hineingelegt hat: so dafl dann
eben die Idee ein verschwindendes Etwas wird im Vergleich zu dem der
sie denkt und die Formalitit ein bedeutungsloser Vorgang unter dem
Gesichtspunkt, daf3 sich das handelnde Subjekt etwas ganz Beliebiges
dabei denkt. Ubrig bleibt nur der Name, der Inhalt hat sich ormali-
siert.

Immer dann jedoch, wenn der Mensch etwas falsch macht, taucht
das <Adverbialproblem» auf: malum est male uti bono®, d.h. man tut
etwas, nur an der falschen Stelle oder in einer zu geringen Intensitit,
man bringt es nur zu einer voluntas deficiens” — oder: man tut eigentlich
tiberhaupt weniger etwas, als daBl man blo8 das Bessere unterlift:
desertio meliorum®. Weitere Formeln wiirden die Prizision kaum erho-
hen: deficere ad id quod minus est® — amplius diligat quod minus est diligen-
dum'®, Auf diesen Zwang zur Entsubstantialisierung scheint aber schon
die Einleitung zum Symposium hinzuweisen, in der uns berichtet wird,
es habe einen stummen Teilnehmer Aristodemus gegeben, der vor
langer Zeit den ganzen Hergang dem Phoinix berichtet hitte, von

* Epiktet 2,22, 19-20. Aristoteles nicom 1113 b 4-14. 1139 a 32-b 5.

3 Aristoteles polit 1256 b 22 und phys 194 a 35 als Kommentar dazu; ebenfalls
Plinius nat. hist. 7,1 cuius causa videtur cuncta alia genuisse natura. Zur Bilihnenmeta-
pher: 6 x6opog oxnvn , Ps-Demokrit 115; cum in vita tum in scaena: Cicero senectute
18,65. Plotin 3, 2, 17, 55ff.

¢ Augustinus PL 42, 562.

7 Augustinus PL 41, 355 (civ. Dei 12,7).

8 Augustinus PL 42, 557.

% Augustinus PL 41, 355.

10 Augustinus PL 34,29.



Formalisierungen 49

diesem habe es dann Apollodorus erfahren, der nun seinerseits den
Inhalt der Reden zwei reichen durchreisenden Kaufleuten wiedererzih-
len miisse: das soll (1) heiBen, es sei jedenfalls nur das Allerwichtigste im
Gedichtnis ibriggeblieben, (2) der Wahrheit gehe es im allgemeinen
komisch, nimlich nur beiliufig mal zwischen Nichtsachverstindigen
erwihnt zu werden — daflir komme sie aber (3) praktisch #iberall vor: zu
jedermann nimlich kénne man tiber den Eros reden, weil jedermann
zumindest ansatzweise iiber ihn verflige: wie eben auch der kaufminni-
sche Geldtrieb!! seinen Ursprung im &pog habe, nur eben verkiimmert
sei. Eine Analogiesituation: ein junger Student erzahlt Leuten, die es nur
bis zum primitivsten Eros gebracht haben, von dessen Hochstform, dh.
er will Leuten, die den Eros so stark formalisiert haben, daB3 sie nicht
einmal sich selbst hinreichend zu lieben verstehen, indirekt beibringen,
wie man das griindlicher besorgen konne, denn erst wer die Wahrheit
licbt, wer den Inbegriff von wahrem Sein und geistigem Licht, Ur-
sprung und Endzweck liebt, das soll heiBen: wer sich dieser geistigen
Ordnung freiwillig und freudig unterordnet (Gott mehr gehorcht als
den Menschen!?, meint es wirklich gut mit sich selbst: in hoc enim homo
vere se diligit quod se ordinat in Deum'> — insofern nur er jene innere
Bestindigkeit sich zu verschaffen im Begriff steht, die urbildlich seinem
Liebesobjekt eignet und nun auch in ihm selber abgebildet werden sollte:
uetorapov geovioews elg dv mag '*: nur wer alle Tugenden iibt, ist
wahrhaft @{Aavtog!. Augustinus wird in seinem Johanneskommentar
die abschlieBende Formulierung anbieten: nescio quo enim inexplicabili
modo quisquis seipsum, non Deum amat, non se amat, et quisquis Deum non
seipsum amat, ipse se amat'®. Jedes Versagen also, jeder Fehltritt ist ein
Zuriickbleiben in der Gottesliebe, also auch ein Manko an Selbstliebe —
aber eben nur ein Manko, d. h. die Liebe fillt nicht vo6llig aus, es stellen
sich nur vom geforderten Maximum her gesehen Ersatzformen ein in
Gestalt der temporiren fdovai. Auch der Verbrecher liebt noch Gott,
da er etwas anderes ja grundsitzlich auch gar nicht lieben konnte, da er
das, was er tatsichlich tut, {iberdies fiir gut zu halten geradezu gezwun-

1 Platon sympos 205.

12 Platon apolog 29.

13 Thomas Aq. s. theol. II'1 q 100 a 5 ad 1.
14 Epinomis 986 D.

15 Aristoteles nicom 1168 b 29 ff.

16 Augustinus PL 35, 1968.



50 Formalisierungen

gen ist!7; die erreichte Lustbefriedigung ist nicht total schlecht, sie ist
nur zu geringfligig, wobei aber dieser bloBe Mankozustand schon das
Maximum der Ab-wegigkeit darstellt, also nicht nur nichts entschul-
digt, sondern sogar eine Selbstschidigung impliziert: contra nostrum
bonum agimus'® — geistige Lust wire eben gesiinder, weil intensiver
gewesen: 1) Yewpia t0 NdLotov xai dorotov!®. Von dieser subjektivi-
stisch verstandenen beatitudo her, von ihrer Formalisierung zur inhalt-
losen beatitudo in genere her stellt sich aber die Frage: da man Inhalte
nie ginzlich loszuwerden vermag und jeder Unfug nur auf dem Hinter-
grunde eines positiven Aktzieles verstindlich wird — gibt es auch
legitime Prozesse des Formalisierens? An den Beispielen Sprache und
Mathematik soll das nun erdrtert werden. Das Tier geht in seinen
Vitalbeziigen auf: es greift, schreit, bewegt sich in einer geschlossenen
Umwelt von reizauslosenden Faktoren, wihrend der Mensch in einer
theoretischen Distanz zu den Dingen lebt, die als solche interessant
werden konnen und sollen: er greift nicht nur, sondern zeigt auch auf
Dinge, die er gar nicht haben will, er gibt keine Emotionslaute von sich,
die nur seinen prisentischen Zustand ausdriicken wiirden, sondern
prazise Bedeutungslaute, weil diese in ihrer prinzipiellen Ablésbarkeit
vom emotionalen Zustand des Redenden die einzig adiquate Reaktion
auf einen begreifbaren bzw. schon begriffenen Sinnzusammenhang
darstellen. Ablosbarkeit soll heiBen, da3 man so etwas wie Wut beson-
ders gut zu analysieren vermag, wenn man gerade nicht von ihr
besessen ist. Analog: Hunger sagen kénnen, wenn man welchen hat,
setzt sogar mit Notwendigkeit voraus, dal man Hunger sagen kann,
wenn man keinen hat: er muB} ein theoretisches Phinomen geworden
sein, um im Bedarfsfalle zur Sprache kommen zu kénnen. Der Mensch
spricht also mit Hilfe einer nichtbiologischen, allgemein verstindlichen
Bedeutungssymbolik einen Text, der dem Sinnzusammenhang theore-
tisch begreifbarer und insofern bedeutungs-voller Dinge genau ent-
sprechen sollte, einen Text, der sozusagen die Antwort bildet auf etwas,

'7 Augustinus PL 42, 223: habent enim inter se quam charitatem vocant etiam
latrones.

'® Thomas Aq. contra gent. 3,122.

19 Aristoteles met 1072 b 24, nicom 1178 b 5-32. Thomas Aq. contra gent.
3,25.3,63. Die intensivsten Freuden verschafft die Philosophie: nicom 1177 a 25/6.
Cicero academ 2,127.



Formalisierungen 51

das auch schon immer als (Text» verstanden wurde?’. Das tertius
comparationis ist die rationale Allgemeinheit: auf der Objektseite treten
Dinge auf, die nicht ausschlieBlich als reizauslésende Faktoren auf eine
anima sensitiva zu wirken verurteilt sind, sondern als durch allgemeine
Formprinzipien strukturiert verstanden werden, auf der Subjektseite
eine Symbolik, die so allgemein ist, daB sogar punktuell individualisie-
rende Adverbia und Pronomina wie z. B. hier, jetzt, dies, infolge ihrer
Ablésbarkeit vom konkreten Umstand doch wiederum als ganz allge-
mein bezeichnet werden miissen: jedes beliebige hier und jetzt ist hier
und jetzt — ja sogar jedes Ich sagt von sich in gleicher Weise «ch,
unterscheidet sich also dadurch gerade nicht!?! Aussprechbar ist eben
immer nur ein allgemeiner Inhalt —, Allgemeines ist aber als solches
rational, zumindest ansatzweise: und deshalb ist das Textsystem der
Bedeutungslaute ?? genau so artikuliert wie der durch es zur Sprache
gekommene Kosmos — bzw. die prisentisch unablésbare Emotionsbe-
kundung genau so unartikuliert, d. h. nicht notierbar, wie die zugehori-
ge Umwelt ohne jede theoretische Gegenstindlichkeit einen notwendig
diffusen Charakter haben mufB3?3. Tierlaute sind nicht buchstabierbar,
also wird aus ihnen niemals eine AéEic. Auch der Hahnenschrei ist,
gerade weil er nichts bedeutet, beliebig vieldeutig: im Franzdsischen
coquerico, im Englischen cock-a-doodle-doo , im Hebriischen kukeriku . ..

Da der Mensch aber vorwiegend nur sprechend denkt — d.h.
Denken und Sprechen setzen sich weitgehend gegenseitig?* voraus, das
innere Sprechen ist gar nichts anderes als die Abfolge artikulierter
Denkschritte, deren Verleiblichung sozusagen — und nachdem somit
hinreichend geklart sein diirfte, daB} der Mensch geradezu und nur im
Medium einer allgemeinen Sprachsymbolik lebt, wiirde die Problema-
tik einer Formalisierung recht eigentlich aktuell werden. Eine Wolke
mag ein Signal fiir Regen. sein. Da es aber keineswegs regnen muB, ist

20 Denn die Welt ist als Zelt oder Mantel einem kunstvollen Gewebe vergleich-
bar: orph. Zeushymnus 19,16. Porphyrios antro 14. Flavius Jos. antiquit. 5,212ff.
Eusebius PG 20,1344.

21 Hegel wiederaufnehmend: BrRaDLEY, Principles of Logic 1 1922, 63 ff.

22 Aristoteles interpret. 16 a 20: poval onpavuxai. gwvai &vagdoor: st. v.
frg. III 212-3.

2 Diomedes ars grammatica II 420 (Keil). Ammonius Kommentar zu inter-
pret. CAG IV 5,40 oi aypdppator Yogot, tovt Eotv at avapdoor puvai olwv
Unoiwv.

24 Zum humanistischen Problem des besten Sprachmediums: Sammelband
«Fortwirkende Antike» 1971, 5-32.



52 Formalisierungen

sie von sich aus mehrdeutig. Zunichst jedoch meint sie nur sich selbst,
und insofern ist sie nicht ersetzbar. Andererseits ist das Wort Regen kein
Signal (auBer bei Vereinbarung), sondern ein Symbol, d.h. selber z. B.
tiberhaupt nicht naB und auf einen gewesenen ebenso gut wie auf einen
bloB mdglichen Regen beziehbar; auBerdem ist es eindeutig, meint
zunichst einmal nicht sich selbst als Schall oder Schriftbild (auBer beim
Vokabeln lernen) und ist insofern durchaus ersetzbar: pluie, opufog etc.
Nihme man jetzt statt des Regens irgendein Wort mit einer schwierige-
ren Bedeutungsgeschichte?®, dann verwandelte sich die urspriinglich
eindeutige Symbolbeziehung in eine funktionale, wie das auch in der
Geschichte des Geldwesens ofters der Fall gewesen ist. Aus dem situa-
tionsbezogenen Tauschobjekt pecus wurde eine neutrale metallene
Miinze pecunia, schlieBlich ein Geldschein ohne Eigenwert, wenn man
nicht wie schon im hellenistischen Agypten die héchste Abstraktions-
stufe des bargeldlosen Giroverkehrs bevorzugte. Geld ist geradezu so
etwas wie realgewordener Formalismus?®. Analog weicht die eindeutige
Symbolrelation Ding-Name zusehends einer Symbolik zweiter Stufe,
wie man sagen konnte, veranlaBt durch eine Formalisierung des Na-
mens zur bloBen Vokabel mit dem Ergebnis, dal man nun erst die
zugehorige Bedeutung zu ermitteln hitte?’. Historisch betrachtet ist die
Namenstufe natiirlich die ilteste: Adam gibt den Dingen Namen, aber
die Stoiker wissen bereits sehr prizise, daBl das Wort nur in den
seltensten Fillen dvopa ist, im allgemeinen vielmehr nur eine AéELg oder
vox fiir die man erst das onuowvopevov oder den intellectus, d.h. die
jeweilige Bedeutung anzugeben habe. Primitivsprachenlexika sind da-
her wegen der Namentfiille, d. h. wegen der anschaulichen Dinggebun-

%5 Esse objectivum = vorgestelltes Sein bei spitscholastischen Autoren. Koin-
zidenz von realitas und quidditas nach Wolff, Ontologia § 243.

26 duayolgerv bei PREISIGKE, Worterbuch der griechischen Papyrusurkunden I
1925, 344/5; Scheck (littera) statt Bargeld (nummi): Ovid, ars amatoria 1,428; iiber
Valutaschwankungen gab es im 14. Jahrhundert einen Traktat de mutatione mone-
tarum von Nicolas d’Oresme, Bischof von Lisieux. Ubrigens implizierte bereits die
Orthographiereform von ca. 404 ein Verstandnis flir Symbolverschiebungen, inso-
fern der Buchstabe H, da schon hinreichend formalisiert, die Funktion des langen E
tibernehmen muBte, so daB HEBE von jetzt ab HBH geschrieben wurde. Spiterhin
wird man dann stillschweigend die Monatsnamen von September bis Dezember
beibehalten, ja sogar das nunmehr ganz anders relevant, weil spaltbar gewordene
«Atom»! Dafiir heien im Neugriechischen Personen &topa.

27 Aulus Gellius 11,12,1: Chrysippus ait omne verbum ambiguum natura esse,
wihrend Ps-Duns Scotus meint, ein Begriff konne nur eine Bedeutung haben, ed.
Prentice in: Studi e Testi francescani 49, 1972.



Formalisierungen 53

denheit der Worte so umfangreich: jede Abweichung vom Normalen
erfordert ein neues Grundwort, wihrend der fundierende Allgemeinbe-
griff oft genug fehlt — jede Gummibaumspielart wird benannt, aber das
Abstractum Baum mag unbekannt bleiben — ebenso hat man je ein Wort
fiir das 8jihrige oder das kranke Kamel?®. Sprachen sind, da sie mit
Symbolen arbeiten, immer rational, aber erst Kultursprachen sind
zweckrational, da sie gelernt haben, sich vom Konkreten weitgehend zu
emanzipieren, sogar Worte ohne jeden Anschauungsinhalt als bloBe
Operatoren zu verwenden: so daf3, mit, weil, wenn, wie, desto, um, ob,
zu, etc. Sprechen kann man ja erst dann, wenn man mit solchen
Konjunktionen und Pripositionen umzugehen versteht, den im Mittel-
alter sogenannten syncategoremata, Vorliufern unserer zeitgendssi-
schen «Funktoren» und «Junktoren». Der Besitz eines ausschlieBlichen
Substantivvokabulars — und mag es noch so groB sein, wie es von
manchen Affen behauptet wird — besagt gar nichts, da hitte man
offensichtlich nur Abstraktion mit Assoziation verwechselt. Man kann
sogar die verschiedenen modi des Realseins und Irrealseins mit Hilfe
von Partikeln wie &v, o0, un differenzieren: denn um Un-vollkomme-
nes wie eine Ruine auch nur wahrnehmen zu kénnen, muB man so
etwas wie «icht> denken kénnen. Die maximale Formalisierung des
micht> ergibt dann schlieBlich die Null, die als Leermenge, z.B. als
Menge aller in sich selbst widerspriichlichen Sachverhalte bekanntlich
keine natiirliche Zahl ist, vielmehr ein Symbol zweiter Stufe, nachdem
sie als etwaiges Mengenelement bereits ein Symbol erster Stufe repri-
sentierte, auch in dieser Hinsicht eine kiinstliche Zahl war, so daB3 erst
einmal ihre Eindeutigkeit bewiesen werden muBte — jene Eindeutigkeit,
die den Symbolen zweiter Stufe a priori eigen ist: dafl es nur eine
Nullmenge gibt, braucht nicht bewiesen zu werden.

Mathematik war als niitzlichkeitsgebundenes Rechnen in Agypten
und Babylon noch keine Wissenschaft??, erst in Griechenland wurde sie
systematisch und spekulativ betrieben, d.h. man zeigte Interesse fiir
Probleme als solche (Primzahlen, Irrationalzahlen). Trotzdem bewegte
man sich noch vergleichsweise in einem Bereich von Symbolik erster
Stufe, da die Anschauungsgebundenheit eine unbestrittene Denkvoraus-

28 yoN HAMMER-PURGSTALL, Das Kamel: Denkschriften der Wiener Akademie
der Wissenschaften, Bd. 6, 1854.

29 Trigonometrie infolge der Niliilberschwemmungen aus eigentumsrechtli-
chen, Kalenderberechnungen aus religionsrechtlichen Griinden. O. NEUGEBAUER,
The exact sciences in antiquity, 1951, 47.



54 Formalisierungen

setzung bildete. Gemil den Prinzipien der klassischen Metaphysik war
dieser w6opog nimlich eic xai télerog®®, ein vollkommenes, also
ausschlieBliches Abbild: elx@v — anders ausgedriickt: in der causa
exemplaris gab es keinen Uberhang von nichtrealisierten Formen oder
gar ganzen Weltsystemen. Im iibrigen bleibt Gott der Materie gegen-
iiber fremd, diese ist ein undurchsichtiges ovvaitiov?®!, verantwortlich
ist er nur fiir die Formprigung, d.h. fiir das Sosein der Welt, nicht aber
fir ihr Dasein®2. Erst die biblische Schopfungstheorie erklirt Gott fiir
vollig souverdn, so daBl die Welt jetzt ganz kontingent wird, bis in die
materielle Komponente hinein abhingig. Schlechthin richtig ist dann
aber nicht bloB das ad oculos Demonstrierte, sondern all das, was 1m
intellectus divinus moglich ist, auch wenn es nie irgendwo realisiert
werden sollte:

Might not other animals arise
of diff’rent figure and of diff’rent size?
in the wide womb of possibility
lie many things which ne’er may actual be:
and more productions of a various kind
will cause no contradiction in the mind””.

Richtigkeit hat sich also von der Anschaulichkeitsbedingung eman-
zipiert und deckt sich nunmehr mit logischer Widerspruchsfreiheit.
Ergibt sich demgemial kein Widerspruch, wenn das Parallelenpostulat
Euklids suspendiert wird, dann ist die so entstehende nichteuklidische
Geometrie mathematisch legitim — ohne auf diese Weise auch nur im
mindesten zu einer Willkiirsetzung des menschlichen Verstandes ge-
worden zu sein. Das wire eine nominalistische Fehlinterpretation, die
gewissen modernen Tendenzen sehr entgegenkommt, das eigentlich
Relevante aber in dem MaBe verfehlt, als unbeschwert behauptet wird,
der Mathematiker sei ein Erfinder und nicht bloB ein Entdecker?* — das

30 Aristoteles caelo 279 a 11.

31 Platon Politicus 281 D.

32 Uber die Abweichung des Timaios und die antike Weltschdpfungstheorie
insgesamt: PAuLY-Wissowa, Realenzyklopidie, supplem. 9, 1433-1589.

33 Blackmore, Creation 1712. Der Mensch ist frei insofern er hypothetische
Welten erforschen kann, die nur nicht von Gott gewollt waren: DUuHEM, Etudes sur
Léonard de Vinci 2 (1909) 411 ff.

3 WITTGENSTEIN, Bemerkungen iiber die Grundlagen der Mathematik, 1967, 47.



Formalisierungen 55

genaue Gegenteil ist richtig: we are rather servants than masters in mathema-

tics®>. Dafiir ist aber die Mathematik mit dem neuen Richtigkeitskrite-

rium cohaerentia terminorum?®® doppelt spekulativ geworden: man
bewegt sich nunmehr in einem formalisierten Symbolraum zweiter

Stufe: quicquid non implicat contradictionem subest divinae potentiae®’. Es darf

also nicht nur vom Menschen nach-gedacht, sondern sogar experimen-

tell ausprobiert werden. Wenn Gott potest facere novas species et hoc in
infinitum38, dann kann der konstruierende Techniker zumindest den
gegebenen Kosmos in ein kiinstliches «Gestell*® verwandeln. Die For-
malisierungsprozesse begannen mit einer Proportionentheorie*? fiir
nicht spezifizierte Objekte, fiihrten zur Konzeption eines Korpers von
mehr als drei Dimensionen #! und bewiesen ihre Fruchtbarkeit mit der

Einfiihrung des Dualititsprinzips 1822 durch Poncelet und der des

Gruppenbegriffs 1832 durch Galois. Als nun noch 1963 durch Paul

Cohen die Unabhingigkeit des Auswahlaxioms von Zermelo bewiesen

wurde, stand fest, daB man es vorliufig zumindest mit je zwei System-

typen zu tun haben wird: in der Geometrie mit Drei- und Mehrdimen-
sionalitit, in der Mengenlehre mit der Existenz bzw. Nichtexistenz
einer Auswahlmenge. Unzulissig dagegen, weil widerspriichlich wire
der Begriff einer Menge aller Mengen, da schon die Potenzmenge dieser

Menge noch gréBer als allumfassend sein miiBte!

Bleiben aber nur Strukturen iibrig und keine Figuren wie in agypti-
schen Texten, nur Funktionalzusammenhinge und keine «Substanzemn,
dann ist dies das Ergebnis mehrerer Formalisierungsschritte:

1. Zuerst eliminiert man alles Allzukonkrete, wozu auch umgangs-
sprachliche Restbestinde gehoren, so dafl etwa €t o in der stoischen
Implikationslogik*? {ibrigbleibt oder der Punkt, bei dem a steht (10
&¢ @) ), schlieBlich nach der gleichen Abkiirzungsmethode als 10 o

35 HerMITE in: Hadamard, An Essay on the psychology of invention in the
mathematical field 1954, XII.

36 Thomas Aq. potentia q 1 a 3.

37 Thomas Aq. contra gent. 2,23.

3 Thomas Aq. veritate q 20 a 4 ad 1.

39 HEIDEGGER, Vortrige und Aufsitze 1954, 31/2 — aus der Erméglichung folgt
allerdings noch keine Noétigung.

40 Aristoteles analyt. 74 a 18. 99 a 8.

41 Malebranche, Recherche de la vérité 3, 1, 3, 3.

42 Deren neumodische, weil hochformalisierte Regeln die Krihen von den
Dichern Alexandriens gekriht hitten: x6gaxeg 1eyéwv €m xoia ovvijrron: Kallima-
chos frg 393 Pfeiffer.



56 Formalisierungen

bezeichnet wird.

2. Die Primfaktorenzerlegung wird durch Adjunktion nicht-reeller Ele-
mente auch auf Primzahlen ausgeweitet: 2 = (1 + 1) (1 — 1).

3. Die Geometrie wird algebraisiert, so dal der Kreis jetzt weniger eine
«ollkommene> Figur ist als (mittelpunktbezogen) x* + y? = r2.

4. Bereichserweiterungen pflegen ebenfalls unter das Stichwort Forma-
lisierung zu fallen: dann wird Materie als unterstes €0dog , d.h. als
Form der Formlosigkeit verstanden*?, dann ist auch der Nominativ
ein casus**, obschon Worte erst vom Genitiv ab auf ein anderes zu
allen> pflegen. So ist schlieBlich auch das Denkobjekt uv) &v irgend-
wie ein &v*® und die Gerade eine Kurve mit der Kriimmung 0 und die
biologische species, weil etwas Gleichbleibendes, ein fast schon ma-
thematisches eidoc etc.

5. Begriffe sind abstrakte Symbole fiir Dinge, Worter konkrete Symbo-
le fiir Begrifte, Schriftbilder ebenfalls konkrete Symbole fiir Worter —
schlieBlich symbolisiert noch die stenographische Abkiirzung den
ausgeschriebenen Text*®. Der Benennbarkeit halber basierte das Al-
phabet urspriinglich auf Dingnamen wie alef (Rind), bet (Haus),
gimel (Kamel), dalet (Tiir) etc., bis eine fortschreitende Formalisie-
rung nur die Anfangsbuchstaben der Namen iibrig lieB — eine abstra-
hierende Reduktion dhnlich der vom konkreten numerus numeratus
qui auf den unanschaulichen numerus numerans quo*’. Die abstrakte
Uniformitit, die die Zihlbarkeit der Dinge ermdglicht, ist dabei
selber nur eine Funktion eben dieser Zihlbarkeit, weil nur durch
diese definiert, eben als Entgegenstindlichung bis zur bloBen Zihl-
barkeit. Die Zahl ist also kein Abstraktionsresultat, aber auch kein
Dingaccidens, sondern ein hochgradig formalisiertes medium quo
und damit ein eminent niitzliches Instrument aller Reihenbildungen.
Analog dazu ist der Buchstabe oder sein Stellvertreter ein neutrali-
sierter Faktor im Dienst sprachlicher Wortbildung, reduzibel nur im
Rahmen chemischer «Formulierungen», wenn nimlich Wasser zu
H,0 wird und dgl.

6. SchluBformen sind ebenso wie Proportionen vom Sachbereich unab-

43 Plotin 5, 8, 7, 22. 1, 8, 5, 11.

# HapoT in: Actes du 13° congrés des sociétés de philosophie de langue
francgaise, 1966, 109-112.

4 Aristoteles soph. el. 167 a 1. Thomas Aq. s. theol. Iq 11 a 2 ad 1.

4 H. BoGE, Griechische Tachygraphie und Tironische Noten 1974.

47 Thomas Aq. potentia 9 a 5 ad 6. Aristoteles phys 219 b 7-8.



Formalisierungen 57

hingig. Derart in Abstraktionstechnik eingeiibt, schritt man un-
schwer vom vielfiltig inhomogenen Kosmos fort zur-dingfreien
leeren Dimensionalitit einer imaginiren Geometrie, die die Voraus-
setzung fiir Dingrelationen abgab, selber jedoch keine Relation war,
iberhaupt kein accidens, also eine Leerform, d.h. als Raum bzw.
Zeit ohne Inhalt geradezu eine maximal «formalisierte» Form. DaB es
aber in diesem mathematisierten Nichts zumindest Relationen geben
konne — von Thomas und Descartes noch geleugnet, weil ja damit
irgendwelche relata impliziert wiren —, wird von Henri de Gand und
Suarez bereits zugelassen: Die bloBBe Vorstellungsmdoglichkeit ist zum
hinreichenden Realitdtskriterium geworden*®.

Formalisierung umfaft also einige fundamentale Weisen des ratio-
nalen Umgangs mit den Dingen. Sprachlicher Symbolismus und ma-
thematische Funktionalisierung sollten das belegen. Als eine keineswegs
unabdingbare Inhaltsentleerungstendenz hat sie es aber im Laufe der
Jahrhunderte geschafft, die Form durch eine bloB quantifizierende «For-
meb> zu ersetzen, die platonische Idee durch die stark psychologisierende
«Vorstellung) des 18. Jahrhunderts, den Prinzipien erkennenden intellec-
tus oder cceur durch eine hypothetisch-funktionale ratio ohne godévn-
olg, Legitimitit von Inhalten durch die Legalitit von Prozeduren: das
«(Was» also durch das «<Wie» — wo es doch im Rahmen der antiken und
mittelalterlichen Naturrechtstradition mit ihrem Primat des vdpog
dyoogog oft genug geheiflen hatte: lex esse non videtur quae justa non
fuerit*® —unde inquantum habet de justitia, intantum habet de virtute legis®°. So
wich denn auch die Tugend der dewpia als Selbstbeherrschung der
technisierbaren (Theorie» als einem Entwurf nutzbringender Weltbe-
herrschung. Oder die Freiheit des Wollenk6nnens was man tun soll der
libido des Tunkénnens was man gerade «will. Appelles-tu liberté le droit
d’errer dans le vide? — fragte man daraufhin nicht ganz zu Unrecht®!. Das
bellum justum hatte sich schon lingst zugunsten der guerre en forme

48 Bonaventura in 1 s. d 37 a 2 q 3: ubi est vacuum non est distantia. Bradwardinus
causa Dei (1344, ed. 1618) 178-180: situs imaginarius vacuus. Kein Leerraum: Thomas
in phys IV, 1, 13; Descartes principia 2,16 ff. 3,25. Cf. HoeNEN, Cosmologia 1936
§ 58/60. Der Welt als geschaffener geht auch keine Nullmenge vorauf, weil allererst
mit dem creatum auch dessen Moglichkeit mitgeschaffen wird: eine logisch autarke
Moglichkeit ist nur als Konkurrenzvorstellung zur creatio verstindlich.

49 Augustinus libero arbitrio 1,5,11.

50 Thomas Aq. s. theol. II 1 q 95 a 2. Cicero officiis 1,63.

51 SAINT-EXUPERY, La citadelle 1948, 261.



58 Formalisierungen

verfliichtigt®?, bei der gewisse Formalititen, zuweilen bloBe Turnierre-
geln beachtet werden mubBten, bis auch diese Formalititsform in unse-
rem Jahrhundert durch die Brutalitit kompletter Formlosigkeit abgelost
wurde. Ein nihilistischer Formalismus, dem schleunigst ein Ende berei-
tet werden sollte — nach der Meinung von J. H. Fichte mit Hilfe der von
Herbart als Basis aller Realitit wiedereingefiihrten Qualititen>3. Sonst
wird aus der Liebe zur Wahrheit wie tatsichlich geschehen das bloB
registrierende®* Wissen der Wahrheit, schlieBlich sogar im Zuge konse-
quenter Entqualifizierung das Wissen des Wissens; analog aus der
Freiheit zum Guten die Freiheit zur Freiheit®® — denn Freiheit darf in
nichts griinden auBer in sich selbst: ein wegen seines magischen An-
klangs beliebtes Argument. «Wenn Gott ex ratione boni handelt, so hat er
gerade eine sehr untergeordnete Freiheit»°°, da inhaltliche Festlegungen sich
nur als hinderlich herausstellen konnten. Freiheit muB3 geradezu im
Nichts griinden, da auch dieses keines weiteren Grundes bedarf — car le
rien est plus simple et plus facile que quelque chose®’. Oder man folgte einer
bis in die Gnosis zuriickreichenden Tradition, dergemiB auch Gott eines
Widerstandes bedarf, um an diesem zu sich selbst zu kommen. Gott
habe sich die Welt unterworfen, so referiert Hinrichs®® Schellings
Standpunkt, da er sie brauche, um selber erst einmal frei zu werden:
jedenfalls habe er sie nicht aus Liebe geschaffen, so dal man sich nicht zu
wundern braucht, kénnte man fortfahren, wenn die Lieblosigkeit nicht
erst in der Praxis — um diese war es vermutlich immer gleich bestellt> —,
sondern schon in der Theorie zu einem Charakteristicum so mancher
Kreise der spiteren Neuzeit wurde. Zumindest nahm der Rigorismus

52 E. Vattel, Le droit des gens 1758 III 12 § 190/1; «en forme» soll heiBen:
«réglée;» cf. Angelicum 1962, 135ff. tiber frithere Stile der Kriegfiilhrung A. v.
MARTIN, Soziologie der Renaissance 1949.

53 Die Idee der Personlichkeit 1834, 92. Die theistische Weltansicht 1873, 109 ff.
Man konnte etwa an Platons aidd¢ denken: Protagoras 322. Auf jeden Fall relevant
wire G. KiscH, Erasmus und die Jurisprudenz seiner Zeit. Studien zum humanisti-
schen Rechtsdenken 1960.

% Neque enim vir bonus merito dicitur qui scit quod bonum est sed qui diligit:
Augustinus civ. Dei 11,28 (PL 41, 341).

33 Nur den amor amoris hatte man zugelassen: Augustinus confess. 2,1.11,1.

%6 Schelling, Werke 7,429 = 4,321 (neu).

37 Leibniz, Principes de la grice et de la nature, § 7.

8H. F. W. Hinrichs, Politische Vorlesungen 1843 II, 428-430.

59 Theorie und Praxis der Unmenschlichkeit, in: Arzt und Christ 22 = 1976/7,
165 ff. Lucien ROMIER, Le royaume de Cathérine de Médicis 1922 I 75. E. MARTIN-
SaINT-LEON, Histoire des corporations de métiers 1922, 501-2.



Formalisierungen 59

immer mehr zu: die Zahl der Feiertage wurde reduziert®®, der Lohn aber
auch — die merkantilistische Mentalitit breitete sich zusehends aus.
Hatte es im Mittelalter ganz allgemein geheilen: non intratur in veritatem
nisi per caritatem®', so wird jetzt auch die Liebe im konkreten Fall
grundsitzlich als Betrug und Selbstbetrug entzaubert: amour, c’est vouloir
qu’on m’aime, donc vouloir que 'autre veuille que je I’aime: amour est par
essence une duperie®?. In einer weniger spitzfindigen Sprache wurde dieser
Vorwurf schon an die Adresse Kants gerichtet: «Herrn Kants Moral ist
eine von aller Liebe ganz reine Moral — nun entsteht die Frage: in welchen
Stiicken unterscheidet sich die Moral der Teufel und die Moral des Herrn
Kants?»%% Und ihnlich an die Adresse des Deutschen Idealismus: manque
complet de sympathie, de charité ou plutot d’humanité par ou cette orgueilleuse
science est bien loin de la science superficielle du dix-huitiéme siécle®*.

Nach alledem sollte man zwar meinen, dal zunehmende Formali-
sierungen im Sinne einer Distanzierung vom Konkreten zumindest eine
Sicherheitsgarantie gegen tiberhandnehmenden Materialismus darstelle,
aber das genaue Gegenteil war der Fall. Abstraktionen vertragen sich
ganz ausgezeichnet mit jeder Art spekulativer Willkiir vom Nominalis-
mus bis zur Theosophie und Gnosis — wie sich auch umgekehrt klassi-
sche Kontemplation und Interesse an Logistik keineswegs gegenseitig
ausschlieBen®. Inzwischen gab es ja auch schon ein halbes Dutzend
Materialismen, denen allen gemeinsam war, daB sie Endlich-Zeitliches
verabsolutierten, und zwar so, daBB dank der Abwertungstendenzen
beziiglich aller Formen objektiven Geistes die subjektive Stellungnahme
tiberakzentuiert zu werden begann: «Uber des Menschen sittliche Wiirde
entscheidet nicht, was er glaubt, sondern wie er glaubt» — «nicht wofiir wir
kdmpfen ist das Wesentliche, sondern wie wir kampfen» — «weil es gerade in
den wichtigsten Dingen wichtiger ist, daf} entschieden werde als wie entschieden
wird»®%: wir sind also verniinftig weil frei, und nicht umgekehrt, was

60 Le Gorr, Pour un autre moyen-ige 1977, 31.

61 Augustinus PL 42, 507. BLONDEL, Le proces de |’ intelligence 1922, 271: il est
donc vrai a la lettre et a fond que nullum ens perfecte noscitur quod non perfecte amatur.

62 SARTRE, L’étre et le néant 1950, 445.

63 Collenbusch an Kant, Akademieausg. 11, 517.

¢ E. Quinet (nicht immer ganz unparteiisch) in: Revue étrangére 1836 =
ceuvres 1857 VI 228. Grillparzer, Werke (Necker) 1834 XV 12: «das Unmoralische
als hohere Weltansicht».

65 Uber den Buddhismus in dieser Hinsicht und den Dominikaner Vincenz
Ferrer: BocHeNski, Formale Logik 1962, 190.

66 Treitschke, Histor. und Politische Aufsitze III 1886, 26. E. JUNGER, Der
Kampf als inneres Erlebnis 1922, 76. C. Scumitt, Polit. Theol. 1934, 50 etc.



60 Formalisierungen

dann in der Entschlossenheit gipfelt, «die ihr Wozu erst im Entschluf selber
hervorbringt»®”. Das heiBit aber nichts weniger als daB Geschichte und
Gewissen immer recht haben, daBB Sprache das Denken festlegt, Un-
sterblichkeit sich bestenfalls auf die seit Spinoza und Goethe tradierte
conservatio sui reduziert, auf eine unendliche Dauer also ohne Gericht
und visio Dei®: wo sich doch die Gerichtsidee schon aus Griinden der
Selbstachtung — man wollte doch als miindig angesehen werden! — seit
den Tagen der Orphik als unerliBllich herauskristallisiert hatte, wie die
platonischen Dialoge Gorgias und Politeia dokumentieren und der
Traktat des Plutarch de sera numinis vindicta nicht minder, in enger
Verflechtung mit der obligatorischen Finalisierung alles menschlichen
Tuns in Richtung auf eine evdarpovia xotd voUv: omnis intellectus
naturaliter desiderat divinae substantiae visionem®. Vor allem jedoch sollte
das Recht nur gelten, weil es beschlossen wurde: die Immoralitit einer
Handlung folgt allererst aus ihrer Strafwiirdigkeit und nicht umge-
kehrt”?. So wie die Naturwissenschaft die Natur ersetzt, so die Rechts-
wissenschaft die Gerechtigkeit. Nicht die Verniinftigkeit des Inhalts,
sondern die Majoritit der Stimmen konstituiert ein Gesetz, die dulere
Prozedur also, was aber bedeutet, daf die Legitimitit als oberste Norm
des Rechtsdenkens durch den Gesichtspunkt der bloBen Legalitit abge-
16st wird — (daB aufgrund praktischer Erwigungen die parlamentarisch-
demokratische Regierungsform immer noch die verniinftigste ist, wird
dadurch nicht notwendig in Frage gestellt. Selbstkritik und Interessen-
ausgleichsverfahren kénnen ja immer noch als garantiert gelten).

Als universaler Entqualifizierungsprozel fordert der Formalismus
also jede Spielart des Voluntarismus und der Lieblosigkeit. Mag er in
den Bereichen Sprache und Mathematik noch so fruchtbar gewesen
sein, eine Radikalisierung seiner Anspriiche bis zur Apotheose der

67 HEIDEGGER, Sein und Zeit 298; cf. Carl ScumitT, Politische Theologie 1934,
13: «die Entscheidung macht sich frei von jeder normativen Gebundenheit und wird im
eigentlichen Sinne absolut.»

8 Kant, Akademieausg. 5, 122. Ewigkeit koinzidiert mit ewiger Aufgabe:
CoHEN, Ethik des reinen Willens 1907, 411. L’ immortalité sans "union intime avec Dieu
est le réve abstrait de la béatification ou bien c’est le réve adultére d’un matérialisme infini:
Lacordaire, Pensées choisies 1879 I 11; cf. Pieper, Tod und Unsterblichkeit 1979.

69 Thomas Aq. contra gent. 3, 57.

70 Hinweise auf den Rechtsnominalismus von Hans Kelsen enthilt obige n. 59.
Man opponierte zwar gegen alle Spielarten des politischen Nihilismus, doch vorwie-
gend mit Hilfe von Prinzipien, die wenn méglich noch schlimmer waren: jedenfalls
wurde diese dezisionistische Art von Rechtsphilosophie prototypisch fiir alle weite-
ren Destruktionstendenzen, selber iibrigens ein Erbe des Neukantianismus.



Formalisierungen 61

Geschichte als oberster Instanz und der Geschichtlichkeit als der Metho-
de schlechthin — «in Wahrheit gehort die Geschichte nicht uns, sondern wir
geharen ihr’' — wirkt sich unvermeidlich explosiv aus, da eine solche
Universalisierung der Geschichtlichkeit ebenso wenig durchfiihrbar ist
wie der parallele pseudo-mathematische Wunschtraum einer formalisa-
tion totale.

Man hitte es nimlich einerseits mit der — trotz aller gegenteiligen
Beteuerungen — uniiberwindlichen Schwierigkeit zu tun, daf8 der Histo-
rismus eines Tages als nicht mehr zeitgemifl angesehen werden kénnte
— gibe es dann aber hinreichende Griinde fiir diese plotzliche Zisur
bzw. wiren sie mehr als bloB vorliufige? — was aber hieBe, daf} ein
solcher Universalisierungsversuch seine Selbstzerstorung nach sich z6-
ge. Tatsichlich werden aber nur zwei verschiedene Aspekte verwech-
selt. Schon Thomas von Aquin hatte darauf hingewiesen, dafl das
Naturrecht variable und invariable Elemente enthilt, so da8 in analoger
Weise jede verniinftige Anthropologie darauf insistieren miifite, daB3 das
Personsein, das sich allerdings nur durch die Personlichkeitsstrukturen
psychologischer und soziologischer Art hindurch manifestieren kann,
sich nichtsdestoweniger von diesen abheben muf}, weil es sonst in seiner
Wesen- und Zusammenhanglosigkeit vollends auseinander fallen wiirde
(vom intimum cuilibet oder der intériorité objective haben unsere
Historisten offenbar noch niemals etwas vernommen?). DalBl der
Mensch spricht, gehort zu seinem Wesen, also zu ihm als Person, daB3 er
u.U. gern und flieBend spricht, ist nur ein accidens seiner Persdnlich-
keit. So ist auch das BewuBtsein gewill historisch total determiniert,
nicht aber auch der Intellekt (vovg), d. h. das iliberpsychologisch verant-
wortungsbewuBte Steuerungszentrum, dessen Existenz zugunsten eines
asthetisierenden Anempfindens von Geschichtlichkeit gern iibergangen
wird: wir werden gelebt! Der idealistisch-romantische Autonomieraum
wich daher der neuen Idealvorstellung vom zufillig sich selber spielen-
den Spiel — ohne Inhalt, ohne Subjekt, ohne Resultat: wir diirfen sogar
tun, was immer wir wollen, auch im globalen AusmaB: «die gesamte
Menschheit bekommt sich selber in ihre eigene Hand ... sie macht von nun an
mit absoluter Freiheit alles aus sich selbst was sie aus sich machen nur wollen

kann»’?.

I GADAMER, Wahrheit und Methode 1960, 261.
72 Fichte, Werke 1845, II 409.



62 Formalisierungen

Andererseits wissen wir ja spitestens seit Godel, daB es kein
formales widerspruchsfreies System, d.h. keinen Logikkalkiil gibt, der
zulieBe, daB alle Aussagen iiber ihn in ihm formulierbar wiren. Eine
Mathematisierung der Logik ist daher ebenso wie eine Logisierung der
Mathematik nur partiell durchfiihrbar”: «daf die Mathematik iiber einen
unabhdngig von aller Logik gesicherten Inhalt verfiigt und daher nie und
nimmer allein durch Logik begriindet werden kann», war auch Hilberts
Meinung: es gibe eben «gewisse auBerlogische konkrete Objekte»’4. Da
nun jede Geometrie eine auf eine bestimmte Transformationsgruppe
bezogene Invariantentheorie ist, diirfte im Zuge erlaubter Formalisie-
rungen Geometrie als selbstindige, mehr oder weniger anschauliche
Disziplin bereits iiberfliissig geworden sein, da ihre Ent-ontologisierung
bzw. Ent-figuralisierung zugunsten algebraischer und topologischer
Strukturen bei eindeutig umkehrbarer Abbildung nur die gewiinschten
Isomorphismen iibrig lit. Und so wie es bei der Kombinatorik projek-
tiver Symbole nur auf Inzidenzinvarianz ankommt, d. h. eine inhaltliche
Interpretation sekundir bleibt, so ist auch die Gruppe ein rein intellektu-
eller Relationsbegriff ohne Elementendefinition, aber sein Anwen-
dungsbereich ist so universal, weil Gruppe, Menge, Ring, Verband,
Element etc. trotz aller Formalisierungen durchaus wirklichkeitsbezo-
gen bleiben — zum Unterschied von radikalen Kalkiilnominalismen, fiir
die Mathematik offenbar keine Wissenschaft ist, sondern nur eine
Tautologie, eine Axiomatik fiir sinnlose Operationen. Aber schon die
Quadratur von (-1) ist eine translogische Operation: um wieviel mehr
dann das einfachste Beispiel einer Strukturidentitit: fortgesetzte Rota-
tionen um 7t/2 bzw. um i liefern eine additive Drehgruppe (0,7/2, &, ...)
bzw. eine multiplikative Zahlengruppe (1,1,-1,-1,1 ...), die nun aber
untereinander vertauschbar sind: Elemente und Kompositionsmodi sind
vollig verschieden, aber die zugehdrigen Symbolrelationen sind genau
die gleichen. |

Gewill kann man auch versuchen, ein solches Gitterwerk von
Abstraktionen von so etwas wie einem transzendentalen Ich abhingen

73 Descartes medit. 5; HARDY, A mathematician’s reply 1948, 63. LADRIERE, Les
limitations internes des formalismes 1957. CoURANT-ROBBINS, What is mathematics?
1941, 215 ff. (deutsch 1962, 166): thus even for the formalist there is an authority other than
human mind that decides the direction of mathematical thought. DUBARLE in: Revue de
métaphysique et de morale 1955, 352-390.

74 Hilbertiana 1964, 89 = Mathematische Annalen 95 (1925) 171. LADRIERE in:
Dialectica 20 = 1966, 217.



Formalisierungen 63

zu lassen. Dann wiren Raum und Zeit ausschlieBlich im BewuBtsein
vorkommende Formen, also definitionsgemil3 leer. Selber nicht ge-
schaffen wurden sie dann aber im Rahmen einer sonst «toten» Natur als
schopferisch, zumindest als aktiv interpretiert. Zunichst ist es der
Mensch, der ad Dei instar ex nulla re substrata tamquam ex nihilo res veluti
creat’> — gedacht ist an die mathematica beziiglich derer homo habet
intellectum qui est similitudo divini intellectus in creando bzw. mentem nostram
quae mathematicalia fabricat bzw. nam in mathematicis quae ex nostra ratione
procedunt’® etc. Das stimmt zwar nicht so wie erhofft — nicht einmal
Primzahlen zu erfinden ist der Mensch fihig, geschweige denn Sitze
tiber sie —, aber die Mathematisierung von Raum und Zeit scheint in die
entgegengesetzte Tendenz der massiven Konkretisierung umzuschla-
gen. Dann ist der Raum alles andere als passive Anschauungsform, er ist
aktiv: space may produce new worlds’” — analog soll der FluB der Zeit als
die einzig iibrig gebliebene Energiequelle verstanden werden’®. Das
Werden hat also den Primat vor dem Sein, weil es dmpulsiven ist, die
Zukunft vor der Zeitlosigkeit, weil sie <konkreter ist — nur der werden-
de ist einer langen theosophischen Tradition gemiB ein lebendiger Gott,
denn le flux du temps est un accroissement progressif de I’absolu”. Als
Negation der Negation — Sukzessiondruck ohne Koexistenz — ist die
Zeit sogar mit dem Geist strukturidentisch: die sich auf sich beziehende
Negation — als das Sein, das indem es ist, nicht ist — ist sie dem Raum
durchaus iiberlegen. Sein und Raum» kime daher auch als Buchtitel
kaum in Frage —

«Doch eher ist die Zeit gewesen als der Raum
wie Wachstum eher war als der gewachsene Baum.
Entstanden war die Zeit sobald als Geister dachten,

der Raum erst als sich breit darinnen Korper machten»®°,

75 Vico de antiquissima Italorum sapientia, ed. Gentile 1914, 135.

76 Nicolaus Cusanus beryllo 6.32. possest 43. principio 21.

77 John Milton, Paradise lost 1,650 —vielleicht weil zu lange gottliche Pridikate
von ithm ausgesagt wurden? iiber diese «Identitit» von Gott und Raum bei Henry
More: Filosofia 13 (1962) 570 ff.

78 KOz YREFF in seiner Astrophysik 1958 nach einem Vermerk in: Science from
Antiquity to the present 1968, 965.

79 BERGSON, Evolution créatrice 1948, 343. 132: création continue d’imprévisible
nouveauteé.

80 F. RuckerT, Weisheit des Brahmanen 12 cap. 81.



64 Formalisierungen

Wo aber kimen diese her, hitte nicht das transzendentale Ich trotz
seines leeren BewuBtseins die Pridikate der werdenden Gottheit an sich
gezogen: «die Welt ist also ein-unendliches Ich im Werden, gleichsam eine
werdende Gottheit»®'. War die Zeit immer nur ein Ordnungsbegriff
gewesen, so soll jetzt etwas aus dem «Nichts)®? als dem Leersein von
Raum und Zeit entstehen, und zwar soll dies weniger in der Zeit
geschehen als daB dabei erst einmal die Zeit selber (geschieht)®. In
diesem alles umfassenden Prozell gibt es keine selbstindigen Instanzen
mehr — seit Spinoza wird alles vom Ganzen aufgesogen, in dessen
«Leben» mit hereingenommen — sondern nur noch ein universales
Vermittlungssystem zu dem Kierkegaards Paradox das andere Extrem
bilden wird. Dall Gott ohne Welt®* nicht Gott ist, weil sein Sein mit
dem Nichtsein des Endlichen koinzidiert, bedeutet ja, dafl die Welt
dasjenige ist, was zu Gott hinzuaddiert diesen iiberhaupt erst funktions-
fihig macht, aber auch umgekehrt, dal er die « Wahrheit» der Welt ist,
das Gesetz ihres stindigen Vergehens. Mit Renaissanceaugen ange-
schaut waren ja Gott und Welt ohnedies schon in gleicher Weise
unendlich (und homogen), so daB die Stationen weiterer Anniherungen
deutlich bezeichnet werden kénnen. Zeugung in Gott und Schépfung
ad extra wird schon bei Meister Eckhart als gleichzeitig hingestellt: simul
enim et semel quo deus fuit quo filium sibi coaeternum per omnia coaequalem
deum genuit etiam mundum creavit®®. Philipp Nicolai behauptete in seiner
Theoria vitae acternae 1628, dafl Christus drei Korper besiBe: einen, den
er von seiner Mutter erhalten hitte, den zweiten in Gestalt der Kirche
und den dritten als das ganze Universum. Und so muB noch vom
Romantiker das «Geheimnis der Natur und das der Menschwerdung fiir eines
und dasselbe» gehalten werden® — eine Tradition, die mit der Feststel-
lung endet, die Welt sei der Leib des werdenden Gottes®’.

Im Zuge mannigfachen Formalisierens (wissenschaftliche Symboli-
sierungen und unwissenschaftliche Entqualifizierungen, (wie» statt «was

81 F. Schlegel, Philosophische Vorlesungen 1804-6, ed. Windischmann 1846
II 22.

82 Antiphon frg 9 Diels: vompo o0 vmdotaoLy; zu einem Wandel trug wohl
auch das seit Olivi zunehmende Interesse an eschatologischen Fragen bei.

83 RoseNzwElG, Kleinere Schriften 1937, 384: nicht in ihr geschieht was geschieht,
sondern sie, sie selber geschieht.

8% Hegel, Religionsphilosophie 1840 I 194 = Glockner 15,210.

85 Meister Eckhart, Genesiskommentar = opera latina 1,190.

86 Schelling, Werke 5, 290 (neu 3, 312).

87 Scheler, Philosophische Weltanschauung 1954, 125.



Formalisierungen 65

etc.) scheinen also zwei recht alte Wunschtraume in Erftillung zu gehen:
das Konkrete eliminieren zu kdénnen zugunsten kriftefreier Bewegun-
gen, dingfreier Strukturen und kausalfreier Gesetze — was unwillkiirlich
an ein perpetuum mobile denken 1iBt —, aber ebenso intensiv sich den
verschiedenen theosophischen Kompensationsformen fiir diese allzu-
weit vorangetriebenen Abstraktionsprozesse hinzugeben, als da sind die
Welt als Wille, die 6stliche Gnosis, die Renaissancemagie, die Identitit
von Werden und Gott, die romantisch-idealistische Selbsterlosung etc.
Wir hitten es also einerseits mit einem abstrakten, weltlosen Gott zu
tun, andererseits mit einer autark gottlosen Welt; einerseits mit einem
nur mathematisierenden, andererseits mit einem durch die Welt hin-
durch ausschlieBlich werdenden Gott: so ist dieser in einem stindigen
Entfremdungszustand von sich selber, denn «den weltgewordenen Gott
bessert keine gottwerdende Welt»®® — offenbar eine Sackgasse in beiden
Richtungen, da die Philosophie es nun schon seit einigen Jahrhunderten
verlernt hat, mit konkreten Phinomenen umzugehen, d.h. sie kann
nicht mehr, wie Blondel das zu umschreiben pflegte: voir double. Die
Welt ist dermaBen departementalisiert, daBl es nur noch einiugige
Spezialisten gibt, also Rationalisten und Fideisten, Voluntaristen und
Empiristen etc. Allenfalls etabliert sich die ratio selber als fides, sie will
dann ihre eigene Basis sein, Setzungsvernunft ohne jede Partizipation.
Oder der freie Wille reduziert sich auf Spontaneitit, da es theoretisch
einsichtige Griinde fiir ihn gar nicht geben darf. Ob da nicht schon die
Ausgangspunkte falsch konzipiert wurden, weil man infolge einer
undurchsichtigen Konfusion von Pelagianismus und Pessimismus gar
nicht mehr ahnt, daB} z. B. natura und gr&ti-a immer nur mixtim non
singillatim, simul non vicissim vorkommen®? Entweder sperrt man die
gratia aus, weil sie bestenfalls nur angerechnet werden kann®’, ohne zu
verindern — oder man verwechselt das freisein sollende Ich (was mehr
ist als der bloBe Wille) mit einem ent-ontologisierten, auf das Selbstbe-
wuBtsein reduzierten Personbegriff. Naturgemil lautet das Problem
ganz anders, und zwar schon in untheologischer Sprache: non emendari
me tantum sed transfigurari, d.h. was man ins Jenseits abzuschieben sich
gewohnt hatte, begibt sich jetzt schon als transilire mortalitatem suam et in

88 Herbart, Werke (Kehrbach) 12,88.

89 Bernard PL 182, 1026/7 = de gratia et libero arbitrio 14, cf. NicOLE, Traité de
morale, ed. de Sacy 1957, 241/1.

%0 «Imputationsgerechtigkeit» im Lexikon fiir Theologie und Kirche 5, 641/2.



66 Formalisierungen

meliorem transcribi sortem®': als inchoatio gloriae in nobis, wie die Theologen
sagen werden®?, Die gemeinsame Basis lautet dmredon tiig dAndeiac,
d.h. je mehr Wahrheiten man zu speichern vermag, desto groBer ist der
Fortschritt auf dem Wege zum &tavatiCevv *3: quantum gaudium®*, wird
es dann heiBen, denn das MaB3 der Eudimonie ist kein anderes als das der
Speicherung von Uberzeitlich-Zeitlosem: 8cov &v fuiv dbavooiag
gveott”®. Der Mensch ist eben wesentlich durch connaturalitas geprigt:
Mg ovyyevng ovoa T¢h Te Vel nol ddavdtm xal 1@ et dvti® — er ist
aber auch eine Einheit, woraus folgt, daB Erkentnnis und Moral sich
gegenseitig bedingen und stiitzen: mores perducunt ad intelligentiam®’. Ist
er also mit der ojektiven vita beata-Doktrin auf die Dauer (d{afLotv)
einverstanden, dann schligt dieses gelebte Einverstindnis in ontische
Verwandlung um: petapépnxe modg tO ovtd eivor to0to’®, man
gelangt bis zur Identitit bzw. zur unio mystica, weil man von Anfang
an die angestrebte transfiguratio nicht als poetische Floskel ansah,
sondern als durchaus realisierbar, weil man eben von vornherein, statt
Dissoziationen und Gegensitze hochzustilisieren, in Ubergingen lebte:

in ea quae didicit animus ejus transfiguratus est®®. Schon der Mensch, der
meditierend denkt — d.h. um jeden Formalismus zu verhiiten: der
richtig denkt, denn wer falsch denkt, denkt iiberhaupt nicht, sondern
hat bloB Meinungen — lebt intensiver: T} u@Aov 6 dLavOOUUEVOG
b00@®c'%%; was auf lateinisch lautete: me vivaciorem intellegendo fieri certius
intellego'®!. Er praktiziert somit eine obligatorische 6polworg de®, die
dann spiter deiwoig und deificatio genannt werden wird!'%?, bis man
schlieBlich in Oxford diesen Einheitsaspekt von natura und gratia als

°1 Seneca ep. 6,1. natural. qu. 1 praef. 17.

2 Thomas Aq. s. theol. 11 2 q 24 a 3 ad 2.

%3 Aristoteles nicom 1177 b 33.

% Seneca ep. 4,2.

% Platon leg 713.

% Platon rep 611.

97 Augustinus PL 35,1540; was Denken und Tun anbelangt (Intelligenz und
Moral): non pura connexio sed inclusio unius in alio: Cajetanus in s. theol. II 1 q 58 a
Sal.

98 Plotin enn. 1,4,4,14 ff.

99 Seneca ep. 94, 48.

100 Aristoteles protrept. 58 Pistelli.

101 Augustinus PL 34, 165, wozu antiformalistisch immer hinzugefiigt werden
muB: stultius nihil postest dici quam quod falsa opinione anima sit beata: Augustinus civ.
11, 4; zitiert bis Duns Scotus oxon 1 n. 155. 198.

102 Platon Theaitet 176, Tim 90/92; Greek Patristic Lexicon, Oxford 1961.



Formalisierungen 67

supernatural creation of natural life beschrieb ', Es wird eben gar keine
abstrakte Menschennatur geschaffen, sozusagen in puris naturalibus,
sondern eine auf Ubernatur hingeordnete: de facto ordinata ad finem
supernaturalem'®* | auch wenn man sich dessen nie bewuBt wird. Also
bedarf es auch keines Gnadenextrinsezismus, soll heilen keines Zusatzes
zu einer bereits kompletten natura pura. Wenn auch auf zwei parallelen
Gleisen laufend gibt es doch nur una complexa realitas'®® — auf der Basis
freiwilliger cooperatio. Im Zuge rationalistischer Unterteilungen hatte
man sich allerdings daran gewdhnt, dieses klassische Phinomen einer
aktiven Passivitit einfach zu ignorieren. Hatte es bei Augustinus gehei-
Ben: nulla vero facit homo quae non facit deus ut faciat homo'°®, so hatte auch
die Folgezeit immer wieder unterstrichen, dafl ein Mehr an Freiheit ein
Mehr an Gnade involviere und umgekehrt, so daBl der sich selbst
tiberlassene Mensch am wenigsten frei, vielmehr ein Opfer der Mecha-
nik seiner Egoismen zu werden verurteilt ist. Freisein heil3t eben Partizi-
pation an der Vollkommenheit Gottes, der in jedem Ding nach dessen
Eigenttimlichkeit — secundum ejus proprietatem 1°7 — operiert, im frei sein
sollenden Menschen also erst einmal dessen Freiwilligkeit anspricht.
Gezwungen wird tiberhaupt nicht, Antagonismen zwischen Freiheit
und Vorsehung entspringen also ausnahmslos falschen Fragestellungen,
denn gratia perficit naturam: étre libre, c’est imiter Dieu dans le domaine qui est
le notre ... la conscience de notre liberté est la preuve la plus forte que nous
ayons de I’existence de Dieu ... notre supréme dépendance est le fondement de
notre supréme indépendance’®®. Wie also die Mathematik nicht vollforma-
lisierbar ist, sondern einer wenn auch noch so schmalen Intuitionsbasis
bedarf, weil sie sonst gar kein Material fiir die anlaufenden Formalisie-
rungsprozesse zur Verfligung hitte (dazu gehdren zumindest das Eins-
sein, Gleichsein, Elementsein etc.), so muB} auch die menschliche Passi-
vitit von auBBerhalb ihrer aktiviert werden: sic in nobis operatur ut et nos
operemur'%®. Und so wie die axiomatisierende ratio superior — c’est sur ces

103 O. CHaDWICK, The mind of the Oxford movement 1960, 50.

194 Thomas Aq. compendium theol. 104, contra gent. 3,57.

105 Vaticanum II. Constitutio dogmatica de ecclesia. Lumen gentium 1,8 =
unam realitatem complexam quae humano et divino coalescit elemento.

106 Augustinus PL 44, 586.

197 Thomas Aq. s. theol. I q 83 a 1 ad 3. Descartes med. 4: nec sane divina gratia
nec naturalis cognitio unquam imminuunt libertatem sed potius augent et corroborant . ..
indifferentia autem est infimus gradus libertatis.

108 T AveLLE, De l'intimité spirituelle 1955, 244.

109 Augustinus PL 38, 108.



68 Formalisierungen

connaissances du ceur qu’il faut que la raison s’appuie’'? — mit der schluBfol-
gernden ratio inferior ein einheitliches Vermogen bildet!!!, so befreit
auch erst der concursus divinus (wenn auch nicht <ofort), &@vw , und
ganzlich) von der Ausweglosigkeit der meisten neurotischen Egoismen
und Verkrampfungen. Auch in den iibrigen geistigen Bereichen fallen
die entsprechenden Trennwinde. Die Erkenntnisfihigkeiten z. B. haben
allesamt eine gemeinsame Quelle und bleiben gesund auch nur, wenn
sie die Klippe der formalisierenden Vereinzelung umgehen kdnnen:
sensus est quaedam participatio deficiens intellectus''?, denn sensus ratio
quaedam est, sensus ipsos assensus esse!'®, aber auf der Objektseite gilt
ebenfalls: le réel est le commencement de 1’idéal''*, einer der fundamentalen
platonisierenden Tendenzen gemiB, die noch einen Proklos identifizie-
ren 1iBt: xal 7 guotohoyio gaiverol Beoloyio Tig ovoa!!®, Die mens
setzt sich aktiv-umformender Weise nach unten hin fort: continuatur
viribus sensitivis''® — wie auch umgekehrt die jeweils hohere Stufe das
«Gute fiir die jeweils niedere darstellt, die Quintessenz des Athers etwa
das zeitliche Ziel des Kosmos bildet und dergleichen mehr. Der gesamte
Apparat der Erkenntnis- und Willenskrifte, der sich auch zur Einheit
integrieren soll — la séparation de lintelligence et de la volonté, source
principale de erreur''” — macht schlieBlich aus dem Philosophen, der
sich fiir sein «Gutes» 6ffnet, nach antiker Uberzeugung sogar einen
Gott!!® — nach christlicher zumindest (!) einen Menschen: plus elle nous
déifie, plus la grace nous humanise — ein Satz, der aus dem Umbkreis des
Frangois de Sales stammen konnte, jedenfalls Zeugnis ablegt fiir den
humanisme dévot jener Zeit und unter nicht ganz unidhnlichen Umstin-
den ein Jahrtausend friiher gelautet hatte: eripe me a me et conserva me in te,

tunc ero meus cum fuero tuus 22

110 Pascal frg 282 (Br). Thomas Aq. s. theol. 1 q 12 a 11 ad 3: ipsum lumen
naturale rationis participatio quaedam est divini luminis.

111 Eadem potentia: Thomas Aq. s. theol. I q 79 a 8.

112 Thomas Aq. s. theol. I q 77 a 7.

13 Thomas Aq. s. theol. 1 q 5 a 4 ad 1. Cicero, academica 2, 33, 108.

114 Ravaisson, La métaphysique d’Aristote 1837 I 573.

115 In Timaeum I 217 (Diehl).

116 Thomas Aq. veritate q 10 a 5.

117 Gratry, Logique 1855 II 233.

18 Platonem quasi quendam deum philosophorum: Cicero nat. deor. 2,32; deus ille
noster Plato: Atticum 4, 16, 3. Kommentar Pease II 619 ff. Porphyrius vita Pythagorae
20 g ¥ebv mva. Cicero legibus 3,1 — eine Linie, die kontinuierlich zum Divus
THoMmas fiihrte!

119 Cassiodorus PL 70, 1308.



Formalisierungen 69

Aber jetzt im Zeitalter der Dissoziationen, wo man gern mit
Leerformeln spielt, Transzendenz z. B. in ein stindiges Weitertranszen-
dieren verwandelt — weil man sich auf gar nichts mehr festlegen will:
jetzt verkorpert der Philosoph allenfalls noch sich selber, aber gewil3
keine iiberzeitlich krisenfeste Weisheit: er ist also kaum mehr als eine
Hypostase unverbindlich «formalisierten Philosophierens), «formalisier-
terv, weil es sich auf gar keinen Fall mehr verstehen will als quaedam
inchoatio futurae beatitudinis 12,

120 Capreolus Defensiones theologicae divi Thomae in 1 s. prolog q2a2n 4
(tom 1,32) — man vergleiche damit DiLTHEY'S Bemerkungen iiber die Anarchie des
Denkens (Werke 8, 198): «Schrankenlose Freiheit der Annahmen, das Spiel mit
grenzenlosen Moglichkeiten ... lassen den Geist seine Souverinitit genieBen und
geben ihm zugleich den Schmerz seiner Inhaltlosigkeit. »



	Formalisierungen

