Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 1-2

Artikel: Zur formalen Logik bei Augustinus
Autor: Bucher, Theodor G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761387

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761387
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

THEODOR G. BUCHER

Zur formalen Logik bei Augustinus

0. EINLEITUNG

Augustinus gibt im 2. Buch De doctrina christiana einige beachtens-
werte Hinweise zur Logik. Da er es nicht darauf abgesehen hat, ein
Logikbuch zu schreiben, darf auch nicht eine im damaligen Sinn voll-
stindige Ubersicht erwartet werden. In erster Linie geht es ihm darum
zu zeigen, daB der Leser der Heiligen Schrift die Logik nicht vernach-
lissigen darf.

Die Tatsache, daB Augustinus ausdriicklich auf der Logik beharrt,
und zwar auf einer Logik, die vom aristotelischen Syllogismus abweicht,
blieb bisher beinahe vollstindig unbeachtet. Die Griinde dafiir diirften
ziemlich komplex sein. Einmal verflachte mit dem Ausgang des Mittel-
alters das Interesse an der Logik. Eine unmittelbare Folge davon war,
daB die gelegentlichen Anspielungen auf die Logik nicht iiber die Behand-
lung von Einzelaspekten hinausgelangten. Erst die moderne Logik
erlaubt wieder, die antike Logik als Ganze in den Blick zu nehmen und
den Verzweigungen im einzelnen zu folgen. Ferner steht seit jeher das
2. Buch De doctrina christiana mit seiner Darstellung der wissenschaftli-
chen Methode etwas im Schatten des bevorzugten 4. Buches. Dazu
kommt, daB Ubersetzer oder Kommentatoren, insofern sie die Methode
namentlich ansprechen, von Hermeneutik oder Dialektik reden und dabei
die Eigenstindigkeit der Logik unbeachtet lassen .

1 ¢«Theologisch bedeutet Hermeneutik die Kunst der rechten Auslegung der
Heiligen Schrift, die, an sich uralt, schon in patristischer Zeit zu methodischer Be-
wultheit gefithrt wurde, vor allem durch Augustin in ‘De doctrina christiana’.
... Hier muBte Hermeneutik helfen und Lésungen schaffen. Augustin lehrt in ‘De



4 Zur formalen Logik bei Augustinus

Die Unklarheit der Begriffe Hermeneutik und Dialektik ist die
Hauptursache dafiir, dal die Logik selten erwdhnt und nie klar heraus-
gearbeitet wurde. Die Stellen, die iiblicherweise zitiert werden, geben
denn auch wenig Einsicht in die Logik, wie etwa De dialectica, Contra
Cresconium 2, De doctrina christiana 111, De Trinitate, Contra Julianum
pelagianum 3, Soliloguia, De Immortalitate animae *, De Magistro > usw.
Wenn die Augustinusforscher gerade jene Abschnitte iibergehen, wo
Augustinus seine Auffassung zur Logik am griindlichsten darlegt, so ist
das offensichtlich ein Anzeichen fiir ein verbreitetes geringes Interesse
an der Methode und der Logikgeschichte.

Neulich hat nun Pépin die zu erwartende These etwas ausfiihrlicher
belegt, Augustinus argumentiere auf der Basis der stoischen Logik ©.
Gestiitzt auf Ergebnisse aus der modernen Logik kommt Pépin in seiner
Augustinusuntersuchung zum Resultat, daB3 die Semantik von Augusti-
nus durchwegs stoisch sei. Allerdings wird der formale Teil, also jenes
Gebiet, wo sich die stoische Logik am augenfilligsten von der aristoteli-
schen unterscheidet, iibergangen mit der Andeutung, dieser Weg wiirde
zu tief in allgemeine Auffassungen der antiken Logik hineinfithren 7.

doctr. chr.” mit Hilfe neuplatonistischer Vorstellungen den Aufstieg des Geistes
iiber den wortlichen und den moralischen zum geistlichen Sinn. Damit faBt er unter
einem einheitlichen Gesichtspunkt das antike hermeneutische Erbe zusammen»
(H. G. GADAMER, Art. Hermeneutik, in: Hist. Warterb. der Philos. (Hg.) J. Ritter
I1I [Darmstadt 1973] 1063). « Der Hauptteil des Werkes, der ... recht eigentlich eine
biblische Hermeneutik darstellt, handelt in den beiden ersten Biichern von der
theologischen und profanwissenschaftlichen Vorbildung, die zu einem gedeihlichen
Bibelstudium erforderlich ist. ... Sowohl Dialektik als auch Rhetorik sind wertvoll
als wissenschaftliche Hilfsmittel» (S. MITTERER, Inhaltsangabe in BKV? 49). «Die
Schrift ‘De doctrina christiana’ ... stellt in ihrem ersten Teile (Buch 1-3) eine bibli-
sche Hermeneutik ... dar» (M. GRABMANN, Die Geschichte dev scholastischen Methode
[Freiburg 1909] Bd. 1, 134). Ebenso auch E. KEVANE, Augustine’s De doctrina
chvistiana: A Treatise on Christian Education, in: Recherches Augustiniennes 4
(1966) 103 usw.

2 H. I. MARROU, Saint Augustin et la fin de la culture antique (Paris 1938) 242,
Anm. 1.

3 H. 1. MARROU [Anm. 2] 245, Anm. 1.

* G. pE PLINVAL, La dialectique de Saint Augustin, in: Recherches et débats du
centre catholique des intellectuels francais 8 (1954) 236.

5 J. FINAERT, Saint Augustin rhéteur (Paris 1939) 43. Wenig abgednderte
Varianten bieten auch E. TESELLE, Augustin the Theologian (London 1970) 85-87;
K. FrascH, Augustin (Stuttgart 1980) 24-25,

6 J. PEPIN, Saint Augustin et la dialectique (Villanova 1976).

7 J. PEpIN [Anm. 6] 184. An dieser Stelle schimmert die verkirzte Logikvor-
stellung von Pépin durch. Er meint, mit der reductio ad impossibile werde die eigent-
liche stoische Logik iiberschritten. In Wirklichkeit beginnt sie hier erst richtig.



Zur formalen Logik bei Augustinus 5

Mit dem Verzicht auf die Darstellung der formalen Logik behandelt
Pépin in seinem Buch nur die Hélfte dessen, was durch den Titel ange-
kiindigt wird.

Das 2. Buch De doctrina christiana diirfte wohl das Werk sein, dem
die Augustinische Logikkonzeption am klarsten und ausfiihrlichsten zu
entnehmen ist 8. Erfreulich ist die in der Logik {iibliche gedrdngte Dar-
stellung. Was Augustinus zu sagen hat, das verteilt er auf die 9 Kapitel
31-39 mit dem Schwerpunkt auf den Kapiteln 31-33. Da unsere ganze
Aufmerksamkeit nur diesen 9 Kapiteln gilt, konnen wir beim Zitieren
den Hinweis auf das 2. Buch jeweils unterlassen.

Bei der Herausarbeitung der Logik soll so vorgegangen werden.
Zuerst werden einige philologische Uberlegungen zum Text und einige
Bemerkungen zur traditionellen Deutung angestellt. Dann folgt eine
Ubersicht des Augustinischen Gedankenganges mit einigen Riickver-
weisen auf den damaligen Bildungsstand der Logik. Im dritten Teil
werden einige Griinde aufgezdhlt, warum die bisherigen Deutungsver-
suche fehlgeschlagen sind. SchlieBlich wird im abschlieBenden vierten Teil
die allgemeine Logikauffassung von Augustinus noch kurz besprochen.

1. TEXTANALYSE UND INTERPRETATION

In einem Kommentar oder bei einer Ubersetzung 148t sich die Quali-
tit der Interpretation einigermaBen abschidtzen. Unschliissigkeiten,
verheimlichte Voraussetzungen oder Verlegenheitslosungen lassen sich

8 Im Mittelalter war das noch selbstverstindlich. Wenn Abélard die Logik als
Hilfsmittel fiir die Theologie verteidigte, so berief er sich mit Vorliebe auf das 2.
Buch De doctrina christiana von Augustinus (vgl. I. OrPELT, Materialien zur Nach-
wirkung von Augustins Schrift De doctrina christiana, in: Jahrbuch fiir Antike und
Christentum 17 (1974) 72; ebenso B. M. Di1ez, Metodologia filosofica di Abelardo, in:
Ciudad de Dios 192 (1979) 397). In neuerer Zeit scheint das auBer Jackson niemand
beachtet zu haben (vgl. B. D. JacksoN, The Theory of Signs in St. Augustine’s De
doctrina christiana, in: Revue des Etudes Augustiniennes 15 (1969) 9-49. Jackson
bedauert die einseitigen Untersuchungen der Logik bei Augustinus, die sich fast
ausschlieBlich auf De dialectica beschranken.

Uberdies lassen es seiner Meinung nach die betreffenden Autoren in der Ana-
lyse an historischer Genauigkeit und technischer Prazision fehlen (ebd. 10). Das
unbestritten echte augustinische Werk De doctrina christiana ist in SV F (= Stoi-
corum veterum fragmenta) nicht erwidhnt, folglich auch bei Frede nicht (vgl. M.
FREDE, Die stoische Logik [Gottingen 1974]). Eine Ausnahme macht E. GiLsonN, Der
Heilige Augustin (Hellerau 1930) 211. Da Gilson jedoch von der Dialektik sogar die
Widerlegung der Trugschliisse erwartet, hat fur ihn Logik jeglichen Wert verloren.



6 Zur formalen Logik bei Augustinus

im Verlauf einer lingeren Darstellung nicht wirksam verbergen. Leider
gibt es keinen Kommentar zum 2. Buch.

Ein geradezu klassisches Beispiel ist dagegen die deutsche Uber-
setzung in der Bibliothek der Kirchenvdter °. In der heutigen Vorlage
stammt sie von Sigisbert Mitterer aus dem Jahre 1925. Es ist eine Ver-
besserung der Ausgabe, die Remigius Storf 1877 besorgt hatte. Die
Uberarbeitung von Mitterer beschrinkt sich indessen auf eine Glittung
der Sprache, also auf eine Angleichung, wie sie etwa alle 50 Jahre fillig
wird. Uberdies 148t Mitterer die Anmerkungen von Storf weg, was
zweifellos ein Gewinn ist, weil die meisten FuBnoten zur Logik fehler-
haft sind.

Storf geht von der allenthalben verbreiteten Uberzeugung aus,
Augustinus hédtte die Logik von Aristoteles studiert. Im 2. Buch soll
Augustinus die Anwendung dieser Logik an einigen Beispielen demon-
strieren. Da Mitterer diese Voraussetzung uneingeschrinkt tibernimmt,
brauchen wir in dieser Hinsicht die beiden Ubersetzer nicht auseinander-
zuhalten. Ich folge jeweils Mitterer und gehe gelegentlich auf die Erkla-
rungen von Storf ein.

In der Methode halten sich die Ubersetzer an die philosophischen
Modestromungen ihrer Zeit. Nun sind aber Dialektiker und Hermeneu-
tiker von der Methode her befangen, um gegeniiber der Logik eine abwar-
tende, priifende Haltung einzunehmen. Die aristotelische Grundlage
gilt ihnen als gesicherte Tatsache, aus der sie die Rechtfertigung holen,
bei der Ubersetzung die Terminologie dieser vorausgesetzten Konzeption
anzugleichen. Ein solcher terminologischer Eingriff iibt unbemerkt eine
stiitzende Wirkung auf die urspriingliche Annahme aus, so daBl daraus
zwanglos eine aristotelische Gesamtinterpretation hervorgehen mubB.
Um den Zirkel zu schlieBen, gilt diese Interpretation ihrerseits als
SchluBstein in der Bestitigung, daBl die urspriingliche aristotelische
Voraussetzung eine notwendige Bedingung der Moglichkeit fiir die
Augustinische Logik ist.

Nach dem Motto, dal wir zwar nicht das Ganze, aber jeden einzelnen
Teil tiberpriifen konnen, wollen wir diesen Zirkel ganz unhermeneutisch
durchbrechen, indem wir zuerst auf das Vokabular und dann auf ein-
zelne Abschnitte der Interpretation eingehen.

9 BKV. Kritisiert wird die Ubersetzung aufgrund des Textes in CCL 32.



Zur formalen Logik bei Augustinus 7

1.1 Bemerkungen zum Vokabular

Innerhalb der drei Kapitel 31-33 finden wir 13 mal das Wort «Ober-
satz» und 3 mal «Untersatz». Das sind zwei gebrdauchliche Fachaus-
driicke aus der Logik von Aristoteles. Genauer sind es Abkiirzungen, die
sich urspriinglich auf den Umfang der Pridikate bezogen. «Maior extre-
mitas» ist jenes Prddikat, in dem der Mittelterm enthalten ist; die
«minor extremitas» ist ihrerseits im Mittelterm enthalten 1°. Diese
wichtige Unterscheidung hat den Namen geliefert, der spiter aufgeriickt
ist zur Bezeichnung der jeweiligen Pramissen. Statt einer bloBen Anzeige
der Ordnungsfolge — 1. oder 2. Pramisse — haben sich im Lateinischen
mator und minor eingebiirgert, im Deutschen Ober- und Untersatz. Mit
ihnen wird gleichzeitig eine qualitative Inhaltsangabe zu den Pramissen
ausgedriickt.

Diesen 16 Erwahnungen von Ober- und Untersatz entsprechen im
Augustinischen Text keine Ausdriicke. Im ganzen 2. Buch kommen die
Worter «maior» oder «minor» nie vor, auch keine Ersatztermini. Es
miite demnach eine plausible Erklirung gefunden werden, warum sich
Augustinus ohne Begriindung tiber bewédhrte Gepflogenheiten hinwegsetzt.
Der Logiker wiirde vermuten, der Grund liege in der stoischen Logik.

Die stoische Logik ist eine Logik der Aussagen. Man braucht dabei
nicht auf die Pridikate einzugehen. Daraus ergibt sich unmittelbar, daf3
die klassische Bedeutung von wmaior und mimor ihren Sinn wandelt.
Daher vermeiden die Stoiker diese miBverstindliche Bezeichnung und
behelfen sich auf zweifache Art. Entweder wihlen sie anstelle von maior
und minor neue Namen zur Bezeichnung der 1. und 2. Pramisse oder sie
driicken die 1. Primisse mit dem terminus technicus der Aussagenlogik
aus — Implikation, Konjunktion usw. —, wobei in diesem Fall die 2. Pra-
misse als Bejahung beziehungsweise Verneinung eines der Argumente
der 1. Pramisse bezeichnet wird 1%,

10 Aéyew 8% peilov piv &pxov &v & péoog otiv Edatrov 8¢ 76 Omd ©d péoov
&v (ARISTOTELES, Anal. pr. 1, 4, 26 a 21-22). Dico autem maiorem extremitatem
quidem in qua medium est, minorem vero, quae sub medio est (BoeTHIUS, Priorum
Anal. Aristot. libri duo, 1, 4, B. PL 64, 642).

11 In den SV F sind peifov (maior) und £Aattov (minor) keine Stichwdorter. An
ibrer Stelle sprechen die Stoiker von tpomixéy (vgl. SEXTUs EMPIRICUS, Adv. Math.
VIII, 443) und mpbodnfrg [ebd. 333]. Falls die 1. Primisse aus einer Implikation
besteht, wird sie meistens selber Implikation (conexio, guvnp.pévoy) genannt. Uber-
setzungen bewegen sich zuweilen in unerfreulicher Schwankungsbreite. Die Loeb
Classical Library fibersetzt cuvnupévov bei Sextus Empiricus abwechslungsweise mit



8 Zur formalen Logik bei Augustinus

Die deutsche Ubersetzung 148t nun den Gedanken an eine stoische
Herkunft gar nicht aufkommen. Auf kiirzestem Raum ist durch 16
Interpolationen der Eindruck erweckt worden, es miisse sich um aristo-
telische Logik handeln. Dieser Eindruck wird weiter verstirkt durch
eine terminologische Farbung, die den Leser an die aristotelische Schule
erinnern soll.

Die Ubersetzung bei 31 (49) 20 von «ratiocinatio» mit «Syllogismus»
ist nicht falsch 2. Da aber kein Syllogismus im traditionellen Sinn folgt,
so wire hier eine Warnung erwiinscht, sei es im Sinne einer Anmerkung
oder einer der Sache angepafBten Terminologie. Die scheinbar unanfecht-
bare Ubersetzung ist verwirrend, weil sich in weiten Kreisen der tra-
ditionellen Philosophen die Ansicht durchgesetzt hat, unter «Syllogis-
mus» nur aristotelische Schliisse zu verstehen, wie aus den kleineren
philosophischen Woéorterbiichern wvon Miiller, Schischkoff, Foulquié
usw. zu entnehmen ist 3. Wird also diese, durch die Ubersetzung ange-
deutete und von einigen Philosophen begiinstigte Bedeutung zugrunde
gelegt, dann wird nicht nur der klare Gedankengang bei Augustinus
durchbrochen, sondern die Beispiele werden dariiber hinaus unlosbar.

maior (Adv. Math. VIII, 232; 247), Syllogismus (Pyrrh. Hyp. I1, 101; 104; 111; 112)
oder mit Hypothetischer Satz (Adv. Math. VIII, 109; 112). Konsequent ist Hossen-
felder, der den Fachausdruck Implikation kurzerhand stehen 1liBt (M. Hossen-
FELDER, Sextus Empiricus, Grundrify der pyrrhonischen Skepsis [Frankfurt a. M.
1968]. Den Lateinern waren diese modernen Ubersetzungsprobleme unbekannt. Sie
ibersetzten tpomixdv und mpdoAngig nicht mit maior und minor, sondern, wie etwa
Martianus Capella mit propositio und assumptio (MARTIANUS CAPELLA, De nupliis
Philologiae et Mevcurii [Basel 1577] 86) oder Augustinus mit proposuisse-assump-
sisse 33 (51) 16-17; «ex qua propositione si adsumamus ...» (33 51) 23-24 usw. Vgl.
auch GALEN, Institutio Logica (Hg.) K. Kalbfleisch (Leipzig 1896).

12 Hoc totum quod constat ex duobus sumptis et illatione, ratiocinatio a nobis,
a Graecis guAloyLopbe appellatur (MARTIANUS CAPELLA [Anm. 11] 83). Was hingegen
Prantl als ratiocinatio von Apuleius darstellt, ist gerade nicht aristotelischer Syllo-
gismus (vgl. C. PRANTL, Geschichte der Logik im Abendlande [Leipzig 1855] Bd. 1, 585).

13 Um ein einziges Beispiel zu zitieren: «Fiir die kategorischen Schliisse gelten
traditionell als Regeln: 1) Aus bloB verneinenden Pramissen folgt nichts Giiltiges ...»
(R. E1sLER, Worterb. der Philos. Begriffe [Berlin 31910 Bd. 1, 1245]. Ein Gegenbei-
spiel zeigt, daB Eisler standig aristotelische Schliisse vor Augen hat, denn

Es ist nicht der Fall, da8 es regnet oder Hans den Schirm vergiBt.

Es ist nicht der Fall, da8 Hans den Schirm vergi3t oder er nal wird.

Also ist es nicht der Fall, daB es regnet oder Hans nafl wird.

Der Schluf ist giiltig, obwohl er aus negativen Primissen gefolgert ist. Eisler
kommt zwar gleichfalls auf die stoischen Regeln zu sprechen, doch analysiert er sie
anhand von aristotelischen Variablen. Dieser Wirrwarr trigt nicht dazu bei, beim
Leser — wohl auch nicht beim Schreiber — ein minimales Verstdndnis fiir den Unter-
schied zwischen den beiden Logikarten zu férdern.



Zur formalen Logik bei Augustinus 9

Nicht weniger gegliickt ist die Ubersetzung von «Gesetz», hinter
dem drei verschiedene Dinge versteckt werden, regula, lex und prae-
ceptum. Praeceptum bedeutet irgendeine allgemeine Vorschrift; hingegen
sind Jex und regula Fachausdriicke der aristotelischen beziehungsweise
der stoischen Logik. Aristoteles hat seine Syllogismen als Gesetze auf-
gebaut, die Stoiker ihre SchluBformen als Regeln 4. Wihrend bei 32
(50) 24 regula korrekt mit Regel iibersetzt wird, ist bei 33 (51) 2 der
gleiche Ausdruck, wohl aus Griinden der sprachlichen Abwechslung, mit
Gesetz wiedergegeben. Andererseits wird in 35 (53) 9 Regel iibersetzt,
wo Augustinus iiber Definitionen, Einteilungen usw. spricht und dabei
das Wort «hoc» benutzt.

Als Interpolation aufzufassen ist das «innerlich», das 33 (51) 3 in
Klammer gesetzt wird, jedoch in 34 (52) 6 nochmals erscheint, diesmal
bereits ohne irgendwelche Kennzeichnung. Dieses «innerlich» ist ein
unbegriindeter Pleonasmus, der nicht, wie der Ubersetzer hofft, zur
Verdeutlichung des Textverstindnisses beitrigt, sondern eher zeigt,
daB dem Ubersetzer neben formaler Gewandheit das prinzipielle Grund-
verstindnis fiir den Unterschied zwischen Wahrheit und Giiltigkeit
abgeht.

Wenig erstaunlichist die Verwirrung, die einmal mehr vom Ungliicks-
wort «Dialektik» ausgeht. Storf mochte uns zwar weiterhelfen, wenn
er erkldrt: «Unter Dialektik ist sowohl die Logik als die eigentliche
Dialektik zu verstehen. Die lateinischen Ausdriicke bei Augustinus sind:
disputatio und dialectica» 5. Man mochte gerne wissen, was Storf unter
«eigentlicher Dialektik» versteht. Auf jeden Fall miiBte die angedeutete
Ubersetzung
disputatio = Logik

Dalexik { dialectica = Dialektik

eher umgekehrt werden, um mindestens mit bestimmten historischen
Kontexten iibereinzustimmen, etwa so:

disputatio = Dialektik (bei Platon)

(Rhetorik) { dialectica = Logik (bei den Stoikern) 1S.

4 1. M. BocHENSsKI, Formale Logik (Freiburg 1956) 124; J. Lukasiewicz, Zur
Geschichte des Aussagenlogik, in: Erkenntnis 5 (1935) 114.

15 R. StorF, BKV?!, 105, Anm. 1.

16 Ebenso verwirrend ist der Hinweis von Pépin, der Dialektik und Rhetorik
als Zwillingsteile der Logik mit Aristoteles in Verbindung bringt (J. PEPIN [Anm. 6]
91). Er beruft sich zwar auf DioceNEs LaerTIOS in SV F II 48, p. 18, 22-23. Dort
finden wir tatsichlich:



10 Zur formalen Logik bei Augustinus

Die Verwirrung iibertrigt sich unvermeidlich auf die Ubersetzung.
Zu Beginn von Kapitel 31 taucht zweimal das Wort «Dialektik» auf
(31 (48) 2; 31 (48) 3). Es ist die Wiedergabe von disciplina disputationss,
also von Disputierkunst. Soweit 1aBt sich die Ubersetzung durchaus
rechtfertigen. Allerdings, wenn ein Wort einmal mit einer Bedeutung
belegt ist, dann hat man sich konsequent daran zu halten. Wird dieses
Prinzip beachtet, dann ist aus der Titeliiberschrift von Mitterer «Der
Wert der kunstgemifBen Dialektik» zu entnehmen, es sei eine Abhand-
lung iiber den Wert der kunstgemiBen Disputierkunst zu erwarten. Doch
der Inhalt entspricht dieser Angabe nicht. Augustinus warnt vor tidu-
schenden formallogischen Schliissen; von «Disputierkunst» ist nur im
nebensdchlichen Sinn die Rede, insofern als logische Fehlschliisse bis-
weilen zu bewuBtem MiBbrauch in die rhetorische Praxis aufgenommen
werden. In einem platonischen Kontext lieBe sich disciplina disputationis
mit Dialektik {ibersetzen, bei Aristoteles wird eine solche Ubersetzung
bedenklich und bei den Stoikern ist sie unerlaubt.

Der Ubersetzer muB sich also entscheiden : Entweder wird disciplina
disputationis mit Dialektik wiedergegeben. Dann muB die Titeliiber-
schrift lauten: «Der Wert der Logik». Oder es wird an der Titeliiber-
setzung festgehalten, dann diirfen die Stellen 31 (48) 2 und 31 (48) 3
nicht mit Dialektik iibersetzt werden. Verschiedene Dinge miissen in der
Ubersetzung als verschieden erkennbar sein.

Die Notwendigkeit von Interpolationen und terminologischen Ein-
ebnungen erklirt sich aus der Tatsache, daB der Ubersetzer mit den im

opL
oyusdy utpos { SR

Dabei ist aber Aoyuxdv pépog nicht dasselbe wie Logik. Aufgrund der anschlie-
Benden Beschreibung 1dBt sich im Gegenteil erkennen, daB SwxAextix der Logik
entspricht. Eine Bestadtigung dazu liefert Cicero:
inveniendi (tomuxn)
iudicandi (Sredextin)

Ratio disserendi = Aoywe# (CicERrRO, De fato, 1,1, 10), aber darunter versteht
Cicero nicht Logik, vielmehr ein allgemeines Denken, das Aufsuchen und Beurtei-
len von Argumenten einschlieBt. Nur ein Teil dieses komplexen Denkens — namlich
ratio iudicandi — wird als Logik angesprochen, aber zu unserer Verwirrung nicht mit
Aoy, sondern mit Suxhextind). Wir miissen uns damit abfinden, daB sich die Ter-
minologie im Verlauf der Geschichte iiberkreuzt hat. Vgl. J. PinBorG, Das Sprach-
denken der Stoa und Augustins Dialektik, in: Classica et Mediaevalia 23 (1962) 167.
Zur Geschichte der Entwicklung von logica und dialectica, vgl. P. MICHAUD-
QUANTIN, L’emploi des termes logica et dialectica au Moyen Age. Actes du 4¢ Cong.
Intern. de Philos. Méd. (Paris 1969) 855-862. Vgl. Anm. 30. Siehe auch P. Hapor,
Philosophie, Dialectique, Rhétorique dans I'antiquité, in: Studia Philosophica 39
(1980), bes. 156-157.

ratio disserendi {



Zur formalen Logik bei Augustinus 11

Text vorhandenen Fachausdriicken nicht umzugehen weiB3. Bei Augusti-
nus ist hdufig die Rede von conexio. Gewill hat das etwas mit Verkniip-
fung zu tun, ist aber meistens als logischer Fachausdruck fiir eine spe-
zielle Verkniipfung vorgesehen, ndamlich fiir die Implikation. Die Dis-
junktion beispielsweise, die auch eine Verkniipfung ist, wird von den
Stoikern nicht mit conexzo bezeichnet, sondern mit disiunctio 7. Ferner
heit der Vordersatz der Implikation antecedens, der Nachsatz conse-
quens. Diesen beiden Termini entspricht bei Augustinus praecedens —
hiufiger verbal quod praecedit — und comsequens. Wie sich die Nach-
lassigkeit im Umgang mit diesen Fachausdriicken rdcht, das ersehen wir
am folgenden Beispiel: «Cum falsum est, quod consequitur, necesse est,
ut falsum sit, quod praecedit» (32 (50) 9-10). Mitterer tibersetzt so:
«Wenn der SchluB3 falsch ist, muBB auch der Obersatz falsch sein». Zwei-
fellos ist ein falscher Schluf3 ein Anzeichen fiir eine falsche Pramisse, doch
kann mit gleicher Wahrscheinlichkeit der Untersatz falsch sein. Augusti-
nus hat sich hier jedoch nicht einer elliptischen Redeweise bedient. Was
er sagt ist gidnzlich verschieden von dem, was ihm unterstellt wird. Er
driickt sich klar aus: Wenn das Konsequens einer Implikation falsch
ist, dann mul3 auch das Antezedens verneint werden.

1.2 Interpretation

Wie kann logisch geschlossen werden, wenn keine Ober- und Unter-
siatze vorliegen? Zur Beantwortung dieser Frage miissen wir auf eine
Unterscheidung innerhalb der Logik nidher eingehen.

Die aristotelische Logik ist dadurch charakterisiert, daB es sich um
eine Term- oder Klassenlogik handelt. Ein Schlu kann nur aus zweil
Sdtzen gefolgert werden, die durch einen Mittelterm verkniipft sind. Als
Primissen sind ausschlieBlich Subjekt-Pradikataussagen zuldssig. Die
zahlreichen Vorschriften, die zu beachten sind fiir einen giiltigen SchluB,
hat das Mittelalter im bekannten Merkvers «Barbara ...» festgehalten.

Bei der stoischen Logik hingegen geht es um eine Aussagenlogik. Es
ist keine Rede von einzelnen Begriffen, weder von Subjekten noch von

17 Omnis igitur hypothetica propositio vel per conexionem fit, vel per disjunc-
tionem; (BoEtHIUS, De hypotheticis syllogismis, 1, 111, 33-35). Da sich Augustinus
nur auf die zwei ersten Regeln beschriankt, liegt kein AnlaB vor, die Disjunktion zu
erwdhnen.



12 Zur formalen Logik bei Augustinus

Pradikaten oder Mitteltermen 8. Bei den elementarsten stoischen Regeln,
die Augustinus bespricht, ist jeweils die erste Pramisse eine Verkniipfung
von zwei Aussagen, die zweite Primisse eine Einzelaussage. Die Verkniip-
fung der beiden Pramissen kann nicht {iber einen Mittelterm folgen, weil
gar keiner vorhanden ist. Das wird uns bei allen nachfolgenden Beispie-
len auffallen. Dazu wollen wir sieben Stellen etwas exakter analysieren.

1) 31 (48) 10-15: «So schlug einer seinem Gespriachspartner vor: ‘Was
ich bin, das bist du nicht.” Der erkliarte sich damit einverstanden, denn
zum Teil war der Satz ja ganz richtig. Doch war dabei jener ein hinter-
listiger, dieser aber ein argloser Mensch. Jener fiigte bei: ‘Ich bin aber ein
Mensch.” Als auch dieser zweite Satz von seinem Gespriachspartner ange-
nommen worden war, da schloB er so: ‘Also bist du kein Mensch.’»
Augustinus nennt das einen Sophismus und unterlit die Analyse. Erst
recht finden wir bei den Kommentatoren, etwa bei Storf, keine Andeu-
tung, wo der Fehler steckt.

Man kann hier mit Recht von einem Sophismus sprechen. Seine
erste Pramisse verdeckt in berechnender Absicht genau jenen Teil, den

der Gegner nicht anzunehmen bereit wire. Explizit ausgedriickt lautet
der SchluB:

18 Die traditionellen Philosophen haben Miihe, den Unterschied zwischen den
beiden Logikarten zu formulieren. « Die Art der von den Stoikern verwendeten Aus-
sagen hat nichts gemein mit der platonisch-aristotelischen Logik; sie driicken keines-
wegs eine Beziehung von Begriffen aus; ihr Subjekt ist immer singuldr, sei es
bestimmt (dieser), unbestimmt (jemand) oder halbbestimmt (Sokrates); das Attri-
but ist immer ein Verb, d. h. etwas, das dem Subjekt zukommt» (E. BREHIER,
Histoire de la Philosophie [Paris 1945] 304). DaB die stoische Logik und die aristo-
telische nichts gemein hitten, ist eine poetische Metapher. Denn erstens gehen beide
von beschreibenden Aussagen aus, zweitens wird in beiden die Wahrheit oder Falsch-
heit von Aussagen vorausgesetzt. Der zweite Punkt ist immerhin ausschlaggebend
dafiir, daB beide zur klassischen Logik gehéren. Der Unterschied zwischen den
beiden liegt vor allem nicht dort, wo Bréhier ihn sucht. — Ich habe Bréhier erwihnt,
weil Marrou sich auf ihn beruft. Aber auch Pfliegersdorffer gelingt die Abgrenzung
zwischen stoischer und aristotelischer Logik nicht mit seiner Behauptung, die Aus-
fuhrungen der Romer seien wesentlich stoisch orientiert «und auf die Darstellung
der Urteils- und SchluBlehre» beschrinkt (G. PFLIEGERSDORFFER, Zu Boéthius,
De Intevpr. Ed. Sec. I, p. 4,4 sqq. Meiser nebst Beobachtungen zuvr Geschichte der
Dialektik bei den Romern, in: Wiener Studien 66 [1953] 151). Da die aristotelische
Logik ebenfalls auf Urteils- und SchluBlehre ausgeht, bleibt der stoische Unterschied
unausgesprochen. Und Viano glaubt sogar feststellen zu kénnen, Chrysipp verletzte
eine der fundamentalen Regeln der aristotelischen Logik, indem seine Regeln evi-
dent sein kénnen ohne wahr zu sein (vgl. C. A. ViaNo, La dialeitica stoica, in:
Rivista di Filosofia 49 [1958] 219). Selbstverstindlich verletzen einander die
beiden Logiken so wenig wie die Arithmetik die Algebra verletzt.



Zur formalen Logik bei Augustinus 13

1. Alle Eigenschaften, die ich besitze, besitzt du nicht.
2. Ich bin ein Mensch.
3. Also bist du nicht Mensch.

Jetzt 148t sich leicht erkennen, daf3 die 1. Primisse falsch ist. Jeder
Mensch hat mit einem andern Menschen gemeinsame Eigenschaften und,
wie ein berithmter Satz aus der Mathematik besagt, sogar unendlich
viele.

Wenn eine oder mehrere Pramissen nicht wahr sind, so kann der
SchlufB3 gleichwohl giiltig sein. Das trifft denn auch im vorliegenden Bei-
spiel zu. Der Sophismus wiirde seine Wirkung bestimmt einbiiBen, wenn
er nicht den Anschein des Zwingenden erwecken kénnte. Wie kann man
aber zeigen, daB die Logik dieses Schlusses verldBlich ist? Die Berufung
auf Aristoteles ist unergiebig. Selbst die iibliche stoische Aussagenlogik
reicht nicht aus, weil im vorgelegten Beispiel Pridikatenvariable zu
beriicksichtigen sind. Das diirfte auch der Grund sein, warum Augusti-
nus so schnell iiber dieses Beispiel hinweggegangen ist, wiahrend es doch
duberst lehrreich gewesen wire zu zeigen, wo die Wurzel des Sophismus
genau zu suchen ist.

2) 31 (49) 25-26: «So folgerte der Apostel nicht etwas Wahres, als er
sagte: ‘Auch Christus ist nicht auferstanden’ ...»

Die entsprechende Stelle im Korintherbrief lautet so: «Si autem re-
surrectio mortuorum non est; neque Christus resurrexit.» Es liegt eine
eindeutige Wenn-dann-Verkniipfung vor, also eine Implikation mit
Vorder- und Nachsatz. Der griechische Text 1483t dariiber keine Zweifel
aufkommen.

Wie ungenau diese Stelle verstanden wurde, zeigt sich an der Er-
klarung von Storf. Er sagt dazu: «Die ganze Stelle 1 Kor 15,11-20 bildet
einen hypothetischen Sorites: Augustin 148t die konditionale Konjunk-
tion aus.» 1? Unter einem Sorites ist ein SchluB zu verstehen, der aus drei
oder mehr aristotelischen Pramissen besteht. Zwei Pramissen werden
jeweils zu einem SchluBsatz zusammengefalt, der seinerseits als Pri-
misse dient, woraus zusammen mit der dritten Prdmisse ein weiterer
SchluB gefolgert wird usw. Dieses umstdndliche Verfahren, unvermeidbar
in der aristotelischen Logik, ist der stoischen Logik fremd. Deshalb ist es
auch nicht angebracht, bei Augustinus von einem Sorites zu reden, abge-
sehen davon, daBl Paulus nur aus zwei Prdamissen folgert. Aber aus

19 R. StorF, BKV!, 106, Anm. 4.



14 Zur formalen Logik bei Augustinus

welchen Priamissen und unter Benutzung welcher Regeln der Apostel
Paulus seinen SchluB zieht, das ist den meisten Exegeten bis ins 20. Jahr-
hundert unklar geblieben .

3) 32 (50) 9-10: Diese Stelle ist falsch iibersetzt. Richtig lautet sie:
«Wenn der Nachsatz falsch ist, muB auch der Vordersatz falsch sein. » Die-
se Regel bespricht Augustinus ausfiihrlich und wendet sie auf das Aufer-
stehungsbeispiel an:

32 (50) 20-22: Wenn es keine Auferstehung der Toten gibt, dann ist
Christus nicht auferstanden.
Nun ist aber Christus wirklich auferstanden.
Also gibt es eine Auferstehung der Toten.

Diese zentrale Stelle, an der Augustinus den von Theologen aus dem
20. Jahrhundert hdaufig miBverstandenen paulinischen Text exemplarisch
zusammenfaBt, diese Stelle wird von Storf in der Ubersetzung kurzerhand
unterschlagen. Dafiir meint Storf den Leser zu entschiddigen durch die
Anmerkung: «Die Sitze ‘es gibt keine Auferstehung der Toten’ und ‘es
gibt eine Auferstehung der Toten’ stehen im kontradiktorischen Gegen-
satze, und daher muB} nach dem logischen Gesetz vom disjunktiven Urteil
der eine oder der andere wahr sein.» 2! Statt nachzuweisen, woher die
beiden Sitze beschafft wurden, lenkt Storf den Blick auf eine selbstfabri-
zierte Kontradiktion, die nichts zur Lésung beitrdgt. Dadurch iiberspielt
er, daB die beiden Satze nicht als Pramissen zuginglich sind. Der erste
Satz wird ndmlich nie ausgesprochen, weder von Paulus noch von Augu-
stinus, und der zweite wird aus jener Stelle 32 (50) 20-22 abgeleitet, die
Storf nicht fiir tibersetzenswert hilt.

Gleich anschlieBend wird eine bereits erwihnte, fehlerhafte Uber-
setzung wiederholt, wenn es hei3t: « Die Tatsache also, daB der Obersatz
fallt, wenn die SchluBfolgerung abgewiesen wird ...» Es miiBte heiBen:
«Die Tatsache, daB der Vordersatz fillt, wenn der Nachsatz verneint
wird ...» DaB es sich dabei nicht bloB um Pedanterie handelt, das 146t
sich an den Folgen ablesen. Es handelt sich nicht, wie 6fters vermutet
wird, um eine Reductio ad absurdum, sondern um die Anwendung der
zweiten stoischen Regel, um den Modus follens. Das ist insofern nicht

20 Vgl. TH. G. BUCHER, Die logische Argumentation in 1. Kovinther 15,12-20, in:
Biblica 55 (1974) 465-486, sowie: Miinchener Theol. Zeitschr. 27 (1976) 1-32.
21 R. StorF, BKV?, 108, Anm. 1.



Zur formalen Logik bei Augustinus 15

ganz belanglos, als schon im nédchsten Beispiel, wo Augustinus dieselbe
Regel wiederholt, der Kommentator seine Ausweglosigkeit hinter iiber-
steigerten Spekulationen verdecken muB.

4) 33(51) 4-9: Es geht um das Schneckenbeispiel. Die Ubersetzung von
Storf lautet : « Wir wollen den Fall setzen, es habe einer den Obersatz zuge-
geben: ‘Wenn nun die Schnecke ein Tier ist, dann hat sie auch eine
Stimme.” Wird nun nach diesem Zugestindnis bewiesen, daB3 die Schnecke
keine Stimme hat, so ergibt sich, da bei der Unrichtigkeit des Schlusses
auch der Obersatz fillt, daB die Schnecke kein Tier ist. Diese Behaup-
tung ist inhaltlich falsch; die SchluBfolgerung aber ist, nachdem eine
unwahre Tatsache einmal zugestanden worden ist, unbestreitbar.»

An dieser Stelle iibernimmt Mitterer die Ubersetzung seines Vor-
gingers wortlich. An der Terminologie vom Obersatz darf man ablesen,
daB Mitterer logisch gleich denkt wie Storf. Storf hat nun seine Auffas-
sung in einem aufschluBreichen Kommentar erldutert. Er sagt: «Das
angefiithrte Beispiel, in welchem eine Pramisse: ‘Alle Tiere haben eine
Stimme’ ausgelassen ist, bildet ein Enthymema. Der vollstandige Syllo-
gismus wiirde lauten:

(M): Alle Tiere haben eine Stimme;
(m) wenn die Schnecke ein Tier ist, hat sie eine Stimme; da sie keine
Stimme hat,

(C): so ist die Schnecke kein Tier.» %

Wir haben hier zunichst eine Bestdtigung dafiir, daB Storf unter
Syllogismus nur aristotelische Syllogismen verstehen will. Deshalb
bemiiht er sich, alles, was nach Logik aussieht, in dieses Prokrustesbett
zu zwangen. Beim vorliegenden Beispiel ist sein Erfindergeist auf eine
nicht ausgesprochene Priamisse gestoBen. Mit ihrer Hilfe stellt er beru-
higt seinen Syllogismus auf, und die aristotelische Logik scheint bestétigt.

Beim Schein bleibt es allerdings. Nur die 1. Pramisse ist nach den
aristotelischen Vorschriften formuliert. Welcher Ausdruck ist bei der
2. Pramisse Subjekt, welcher Prddikat? Der Kommentator begniigt
sich, den Leser zu blenden mit dem Auffinden des angeblich zentralen
Enthymems (= Prdamisse, die nicht explizit ausgesprochen, aber implizit
fiir den SchluB benutzt wird). Gewil liegt dieses Enthymem in Reich-
weite der Augustinischen Uberlegungen. Indessen wurde es sicher nicht
benutzt, denn es trigt nicht zum SchluB3 bei.

22 R. StorF, BKV!, 108, Anm. 2.



16 Zur formalen Logik bei Augustinus

Wenn das Enthymem wesentlich wire, dann miiBte man konsequent
aristotelisch so weiterfahren:

Alle Tiere haben eine Stimme.
Keine Schnecke hat eine Stimme.
Also ist keine Schnecke ein Tier.

Dieser SchluB ist ein giiltiger Camestres der 2. Figur, jedoch soweit vom
Augustinischen Wortlaut entfernt, daB Storf fiirchten miilte, selbst ein
gutmiitiger Leser wiirde ihm die Gefolgschaft in der Interpretation
kiinden.

In Wirklichkeit ist der SchluB3 héchst einfach. Augustinus gibt zur
Verdeutlichung wieder ein Beispiel nach der unter 3) benutzten Regel,
ndmlich nach dem Modus tollens. Danach ist der SchluB so zu formulieren:

Wenn die Schnecke ein Tier ist, hat sie eine Stimme.
Die Schnecke hat keine Stimme.
Also ist sie kein Tier.

Es braucht keine Zusatzprimisse, keine Umformung, keine Interpola-
tion. Voraussetzung ist einzig, daBB man dem Wort von Augustinus exakt
folgt, wenn er eine Regel erklart. Man mubB allerdings erfaB3t haben, da@3
die Darstellung dieser Regeln der einzige Zweck aller drei Kapitel ist.

5) Im gleichen Kapitel kommen noch weitere Schliisse zur Sprache, die
weniger Schwierigkeiten bieten, aber ebensowenig mit aristotelischer
Logik zu tun haben.

33 (51) 16-18: Wenn einer gerecht ist, dann ist er auch gut.
Er ist nicht gerecht.
Also ist er auch nicht gut.

Mit Recht sagt Augustinus, daB die hier angewandte Regel (nicht Gesetz)
falsch sei. AnschlieBend faBt er einige Betrachtungen zu den korrekten
Regeln kurz zusammen, die der Ubersetzer so wiedergibt: «Denn wenn
auch bei Ablehnung der SchluBfolgerungen der Obersatz notwendig fillt,
so muB3 deshalb bei Ablehnung des Obersatzes doch nicht auch die
SchluBfolgerung notwendig verneint werden.» Bei allem Wohlwollen dem
Ubersetzer gegeniiber 148t sich hier nicht verschweigen, daB es schwer
fallt, in dieser Wortaneinanderreihung einen Sinn ausfindig zu machen.
Was dagegen Augustinus sagt, gehort zur Einleitung in die Logik. Er
zahlt die den Stoikern wohlbekannte Tatsache auf, daB die Verneinung



Zur formalen Logik bei Augustinus 17

des Nachsatzes bei einer Implikation die Verneinung des Vordersatzes
verlangt, nicht aber die Verneinung des Vordersatzes eine Verneinung
des Nachsatzes nach sich zieht.

6) Augustinus muf3, wie jeder andere Logiker, die Erfahrung gemacht
haben, daB dies eine der hdufigsten elementaren logischen Fehlerquellen
ist. Deshalb gibt er zur Verdeutlichung ein Beispiel fiir diesen Fehler. Nur
wird auch dieses Beispiel wieder so iibersetzt, daBl es der Leser nicht
verstehen kann. Mitterer iibersetzt so:

33 (51) 22-25: «Wenn er ein Redner ist, so ist er auch ein Mensch’;
wollten wir aber aus diesem Obersatz den Untersatz bilden: ‘Er ist kein
Redner’, so wird der SchluB nicht erlaubt sein ...:» Bei Augustinus ist
indessen keine Rede davon, aus dem Obersatz einen Untersatz bilden
zu wollen. Statt dessen sagt er: «Si orator est, homo est, ex qua proposi-
tione si adsumamus ...» ndmlich: «... aus dieser Implikation, wenn wir
als zweite Prdmisse hinzunehmen ...» Ausfiihrlich 148t sich der SchluBl
von Augustinus so darstellen:

Wenn er ein Redner ist, dann ist er ein Mensch.
Nun ist er kein Redner.
Also ist er kein Mensch.

Augustinus wiederholt erneut, wie schon bei 5), der SchluB sei ungiiltig.

7) Im Kapitel 34 (52) sagt Augustinus, es gentige nicht, blo die Wahr-
heit der Aussagen zu kennen, es sei unumgénglich, auch die Verkniip-
fungen zu verstehen. Dabei ist es ihm besonders an den Implikations-
regeln gelegen. Da zur Zeit von Augustinus die Wahrheitstafeln von
Peirce oder Wittgenstein noch nicht bekannt waren, muBte er, um den
Sinn der Implikation anzugeben, auf ein anderes Verfahren zuriickgreifen.
Es ist die damals {ibliche, umstandliche Aufzéhlung anhand von Beispie-
len der Folgerichtigkeit. Bei Augustinus sieht das so aus:

34 (52) 4-6: «Folgerichtig ist: “Wenn einer ein Redner ist, dann ist
er auch ein Mensch’; nicht folgerichtig ist der Satz: “Wenn einer ein
Mensch ist, dann ist er auch ein Redner’; und widersprechend ist der
Satz: “Wenn einer ein Mensch ist, dann ist er ein Vierbeiner.” Hier bezieht
sich das Urteil nur auf das Zutreffen der logischen Verbindung.»

Anhand dieser drei Beispiele definiert Augustinus die Implikation.
Im einzelnen geht er so vor:

(1) Folgerichtig: «Wenn einer ein Redner ist, dann ist er auch ein
Mensch.» Wir entnehmen dem Tatsachenwissen, daB3 bei diesem Sonder-

2



18 Zur formalen Logik bei Augustinus

fall des wahren Vordersatzes auch dem Nachsatz der gleiche Wahrheits-
wert zugeschrieben werden mufl. Damit sagt Augustinus indirekt: Bei
wahrem Vordersatz und wahrem Nachsatz ist die Implikation wahr.

(2) Nicht folgerichtig: «Wenn einer ein Mensch ist, dann ist er ein
Redner.» Augustinus ist sich sehr wohl bewuBt, daB es Menschen gibt,
die Redner sind. Unter dieser Voraussetzung liegt der gleiche Wahrheits-
wert vor wie in (1). Nun gibt es aber auch Menschen, die nicht Redner
sind, so dal der Wahrheitswert «falsch» fiir den Nachsatz nicht ausge-
schlossen ist. Da es sich um einen kontingenten Sachverhalt handelt, fiir
den es von der Logik her keine Entscheidungsmdglichkeit gibt, herauszu-
finden, welcher der beiden Wahrheitswerte tatsdchlich vorliegt, darf nicht
geschlossen werden. Bei jedem falschen Nachsatz wiirde der SchluB
falsch. Dieses Risiko darf man nicht eingehen.

(3) Widersprechend: «Wenn einer ein Mensch ist, dann ist er ein
Vierbeiner.» Hier ist dem Nachsatz eindeutig der Wahrheitswert «falsch»
zuzuordnen. Unter dieser Bedingung ist die Implikation nie wahr.

Diese Aufzihlung ist freilich weder systematisch noch vollstindig.
Dennoch reicht sie aus zu einer exakten Definition: Die Implikation ist
genau dann falsch, wenn der Vordersatz wahr und der Nachsatz falsch
ist. Das sagt Augustinus einmal durch die Ablehnung des Beispiels (3);
zum andern nennt er das Beispiel (2) gerade aus demselben Grund «nicht
folgerichtig», weil dort ein wahrer Vordersatz mit einem falschen Nach-
satz nicht zum vornherein ausgeschlossen ist.

Damit tibernimmt Augustinus — wie nicht anders zu erwarten — die
Implikation von Philon. Es ist die gleiche Implikation, von der im Mittel-
alter gesprochen wird, die in den Principia Mathematica und andern
modernen Logikbiichern zugrunde gelegt ist und die auch heute noch bei
einigen Philosophen und Theologen ziemlich erfolglos um Anerkennung
ringt 2.

SchlieBlich geht Augustinus im Kapitel 35 (53) noch auf einen be-
deutsamen modalen Unterschied ein. Er zdhlt zwei Arten von Falschheit
auf, namlich das Falsche, das iiberhaupt unméglich ist (7p A 71 ¢ p)

23 Im Lexicon Latinitatis Medii Aevi, A. BLaisE, CCL, wird als zweite Bedeu-
tung von antecedens angegeben: «proposition principale (par rapport a une condi-
tionnelle) ». Diese Angabe ist ungliicklich, weil bei einer Implikation zwei gleich-
wertige Aussagen verkniipft werden. Wenn indessen Wert gelegt wird auf die Ter-
minologie von Haupt- und Nebensatz, dann wire das Antezedens eher der Neben-
satz. — Bisweilen wird die stoische Logik ginzlich ignoriert. «Eine andere Logik als
die aristotelische stand aber [zur Zeit Porphyrs] nicht zur Verfiigung.» H. DORRIE,
Art. Aristoteles/Aristotelismus, in: TRE (= Theol. Realenzyklopidie, 1978) 737.



Zur formalen Logik bei Augustinus 19

und das Falsche, das méglich ist (1 p A ¢ p). Dieser Ansatz zur Modal-
logik ist bemerkenswert. Von den bisher besprochenen Teilen ist dies der
einzige, der zur aristotelischen Logik gehort.

Bevor wir nun die Augustinische Darstellung auf ihre Systematik hin
untersuchen, wollen wir das Ergebnis zum Vokabular und zur Interpre-
tation so zusammenfassen: Die logischen Fachausdriicke, die durchwegs
aus der Stoa stammen, werden sinnwidrig iibersetzt und gewaltsam der
aristotelischen Logik unterstellt. Obwohl diese Manipulation fiir die
Interpretation der sechs Beispiele nicht den geringsten Beitrag liefert,
wird sie nicht riickgidngig gemacht. Die empfindlichsten Hérten werden
gemildert durch ablenkenden Kommentar oder durch obskure, gelehrt
anmutende Ubersetzung.

2. DIE FORMALE DARSTELLUNG AUF DEM HISTORISCHEN HINTERGRUND

Augustinus benutzt keinen Symbolismus. Auch in dieser Hinsicht
hilt er sich an die Stoiker und nicht an Aristoteles 2*. Anhand von sechs
Beispielen diskutiert Augustinus einfachste Regeln und schlieBt eine
Definition der Implikation an. Das 1aBt sich am iibersichtlichsten formal
darstellen.

1) Was ich bin, das bist du nicht (= Alles was ich bin, bist du nicht).
Ich bin ein Mensch.

Also bist du nicht Mensch. (Modus ponens)
1. (VP) (Pa > — Pb)

2. Ma [.. 71 Mb

3. Ma-> — Mb 1, — VP

4. 1 Mb 2,3, MP

2) Es gibt keine Auferstehung der Toten.
Wenn es keine Auferstehung der Toten gibt, dann ist Christus nicht
auferstanden.
Also ist Christus nicht auferstanden. (Modus ponens)

2¢ Die Symbolsprache ist auch den Stoikern nicht unbekannt (vgl. etwa
GALEN [Anm. 11] VI, 6) doch macht Aristoteles in den Anal. Pr. noch ausgedehn-
teren Gebrauch davon.



20

Zur formalen Logik bei Augustinus

1. 7 A
2, =4 A== L I o~
3. =€ 1, 2, MP

Wenn es keine Auferstehung der Toten gibt, dann ist Christus nicht
auferstanden.
Nun ist aber Christus auferstanden.

Also gibt es eine Auferstehung der Toten. (Modus tollens)
1. =1&=>=1C

2. C Lose B

3. A 1, 2, M

Wenn die Schnecke ein Tier ist, dann hat sie eine Stimme.
Nun hat sie keine Stimme.

Also ist sie kein Tier. (Modus tollens)
1. T>S

2. 1S P .. T

3. T 1, 2, MT

Wenn einer gerecht ist, dann ist er auch gut.
Nun ist er nicht gerecht.

Also ist er nicht gut. (ungiiltig)
1. G- H

2. 4 / - H

3. —

Wenn er ein Redner ist, dann ist er ein Mensch.
Nun ist er nicht ein Redner.
Also ist er nicht ein Mensch. (ungiiltig)

1. R>-M
2. 1R / - M
3__.

Implikation

Aus etwas Wahrem folgt etwas Wahres (

Aus etwas Wahrem folgt etwas Falsches (falsch)
[Aus etwas Falschem folgt etwas Wahres (wahr)
[Aus etwas Falschem folgt etwas Falsches (wahr)

O =0

o O = =
= 4
}-.L
—_J

=]
| W—



Zur formalen Logik bei Augustinus 21

Diese Ubersicht zeigt deutlich, worauf es Augustinus ankommt. Er
mochte den korrekten Umgang mit der Implikation einpriagen. Zu diesem
Zweck zihlt er sechs Beispiele auf, die sich konsequent aneinanderreihen.
Sie fithren zur Einsicht, daB (a) aus der Implikation «p > q» erst mit einer
Zusatzpramisse geschlossen werden darf, wobei sich nicht alle Zusatz-
pramissen eignen, und (b) ein SchluB giiltig sein kann, auch wenn die
Implikation, wie in Beispiel 4), falsch ist.

Aus «p > @» zusammen mit

1. p folgtqg (Modus ponens) Beispiele 1) und 2)
oder 2. 7 qfolgt—1 p (Modus tollens) Beispiele 3) und 4)
oder 3. — p folgt nichts  (ungiiltig) Beispiele 5) und 6)
oder 4. q folgt nichts (ungiiltig) Beispiele fehlen

Nur mit Hilfe der Zusatzpramissen 1 und 2 kann giiltig geschlossen
werden. Die Stoiker nennen diese Regeln Modus primus und Modus
secundus. Damit hat Augustinus die beiden elementarsten logischen Re-
geln dargelegt. Die Beispiele 5) und 6) dienen nur zur Bestdtigung, dal
mit Modus ponens und Modus tollens die Implikationsschliisse erschopft
sind. Die dazu passenden Beispiele 7) und 8) iibergeht er und spricht an
ihrer Stelle von der Definition der Implikation.

Vermutlich schwebte Augustinus nur ein einziges Beispiel fiir den
Modus ponens vor. Das Beispiel 1) hilt er ndmlich fiir einen Sophismus 2.
Wegen den Préddikatenvariablen gehort dieser SchluB zur hoheren Logik.
Die SchluB3form bleibt allerdings als Modus ponens bestehen, auch wenn
es nicht sicher ist, ob Augustinus dies erkannt hat. Es ist insofern ein
klassischer Sophismus, als der SchluB vollig korrekt ist, jedoch die
falsche Pramisse mit der elementaren Aussagenlogik nicht analysierbar
ist. Anders verhdlt es sich mit Beispiel 4); auch da ist der SchluB giiltig,
nur ist die Falschheit der Pramisse unmittelbar einsichtig.

Augustinus folgt in dieser Darstellung den iiblichen Handbiichern
der Logik. Allerdings bricht er schon nach der zweiten Regel ab, wiahrend
die Stoiker fiir gewohnlich fiinf unbeweisbare Sitze aufzdhlen (Sextus
Empiricus, Galen usw.), manchmal aber auch sieben (Cicero, Apuleius,
Cassiodor, Martianus Capella), ndmlich:

25 Storf bemerkt dazu, das Beispiel entspreche dem zweiten Sophisma des
Aristoteles #w THg MEewg (BK V1, 109, Anm. 1). Das von Augustinus zitierte Bei-
spiel ist in der Antike verbreitet. Die Angabe von Storf ist freilich insofern zu
berichtigen, als es das ersfe Beispiel bei Aristoteles ist (Sophist. Elenchi, 166b, 28-36).
Aristoteles bezeichnet es als eine fallacia accidentis, aber auBer einer Namengebung
1aBt sich Aristoteles nicht weiter darauf ein.



22 Zur formalen Logik bei Augustinus

Primus modus: ab antecedentibus
secundus modus: a consequentibus
tertius modus: a repugnantibus
quartus modus:  per disiunctionem
quintus modus:  per disiunctionem
sextus modus: per negationem

septimus modus: per negationem

Wie gut sich Augustinus in die stoische Tradition einfiigt, das sei an den
Topica von Cicero und dem Alterswerk De nuptiis Philologiae et Mercurii
von Martianus Capella gezeigt.

Cicero Augustinus Martianus Capella
(146-43) (354-430) (ca. 430- ?)
L. p>gq l. p>gq L. p>gq
P P P
q q q
2. p>"1gq 2a. p > q 2. p>q
q 19 14
P 1 P 1P
3. 1 (p A 71 Q) 2b. 1 p>"1q 3. 1 (p A9
p q p
q p q
4. p><gq 4. p><q
P P
—1q —1q
5. p><q 5. p><gq
P 1P
q q
6. 1 (p A q 6. 1 (P A Q)
P | P
19 19
7. 1 (p A9 7. (P A9
L - A JT.



Zur formalen Logik bei Augustinus 23

Dieser Aufbau der Regeln ist zwar nach heutiger Auffassung zu
wenig systematisch. Eine erhebliche Vereinfachung ergab sich spiter
durch die Wahl der nicht ausschlieBenden Disjunktion als Grundfunktor
an Stelle der Kontravalenz. Dadurch lassen sich die Funktoren ineinander
iiberfithren und liefern so die geeignete Basis zu einer Axiomatisierung.
So wird die Darstellung einfacher, iibersichtlicher, vollstindig und erst
noch eleganter. Dank der modernen Symbolisierung 1aBt sich auch nicht
mehr iibersehen, daB3 die letzte Regel von Cicero mit dessen iibrigen
Regeln unvertraglich ist 2.

26 Hadot ist den Spuren des Logiklehrers von Augustinus, Marius Victorinus,
nachgegangen (P. Hapor, Marius Victorinus (Paris 1971)). Auf den ersten Blick
scheint die Ubersicht (151) mit meiner Tafel identisch zu sein. Bei niherem Zusehen
sind indessen in der Analyse von Hadot einige Unvorsichtigkeiten nicht zu iiberse-
hen.

Die Stoiker kannten den Unterschied zwischen SieEevypévov (aut) und mopo-
Srelevyp.évoy (vel) sehr wohl. Sie haben dem aut den Vorzug gegeben im Unterschied
zur heutigen modernen Logik, die sich fiir vel entschieden hat. Da es wesentlich ist,
die beiden Oder genau zu unterscheiden, wihlte Bocheniski fiir aut das Symbol «V»,
fir vel «v» (I. M. BocHENSKI, Ancient Formal Logic [Amsterdam 1951]). Nun ist
dieser geringfiigige typographische Unterschied umso leichter zu iibersehen, als es
sogar Standardbiicher gibt, etwa D. HILBERT/W. ACKERMANN, Grundziige der theo-
retischen Logik (Berlin 41959), wo «V» fiir vel steht. Zur Vermeidung potentieller
Konfusionen haben die Logiker die Schreibweise fiir aut abgeindert und Bocheniski
selber wihlt in spiteren Werken fiir die Kontravalenz (aut) das Zeichen « >—{» (vgl.
I. M. BocHENSKI/A. MENNE, Grundrifi der Logistik [Paderborn 21962] 31). Was bei
Bocheniski noch klar erkennbar ist aufgrund der Gegeniiberstellung von «V» mit
«v», wirkt sich beim Uberblick von Hadot verwirrend aus. Wer nicht zufillig den
frithen Bochefiski kennt, kénnte leicht die Formalisierungen der Regeln 4 und 5 bei
Hadot fiir falsch halten. DaB} es sich nicht um unbegriindete Befiirchtungen han-
delt, zeigt die unerlaubte Formulierung der 4. Regel von Corcoran: «p V q, p/~> q»
(J. CorCcORAN, Remarks on Stoic Deduction. Ancient Logic and its Modern Interpre-
tations. Ed. J. Corcoran. Synthese Historical Library 9 [Dordrecht 1974] 177).

Eine Ungenauigkeit schleicht sich bei Hadot ein, wenn er die 2. Regel erklart
und dabei die Stoiker Martianus Capella gegeniiberstellt. Statt zu sagen, dafl Mar-
tianus Capella die beiden Argumente der ersten Primisse — in der einen Formulie-
rung — verneint, holt Hadot weit aus und spricht von genau zwei Méglichkeiten (153).
Da jedoch bei einer Implikation zwei Aussagen verkniipft werden und jede einen
der beiden Wahrheitswerte annehmen kann, haben wir es nicht mit zwei, sondern
mit vier Kombinationsméglichkeiten zu tun (vgl. etwa SExTus EmPIRICUS, Adv.
Math. VIII, 113). Zu den Ungenauigkeiten gehort auch die Ubersetzung von Mar-
tianus Capella, wo (155) 2 mal mator und 3 mal minor anzutreffen sind, wahrend der
auf S. 325 zitierte Originaltext diese aristotelische Terminologie nicht kennt (vgl.
dazu auch die harte Kritik von Mates gegeniiber einer analogen englischen Uberset-
zung: B. MaTEs, Stoic Logic [Berkeley 21961] 90-91).

Ein eigentliches MiBgeschick unterlauft Hadot, wenn es um die Beurteilung
der Giiltigkeit der Regeln geht. Sofern die Philologie durch eine Unstimmigkeit
gestort wird, schligt Hadot sogleich Verbesserungen vor. Das gilt fiir Ciceros



24 Zur formalen Logik bei Augustinus

SchlieBlich ist die Implikationsdefinition von Augustinus im Bei-
spiel 7) ebenfalls korrekt; was in [ ] gesetzt ist, das wird allerdings von
Augustinus nicht ergdnzt ?7. Freilich ist das nicht unbedingt notwendig,

Formulierung der 3. Regel, wo zwischen dem Beispiel und der Definition eine
Abweichung festzustellen ist (153-154). Mit ebenso untriiglichem Blick verlangt
Hadot kategorisch bei der 6. Regel von Cassiodor «non lucet» in ¢nox» umzuwandeln,
obwohl die kritische Textausgabe keine derartige Lesart begiinstigt (145, Anm. 15).
Beiden Konjekturen wird der Logiker vorbehaltlos zustimmen. Sobald indessen die
philologische Stiitze ausfillt und nur die Giiltigkeit in Frage steht, dann wird die
Kritik unzuverldssig oder fillt ganz aus. Das sei angedeutet an zwei Beispielen, am
Begriff der Giiltigkeit und an der Beurteilung der 7. Regel.

Hadot fihrt eine Hierarchie der Giiltigkeit ein. Die ersten drei Regeln sind
von groBter Strenge (culloyiotixol Adyor), die Gibrigen vier sind nur «schliissig»
(repavtiol Adyor) [«Les quatre autres ... sont seulement concluants» (147)]. Dio-
GENES LAErTIOS (VII, 77-78) fithrt als Beispiel eines gulloyioTindg Adyog einen
Modus ponens an, als Beispiel eines douiloyiotixdc Adyog: « Wenn Dion ein Pferd ist,
ist er ein Tier; Dion ist nicht ein Pferd. Also ist Dion kein Tier». Ein nepavtindg Adyog
ist ein nicht syllogistischer Schlul von der Art: «Es ist falsch, daB gleichzeitig Tag
und Nacht ist. Nun ist es Tag. Also ist es nicht Nacht.» Hadot assoziiert dieses
Beispiel wohl mit der 6. Regel. Wenn das richtig wére (vgl. SV F No 253), muBte die
3. Regel ebenfalls unter das Verdikt eines mepavtindg Adyog fallen, was bedeuten
wiirde, daB die Logiker nur den Modus ponens und Modus tollens als strenge Regeln
anerkannt haben. Dieser Vermutung scheint die verbreitete Rede von fiinf, bzw.
sieben dvamédeixtor deutlich zu widersprechen.

Zur Giiltigkeit der Regeln: Zunichst ist der Druckfehler (151) zu verbessern,
indem bei Cicero in der 7. Regel «— q» durch «] p» zu ersetzen ist. Freilich ist mit
dieser Korrektur die Regel immer noch ungiiltig, denn «[ —7(p A q) A 71 pl>q»
ist keine Tautologie. Die erste Pramisse von Cicero lautet: « Non et hoc et illud», was
Hadot korrekt mit «—] (p /A q)» formalisiert. Sachlich dasselbe wiederholen Cassio-
dor [Non et dies est et nox; atqui nox non est: dies igitur est] und Martianus Capella
[Non et primum et secundum: non primum autem: igitur secundum]. Zwei moderne
Historiker vermuten, der Kopist sei in der theoretischen Formulierung unsicher
geworden. Uber den genauen Ort der Negationen soll das Zégern der Kopisten bis-
weilen schon bei der 2. Regel eingesetzt haben (vgl. W. und M. KNEALE, The
Development of Logic [Oxford 51971] 181). Unter diesem Gesichtspunkt wire die
7. Regel aufgrund der vorgeschlagenen Textkorrektur mit « 1 (T7p A 71 q)» wie-
derzugeben. Aus dieser Pramisse wiirde, zusammen mit «—] p» logisch korrekt «q»
folgen. In der Darstellung von Cicero berechtigt kein nachtrigliches Beispiel zu
einer Korrektur der theoretischen Formulierung. Gewil3 braucht auch bei ihm ein
Kopistenfehler nicht a priori ausgeschlossen zu sein. Auf jeden Fall ist die Regel
ohne Korrektur ungiiltig, was der sonst so gespriachige Kommentar von Hadot fiir
alle drei Autoren verschweigt. — In der Loeb Classical Ausgabe zur Topica von
Cicero fiigt der Ubersetzer und Herausgeber H. M. HuBBELL den Kurzkommentar
bei: «Ciceros 6. und 7. Regel sind blo8 Wiederholungen (re-statements) der 3. Regel»
(423, Anm. a.).

27 In den Logikbfichern findet sich jeweils eine vollstindige Ubersicht (vgl.
etwa BoErHIius [Anm. 17] I, III, 42-50). Thomas von Aquin, der die Implikation
genau gleich versteht, gibt beispielsweise eine Beschreibung fiir den 4. Fall: «Nichts
hindert die Giiltigkeit einer Implikation, deren Antezedens und Konsequens un-



Zur formalen Logik bei Augustinus 25

denn die Implikation ist eindeutig definiert mit der Angabe, daB sie genau
dann falsch ist, wenn der Vordersatz wahr und der Nachsatz falsch ist.

Die Ubersicht von Augustinus beschrinkt sich auf einen kleinen
Ausschnitt aus dem damaligen Wissen iiber Logik. Doch will Augustinus
bloB zeigen, womit der Unterricht einsetzen soll. Dazu reicht die Auf-
zahlung der ersten Regeln aus. Die damit verbundene Theorie wird
durch Beispiele und Gegenbeispiele gefestigt, damit sie zum stdndig
aktivierbaren Wissensbestand gehore.

3. DIE FACHLEUTE AUF ABWEGEN

Es mag tiiberraschen, daB3 die Augustinusforscher bisher an diesen
Grundlagen der Logik so ziemlich achtlos vorbeigegangen sind. Verschie-
dene Umstidnde haben dazu beigetragen. Dabei verdient die Vorstellung
vom Ablauf der Logikgeschichte besonders erwidhnt zu werden.

Mit der Renaissance setzte ndmlich eine Verachtung der Logik ein.
Einige halbverstandene Bruchstiicke aristotelischer Syllogismen blieben
aus Pietdt dem Schulprogramm der abendldndischen Erziehung erhalten.
In der Mitte des 16. Jahrhunderts stand fiir die Humanisten fest, diese
ziemlich nutzlosen Fragmente seien «die Logik». Jeder Denker sah sich
zwar fortwdhrend gezwungen, dariiber hinauszugehen. Statt die Logik-
konzeption mit den Texten der Antike — das Mittelalter war ohnehin
abgeschrieben — zu vergleichen, lebte die Vorstellung der Humanisten
in der Aufklarung fort, so daf3 schlieBlich unter Kant das abwertende Ur-
teil der Renaissance endgiiltig zementiert wurde.

Ich mochte zeigen, wie selbst ein angesehener Augustinusforscher
nicht tiber einen diirftigen Logikbegriff hinauskommt und damit seine
Interpretation gefihrdet. AnschlieBend wollen wir an je einem Beispiel
eines Dialektikers und eines Hermeneutikers sehen, wie sich moderne
Methoden bewdhren, wenn sie die elementare Logik «iibersteigen».

3.1 Zur Unterscherdung zwischen Logik und Dialekiik

Bei Marrou, einem der angesehensten Augustinusinterpreten, lesen
wir: «Seine [Augustins] Logik stammt von Aristoteles ..., in der Dialektik
scheint er sich an die reiche Tradition der Stoiker anzulehnen ... All dies

moglich [= falsch] ist, wie etwa: Wenn der Mensch ein Esel ist, dann hat er vier
Beines (STh 1, a. 25, q. 3, ad 2).



26 Zur formalen Logik bei Augustinus

stimmt iiberein mit der eklektischen Tradition der Kaiserlichen Philo-
sophie.» 28

Diesem stark gekiirzten Zitat sind noch drei aufschluBreiche Anmer-
kungen beigefiigt. Bevor wir sie der Reihe nach besprechen, mochten wir
verstehen, was es heift, Augustinus hédtte sich hinsichtlich der Dialektik
der stoischen Tradition angeschlossen.

In welchem Sinn haben die Stoiker die Dialektik verstanden, mehr
platonisch als Disputierkunst oder mehr aristotelisch im Sinne von
Schliissen mit wahrscheinlichen Pramissen? 2 Weder auf die eine noch
auf die andere Weise. Sie haben dem Wort eine neue Bedeutung gegeben
und bezeichnen damit ziemlich genau das, was wir heute «Logik» nen-
nen 3°, Dadurch bekommt das Zitat von Marrou einen verwirrenden Sinn.
Es heil3t jetzt, Augustinus hitte die Logik von Aristoteles und von den
Stoikern iibernommen. Marrou kommt nicht dazu, den Unterschied
zwischen den beiden zu erkldren, denn er ist {iberzeugt, mit « Logik» und
«Dialektik» von zwei verschiedenen, hinreichend klar abgegrenzten
Gebieten gesprochen zu haben. Und nun zu den Anmerkungen.

(1) «Augustinus hat die Kategorien von Aristoteles studiert ...» Das
ist die Begriindung fiir die aristotelische Logiktradition. Tatsdchlich
beklagt sich Augustinus in den Confessiones, welche Enttduschung er

28 H. I. MARROU [Anm. 2] 242.

29 De Plinval identifiziert Dialektik mit Methode (vgl. G. bE PLINVAL [Anm. 4]
219).

30 Die Stoiker haben sich der ars iudicandi zugewandt. «Iudicandi enim vias
diligenter persecuti sunt, ea scientia quam SwxAextix? appellant. Inveniendi vero
artem, quae tomuxy dicitur ...» (Cicero, Topica, 11, 6). Ferner «Deinceps est locus
dialecticorum proprius ex consequentibus et antecedentibus et repugnantibus»
(ebd. XII, 53). Ahnlich Augustinus: « Hanc enim artem quam dialecticam vocant,
quae nihil aliud docet quam consequentia demonstrare ...» (Contra Cresc. I, 20 (25)
c. 459). Die Dialektiker unterscheiden weitere Schliisse, die auf der Disjunktion
beruhen (vgl. Cicero, Topica, X1V, 56), aus deren Formen unzidhlige Konklusionen
entstehen, in denen fast die ganze Dialektik liegt (ebd. XIV, 57). «... und hierbei
wurde nun das ganze Gebiet der Dialektik abgehandelt, d. h., die Kunst der
Darstellung durch Vernunftschliisse» (CICERO, Academica, 1 (8) 32). Gellius spricht
seitenlang fiber logische Funktoren und ihre Anwendungen und sagt zum SchluB3:
«Es geniigt im Augenblick, diese Probe aus der Dialektik gegeben zu haben ...»
(AuLus GeLL1US, Noctium Atticarum XVI, 8, 15). Der sichere Umgang mit der Lo-
gik hat denn auch den Stoikern den Ruf eingetragen, die Logiker (Dialektiker)
schlechthin zu sein (vgl. K. BARWICK, Probleme der stoischen Sprachlehve und Rhe-
torik, in: Abh. der sichs. Akad. der Wissensch. zu Leipzig. Philol. — Hist. Klasse
49 (1957) 21). Dartiber hinaus ist bekannt, daB eloaywy? Stadextixy der Standard-
titel fiir die «Einfithrung in die Logik» bei den Stoikern war (vgl. AuLus GELLIUS,
ebd. XVI, 8, 1, sowie B. MATEs [Anm. 26] 27, Anm. 2).



Zur formalen Logik bei Augustinus 27

iiber die Kategorienschrift empfunden héitte. Aber aus diesem Verweis
einen AufschluB} iiber den Bildungsgang in der Logik ablesen zu wollen,
das wire allzu voreilig 3. Es gibt ndmlich bei Aristoteles Einleitungs-
fragen, semantische Uberlegungen zu den Bedeutungen, zur Wahrheit,
eine formale Syllogismentheorie, Anséitze zu einer Wissenschaftstheorie
usw. Die kleine Kategorienschrift ist eine semantische Einleitung, die
am Rand all dieser Fragen steht und zur unmittelbaren Praxis, an der
offensichtlich Augustinus interessiert ist, nichts beitrdgt. Von einer Ab-
lehnung oder auch nur Kenntnis der aristotelischen Logik konnte erst
gesprochen werden, wenn Augustinus die Analytica Priora gelesen und
ihren theoretischen Wert bestritten hdtte. Nach der Darstellung im
2. Buch De doctrina christiana verlangt Augustinus vom Interpreten der
Bibel Sicherheit in den einfachsten logischen Schlufiregeln. Dazu konnte
er in den Kategorien nichts finden 32,

(2) «Augustinus legt ... den Nachdruck auf die stoische Dialektik, so
in Contra Cresconium ...» Die Stoiker haben viel Zeit und Geist fiir die

31 Bei der Angabe in der Quellenbenutzung liBt sich Augustinus von den
damaligen Gewohnheiten leiten. «'De doctrina christiana’ scheint ein nettes Bei-
spiel und besonders deutlich zu sein fiir das Vorurteil des augustinischen Schwei-
gens gegeniiber Cicero ... Er zitiert und kommentiert ihn reichlich, spricht seinen
Namen jedoch nicht ein einziges Mal aus» (M. TESTARD, Saint Augustin et Cicéron,
in: Etudes Augustiniennes 4 (1958) 298).

32 «Spiter wird das Studium von Aristoteles und seiner Kommentatoren zu
einer vorgeschriebenen Ubung in jeder philosophischen Schule» (E. BREHIER [Anm.
17] 445). Bei Marrou heil3t es bereits: «Die Schriften von Aristoteles bilden die
Grundlage [z. Z. von Marc Aurel] im Unterricht der Dialektik» (J. DaNIELOoU/H.
MARROU, Nouvelle Histoive de I’Eglise (Paris 1963) 125). Oder bei Jolivet: «Man
kann in ihm [Marius Victorinus] fiir den christlichen Westen einen Begriinder der
aristotelischen Logik und des Neoplatonismus sehen ...» (J. JoLivET, Hist. der la
Phil. Encyclop. Pléiade [Paris 1969] Bd. 1, 1211). In all diesen Zitaten wird das
Verhiltnis zwischen aristotelischem und stoischem EinfluB hochst einseitig dar-
gestellt. Ganz allgemein wird man annehmen diirfen, daB von Cicero iber Augusti-
nus bis zum Ausgang des Mittelalters die stoische Logik ausfithrlich und die aristo-
telische nur nebenher erwihnt wurden. Dazu kommt, daB nicht alles, was auf Ari-
stoteles hindeutet, aus seiner Schule stammt. Die Topica von Cicero weichen immer-
hin so weit von ihrem Vorbild ab, daB man vermutet, Cicero habe die Grundlagen
dazu in einem Schulbuch gefunden, ohne das Aristotelische Original je konsultiert
zu haben (vgl. J. MAv, Stoische Logik. Ihve Stellung gegentiber der Avistotelischen
Syllogistik und dem modernen Aussagenkalkiil, in: Hermes 85 (1957) 152). DaB der
Hintergrund der aristotelischen Logik zur Zeit der Kirchenviter einen stoischen
Einschlag hatte — aber nicht im Sinne eines Synkretismus — scheint fast nur Pépin
beachtet zu haben (vgl. J. PErIN, La vraie dialectique selon Clément d’ Alexandrie, in:
Epektasis, Mélanges a J. Daniélou (Eds.) J. Fontaine et C. KannengieBer [Paris
1972] 376-377).



28 Zur formalen Logik bei Augustinus

Untersuchung der Logik eingesetzt und sind ihren Auswirkungen in der
Rhetorik nachgegangen. Indessen bin ich bloB auf einen einzigen Text
gestofen, wo Augustinus «Dialektik» im Sinn von «Disputationskunst»
auffaBt, nimlich: «Nomen quippe graecum est dialectica, quae si usus
admitteret, fortasse latine disputatoria vocaretur»33. Dem stehen die
weit zahlreicheren und deutlicheren Texte gegeniiber, wo Augustinus
die Bedeutung von «Logik» zugrunde legt. « Hanc enim artem quam dia-
lecticam vocant, quae nihil aliud docet quam consequentia demonstrare,
seu vera veris, seu falsa falsis, numquam doctrina christiana formidat» 34,
(3) Fiir die Ubereinstimmung mit der eklektischen Tradition der
Kaiserlichen Philosophie, also zur Bestédtigung des Synkretismus zwischen
stoischer und aristotelischer Logik, beruft sich Marrou auf Prantl, auf den
«duBerst kompetenten Logiker» (autorisé entre tous). Die verdienstvolle
Sammlung schwer zugénglicher Texte lieB in Prantl eine der ersten Auto-
ritdten zur Logikinterpretation vermuten. Das Ansehen blieb jedoch nur
solange unangetastet, als niemand die Behauptungen iiberpriifte. Nach
einem halben Jahrhundert ehrfurchtsvoller Bewunderung setzte die
Geschichtsforschung der modernen Logiker ein; der Sturz von Prantl
war unaufhaltsam. Seine Beurteilung etwa von Albert dem GroBen oder
von Thomas von Aquin hitte unter Mittelalterforschern und Theologen
seit jeher ein allgemeines MiBtrauen gerechtfertigt 35. Mit der stoischen
Logik kommt Prantl indessen genau so wenig zurecht wie mit der Ein-
schitzung der mittelalterlichen Philosophie. Er meint: «Eine entsetzlich
verkommene und verwahrloste Zeit mullte es sein, welche einen so
hohlen Kopf, wie Chrysippus war, als den groBten Dialektiker bezeichnen
konnte» 36, Auch der angebliche Synkretismus zwischen aristotelischer
und stoischer Logik lieB nicht mehr aufhorchen. Er ist indessen genau so
undurchfithrbar wie ein Synkretismus zwischen Schach und Bridge.
Damit ist genug gesagt: In der Logikauffassung ist Marrou — wie so
viele andere Philosophen und die meisten Theologen bis zur Gegenwart —

33 Contra Cresc. 1, 14 (17) c. 456.
3% Contra Cresc. 1, 20 (25) c. 459.

35 ¢Albertus Magnus war ein unklarer Kopf und nicht befdhigt, irgendeine
grundsdtzliche Auffassung hinauszudenken, soweit dieselbe reicht... Er ist nur
Compilator, und alles, durchweg alles, was er schreibt, ist fremdes Gut» (C. PRANTL
[Anm. 12] Bd. 3, 89). Es wire ein groBer Irrtum, Thomas fiir einen selbstindigen
Denker zu halten. In seiner Philosophie ist nichts weiter zu erblicken «als eine unver-
stindige Verquickung zweier wesentlich disparater Standpunkte» (ebd. 107-8).

36 C. PRANTL [Anm. 12] Bd. 1, 404.



Zur formalen Logik bei Augustinus 29

der Geschichtsverfilschung von Prantl erlegen 37. Trotzdem wird diese
Logikkonzeption zuweilen von Dialektikern und Hermeneutikern als
wertvolles Erbe gegen die heutige moderne Logik ausgespielt.

3.2 Betrige aus Dialektik und Hermeneutik

Es sei nur an zwei Beispielen angedeutet, wie Dialektiker und Herme-
neutiker in konkreten Situationen mit der Logik umgehen.

Als Beispiel eines Dialektikers sei auf Leisegang hingewiesen, weil
er das Beispiel 4) von Augustinus analysiert, allerdings direkt auf der
Grundlage des paulinischen Textes, ohne die Erklirung von Augustinus
zu kennen. Die Logik von Leisegang diirfte der Zeit entsprechend auch
durch Prantl getriibt sein; auf jeden Fall stammt sie aus der fragwiirdig-
sten Renaissancetradition. Danach hat Platon die Logik entwickelt und
Aristoteles war es vorbehalten, einige unbedeutende, schiilerhafte und
zum Teil riickschrittliche Systematisierungen anzubringen. Die Dialektik
von Platon, die durch Hegel vollendet wurde, weitet den Blick auf das
Ganze aus, wodurch die Zersplitterung logischer Analysen wieder einge-
fangen wird. Mit dieser Logikauffassung geht Leisegang an den Text
heran und sagt:

«Vor allem sind die sachlichen Zusammenhénge der Grundlagen des
Ganzen so [mit der Logik] nicht einzusehen. Wie soll etwa aus der Tat-
sache, daB ein Mensch von den Toten auferweckt wurde, logisch folgen,
daB nun alle auferweckt oder verwandelt werden miissen? Die iibliche
Logik schlieBt vom Allgemeinen auf das Besondere:

Alle Menschen sind sterblich; Sokrates ist ein Mensch, folglich ist
auch Sokrates sterblich.

37 Marrou unterschitzt die Logik systematisch. In der Erziehungsgeschichte
spricht er nur von Dialektik, nie von Logik. «Diese aggressive und vor allem negative
Dialektik oder, besser gesagt, diese Heuristik hat sicherlich eine fithrende Rolle in
ihrem Unterricht gespielt, dessen Bedeutung iiber die polemische Funktion hinaus-
geht» (H. I. MARROU, Geschichte der Erziehung im Rlassischen Altertum [Miinchen
1977] 131). In gleicher Weise wird die Logik in J. DaNIELoU/H. MARROU [Anm. 32]
iibergangen. SchlieBlich lesen wir im neuesten Augustinusbuch von Flasch zur In-
terpretation von De doctrina christiana: « Rigoros sichtend ging er [Augustinus] die
sieben ‘freien Kiinste’ durch, wie weit er sie dazu gebrauchen konnte. Er belieB die
Grammatik, die Historie, die Dialektik (Logik) und die Philosophie — aber alle nur,
soweit sie die Bibelauslegung férdern. Dies bedeutete eine rigorose Umfunktionie-
rung» (K. FLascH [Anm. 5] 175). Da es die gleiche Logik ist, die in Geometrie,
Rechtssprechung oder Theologie verwendet wird, kann sie nicht auf Bibelauslegung
eingeschrinkt werden, und eine Umfunktionierung in irgendeiner Weise ergibt erst
recht keinen Sinn.



30 Zur formalen Logik bei Augustinus

Paulus aber miilte demnach vom Besonderen auf das Allgemeine schlie-
Ben:

Ein Mensch wurde von den Toten auferweckt;

wir alle sind Menschen.

Folglich werden auch wir alle auferweckt werden.
Oder, um den logischen Fehler recht sichtbar zu machen:

Ein Mensch ist ins Wasser gefallen;

wir alle sind Menschen.

Folglich werden auch wir alle ins Wasser fallen.» 38

Wihrend Augustinus den logischen Gedankenablauf von Paulus
miihelos durchschaut hat, gelingt das Leisegang nicht mehr. Was Leise-
gang unversehens in den Text hineinliest, das vertrdgt sich so wenig mit
dem paulinischen Wort, da8 man vom Volkerapostel den Eindruck eines
unbeholfenen Mystikers bekdme. Aus personlicher Sympathie wird frei-
lich der Vorwurf so umgebogen, dafl nicht Paulus als Ignorant dasteht;
die Logik an sich ist tiberfordert nach Auffassung von Leisegang. Damit
ist das Problem in Wirklichkeit nur unbedeutend verschoben worden.
Paulus ist jetzt der Ahnungslose, der in seiner Unbesorgtheit die Grenzen
der Logik munter iiberschritten hat.

Die unentwegte, einseitige Absicherung durch Dialektik hat Leise-
gang in folgenden Punkten im Stich gelassen:

Gewi3 folgt nicht aus der Tatsache der Totenauferstehung eines
Einzelnen logisch, daB3 alle Menschen auferweckt werden, weil von einem
Einzelfall nicht auf alle geschlossen werden darf. Dennoch ist die Logik-
kritik von Leisegang entweder unsinnig oder falsch. Unsinnig ist sie,
wenn von der Logik eine Entscheidung iiber sachliche Zusammenhinge
erwartet wird. Denn ob die Auferstehung Christi eine Heilswirkung auf
das Leben aller Menschen hat, kann einzig von der Theologie her beur-
teilt werden, nie von der Logik. Falsch ist die Kritik, wenn die Logik
unfihig sein soll, sachliche Zusammenhinge zu beurteilen. Leisegang hat
elementare logische Vorschriften verletzt. Was er zu lesen vermeint, das
gibt der Text nicht her. Um abschitzen zu konnen, was einem Text zu
entnehmen ist, miissen die Zusammenhinge korrekt erfaBt sein. Wem
das intuitiv nicht gelingt, der muBl den mithsamen Weg tiber die Logik
gehen, den Augustinus nicht gescheut hat.

Ferner schlieBt die iibliche Logik nicht vom Allgemeinen auf das
Besondere. Das trifft nicht einmal fiir die Logik von Aristoteles zu. Das

38 H. LEISEGANG, Denkformen (Berlin 1928) 124-125.



Zur formalen Logik bei Augustinus 31

langweilige Beispiel vom sterblichen Sokrakes ist nicht aristotelisch;
Singuldrbegriffe in der Klassenlogik sind erst im Mittelalter beriicksich-
tigt worden. Diese Entwicklungsperiode als die «iibliche Logik» zu
bezeichnen ist so ausgefallen, als wenn die Philosophie von Descartes oder
Engels als «die iibliche Philosophie» bezeichnet wiirde.

SchlieBlich ist die Verdeutlichung mit dem schwimmfreudigen Men-
schen eine iiberfliissige Verdoppelung. Sie weist ermiidend auf den Fehler
hin, der auch ohne Logikstudium nicht zu iibersehen ist. Mit dieser
Betriebsamkeit soll vermutlich der Leser psychologisch von der Tatsache
abgelenkt werden, daf§ der exakte Verlauf der paulinischen Argumenta-
tion nie vorgelegt wurde. Offenbar fiihlt sich Leisegang {iberfordert, weil
die beiden Primissen, aus denen zu schlieBen ist, nicht gleich hinterein-
ander aufgefiihrt sind wie in den Schulbeispielen. Paulus schlieBt ndmlich
aus Vers 13 bzw. 16 und Vers 20.

AuBler den Dialektikern lassen auch die Hermeneutiker selten eine
Gelegenheit ungenutzt, um durch unvorteilhafte Beschreibung der
Logik die Vorziige der eigenen Methode in umso hellerem Licht erstrahlen
zu lassen. Als Beispiel sei Betti erwdhnt. Da lesen wir: « Der Denkfunktion
des Riickschlusses, die sie [die modernen Logiker] ‘psychologisch’ nennen
(indem sie in ihr einen ‘extralogischen’ Einschlag des SchluBfolgerns
erblicken), stellen sie den ‘Implikationszusammenhang’ gegeniiber, den sie
als ein vom denkenden Geist unabhédngiges objektives Verhiltnis zwischen
Urteilssdtzen ansehen.» 37

Etwas einfacher: (1) Die modernen Logiker nennen den RiickschluB3
psychologisch oder extralogisch. (2) Im Gegensatz dazu halten sie den
Implikationszusammenhang fiir logisch. (3) Dieser Implikationszusam-
menhang stellt in ihren Augen ein objektives Verhiltnis dar zwischen
Urteilssdtzen, unabhingig vom Geist.

Betti polemisiert mit diesem Abschnitt gegen die Logiker, die angeb-
lich das, was andere Leute fiir richtig einsehen, als psychologisch ableh-
nen. Nicht genug damit stellen sie ihrerseits etwas Kompliziertes, Unver-
stdndliches entgegen, namlich einen objektiv bestehenden «Implika-
tionszusammenhang».

(1) Was ist ein RiickschluB? Ein RiickschluB liegt vor, wenn auBer
der Implikation noch der Nachsatz gegeben ist. Beispiel:

39 E. BETTI, Aligemeine Auslegungslehre als Methodik der Geisteswissenschaften
(Ttubingen 1967) 131.



32 Zur formalen Logik bei Augustinus

Wenn es hell ist, dann ist es Tag.
Nun ist es Tag.
Der RiickschluB folgert: Also ist es hell.

Diesen Schlu3 kann man deshalb psychologisch nennen, weil viele
Leute iiberzeugt sind, seine Richtigkeit einzusehen. Da die Sitze dieses
Schlusses zufdllig etwas Wahres aussagen kénnen, der SchluB jedoch nicht
giiltig ist, darf er nicht als logisch bezeichnet werden und heiBt deshalb
extralogisch. Das wuBte schon Aristoteles *°. Wenn Augustinus seine
Ausfithrungen nicht vorzeitig abgebrochen hitte, so wire die Falschheit
dieser psychologischen Schliisse wohl durch weitere Beispiele dargestellt
worden.

(2) Die Logiker sollen im Gegensatz zum RiickschluB den Implika-
tionszusammenhang fiir giiltig halten. Zunichst diirfen wir dabei den
Pleonasmus «Implikationszusammenhang» ohne die geringste EinbufBe
in «Implikation» verkiirzen. Nun ist aber der RiickschluB eine nicht
giiltige Regel. Will man sich nicht einer Kategorienverwechslung schul-
dig machen, so kann man ihr nur eine andere Regel gegeniiberstellen. Die
Implikation ist indessen eine Aussagenverkniipfung, keine Regel. Was die
Logiker an Stelle des falschen Riickschlusses anzubieten haben, das ist die
Regel Modus tollens. Augustinus stellt sie in den Beispielen 3) und 4) dar.

(3) Nachdem nun Betti auf der logischen Ebene nichts als Konfu-
sionen aufgehduft hat, schlieBt er mit der Behauptung, die Implikation
stelle nach Ansicht der Logiker ein objektives Verhidltnis dar zwischen
Urteilssdtzen, unabhidngig vom Geist. In Wirklichkeit behaupten die
Logiker nicht mehr an Objektivitdt als wenn mit «2 4 2 = 4» gesagt
wird, daB zwei Dinge — Menschen, Steine usw. — zu zwei andern addiert
vier Dinge — Menschen oder Steine — ergeben. Das heil3t weder, daf3 Men-
schen und Steine dasselbe sind, noch ist es nétig, den ontologischen Sta-
tus von «Objektivitit» oder «Unabhingigkeit vom Geist» zu kldren.
Augustinus sagt richtig, die Menschen hitten diese Beziehungen nur
entdeckt, nicht erfunden. Uber weitere Objektivitit braucht er nicht zu
reden.

Aus diesen zwei Beispielen wird ersichtlich, warum dialektisch oder
hermeneutisch Gebildete Miihe haben, die Logikdarstellung von Augu-

40 Ein Beispiel fiir einen Riickschluf3, vor dessen Falschheit schon Aristoteles
ausdriicklich gewarnt hat, lautet so:
Wenn es geregnet hat, dann ist die Erde naB.
Nun ist die Erde naB.
Also hat es geregnet. (Sophist. Elenchi, 167b 6-8)



Zur formalen Logik bei Augustinus 33

stinus zu verstehen #1. Die Logiker bedauern, dall der Umgang mit den
elementarsten formalen Schliissen nicht mehr zur Ausbildung aller Philo-
sophen gehort. Unannehmbar wird aber, wenn sich logisch ungebildete
Philosophen mit Berufung auf ihren Blick «fiir das Ganze» als kompetent
ausgeben, die moderne Logik abzulehnen. Als Traditionsverfechter sollte
ihnen zum mindesten nicht entgehen, daB von dieser Ablehnung unwei-
gerlich Augustinus und bereits Paulus mitbetroffen sind.

4. DIE LOGIKAUFFASSUNG VON AUGUSTINUS

Da sich Augustinus in der Logik so auskennt, wie es von einem
Gebildeten seiner Zeit zu erwarten ist, findet man bei ihm die weitverbrei-
tete Definition nicht, wonach die Logik die Lehre des richtigen Denkens
sein soll. Stattdessen definiert er Logik exakter als die Lehre des richtigen
Folgerns, im BewuBtsein, daB die Folgerungen nur einen kleinen Teil des
richtigen Denkens ausmachen #2. Darin ist auch bereits eine wesentliche
Unterscheidung enthalten, die Augustinus genau kennt und streng
einhilt, obgleich sie bei ihm terminologisch nicht faBbar ist. Es geht um
das Verhédltnis zwischen Wahrheit und Giiltigkeit.

Wir nennen etwas wahr, wenn es sich so verhilt, wie es beschrieben
wird. Also «es regnet» ist genau dann wahr, wenn es wirklich regnet. Ob

41 Das gilt etwa fiir Duchrow (U. DUcHROW, Sprachverstindnis und biblisches
Hoven bei Augustin. Hermeneutische Untersuchungen zur Theologie Bd. 5 [Tiibin-
gen 1965]). In der Logik stiitzt er sich auf den Logos Artikel von Leisegang in
Pauly-Wissowa. Uber die Logikgeschichte 148t er sich bei Steinthal orientieren
(H. STEINTHAL, Geschichte der Sprachwissenschaft bei den Griechen und Romern mit
besonderer Riicksicht auf die Logik [Berlin 1890]). Steinthals Verstindnis fiir Logik
geht indessen nicht iber Prantl hinaus, den er auch zitiert, imitiert und nicht selten
in Polemik iiberbietet. Einige Zitate: « Kommt man von den Analytiken zur stoi-
schen Logik, so kann man zundchst nur besinnungslos staunen: so jdh ist der
Sturz! Auf keinem Gebiet der Kunst und Literatur, auch auf keinem andern der
Philosophie zeigt sich die Versunkenheit des griechischen Geistes, der Unterschied
des Alexandrinismus gegen die Classizitdt in so iberraschender Weise. Lange sucht
man eine Antwort auf die Frage: was ist denn hier geschehen? welch ein boser Geist
hat diesen Wechselbalg in die goldene Wiege der Logik gelegt? (Bd. 1, 274) ... Man
erkennt bald: ihre [der Stoiker] Logik ist nicht bloB fade und trivial bis zum Ab-
stoBen; sondern es lebt ein ganz anderer Geist in ihr als in der aristotelischen, sie
will etwas ganz anderes als diese (ebd. 275) ... In dhnlichem Sinn steht die stoische
Logik nicht trotz, sondern wegen ihrer Fadheit und Fehlerhaftigkeit héher als die
in anderem Betracht ihr so weit iiberlegene aristotelische (ebd. 276)» usw.

42 Contra Cresc. 1, 20 (25) c. 459, oder auch «Die Regeln geben an, was folge-
richtig ist» 34 (52) 2-3.

3



34 Zur formalen Logik bei Augustinus

dieser Sachverhalt zutrifft, dazu muB ich zum Fenster hinausschauen.
Wenn dagegen aus einem oder mehreren Sitzen ein Satz den Regeln
gemal abgeleitet ist, dann nennt man die Ableitung giiltig. Fiir die Wahr-
heit eines SchluBsatzes geniigt es nicht, die Regeln richtig einzusetzen;
dariiber hinaus miissen auch die Primissen wahr sein. Wir wollen uns die
Freiheit nehmen, zur Verdeutlichung zwischen «wahr» und «giiltig» zu
unterscheiden, obwohl Augustinus unterschiedslos «wahr» sagt.
Augustinus bemerkt, daB es etwas anderes ist, die Giiltigkeit der
logischen Regeln zu kennen oder die Wahrheit der Sétze (34 [52] 1-2). Die
Regeln geben an, was giiltig ist und was nicht (34 [52] 2-3). Die Regeln
beziehen sich nur auf die Wahrheit der Implikationen (32 [50] 24-26),
vgl. auch 34 (52) 5-6). Sehen wir uns dazu nochmals das Beispiel 3) an:

1. Wenn es keine Auferstehung der Toten gibt, dann ist Christus
nicht auferstanden.

2. Nun ist Christus auferstanden.

3. Also gibt es eine Auferstehung der Toten.

Von der hier angewandten Regel meint Augustinus: «Und diese Regel
bezieht sich nur auf die Wahrheit der logischen Verbindungen [der Impli-
kationen], nicht auf die Wahrheit der Sdtze» (32 [50] 24-26). Augustinus
ist sich bewuBt, daB Paulus hier eine giiltige Regel verwendet hat.
Daher muBl auch jeder Atheist die Folgerung anerkennen. Damit darf
freilich nicht unterstellt werden, er miisse an die Auferstehung glauben.
Denn es ist, wie Augustinus richtig sagt, etwas anderes, die Giiltigkeit
der Regeln anzuerkennen und die Wahrheit der Priamissen. Der Atheist
wird hinsichtlich der Wahrheit der Pramissen anderer Meinung sein.

Fiir die Glaubigen sind jedoch die Primissen wahr. «Die Wahrheit
der Sitze muB in den heiligen Biichern der Kirche gesucht werden»
(31 [49] 37-38). Unter dieser Voraussetzung, so betont Augustinus aus-
driicklich, vermag der Logiker tiefer einzudringen als derjenige, der nur
die beiden Priamissen sieht. Wer sich in Logik auskennt, der schlieBt
richtig, daB es eine Auferstehung der Toten gibt (34 [52] 13-16), eine
Tatsache, die nur iiber die Logik zur Einsicht gebracht werden kann,
weil sie von Paulus nirgends ausgesprochen wird.

Analog zu «wahr — giiltig» unterscheidet Augustinus auch «falsch-
ungiiltig». Wird dies beriicksichtigt, so entfillt der paradoxe Eindruck bei
35 [53] 20-21, da die Stelle so zu iibersetzen wire: « Die Definition und die
Einteilung auch falscher Dinge kann daher recht wohl korrekt (oder:
richtig) sein, obgleich das Falsche selbst durchaus nicht wahr sein kann.»



Zur formalen Logik bei Augustinus 35

Augustinus redet den Theologen zu, die Logik nicht zu unterschit-
zen. Da aber eine solch wohlwollende Einstellung der Logik gegeniiber
nicht ins allgemeine Erwartungsschema paBt, gelingt es Storf und Mitte-
rer mit Hilfe eines kleinen Ubersetzungsfehlers genau das Gegenteil des-
sen herauszubringen, was Augustinus sagen will. Augustinus argumen-
tiert so:

(1) Unsichere wahre Aussagen kénnen durch sichere wahre Aus-
sagen und einer wahren Implikation zu sicheren Aussagen werden. (2) Es
gibt leider Leute, die mit der Kenntnis der Giiltigkeit bereits meinen, im
Besitz der Wahrheit zu sein. (3) Und es gibt bedauerlicherweise andere,
die sich iiber die Logik hinwegsetzen, weil auch sie glauben, die Wahrheit
erkannt zu haben. (4) Thnen muB indessen verborgen bleiben, was der-
jenige herausfindet, der sich von der Logik leiten 1dBt: Es gibt eine Aufer-
stehung der Toten.

Die Ubersetzer haben Punkt (3) so festgehalten: «Im Gegensatz zu
diesen [in (2) Erwidhnten] setzen sich wieder andere, die tatsdchlich im
Besitz der Wahrheit sind, zu tief herab, bloB weil sie die Gesetze der
SchluBfolgerung nicht kennen» (34 [52] 11-13).

Diese Aussage widerspricht vollstdndig dem beobachtbaren Verhal-
ten der Menschen. Wer nidmlich die Wahrheit besitzt, jedoch die logi-
schen Regeln nicht kennt, der fiihlt sich keineswegs zu einem Demutsakt
verpflichtet. Erfahrungsgemal wird daraus im Gegenteil ein schneidiges
Argument gedreht, um das Logikstudium als {iberfliissig nachzuweisen.
— Ubrigens, wenn (3) richtig iibersetzt wire, dann miiBte in einem folge-
richtigen Gedankenablauf an Stelle von (4) ein Trostwort folgen, etwa im
Sinne, die Logik sei eben nicht jedermanns Sache, oder vielleicht, man
soll doch mit der Wahrheit zufrieden sein und nicht weiter nach der nun-
mehr iiberfliisssigen Logik fragen. Stattdessen weist Augustinus auf jenes
nicht unwichtige theologische Beispiel hin, wo nur die Logik weiterhilft.

Die Ubersetzung miiBte so lauten: (3) «Andere dagegen, die tatsich-
lich einen wahren Satz erfat haben, sind mit sich zufrieden, obgleich sie
die SchluBgesetze nicht kennen.» *3 «Male se contemnunt » heiB3t nicht «sie

43 «Et rursus, quidam plerumque retinentes veram sententiam male se con-
temnunt, quia leges conclusionis ingorant, ...» 34 (52) 11-13. Die korrekte Uber-
setzung dieser Stelle ist auch Franzosen und Englindern nicht gelungen, obgleich
sie im {ibrigen dem logischen Gedankengang Augustins getreu folgen. Das gilt etwa
fir G. ComBEs et FArRGEs, Oeuvre de St. Augustin 11 (Paris 1949) 319-321, sowie
P. ScHAFF, A Select Library of the Nicene and Post-Nicene Fathers of the Christian
Church. vol. 11: St. Augustine (Michigan 1973) 552.



36 Zur formalen Logik bei Augustinus

setzen sich zu tief heraby, sondern das Gegenteil, «sie setzen sich zu wenig
tief herab», wortlich «sie verachten sich nicht», «sie denken von sich nicht
gering» oder freier, «sie sind mit sich zufrieden» . Immerhin hitten die
Ubersetzer dem Zickzackkurs des Gedankenablaufes entnehmen miissen,
daB die Geringschdtzung der Logik bei Augustinus vielleicht neu zu
priifen wére 3.

Aus der Tatsache, daB die Giiltigkeit von der Wahrheit unabhéngig
ist, ergibt sich ein Zweifaches: Erstens handelt es sich bei den logischen
Regeln in einem gewissen Sinn um objektive Giiltigkeit, die wir nicht
nach Belieben abschwdchen oder gar miBachten diirfen. Das kommt da-
her, weil die Menschen die Regeln nicht erfunden, sondern zum Zweck der

44 Seit Cicero: male = non (vgl. LEUMANN-HOFMANN-SZANTYR, Lateinische
Grammatik [Miinchen 1965] Bd. 2, 455).

4 Ein Anzeichen des verhidngnisvollen Logikverstindnisses unter den Au-
gustinusforschern 148t sich immer wieder an den Angriffen ablesen, die gegen logi-
sche Regeln gefiihrt werden. Die Abwertung wird vorbereitet durch einen kiinst-
lich aufgestellten Gegensatz. Auf der einen Seite stehen logische Regeln, abstrakte
Theorie, auf der andern die Wahrheit, die Dinge in ihrem Sein. Daraus wird unmit-
telbar gefolgert, Augustinus hdtte sich natiirlich nicht mit Regeln abgegeben,
sondern sei direkt auf die Wahrheit zugegangen. Beispiele: «Logisches Denken und
richtiges Reden wird rein praktisch gelernt, ohne die Kenntnis der Regeln.» (F. X.
EGGERSDORFER, Der Heilige Augustinus als Pddagoge und seine Bedeutung filr die
Geschichte der Bildung [Freiburg 1907] 126). «Das Wesentliche ist nicht eine beson-
ders gute Kenntnis der Gesetze um Satzfolgen zu analysieren, Glieder abzutrennen ...
Auf all dies verzichtet Augustinus.» (J. Oroz, EL ‘De doctrina christiana’ o la retorica
cristiana, in: Estudios clasicos 3 (1955-56) 453). «Sein [Augustinus] Nachdruck liegt
immer auf der Praxis eher als in der Theorie, und er schrieb weitgehend fiir jene,
die iiber kein anspruchsvolles Wissen der Formallogik verfiigen.» (G. HowiEg,
Educational Theory and Practice in St. Augustine [London 1969] 262). De Plinval
macht die iibliche hohle Verbeugung vor der Logik und sagt, Augustinus hitte die
Strenge dieses Instrumentes nicht iibergehen kénnen, schrinkt jedoch gleich wieder
ein: « Aber letztlich scheint er der mehr scheinbaren als wirksamen Verzahnung kei-
nen entscheidenden Wert beigemessen zu haben. Er hat nie an den mechanischen
Beweis des Wahren geglaubt; ist aber der Syllogismus etwas anderes als ein Spiel
von kombinierten Sitzen, wo weder das Herz noch der Wille teilnehmen? Augusti-
nus glaubt im Gegenteil an den Wert der intuitiven Demonstration des Wahren (a la
valeur d’une démonstration intuitive du vrai)» (G. pE PrLinvaL [Anm. 4] 236).
Erstens ist es grobe Unkenntnis, die Logik auf den Syllogismus reduzieren zu wollen.
Zweitens muB3 zwischen Giiltigkeit und Wahrheit unterschieden werden. Die meiste
Zeit verbringt der Logiker mit dem Aufstellen eines ¢mechanischen» Beweises fiir
die Giltigkeit; hingegen einen mechanischen Beweis fiir die Wahrheit zu verlangen
wire ein MiBgriff, fiir den sich kein Beleg bei einem Logiker noch bei Augustinus
finden 14Bt. Drittens hitte sich Augustinus wohl kaum die Mithe genommen, in
dieser Ausfithrlichkeit logische Regeln zu diskutieren, wenn er sich nicht bewuBt
gewesen wire, daB uns die «démonstration intuitive du vrai» leider nicht so leicht in
den SchoB fillt.



Zur formalen Logik bei Augustinus 37

eigenen Belehrung beobachtet haben (32[50] 1-3) 6. Das Zweite ist
damit verkniipft: Wegen ihrer Allgemeingiiltigkeit kann die Logik
aullerhalb der Kirche erlernt werden (31 [49] 34-38). Da es nur eine
einzige Logik gibt — im gleichen Sinn, in dem es eine einzige Mathematik
gibt — kann sie weder christlich noch heidnisch sein, auch nicht theolo-
gisch oder philologisch. Augustinus kann so reden, weil in dieser Grund-
frage aristotelische und alle Strémungen der stoischen Logik iiberein-

stimmen. Er vertritt also eine kohdrente Logikauffassung, die seine
Zeit widerspiegelt 7.

46 Sieben interpretiert diese Augustinusstelle so: « Warum, so fragen wir uns,
auf jeder Stufe dieses bis zur Philosophie aufsteigenden Weges die geradezu lei-
denschaftliche und beschwdrende Wiederholung: der Gegenstand der betreffenden
Wissenschaft ist nicht vom Menschen gestiftet? Die Antwort kann doch nur sein:
Um ihn als Stiftung und Werk Gottes zu reklamieren und ihn eo ipso auch — grund-
satzlich wenigstens — als Weg zur sapientia zu charakterisieren. M. a. W. der zweite
Bereich der menschlichen Kultur, der einem ersten aus Menschenwillen resultieren-
den gegeniibergestellt wird, ist an sich, da es sich um Stiftung Gottes handelt, Mittel,
Weg zur sapientia.» (H. J. SIEBEN, Die ‘res’ der Bibel. Eine Analyse von Augustins
De doctrina christiana I-II1, in: Revue des Etudes Augustiniennes 21 (1975) 83.)
Diese erhabenen Gedanken stehen nicht entfernt im Augustinischen Text. Zum
Verstindnis der Stelle miissen wir uns an die Diskussion des Kratylos erinnern.
Dort werden Argumente abgewogen, ob die Menschen den Dingen willkiirliche
Namen gegeben haben, oder ob die Namen den Dingen von Natur aus zukommen; es
geht also um die OéoetL — pdoeL Problematik. Die stoische Sprachauffassung hilt die
Namengebung fiir willkiirlich. Und hier setzt nun Augustinus ein: Die logischen
Regeln dagegen — auch Arithmetik, Begriffsbestimmungen, Einteilungen — sind
nicht willkiirliche Abmachungen unter den Menschen; sie sind @ioet gegeben. Die
Menschen haben sie nicht erfunden, sondern beobachtet. — Auch der Interpretation
von Nash wird man nicht ohne Vorbehalt zustimmen kénnen. Da Augustinus die
logischen Regeln nicht als menschliche Erfindungen anerkennt und ihnen im Sinn
der platonischen Ideen eine ewige Realitdt zuschreibt, leitet Nash daraus ab, Augu-
stinus verstehe es nicht, exakt zwischen logischer und ontologischer Ebene zu unter-
scheiden (vgl. R. H. NasH, The Light of the Mind: St. Augustine’s Theory of Know-
ledge [Kentucky 1969] 76-77).

47 «Augustinus hilt sich auf der goldenen MittelstraBe zwischen jenen, welche
die Logik als nur formelle Kenntnis einiger Gesetze betrachten, und jenen, die
Denken und Sein fiir identische Dinge erkliren» (R. Storr, BK V1, 110, Anm. 1).
Abgesehen von einigen extremen Idealisten bewegen sich 1009, aller Denker auf
diesem ¢goldenen Mittelweg». Nicht viel praziser driickt sich in der Gesamtbeurtei-
lung Marrou aus. Er findet die Uberlegungen von Augustinus zur logischen Theorie
elementar und wenig technisch (vgl. H. I. MARROU [Anm. 2] 244-245). Zur Stiitze
zitiert er etwa drei informationsarme Stellen. Wenn Marrou damit sagen wollte,
Augustinus sei seiner Zeit gegeniiber im Riickstand, so wire das falsch. Uber den
elementaren Bereich konnte sich Augustinus nicht erheben, denn das ist der Logik
erst im Mittelalter gelungen. Die Bezeichnung «technisch» ist unbrauchbar, weil

nicht gesagt wird, ab welchem Entwicklungsstand einer Logik dieses Priadikat zu-
kommt.



38 Zur formalen Logik bei Augustinus

Nun gibt es bei Augustinus aber auch die folgende Behauptung:
«Schon daraus 148t sich leicht erkennen, daB aus falschen Sitzen giiltige,
wie auch aus wahren Sédtzen ungiiltige [und damit falsche] Schliisse gefol-
gert werden konnen» (33 [51] 14-16). Diese Sétze scheinen die vollstdn-
dige Kapitulation der Logik anzudeuten. Allerdings sind sie nicht so
gemeint. Wir wollen diese Sdtze einzeln betrachten.

1. «Aus falschen Sdtzen kénnen giiltige Schliisse gefolgert werden.»
Hier ist wohl zundchst an das Schneckenbeispiel zu denken, bei dem
trotz logisch korrektem Vorgehen ein falscher SchluBl zustande kommt.
Aber gerade dieses Resultat wird den Logiker anregen, bei mindestens
einer Pramisse einen Fehler zu vermuten *,

2. «Wahre Sitze konnen aus falschen Schliissen hervorgehen.» Das
ist nur moglich, wenn die Bedingungen eintreten, von denen Augustinus
spricht, nimlich wenn die Regeln der Logik verletzt werden.

3. Wahre Sitze und korrekte Logik bringen nur wahre Schliisse
hervor. Die Logik ist wahrheitskonservierend, und darin liegt ihr einziger
Wert. Wir haben also eine mustergiiltige Ubereinstimmung in der Auf-
fassung zwischen Augustinus und der modernen Logik.

Indessen gibt es eine Stelle, wo Augustinus von seinem zeitbedingten
Entwicklungsstand auf die Logik im allgemeinen schlieBt. Er urteilt
iilber die einfachsten Deduktionen, die ein durchschnittlicher Mensch
sogleich verstehen kann, wenn er sagt: « Meistens stimmt es zwar, daB die
Menschen jene Wahrheiten, zu deren Erkenntnis die Logik erlernt wird,
leichter [intuitiv] erfassen als dies {iber das verwickelte und spitzfindige
Studium der Regeln gelingt» (37 [55] 6-9). Unter den von Augustinus
vorausgesetzten Bedingungen wird man ihm zustimmen. Ab welcher
Stelle die Hilfe der Logik und sogar des Symbolismus jedoch notwendig
wird, das ist genau so individuell verschieden wie bei einer Multiplikation,
wo der eine zum Taschenrechner greift, wihrend der andere das Resultat

48 Die Verwendung einer giiltigen SchluBregel ist eine notwendige, aber nicht
hinreichende Bedingung fiir die Wahrheit des SchluBsatzes. Verfasser von traditio-
nellen Logikbiichern begreifen das kaum. So sagt Verneaux: «‘Jeder Stein ist ein
Lebewesen. Nun sind alle Menschen Steine. Also ist jeder Mensch ein Lebewesen’ ...
Man braucht keine Anstrengung zu unternehmen, um zu verschleiern, da8 die Mog-
lichkeit eines solchen ‘Zufalls’ ein wirklicher logischer Skandal ist» (R. VERNEAUX,
Introduction générale et logique. Cours de Philosophie Thomiste [Paris 1964] 87). Wenn
ein Buchhalter unberechtigt 200.— Fr. aus der Kasse ausleiht und spiter ebenso
klug wie unbemerkt 200.— Fr. heimlich riickerstattet, dann stimmt die Buch-
haltung. Ist das nun ein Skandal der Buchhaltung, der Mathematik? Von einem
Skandal kann nur reden, wer den formalen Charakter der Logik verkennt.



Zur formalen Logik bei Augustinus 39

schon im Kopf ausgerechnet hat. Indessen, wenn auch von Mensch zu
Mensch die Grenze variiert, wo der Rechner eingesetzt wird, so bleibt
doch die Tatsache bestehen, daB es fiir jeden Menschen eine solche Grenze
gibt. Ohne Einfithrung in die Logik vermag erfahrungsgemdB weniger
als 19, der Hochschulstudenten den einfachen Satz korrekt zu verneinen:
«Wenn es regnet, dann bleibt Albert zu Hause». Es kdnnen auch nicht
alle zeigen, warum die in Anm. 26 erwdahnte Regel von Cicero ungiiltig
ist. Génzlich aussichtslos ist es schlieBlich, originale Abhandlungen mit-
telalterlicher Philosophen verstehen zu wollen oder einfachste Beispiele
aus der heutigen Wissenschaftstheorie.

5. ZUSAMMENFASSUNG

Die sogenannten traditionellen Philosophen haben eine Logikauf-
fassung verbreitet, die wir heute als zur Dekadenz der Logik gehérig ver-
stehen, wie sie seit der Renaissance einsetzte; sie eignet sich weder fiir
sachliche Problemlésungen noch zur historischen Beurteilung friiherer
Epochen. Fachleute mit diesen Voraussetzungen haben bei Augustinus
gelegentliche logische Randfragen beriihrt, Definitionen, Einteilungen,
Gattungen usw. Da ihre Untersuchungen kein brauchbares Resultat
ergeben wollten, so bot sich als Ausweg die euphemistische Deutung an,
die Logik von Augustinus sei elementar und wenig technisch. Diese Sicht
hat sich inzwischen aufgrund der Ergebnisse der modernen Logik grund-
legend gewandelt.

Zur Zeit von Augustinus beherrschte die stoische Logik die Schulen.
Es ist die Aussagenlogik, die ein halbes Jahrhundert nach Aristoteles von
den Megarikern entwickelt und in den Unterricht aufgenommen wurde.
Dadurch hat sich das Interesse von namenlogischen Verkniipfungen auf
Aussagenverkniipfungen verschoben. In den Schulbiichern wird jeweils
anschliefend an den aristotelischen Syllogismus die stoische Aussagen-
logik dargestellt. Ungliicklicherweise hat diese philosophische Tatigkeit
erst in neuerer Zeit den einheitlichen Namen «Logik» bekommen. In der
Antike war nur bei den Stoikern eine einigermafen einheitliche Bezeich-
nung im Gebrauch; sie sprachen von «dialectica». Zur Zeit von Augusti-
nus ist «Dialektik» beinahe synonym mit «Logik».

Wird das 2. Buch De doctrina christiana auf diesem geschichtlichen
Hintergrund gelesen, so zeigt es sich, daB Augustinus an dieser Stelle
weit ausfiithrlicher und fiir eine Beurteilung umfassender auf die Logik



40 Zur formalen Logik bei Augustinus

zu sprechen kommt als in den iiblicherweise untersuchten Werken. Dabei
erweist er sich als Praktiker, der mit untriiglichem Blick die einfachsten
Regeln hervorhebt, gegen die erfahrungsgemdf am haufigsten verstofen
wird. Auf die aristotelische Syllogismentheorie geht er nicht ein, seine
Logik ist fast ausschlieBlich stoisch.

Augustinus soll das 2. Buch De doctrina christiana im Jahre 397
verfa3t haben, elf Jahre nach der Konversion. Von einem Bischof, der
ein reiches theologisches Arbeitspensum zu bewiltigen hat, darf man
kaum Forschungsbeitrige zur Logik erwarten. Von einer personlichen
Arbeit ist denn auch nichts zu spiiren, weder in der Entwicklung eines
Theorems noch eines bemerkenswerten Beweises. Umso mehr Gewicht
erhalten seine durchaus breit angelegten Beschreibungen zur Logik,
verglichen etwa mit den bescheidenen Ausfithrungen tiber Geschichte
und Naturwissenschaften. Augustinus stellt sich wohlwollend zur Logik
und dringt soweit in ihr Leistungsvermdogen ein, daB3 er bereit ist zuzu-
geben: auch in der Theologie hilft die Logik dem wissenschaftlichen Ver-
stdndnis.

UBERSETZUNG DER LOGIKTEXTE VON AUGUSTINUS
De doctrina christiana II, 31 (48) — 37 (55)

31 (48) Es bleiben noch jene Kenntnisse {ibrig, die nicht unter die Sin-
neswahrnehmungen des Korpers fallen, sondern dem Denkvermdégen der
Seele angehoren, wo die Wissenschaft der Logik und der Mathematik
herrscht. Die Logik trdgt sehr viel bei zur Erfassung und Lésung aller
Arten von Fragen, die in der Heiligen Schrift auftauchen. Man hat sich
jedoch zu hiiten, den Gegner aus Streitsucht und kindischer Schadenfreu-
de zu tduschen. Es gibt ndmlich viele ungiiltige Folgerungen, die Sophis-
men genannt werden; sie sind hdufig den giiltigen so tauschend nachge-
macht, daB sie nicht bloB langsam begreifende Kopfe, sondern sogar
scharfsinnige, momentan unachtsame Leute tduschen. So schlug einer
seinem Gesprachspartner vor: « Was ich bin, das bist du nicht». Der er-
kldrte sich damit einverstanden, denn zum Teil war der Satz ja ganz
richtig. Doch war dabei der eine ein hinterlistiger, der andere aber ein
argloser Mensch. Jener fiigte bei: «Ich bin aber ein Mensch». Als auch
dieser zweite Satz von seinem Gesprdachspartner angenommen worden
war, da schloB jener so: «Also bist du kein Mensch». Diese Art von ver-
fanglichen Schliissen weist, wie mir scheint, die Heilige Schrift an jener



Zur formalen Logik bei Augustinus 41

Stelle zuriick, wo es heit: « Wer sophistisch redet, ist verhaBt». AuBer-
dem nennt man auch eine an sich unverfingliche Rede sophistisch, wenn
sie in groBerem MafB nach gezierten Worten hascht als dem Ernst der
Sache angemessen ist.

31 (49) Esgibt auch logisch richtige Folgerungen, die zu falschen Sitzen
fithren, wenn man den Irrtum des Gesprachspartners weiter verfolgt.
Indessen fiihrt ein edler und gelehrter Mensch solche Ableitungen blo
durch, damit auf diese Weise jener, dessen Fehler nachgewiesen wird, aus
Scham seinen Irrtum aufgebe, weil er durch das Festhalten am Irrtum
gezwungen wiirde, solche Meinungen anzuerkennen, die er ablehnt. So
folgerte der Apostel nicht etwas Wahres, als er sagte: « Auch Christus ist
nicht auferstanden», und weiter, «dann ist unsere Verkiindigung leer und
euer Glaube sinnlos» usw. Das ist gdnzlich falsch, weil ja Christus aufer-
standen war und die Verkiindigung derer nicht eitel war, die dies verbrei-
teten, noch der Glaube derer, die dies geglaubt hatten. Und doch reihten
sich diese falschen Behauptungen ganz folgerichtig an den Anfangssatz,
es gebe keine Auferstehung der Toten. Sind aber jene Sitze, die nur
wahr sind, wenn es keine Totenauferstehung gibt, als falsch nachgewie-
sen, so folgt daraus, daB es eine Auferstehung der Toten gibt. Da es also
nicht bloB logisch giiltige Verkniipfungen von wahren, sondern auch von
falschen Sidtzen geben kann, so 148t sich die Giiltigkeit dieser Verkniip-
fungen leicht auch in jenen Schulen erlernen, die auBerhalb der Kirche
stehen. Die Wahrheit der Aussagen selbst jedoch mul in den heiligen
Biichern der Kirche gesucht werden. -

32 (50) Die Wahrheit der Implikationen wurde nicht von den Menschen
erfunden; sie ist nur von ihnen beobachtet und schriftlich niedergelegt
worden zur eigenen Belehrung oder fiir den Unterricht; denn die Wahr-
heit liegt in der unverdnderlichen und von Gott geschaffenen Natur der
Dinge. Der Historiker, der den zeitlichen Ablauf der Ereignisse erzihlt,
schafft diese Ordnung nicht selber; und der Forscher, der die Lage der
Orte, die Natur der Lebewesen, Pflanzen oder Steine zeigt, legt damit
keine von Menschen erfundenen Dinge dar; der Astronom, der auf die
Gestirne und ihre Bewegungen weist, deutet dadurch auf keine von ihm
selbst oder {iberhaupt von einem Menschen erfundene Sache. So verhalt
es sich auch mit dem Logiker, der sagt; « Wenn der Nachsatz falsch ist,
mub auch der Vordersatz falsch sein». Er sagt etwas ganz Richtiges, doch
bewirkt er nicht selbst, daB es so ist; er zeigt bloB, daB es so ist. Nach der



42 Zur formalen Logik bei Augustinus

gleichen Regel ist das zu verstehen, was ich vom Apostel angefiihrt habe,
Der Argumentation jener Leute, deren Irrtum der Apostel vernichten
wollte, geht der Satz voraus, daB} es keine Totenauferstehung gebe. Auf
den von ihnen aufgestellten Vordersatz, es gebe keine Auferstehung der
Toten, folgt notwendig der SchluB: Auch Christus ist nicht auferstanden.
Dieser Schlufl ist aber falsch; Christus ist namlich auferstanden. Falsch
ist daher auch der Vordersatz; der Vordersatz besagt nidmlich, es gebe
keine Auferstehung der Toten. Folglich gibt es eine Auferstehung der
Toten. Der ganze SchluB 148t sich kurz so zusammenfassen: « Wenn es
keine Auferstehung der Toten gibt, dann ist auch Christus nicht aufer-
standen. Christus ist aber auferstanden. Also gibt es eine Auferstehung
der Toten». Die Regel also, daB3 die Verneinung des Nachsatzes notwen-
dig eine Verneinung des Vordersatzes nach sich zieht, haben die Menschen
nicht erfunden, sondern nur darauf hingewiesen. Diese Regel bezieht sich
einzig auf die Wahrheit der Implikationen, nicht auf die Wahrheit der
Sitze.

33(51) An dieser Stelle von der Auferstehung war sowohl die logische
Regel giiltig als auch der SchluBsatz selber wahr. Bei falschen Sitzen
jedoch fiihrt die giiltige Ableitung etwa zu einem Ergebnis folgender Art.
Gehen wir von der Annahme aus, jemand habe dies zugegeben: « Wenn die
Schnecke ein Tier ist, dann hat sie eine Stimme». Wird nach diesem Zuge-
staindnis bewiesen, daf3 die Schnecke keine Stimme hat, so ergibt sich, da
aufgrund der Verneinung des Nachsatzes auch der Vordersatz zu vernei-
nen ist, daB die Schnecke kein Tier ist. Diese Behauptung ist falsch, aber
es ist eine giiltige Folgerung aus dem zugestandenen falschen Sachverhalt.
Die Wahrheit eines Satzes hiangt von ihm selber ab, die Wahrheit der
Implikation aber richtet sich ganz nach der Meinung und dem Zuge-
stindnis dessen, mit dem verhandelt wird. Deshalb folgert man, wie
oben gezeigt wurde, mit einer giiltigen Regel etwas Falsches, damit es
denjenigen, dessen Irrtum wir nachweisen wollen, reut, Pramissen zuge-
standen zu haben, deren Folgerungen er ablehnen muB. Schon daraus
1Bt sich leicht erkennen, daB aus falschen Sitzen giiltige, wie auch aus
wahren Sitzen falsche Schliisse gefolgert werden kénnen. Nehmen wir
einmal an, jemand habe die Pramisse vorgeschlagen: « Wenn einer gerecht
ist, dann ist er auch gut», und das sei zugestanden worden; es werde
weiter angenommen: «Er ist aber nicht gerecht». Aus diesen Annahmen
werde der SchluB gezogen: «Daher ist er nicht gut». Mogen alle diese
Aussagen wahr sein, die SchluBregel ist gleichwohl ungiiltig. Denn wenn



Zur formalen Logik bei Augustinus 43

auch die Verneinung des Nachsatzes notwendig eine Verneinung des
Vordersatzes nach sich zieht, so braucht aus dem verneinten Vordersatz
keineswegs die Verneinung des Nachsatzes zu folgen. So sagen wir etwas
Wahres mit der Behauptung: «Wenn einer ein Redner ist, so ist er auch
ein Mensch». Wollten wir zu dieser Aussagenverkniipfung noch als gege-
ben annehmen: «Er ist kein Redner», so wire der SchluB3: «Also ist er
kein Mensch», unerlaubt.

34 (52) Dabher ist es eine Sache, die Implikationsregeln zu beherrschen,
eine andere, die Wahrheit der Sitze zu kennen. Mit Hilfe der Regeln lernt
man, was folgerichtig ist, was nicht folgerichtig und was widersprechend
ist. Folgerichtig ist: « Wenn einer ein Redner ist, dann ist er auch ein
Mensch»; nicht folgerichtig ist der Satz: « Wenn einer ein Mensch ist,
dann ist er auch ein Redner», und falsch ist der Satz: « Wenn einer
ein Mensch ist, dann ist er ein Vierbeiner». Hier wird also die Impli-
kation selbst beurteilt: Geht es aber um die Wahrheit der Sitze, dann
miissen die Sdtze an sich und nicht ihre logischen Verkniipfungen betrach-
tet werden. Wenn indessen mit wahren und unbestrittenen Siatzen andere
in giiltiger Verkniipfung verbunden werden, dann werden auch diese
Siatze notwendigerweise unbestreitbar. Es gibt nun Leute, die sich brii-
sten, als seien sie gleichsam im Besitz der Wahrheit selbst, bloB weil sie
die Giiltigkeit der Verkniipfungen erlernt haben; und es gibt andere, die,
nachdem sie die Wahrheit des Satzes eingesehen haben, mit sich zufrieden
sind, auch wenn ihnen die Gesetze des SchlieBens unbekannt sind. Und
doch ist der besser daran, der weil, es gibt eine Auferstehung der Toten,
als jener, welcher weil, es sei folgerichtig, daB3, wenn es keine Auferste-
hung der Toten gibt, auch Christus nicht auferstanden ist.

35(53) Auch die Wissenschaft von der Definition, Einteilung und Zer-
legung ist trotz hiufiger Anwendung auf falsche Dinge weder selber falsch
noch von den Menschen erfunden, sondern aus der Natur der Dinge abge-
leitet. Von dieser Wissenschaft machen zwar die Dichter in ihren Fabeln
Gebrauch, falsche Philosophen in ihren irrigen Lehrmeinungen, ja
sogar die Haretiker, das heiB3t falsche Christen; aber deshalb ist doch der
Satz nicht falsch, daB weder in die Definition noch in die Einteilung oder
Zerlegung etwas nicht zur Sache Gehoriges aufgenommen oder etwas zur
Sache Gehoriges iibergangen werden darf. Das gilt auch, wenn die in
threm Begriff bestimmten oder eingeteilten Sachen nicht wahr sind. So
wird das Wort «falsch» selber definiert, wenn wir sagen: «Unter falsch



44 Zur formalen Logik bei Augustinus

verstehen wir die Bezeichnung einer Sache, die sich in Wirklichkeit
anders verhilt, als sie bezeichnet wird, oder wenn wir eine #ihnliche
Erklirung geben. Diese Definition ist giiltig, wenn auch das Falsche nie
richtig sein kann. Wir kénnen auch eine solche Einteilung geben, daB
wir sagen, es gibt zwei Arten von Falschem: die eine umfaBt das, was
iiberhaupt nicht sein kann; die andere das, was nicht ist, obgleich es sein
konnte. Wer ndmlich sagt «7 4 3 = 11», der sagt etwas, was iiberhaupt
unmoglich ist; wer aber behauptet, am 1. Januar habe es geregnet, der
sagt etwas aus, was doch hidtte sein kénnen, selbst wenn es in Wirklich-
keit nicht eingetroffen ist. Die Definition und die Einteilung auch
falscher Dinge kann daher recht wohl korrekt sein, obgleich das Falsche
selbst durchaus nicht wahr sein kann.

36 (54) Es gibt auch gewisse Regeln fiir eine umfassendere Redekunst,
die man Beredsamkeit nennt. Diese Regeln bleiben nicht weniger giiltig,
selbst wenn durch sie Falsches geraten wird. Da sie auch eingesetzt wer-
den konnen, um das Wahre darzulegen, so ist nicht die Beredsamkeit
selber zu bemidngeln, sondern die Verkehrtheit jener, die einen schlechten
Gebrauch davon machen. Denn es ist ebenfalls nicht eine menschliche
Erfindung, daB eine freundliche Rede den Zuhorer gewinnt, oder da
eine knappe und klarc Darstellung das Ziel leicht erreichen 14Bt und eine
abwechslungsreiche Rede die Zuhorer vor Langeweile bewahrt. Diese
und dhnliche Feststellungen, die in falschen wie in wahren Fillen zutref-
fen, insofern sie ein Wissen oder einen Glauben bewirken oder jemanden
veranlassen etwas anzustreben oder zu fliehen, sind in ihrer Zweckdien-
lichkeit eher aus den Dingen heraus als in sie hineingelesen worden.

37 (55) Wenn die Redekunst erlernt wird, so geschieht das eher, um
unser Wissen vorzutragen und nicht, um es zu vermehren. Die vorher
genannte [Logik] indessen, die mit Schliissen, Definitionen und Eintei-
lungen umgeht, ist fiir das Verstiandnis sehr niitzlich. Nur miissen sich
die Menschen hiiten, sie hatten mit der Kenntnis dieser Regeln bereits die
Wahrheit zu einem gliicklichen Leben erlernt. Meistens stimmt es zwar,
daB die Menschen jene Wahrheiten, zu deren Erkenntnis die Logik er-
lernt wird, [intuitiv] leichter erfassen als dies iiber das verwickelte und
spitzfindige Studium der Regeln gelingt. Das ist gerade so, als wiirde
jemand Bestimmungen iiber das Gehen aufstellen und davor warnen, den
hinteren FuB nicht eher aufzuheben bevor der vordere auf den Boden
gesetzt ist. Dann wiirde bis ins Einzelne beschrieben, wie die Knochel
und Kniegelenke zu bewegen sind. Damit wiirde etwas Wahres gesagt



Zur formalen Logik bei Augustinus 45

denn anders kann man nicht gehen. Aber das machen die Menschen leich-
ter durch Gehen, statt auf das Gehen aufzupassen oder sich aufgrund von
Erklirungen ein theoretisches Verstindnis anzueignen. Jene aber, die
nicht gehen kénnen, kiimmern sich noch viel weniger um Vorschriften,
die sie nicht durch einen praktischen Versuch erproben kénnen. So sieht
ein intelligenter Mensch meist schneller ein, daB ein SchluB falsch ist,
als daB er die theoretischen Gesetze begreift; ein unbeweglicher Geist
hingegen, der den falschen SchluB nicht durchschaut, erkennt noch viel
weniger die angewandten Regeln. Bei diesen Vorgingen besteht unsere
Freude hiufiger darin, daB wir die Wahrheit hervorbrechen sehen, als
daB wir in unserer Fahigkeit zu disputieren und zu beurteilen geférdert
werden. Eine Geistesschulung bedeuten diese Kiinste ganz gewiB,
obgleich sie daneben auch ziemlich boshaft und stolz machen kénnen.
Leute mit diesem Wissen tduschen gerne durch scheinbar wahre Worte
und durch Argumente in Frageform oder glauben, weil sie solche Dinge
erlernt haben, seien sie den Guten und Arglosen iiberlegen.



	Zur formalen Logik bei Augustinus

