
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 29 (1982)

Heft: 1-2

Artikel: Zur formalen Logik bei Augustinus

Autor: Bucher, Theodor G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761387

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761387
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theodor G. Bucher

Zur formalen Logik bei Augustinus

0. EINLEITUNG

Augustinus gibt im 2. Buch De doctrina Christiana einige beachtenswerte

Hinweise zur Logik. Da er es nicht darauf abgesehen hat, ein

Logikbuch zu schreiben, darf auch nicht eine im damaligen Sinn
vollständige Übersicht erwartet werden. In erster Linie geht es ihm darum
zu zeigen, daß der Leser der Heiligen Schrift die Logik nicht vernachlässigen

darf.
Die Tatsache, daß Augustinus ausdrücklich auf der Logik beharrt,

und zwar auf einer Logik, die vom aristotelischen Syllogismus abweicht,
blieb bisher beinahe vollständig unbeachtet. Die Gründe dafür dürften
ziemlich komplex sein. Einmal verflachte mit dem Ausgang des Mittelalters

das Interesse an der Logik. Eine unmittelbare Folge davon war,
daß die gelegentlichen Anspielungen auf die Logik nicht über die Behandlung

von Einzelaspekten hinausgelangten. Erst die moderne Logik
erlaubt wieder, die antike Logik als Ganze in den Blick zu nehmen und
den Verzweigungen im einzelnen zu folgen. Ferner steht seit jeher das

2. Buch De doctrina Christiana mit seiner Darstellung der wissenschaftlichen

Methode etwas im Schatten des bevorzugten 4. Buches. Dazu

kommt, daß Übersetzer oder Kommentatoren, insofern sie die Methode
namentlich ansprechen, von Hermeneutik oder Dialektik reden und dabei
die Eigenständigkeit der Logik unbeachtet lassen x.

1 «Theologisch bedeutet Hermeneutik die Kunst der rechten Auslegung der
Heiligen Schrift, die, an sich uralt, schon in patristischer Zeit zu methodischer
Bewußtheit geführt wurde, vor allem durch Augustin in 'De doctrina Christiana'.

Hier mußte Hermeneutik helfen und Lösungen schaffen. Augustin lehrt in 'De



4 Zur formalen Logik bei Augustinus

Die Unklarheit der Begriffe Hermeneutik und Dialektik ist die

Hauptursache dafür, daß die Logik selten erwähnt und nie klar
herausgearbeitet wurde. Die Stellen, die üblicherweise zitiert werden, geben
denn auch wenig Einsicht in die Logik, wie etwa De dialectica, Contra

Cresconium2, De doctrina Christiana III, De Trinitate, Contra Julianum
pelagianum3, Soliloquia, De Immortalitate animae 4, De Magistro 5 usw.
Wenn die Augustinusforscher gerade jene Abschnitte übergehen, wo
Augustinus seine Auffassung zur Logik am gründlichsten darlegt, so ist
das offensichtlich ein Anzeichen für ein verbreitetes geringes Interesse

an der Methode und der Logikgeschichte.
Neulich hat nun Pépin die zu erwartende These etwas ausführlicher

belegt, Augustinus argumentiere auf der Basis der stoischen Logik6.
Gestützt auf Ergebnisse aus der modernen Logik kommt Pépin in seiner

Augustinusuntersuchung zum Resultat, daß die Semantik von Augustinus

durchwegs stoisch sei. Allerdings wird der formale Teil, also jenes

Gebiet, wo sich die stoische Logik am augenfälligsten von der aristotelischen

unterscheidet, übergangen mit der Andeutung, dieser Weg würde

zu tief in allgemeine Auffassungen der antiken Logik hineinführen7.

doctr. ehr.' mit Hilfe neuplatonistischer Vorstellungen den Aufstieg des Geistes
über den wörtlichen und den moralischen zum geistlichen Sinn. Damit faßt er unter
einem einheitlichen Gesichtspunkt das antike hermeneutische Erbe zusammen»
(H. G. Gadamer, Art. Hermeneutik, in: Hist. Wörterb. der Philos. (Hg.) J. Ritter
III [Darmstadt 1973] 1063). «Der Hauptteil des Werkes, der recht eigentlich eine
biblische Hermeneutik darstellt, handelt in den beiden ersten Büchern von der
theologischen und profanwissenschaftlichen Vorbildung, die zu einem gedeihlichen
Bibelstudium erforderlich ist. Sowohl Dialektik als auch Rhetorik sind wertvoll
als wissenschaftliche Hilfsmittel» (S. Mitterer, Inhaltsangabe in BKV2 49). «Die
Schrift 'De doctrina Christiana' stellt in ihrem ersten Teile (Buch 1-3) eine biblische

Hermeneutik dar» (M. Grabmann, Die Geschichte der scholastischen Methode
[Freiburg 1909] Bd. 1, 134). Ebenso auch E. Kevane, Augustine's De doctrina
Christiana: A Treatise on Christian Education, in: Recherches Augustiniennes 4
(1966) 103 usw.

2 H. I. Marrou, Saint Augustin et la fin de la culture antique (Paris 1938) 242,
Anm. 1.

3 H. I. Marrou [Anm. 2] 245, Anm. 1.
4 G. de Plinval, La dialectique de Saint Augustin, in: Recherches et débats du

centre catholique des intellectuels français 8 (1954) 236.
5 J. Finaert, Saint Augustin rhéteur (Paris 1939) 43. Wenig abgeänderte

Varianten bieten auch E. TeSelle, Augustin the Theologian (London 1970) 85-87;
K. Flasch, Augustin (Stuttgart 1980) 24-25.

6 J. Pépin, Saint Augustin et la dialectique (Villanova 1976).
7 J. Pépin [Anm. 6] 184. An dieser Stelle schimmert die verkürzte Logikvorstellung

von Pépin durch. Er meint, mit der reduetio ad impossibile werde die eigentliche

stoische Logik überschritten. In Wirklichkeit beginnt sie hier erst richtig.



Zur formalen Logik bei Augustinus 5

Mit dem Verzicht auf die Darstellung der formalen Logik behandelt

Pépin in seinem Buch nur die Hälfte dessen, was durch den Titel
angekündigt wird.

Das 2. Buch De doctrina Christiana dürfte wohl das Werk sein, dem

die Augustinische Logikkonzeption am klarsten und ausführlichsten zu
entnehmen ist 8. Erfreulich ist die in der Logik übliche gedrängte
Darstellung. Was Augustinus zu sagen hat, das verteilt er auf die 9 Kapitel
31-39 mit dem Schwerpunkt auf den Kapiteln 31-33. Da unsere ganze
Aufmerksamkeit nur diesen 9 Kapiteln gilt, können wir beim Zitieren
den Hinweis auf das 2. Buch jeweils unterlassen.

Bei der Herausarbeitung der Logik soll so vorgegangen werden.

Zuerst werden einige philologische Überlegungen zum Text und einige

Bemerkungen zur traditionellen Deutung angestellt. Dann folgt eine

Übersicht des Augustinischen Gedankenganges mit einigen Rückver-
weisen auf den damaligen Bildungsstand der Logik. Im dritten Teil
werden einige Gründe aufgezählt, warum die bisherigen Deutungsversuche

fehlgeschlagen sind. Schließlich wird im abschließenden vierten Teil
die allgemeine Logikauffassung von Augustinus noch kurz besprochen.

1. TEXTANALYSE UND INTERPRETATION

In einem Kommentar oder bei einer Übersetzung läßt sich die Qualität

der Interpretation einigermaßen abschätzen. Unschlüssigkeiten,
verheimlichte Voraussetzungen oder Verlegenheitslösungen lassen sich

8 Im Mittelalter war das noch selbstverständlich. Wenn Abélard die Logik als
Hilfsmittel für die Theologie verteidigte, so berief er sich mit Vorliebe auf das 2.
Buch De doctrina Christiana von Augustinus (vgl. I. Opelt, Materialien zur
Nachwirkung von Augustins Schrift De doctrina Christiana, in: Jahrbuch für Antike und
Christentum 17 (1974) 72; ebenso B. M. Diez, Metodologia filosofica di Abelardo, in:
Ciudad de Dios 192 (1979) 397). In neuerer Zeit scheint das außer Jackson niemand
beachtet zu haben (vgl. B. D. Jackson, The Theory of Signs in St. Augustine's De
doctrina Christiana, in: Revue des Etudes Augustiniennes 15 (1969) 9—49. Jackson
bedauert die einseitigen Untersuchungen der Logik bei Augustinus, die sich fast
ausschließlich auf De dialectica beschränken.

Überdies lassen es seiner Meinung nach die betreffenden Autoren in der Analyse

an historischer Genauigkeit und technischer Präzision fehlen (ebd. 10). Das
unbestritten echte augustinische Werk De doctrina Christiana ist in SVF Stoi-
corum veterum fragmenta) nicht erwähnt, folglich auch bei Frede nicht (vgl. M.
Frede, Die stoische Logik [Göttingen 1974]). Eine Ausnahme macht E. Gilson, Der
Heilige Augustin (Hellerau 1930) 211. Da Gilson jedoch von der Dialektik sogar die
Widerlegung der Trugschlüsse erwartet, hat für ihn Logik jeglichen Wert verloren.



6 Zur formalen Logik bei Augustinus

im Verlauf einer längeren Darstellung nicht wirksam verbergen. Leider
gibt es keinen Kommentar zum 2. Buch.

Ein geradezu klassisches Beispiel ist dagegen die deutsche

Übersetzung in der Bibliothek der Kirchenväter9. In der heutigen Vorlage
stammt sie von Sigisbert Mitterer aus dem Jahre 1925. Es ist eine

Verbesserung der Ausgabe, die Remigius Storf 1877 besorgt hatte. Die
Überarbeitung von Mitterer beschränkt sich indessen auf eine Glättung
der Sprache, also auf eine Angleichung, wie sie etwa alle 50 Jahre fällig
wird. Überdies läßt Mitterer die Anmerkungen von Storf weg, was
zweifellos ein Gewinn ist, weil die meisten Fußnoten zur Logik fehlerhaft

sind.
Storf geht von der allenthalben verbreiteten Überzeugung aus,

Augustinus hätte die Logik von Aristoteles studiert. Im 2. Buch soll

Augustinus die Anwendung dieser Logik an einigen Beispielen
demonstrieren. Da Mitterer diese Voraussetzung uneingeschränkt übernimmt,
brauchen wir in dieser Hinsicht die beiden Übersetzer nicht auseinanderzuhalten.

Ich folge jeweils Mitterer und gehe gelegentlich auf die

Erklärungen von Storf ein.

In der Methode halten sich die Übersetzer an die philosophischen
Modeströmungen ihrer Zeit. Nun sind aber Dialektiker und Hermeneutiker

von der Methode her befangen, um gegenüber der Logik eine abwartende,

prüfende Haltung einzunehmen. Die aristotelische Grundlage
gilt ihnen als gesicherte Tatsache, aus der sie die Rechtfertigung holen,
bei der Übersetzung die Terminologie dieser vorausgesetzten Konzeption
anzugleichen. Ein solcher terminologischer Eingriff übt unbemerkt eine

stützende Wirkung auf die ursprüngliche Annahme aus, so daß daraus

zwanglos eine aristotelische Gesamtinterpretation hervorgehen muß.
Um den Zirkel zu schließen, gilt diese Interpretation ihrerseits als

Schlußstein in der Bestätigung, daß die ursprüngliche aristotelische

Voraussetzung eine notwendige Bedingung der Möglichkeit für die

Augustinische Logik ist.
Nach dem Motto, daß wir zwar nicht das Ganze, aber jeden einzelnen

Teil überprüfen können, wollen wir diesen Zirkel ganz unhermeneutisch
durchbrechen, indem wir zuerst auf das Vokabular und dann auf
einzelne Abschnitte der Interpretation eingehen.

9 BKV. Kritisiert wird die Ubersetzung aufgrund des Textes in CCL 32.



Zur formalen Logik bei Augustinus 7

1.1 Bemerkungen zum Vokabular

Innerhalb der drei Kapitel 31-33 finden wir 13 mal das Wort «Obersatz»

und 3 mal «Untersatz». Das sind zwei gebräuchliche Fachausdrücke

aus der Logik von Aristoteles. Genauer sind es Abkürzungen, die

sich ursprünglich auf den Umfang der Prädikate bezogen. «Maior extre-
mitas» ist jenes Prädikat, in dem der Mittelterm enthalten ist; die
«minor extremitas» ist ihrerseits im Mittelterm enthalten10. Diese

wichtige Unterscheidung hat den Namen geliefert, der später aufgerückt
ist zur Bezeichnung der jeweiligen Prämissen. Statt einer bloßen Anzeige
der Ordnungsfolge - 1. oder 2. Prämisse - haben sich im Lateinischen
maior und minor eingebürgert, im Deutschen Ober- und Untersatz. Mit
ihnen wird gleichzeitig eine qualitative Inhaltsangabe zu den Prämissen

ausgedrückt.
Diesen 16 Erwähnungen von Ober- und Untersatz entsprechen im

Augustinischen Text keine Ausdrücke. Im ganzen 2. Buch kommen die

Wörter «maior» oder «minor» nie vor, auch keine Ersatztermini. Es

müßte demnach eine plausible Erklärung gefunden werden, warum sich

Augustinus ohne Begründung über bewährte Gepflogenheiten hinwegsetzt.
Der Logiker würde vermuten, der Grund liege in der stoischen Logik.

Die stoische Logik ist eine Logik der Aussagen. Man braucht dabei
nicht auf die Prädikate einzugehen. Daraus ergibt sich unmittelbar, daß

die klassische Bedeutung von maior und minor ihren Sinn wandelt.
Daher vermeiden die Stoiker diese mißverständliche Bezeichnung und
behelfen sich auf zweifache Art. Entweder wählen sie anstelle von maior
und minor neue Namen zur Bezeichnung der 1. und 2. Prämisse oder sie

drücken die 1. Prämisse mit dem terminus technicus der Aussagenlogik
aus - Implikation, Konjunktion usw. -, wobei in diesem Fall die 2.

Prämisse als Bejahung beziehungsweise Verneinung eines der Argumente
der 1. Prämisse bezeichnet wird u.

10 Aéyco 8è [istÇov [i.èv äpxov èv w piaoç tazh sXocttov 8è tb bnb rè piaov
ov (Aristoteles, Anal. pr. I, 4, 26 a 21-22). Dico autem maiorem extremitatem
quidem in qua medium est, minorem vero, quae sub medio est (Boethius, Priorum
Anal. Aristot. libri duo, I, 4, B. PL 64, 642).

11 In den SFB sind (jlsïÇov (maior) und ëXa-rTov (minor) keine Stichwörter. An
ihrer Stelle sprechen die Stoiker von Tpomxöv (vgl. Sextus Empiricus, Adv. Math.
VIII, 443) und 7tp6aXYnJaç [ebd. 333]. Falls die 1. Prämisse aus einer Implikation
besteht, wird sie meistens selber Implikation (conexio, auvrçfipivov) genannt.
Ubersetzungen bewegen sich zuweilen in unerfreulicher Schwankungsbreite. Die Loeb
Classical Library übersetzt oovr)[/.|iivov bei Sextus Empiricus abwechslungsweise mit



8 Zur formalen Logik bei Augustinus

Die deutsche Übersetzung läßt nun den Gedanken an eine stoische

Herkunft gar nicht aufkommen. Auf kürzestem Raum ist durch 16

Interpolationen der Eindruck erweckt worden, es müsse sich um
aristotelische Logik handeln. Dieser Eindruck wird weiter verstärkt durch
eine terminologische Färbung, die den Leser an die aristotelische Schule

erinnern soll.
Die Übersetzung bei 31 (49) 20 von «ratiocinatio» mit «Syllogismus»

ist nicht falsch12. Da aber kein Syllogismus im traditionellen Sinn folgt,
so wäre hier eine Warnung erwünscht, sei es im Sinne einer Anmerkung
oder einer der Sache angepaßten Terminologie. Die scheinbar unanfechtbare

Übersetzung ist verwirrend, weil sich in weiten Kreisen der
traditionellen Philosophen die Ansicht durchgesetzt hat, unter «Syllogismus»

nur aristotelische Schlüsse zu verstehen, wie aus den kleineren
philosophischen Wörterbüchern von Müller, Schischkofî, Foulquié
usw. zu entnehmen ist13. Wird also diese, durch die Übersetzung
angedeutete und von einigen Philosophen begünstigte Bedeutung zugrunde
gelegt, dann wird nicht nur der klare Gedankengang bei Augustinus
durchbrochen, sondern die Beispiele werden darüber hinaus unlösbar.

maior (Adv. Math. VIII, 232; 247), Syllogismus (Pyrrh. Hyp. II, 101; 104; 111; 112)
oder mit Hypothetischer Satz (Adv. Math. VIII, 109; 112). Konsequent ist Hossen-
felder, der den Fachausdruck Implikation kurzerhand stehen läßt (M. Hossen-
felder, Sextus EmpiHcus, Grundriß der pyrrhonischen Skepsis [Frankfurt a. M.
1968]. Den Lateinern waren diese modernen Ubersetzungsprobleme unbekannt. Sie
übersetzten Tporaxdv und TtpôaXïjçtç nicht mit maior und minor, sondern, wie etwa
Martianus Capella mit propositio und assumptio (Martianus Capella, De nuptiis
Philologiae et Mercurii [Basel 1577] 86) oder Augustinus mit proposuisse-assump-
sisse 33 (51) 16-17; «ex qua propositione si adsumamus ...» (33 51) 23-24 usw. Vgl.
auch Galen, Institutio Logica (Hg.) K. Kalbfleisch (Leipzig 1896).

12 Hoc totum quod constat ex duobus sumptis et illatione, ratiocinatio a nobis,
a Graecis auXXoyiapZç appellatur (Martianus Capella [Anm. 11] 83). Was hingegen
Prantl als ratiocinatio von Apuleius darstellt, ist gerade nicht aristotelischer Syllo-
gismus(vgl. C. Prantl, Geschichte der Logik im Abendlande [Leipzig 1855] Bd. 1, 585).

13 Um ein einziges Beispiel zu zitieren: «Für die kategorischen Schlüsse gelten
traditionell als Regeln: 1) Aus bloß verneinenden Prämissen folgt nichts Gültiges »

(R. Eisler, Wörterb. der Philos. Begriffe [Berlin 31910 Bd. 1, 1245]. Ein Gegenbeispiel

zeigt, daß Eisler ständig aristotelische Schlüsse vor Augen hat, denn
Es ist nicht der Fall, daß es regnet oder Hans den Schirm vergißt.
Es ist nicht der Fall, daß Hans den Schirm vergißt oder er naß wird.
Also ist es nicht der Fall, daß es regnet oder Hans naß wird.
Der Schluß ist gültig, obwohl er aus negativen Prämissen gefolgert ist. Eisler

kommt zwar gleichfalls auf die stoischen Regeln zu sprechen, doch analysiert er sie
anhand von aristotelischen Variablen. Dieser Wirrwarr trägt nicht dazu bei, beim
Leser - wohl auch nicht beim Schreiber - ein minimales Verständnis für den Unterschied

zwischen den beiden Logikarten zu fördern.



Zur formalen Logik bei Augustinus 9

Nicht weniger geglückt ist die Übersetzung von «Gesetz», hinter
dem drei verschiedene Dinge versteckt werden, régula, lex und prae-
ceptum. Praeceptum bedeutet irgendeine allgemeine Vorschrift; hingegen
sind lex und régula Fachausdrücke der aristotelischen beziehungsweise
der stoischen Logik. Aristoteles hat seine Syllogismen als Gesetze

aufgebaut, die Stoiker ihre Schlußformen als Regeln 14. Während bei 32

(50) 24 régula korrekt mit Regel übersetzt wird, ist bei 33 (51) 2 der

gleiche Ausdruck, wohl aus Gründen der sprachlichen Abwechslung, mit
Gesetz wiedergegeben. Andererseits wird in 35 (53) 9 Regel übersetzt,
wo Augustinus über Definitionen, Einteilungen usw. spricht und dabei
das Wort «hoc» benutzt.

Als Interpolation aufzufassen ist das «innerlich», das 33 (51) 3 in
Klammer gesetzt wird, jedoch in 34 (52) 6 nochmals erscheint, diesmal
bereits ohne irgendwelche Kennzeichnung. Dieses «innerlich» ist ein

unbegründeter Pleonasmus, der nicht, wie der Ubersetzer hofft, zur
Verdeutlichung des Textverständnisses beiträgt, sondern eher zeigt,
daß dem Übersetzer neben formaler Gewandheit das prinzipielle
Grundverständnis für den Unterschied zwischen Wahrheit und Gültigkeit
abgeht.

Wenig erstaunlich ist die Verwirrung, die einmal mehr vom Unglückswort

«Dialektik» ausgeht. Storf möchte uns zwar weiterhelfen, wenn
er erklärt: «Unter Dialektik ist sowohl die Logik als die eigentüche
Dialektik zu verstehen. Die lateinischen Ausdrücke bei Augustinus sind :

disputatio und dialectica» 1S. Man möchte gerne wissen, was Storf unter
«eigentlicher Dialektik» versteht. Auf jeden Fall müßte die angedeutete
Übersetzung

eher umgekehrt werden, um mindestens mit bestimmten historischen
Kontexten übereinzustimmen, etwa so :

14 I. M. Bochenski, Formale Logik (Freiburg 1956) 124; J. Lukasiewicz, Zur
Geschichte des Aussagenlogik, in: Erkenntnis 5 (1935) 114.

15 R. Storf, BKV1, 105, Anm. 1.
16 Ebenso verwirrend ist der Hinweis von Pépin, der Dialektik und Rhetorik

als Zwillingsteile der Logik mit Aristoteles in Verbindung bringt (J. Pépin [Anm. 6]
91). Er beruft sich zwar auf Diogenes Laertios in SVF II 48, p. 18, 22-23. Dort
finden wir tatsächlich:

Dialektik disputatio Logik
dialectica Dialektik

(Rhetorik)
disputatio Dialektik (bei Piaton)
dialectica Logik (bei den Stoikern)16.



10 Zur formalen Logik bei Augustinus

Die Verwirrung überträgt sich unvermeidlich auf die Übersetzung.
Zu Beginn von Kapitel 31 taucht zweimal das Wort «Dialektik» auf
(31 (48) 2; 31 (48) 3). Es ist die Wiedergabe von disciplina disputationis,
also von Disputierkunst. Soweit läßt sich die Übersetzung durchaus

rechtfertigen. Allerdings, wenn ein Wort einmal mit einer Bedeutung
belegt ist, dann hat man sich konsequent daran zu halten. Wird dieses

Prinzip beachtet, dann ist aus der Titelüberschrift von Mitterer «Der
Wert der kunstgemäßen Dialektik» zu entnehmen, es sei eine Abhandlung

über den Wert der kunstgemäßen Disputierkunst zu erwarten. Doch
der Inhalt entspricht dieser Angabe nicht. Augustinus warnt vor
täuschenden formallogischen Schlüssen; von «Disputierkunst» ist nur im
nebensächlichen Sinn die Rede, insofern als logische Fehlschlüsse
bisweilen zu bewußtem Mißbrauch in die rhetorische Praxis aufgenommen
werden. In einem platonischen Kontext ließe sich disciplina disputationis
mit Dialektik übersetzen, bei Aristoteles wird eine solche Ubersetzung
bedenklich und bei den Stoikern ist sie unerlaubt.

Der Übersetzer muß sich also entscheiden : Entweder wird disciplina
disputationis mit Dialektik wiedergegeben. Dann muß die Titelüberschrift

lauten: «Der Wert der Logik». Oder es wird an der Titelübersetzung

festgehalten, dann dürfen die Stellen 31 (48) 2 und 31 (48) 3

nicht mit Dialektik übersetzt werden. Verschiedene Dinge müssen in der
Übersetzung als verschieden erkennbar sein.

Die Notwendigkeit von Interpolationen und terminologischen
Einebnungen erklärt sich aus der Tatsache, daß der Übersetzer mit den im

X°^V^POÇ{&xTwfl
Dabei ist aber Xoyixàv pipoç nicht dasselbe wie Logik. Aufgrund der anschließenden

Beschreibung läßt sich im Gegenteil erkennen, daß SiaXsxTOor) der Logik
entspricht. Eine Bestätigung dazu liefert Cicero :

r inveniendi (romxï])ratio disserendi i[ îudicandi (StaXexTOcr))
Ratio disserendi Xoyixï) (Cicero, De fato, I, 1, 10), aber darunter versteht

Cicero nicht Logik, vielmehr ein allgemeines Denken, das Aufsuchen und Beurteilen

von Argumenten einschließt. Nur ein Teil dieses komplexen Denkens - nämlich
ratio iudicandi - wird als Logik angesprochen, aber zu unserer Verwirrung nicht mit
Xoytxfj, sondern mit StaXexrod). Wir müssen uns damit abfinden, daß sich die
Terminologie im Verlauf der Geschichte überkreuzt hat. Vgl. J. Pinborg, Das Sprachdenken

der Stoa und Augustins Dialektik, in: Classica et Mediaevalia 23 (1962) 167.
Zur Geschichte der Entwicklung von logica und dialectica, vgl. P. Michaud-
Quantin, L'emploi des termes logica et diabetica au Moyen Age. Actes du 4e Cong.
Intern, de Philos. Méd. (Paris 1969) 855-862. Vgl. Anm. 30. Siehe auch P. Hadot,
Philosophie, Dialectique, Rhétorique dans l'antiquité, in: Studia Philosophica 39
(1980), bes. 156-157.



Zur formalen Logik bei Augustinus 11

Text vorhandenen Fachausdrücken nicht umzugehen weiß. Bei Augustinus

ist häufig die Rede von conexio. Gewiß hat das etwas mit Verknüpfung

zu tun, ist aber meistens als logischer Fachausdruck für eine
spezielle Verknüpfung vorgesehen, nämlich für die Implikation. Die
Disjunktion beispielsweise, die auch eine Verknüpfung ist, wird von den

Stoikern nicht mit conexio bezeichnet, sondern mit disiunctio 17. Ferner
heißt der Vordersatz der Implikation antecedens, der Nachsatz conse-

quens. Diesen beiden Termini entspricht bei Augustinus praecedens -
häufiger verbal quod praecedit - und consequens. Wie sich die

Nachlässigkeit im Umgang mit diesen Fachausdrücken rächt, das ersehen wir
am folgenden Beispiel: «Cum falsum est, quod consequitur, necesse est,

ut falsum sit, quod praecedit» (32 (50) 9-10). Mitterer übersetzt so:
«Wenn der Schluß falsch ist, muß auch der Obersatz falsch sein». Zweifellos

ist ein falscher Schluß ein Anzeichen für eine falsche Prämisse, doch
kann mit gleicher Wahrscheinlichkeit der Untersatz falsch sein. Augustinus

hat sich hier jedoch nicht einer elliptischen Redeweise bedient. Was

er sagt ist gänzlich verschieden von dem, was ihm unterstellt wird. Er
drückt sich klar aus: Wenn das Konsequens einer Implikation falsch

ist, dann muß auch das Antezedens verneint werden.

1.2 Interpretation

Wie kann logisch geschlossen werden, wenn keine Ober- und Untersätze

vorliegen? Zur Beantwortung dieser Frage müssen wir auf eine

Unterscheidung innerhalb der Logik näher eingehen.
Die aristotelische Logik ist dadurch charakterisiert, daß es sich um

eine Term- oder Klassenlogik handelt. Ein Schluß kann nur aus zwei
Sätzen gefolgert werden, die durch einen Mittelterm verknüpft sind. Als
Prämissen sind ausschließlich Subjekt-Prädikataussagen zulässig. Die
zahlreichen Vorschriften, die zu beachten sind für einen gültigen Schluß,
hat das Mittelalter im bekannten Merkvers «Barbara ...» festgehalten.

Bei der stoischen Logik hingegen geht es um eine Aussagenlogik. Es

ist keine Rede von einzelnen Begriffen, weder von Subjekten noch von

17 Omnis igitur hypothetica propositio vel per conexionem fit, vel per disjunc-
tionem; (Boëthius, De hypotheticis syllogismis, I, III, 33-35). Da sich Augustinus
nur auf die zwei ersten Regeln beschränkt, liegt kein Anlaß vor, die Disjunktion zu
erwähnen.



12 Zur formalen Logik bei Augustinus

Prädikaten oder Mitteltermen18. Bei den elementarsten stoischen Regeln,
die Augustinus bespricht, ist jeweils die erste Prämisse eine Verknüpfung
von zwei Aussagen, die zweite Prämisse eine Einzelaussage. Die Verknüpfung

der beiden Prämissen kann nicht über einen Mittelterm folgen, weil

gar keiner vorhanden ist. Das wird uns bei allen nachfolgenden Beispielen

auffallen. Dazu wollen wir sieben Stellen etwas exakter analysieren.

1) 31 (48) 10-15: «So schlug einer seinem Gesprächspartner vor: 'Was
ich bin, das bist du nicht.' Der erklärte sich damit einverstanden, denn

zum Teil war der Satz ja ganz richtig. Doch war dabei jener ein
hinterlistiger, dieser aber ein argloser Mensch. Jener fügte bei: 'Ich bin aber ein
Mensch.' Als auch dieser zweite Satz von seinem Gesprächspartner
angenommen worden war, da schloß er so: 'Also bist du kein Mensch.'»

Augustinus nennt das einen Sophismus und unterläßt die Analyse. Erst
recht finden wir bei den Kommentatoren, etwa bei Storf, keine Andeutimg,

wo der Fehler steckt.
Man kann hier mit Recht von einem Sophismus sprechen. Seine

erste Prämisse verdeckt in berechnender Absicht genau jenen Teil, den
der Gegner nicht anzunehmen bereit wäre. Explizit ausgedrückt lautet
der Schluß :

18 Die traditionellen Philosophen haben Mühe, den Unterschied zwischen den
beiden Logikarten zu formulieren. « Die Art der von den Stoikern verwendeten
Aussagen hat nichts gemein mit der platonisch-aristotelischen Logik ; sie drücken keineswegs

eine Beziehung von Begriffen aus; ihr Subjekt ist immer singular, sei es
bestimmt (dieser), unbestimmt (jemand) oder halbbestimmt (Sokrates); das Attribut

ist immer ein Verb, d. h. etwas, das dem Subjekt zukommt» (E. Bréhier,
Histoire de la Philosophie [Paris 1945] 304). Daß die stoische Logik und die
aristotelische nichts gemein hätten, ist eine poetische Metapher. Denn erstens gehen beide
von beschreibenden Aussagen aus, zweitens wird in beiden die Wahrheit oder Falschheit

von Aussagen vorausgesetzt. Der zweite Punkt ist immerhin ausschlaggebend
dafür, daß beide zur klassischen Logik gehören. Der Unterschied zwischen den
beiden liegt vor allem nicht dort, wo Bréhier ihn sucht. - Ich habe Bréhier erwähnt,
weil Marrou sich auf ihn beruft. Aber auch Pfliegersdorffer gelingt die Abgrenzung
zwischen stoischer und aristotelischer Logik nicht mit seiner Behauptung, die
Ausführungen der Römer seien wesentlich stoisch orientiert «und auf die Darstellung
der Urteils- und Schlußlehre» beschränkt (G. Pfliegersdorffer, Zu Boëthius,
De Interpr. Ed. Sec. I, p. 4,4 sqq. Meiser nebst Beobachtungen zur Geschichte der
Dialektik bei den Römern, in: Wiener Studien 66 [1953] 151). Da die aristotelische
Logik ebenfalls auf Urteils- und Schlußlehre ausgeht, bleibt der stoische Unterschied
unausgesprochen. Und Viano glaubt sogar feststellen zu können, Chrysipp verletzte
eine der fundamentalen Regeln der aristotelischen Logik, indem seine Regeln
evident sein können ohne wahr zu sein (vgl. C. A. Viano, La dialettica stoica, in:
Rivista di Filosofia 49 [1958] 219). Selbstverständlich verletzen einander die
beiden Logiken so wenig wie die Arithmetik die Algebra verletzt.



Zur formalen Logik bei Augustinus 13

1. Alle Eigenschaften, die ich besitze, besitzt du nicht.
2. Ich bin ein Mensch.

3. Also bist du nicht Mensch.

Jetzt läßt sich leicht erkennen, daß die 1. Prämisse falsch ist. Jeder
Mensch hat mit einem andern Menschen gemeinsame Eigenschaften und,
wie ein berühmter Satz aus der Mathematik besagt, sogar unendlich
viele.

Wenn eine oder mehrere Prämissen nicht wahr sind, so kann der
Schluß gleichwohl gültig sein. Das trifft denn auch im vorliegenden
Beispiel zu. Der Sophismus würde seine Wirkung bestimmt einbüßen, wenn
er nicht den Anschein des Zwingenden erwecken könnte. Wie kann man
aber zeigen, daß die Logik dieses Schlusses verläßlich ist Die Berufung
auf Aristoteles ist unergiebig. Selbst die übliche stoische Aussagenlogik
reicht nicht aus, weil im vorgelegten Beispiel Prädikatenvariable zu
berücksichtigen sind. Das dürfte auch der Grund sein, warum Augustinus

so schnell über dieses Beispiel hinweggegangen ist, während es doch
äußerst lehrreich gewesen wäre zu zeigen, wo die Wurzel des Sophismus

genau zu suchen ist.

2) 31 (49) 25-26: «So folgerte der Apostel nicht etwas Wahres, als er

sagte: 'Auch Christus ist nicht auferstanden' ...»
Die entsprechende Stelle im Korintherbrief lautet so: «Si autem re-

surrectio mortuorum non est; neque Christus resurrexit.» Es liegt eine

eindeutige Wenn-dann-Verknüpfung vor, also eine Implikation mit
Vorder- und Nachsatz. Der griechische Text läßt darüber keine Zweifel
aufkommen.

Wie ungenau diese Stelle verstanden wurde, zeigt sich an der

Erklärung von Storf. Er sagt dazu: «Die ganze Stelle 1 Kor 15,11-20 bildet
einen hypothetischen Sorites: Augustin läßt die konditionale Konjunktion

aus. »19 Unter einem Sorites ist ein Schluß zu verstehen, der aus drei
oder mehr aristotelischen Prämissen besteht. Zwei Prämissen werden

jeweils zu einem Schlußsatz zusammengefaßt, der seinerseits als
Prämisse dient, woraus zusammen mit der dritten Prämisse ein weiterer
Schluß gefolgert wird usw. Dieses umständliche Verfahren, unvermeidbar
in der aristotelischen Logik, ist der stoischen Logik fremd. Deshalb ist es

auch nicht angebracht, bei Augustinus von einem Sorites zu reden,
abgesehen davon, daß Paulus nur aus zwei Prämissen folgert. Aber aus

19 R. Storf, BKV\ 106, Anm. 4.



14 Zur formalen Logik bei Augustinus

welchen Prämissen und unter Benutzung welcher Regeln der Apostel
Paulus seinen Schluß zieht, das ist den meisten Exegeten bis ins 20.

Jahrhundert unklar geblieben20.

3) 32 (50) 9-10 : Diese Stelle ist falsch übersetzt. Richtig lautet sie :

«Wenn der Nachsatz falsch ist, muß auch der Vordersatz falsch sein. » Diese

Regel bespricht Augustinus ausführlich und wendet sie auf das

Auferstehungsbeispiel an :

32 (50) 20-22: Wenn es keine Auferstehung der Toten gibt, dann ist
Christus nicht auferstanden.
Nun ist aber Christus wirklich auferstanden.
Also gibt es eine Auferstehung der Toten.

Diese zentrale Stelle, an der Augustinus den von Theologen aus dem
20. Jahrhundert häufig mißverstandenen paulinischen Text exemplarisch
zusammenfaßt, diese Stelle wird von Storf in der Übersetzung kurzerhand
unterschlagen. Dafür meint Storf den Leser zu entschädigen durch die

Anmerkung: «Die Sätze 'es gibt keine Auferstehung der Toten' und 'es

gibt eine Auferstehung der Toten' stehen im kontradiktorischen Gegensatze,

und daher muß nach dem logischen Gesetz vom disjunktiven Urteil
der eine oder der andere wahr sein.»21 Statt nachzuweisen, woher die

beiden Sätze beschafft wurden, lenkt Storf den Blick auf eine selbstfabrizierte

Kontradiktion, die nichts zur Lösung beiträgt. Dadurch überspielt
er, daß die beiden Sätze nicht als Prämissen zugänglich sind. Der erste
Satz wird nämlich nie ausgesprochen, weder von Paulus noch von
Augustinus, und der zweite wird aus jener Stelle 32 (50) 20-22 abgeleitet, die

Storf nicht für Übersetzenswert hält.
Gleich anschließend wird eine bereits erwähnte, fehlerhafte

Ubersetzung wiederholt, wenn es heißt: «Die Tatsache also, daß der Obersatz

fällt, wenn die Schlußfolgerung abgewiesen wird...» Es müßte heißen:
«Die Tatsache, daß der Vordersatz fällt, wenn der Nachsatz verneint
wird ...» Daß es sich dabei nicht bloß um Pedanterie handelt, das läßt
sich an den Folgen ablesen. Es handelt sich nicht, wie öfters vermutet
wird, um eine Reductio ad absurdum, sondern um die Anwendung der
zweiten stoischen Regel, um den Modus tollens. Das ist insofern nicht

20 Vgl. Th. G. Bucher, Die logische Argumentation in 1. Korinther 75,12-20, in :

Biblica 55 (1974) 465-486, sowie: Münchener Theol. Zeitschr. 27 (1976) 1-32.
21 R. Storf, BKV1, 108, Anm. 1.



Zur formalen Logik bei Augustinus 15

ganz belanglos, als schon im nächsten Beispiel, wo Augustinus dieselbe

Regel wiederholt, der Kommentator seine Ausweglosigkeit hinter
übersteigerten Spekulationen verdecken muß.

4) 33 (51) 4-9 : Es geht um das Schneckenbeispiel. Die Ubersetzung von
Storf lautet : «Wir wollen den Fall setzen, es habe einer den Obersatz
zugegeben: 'Wenn nun die Schnecke ein Tier ist, dann hat sie auch eine

Stimme.' Wird nun nach diesem Zugeständnis bewiesen, daß die Schnecke

keine Stimme hat, so ergibt sich, da bei der Unrichtigkeit des Schlusses

auch der Obersatz fällt, daß die Schnecke kein Tier ist. Diese Behauptung

ist inhaltlich falsch; die Schlußfolgerung aber ist, nachdem eine

unwahre Tatsache einmal zugestanden worden ist, unbestreitbar. »

An dieser Stelle übernimmt Mitterer die Übersetzung seines

Vorgängers wörtlich. An der Terminologie vom Obersatz darf man ablesen,
daß Mitterer logisch gleich denkt wie Storf. Storf hat nun seine Auffas

sung in einem aufschlußreichen Kommentar erläutert. Er sagt: «Das

angeführte Beispiel, in welchem eine Prämisse: 'Alle Tiere haben eine

Stimme' ausgelassen ist, bildet ein Enthymema. Der vollständige
Syllogismus würde lauten :

(M) : Alle Tiere haben eine Stimme ;

(m) wenn die Schnecke ein Tier ist, hat sie eine Stimme; da sie keine
Stimme hat,

(C) : so ist die Schnecke kein Tier. »22

Wir haben hier zunächst eine Bestätigung dafür, daß Storf unter
Syllogismus nur aristotelische Syllogismen verstehen will. Deshalb
bemüht er sich, alles, was nach Logik aussieht, in dieses Prokrustesbett
zu zwängen. Beim vorliegenden Beispiel ist sein Erfindergeist auf eine

nicht ausgesprochene Prämisse gestoßen. Mit ihrer Hilfe stellt er beruhigt

seinen Syllogismus auf, und die aristotelische Logik scheint bestätigt.
Beim Schein bleibt es allerdings. Nur die 1. Prämisse ist nach den

aristotelischen Vorschriften formuliert. Welcher Ausdruck ist bei der
2. Prämisse Subjekt, welcher Prädikat? Der Kommentator begnügt
sich, den Leser zu blenden mit dem Auffinden des angeblich zentralen
Enthymems Prämisse, die nicht explizit ausgesprochen, aber implizit
für den Schluß benutzt wird). Gewiß liegt dieses Enthymem in Reichweite

der Augustinischen Überlegungen. Indessen wurde es sicher nicht
benutzt, denn es trägt nicht zum Schluß bei.

22 R. Storp, BKV1, 108, Anm. 2.



16 Zur formalen Logik bei Augustinus

Wenn das Enthymem wesentlich wäre, dann müßte man konsequent
aristotelisch so weiterfahren :

Ahe Tiere haben eine Stimme.
Keine Schnecke hat eine Stimme.
Also ist keine Schnecke ein Tier.

Dieser Schluß ist ein gültiger Camestres der 2. Figur, jedoch soweit vom
Augustinischen Wortlaut entfernt, daß Storf fürchten müßte, selbst ein

gutmütiger Leser würde ihm die Gefolgschaft in der Interpretation
künden.

In Wirklichkeit ist der Schluß höchst einfach. Augustinus gibt zur
Verdeutlichung wieder ein Beispiel nach der unter 3) benutzten Regel,
nämlich nach dem Modus tollens. Danach ist der Schluß so zu formulieren :

Wenn die Schnecke ein Tier ist, hat sie eine Stimme.
Die Schnecke hat keine Stimme.
Also ist sie kein Tier.

Es braucht keine Zusatzprämisse, keine Umformung, keine Interpolation.

Voraussetzung ist einzig, daß man dem Wort von Augustinus exakt
folgt, wenn er eine Regel erklärt. Man muß allerdings erfaßt haben, daß

die Darstellung dieser Regeln der einzige Zweck aller drei Kapitel ist.

5) Im gleichen Kapitel kommen noch weitere Schlüsse zur Sprache, die

weniger Schwierigkeiten bieten, aber ebensowenig mit aristotelischer

Logik zu tun haben.

33 (51) 16-18 : Wenn einer gerecht ist, dann ist er auch gut.
Er ist nicht gerecht.
Also ist er auch nicht gut.

Mit Recht sagt Augustinus, daß die hier angewandte Regel (nicht Gesetz)
falsch sei. Anschließend faßt er einige Betrachtungen zu den korrekten
Regeln kurz zusammen, die der Übersetzer so wiedergibt: «Denn wenn
auch bei Ablehnung der Schlußfolgerungen der Obersatz notwendig fällt,
so muß deshalb bei Ablehnung des Obersatzes doch nicht auch die

Schlußfolgerung notwendig verneint werden. » Bei allem Wohlwollen dem
Übersetzer gegenüber läßt sich hier nicht verschweigen, daß es schwer

fällt, in dieser Wortaneinanderreihung einen Sinn ausfindig zu machen.
Was dagegen Augustinus sagt, gehört zur Einleitung in die Logik. Er
zählt die den Stoikern wohlbekannte Tatsache auf, daß die Verneinung



Zur formalen Logik bei Augustinus 17

des Nachsatzes bei einer Implikation die Verneinung des Vordersatzes

verlangt, nicht aber die Verneinung des Vordersatzes eine Verneinung
des Nachsatzes nach sich zieht.

6) Augustinus muß, wie jeder andere Logiker, die Erfahrung gemacht
haben, daß dies eine der häufigsten elementaren logischen Fehlerquellen
ist. Deshalb gibt er zur Verdeutlichung ein Beispiel für diesen Fehler. Nur
wird auch dieses Beispiel wieder so übersetzt, daß es der Leser nicht
verstehen kann. Mitterer übersetzt so :

33 (51) 22-25 : «Wenn er ein Redner ist, so ist er auch ein Mensch' ;

wollten wir aber aus diesem Obersatz den Untersatz bilden : 'Er ist kein
Redner', so wird der Schluß nicht erlaubt sein...:» Bei Augustinus ist
indessen keine Rede davon, aus dem Obersatz einen Untersatz bilden
zu wollen. Statt dessen sagt er: «Si orator est, homo est, ex qua proposi-
tione si adsumamus ...» nämlich: «... aus dieser Implikation, wenn wir
als zweite Prämisse hinzunehmen ...» Ausführlich läßt sich der Schluß

von Augustinus so darstellen:

Wenn er ein Redner ist, dann ist er ein Mensch.

Nun ist er kein Redner.
Also ist er kein Mensch.

Augustinus wiederholt erneut, wie schon bei 5), der Schluß sei ungültig.

7) Im Kapitel 34 (52) sagt Augustinus, es genüge nicht, bloß die Wahrheit

der Aussagen zu kennen, es sei unumgänglich, auch die Verknüpfungen

zu verstehen. Dabei ist es ihm besonders an den Implikationsregeln

gelegen. Da zur Zeit von Augustinus die Wahrheitstafeln von
Peirce oder Wittgenstein noch nicht bekannt waren, mußte er, um den
Sinn der Implikation anzugeben, auf ein anderes Verfahren zurückgreifen.
Es ist die damals übliche, umständliche Aufzählung anhand von Beispielen

der Folgerichtigkeit. Bei Augustinus sieht das so aus:
34 (52) 4-6: «Folgerichtig ist: 'Wenn einer ein Redner ist, dann ist

er auch ein Mensch'; nicht folgerichtig ist der Satz: 'Wenn einer ein
Mensch ist, dann ist er auch ein Redner'; und widersprechend ist der
Satz: 'Wenn einer ein Mensch ist, dann ist er ein Vierbeiner.' Hier bezieht
sich das Urteil nur auf das Zutreffen der logischen Verbindung. »

Anhand dieser drei Beispiele definiert Augustinus die Implikation.
Im einzelnen geht er so vor:

(1) Folgerichtig: «Wenn einer ein Redner ist, dann ist er auch ein
Mensch.» Wir entnehmen dem Tatsachenwissen, daß bei diesem Sonder-

2



18 Zur formalen Logik bei Augustinus

fall des wahren Vordersatzes auch dem Nachsatz der gleiche Wahrheitswert

zugeschrieben werden muß. Damit sagt Augustinus indirekt: Bei
wahrem Vordersatz und wahrem Nachsatz ist die Implikation wahr.

(2) Nicht folgerichtig: «Wenn einer ein Mensch ist, dann ist er ein
Redner.» Augustinus ist sich sehr wohl bewußt, daß es Menschen gibt,
die Redner sind. Unter dieser Voraussetzung liegt der gleiche Wahrheitswert

vor wie in (1). Nun gibt es aber auch Menschen, die nicht Redner

sind, so daß der Wahrheitswert «falsch» für den Nachsatz nicht
ausgeschlossen ist. Da es sich um einen kontingenten Sachverhalt handelt, für
den es von der Logik her keine Entscheidungsmöglichkeit gibt, herauszufinden,

welcher der beiden Wahrheitswerte tatsächlich vorliegt, darf nicht
geschlossen werden. Bei jedem falschen Nachsatz würde der Schluß

falsch. Dieses Risiko darf man nicht eingehen.

(3) Widersprechend: «Wenn einer ein Mensch ist, dann ist er ein
Vierbeiner.» Hier ist dem Nachsatz eindeutig der Wahrheitswert «falsch»

zuzuordnen. Unter dieser Bedingung ist die Implikation nie wahr.
Diese Aufzählung ist freilich weder systematisch noch vollständig.

Dennoch reicht sie aus zu einer exakten Definition: Die Implikation ist

genau dann falsch, wenn der Vordersatz wahr und der Nachsatz falsch
ist. Das sagt Augustinus einmal durch die Ablehnung des Beispiels (3) ;

zum andern nennt er das Beispiel (2) gerade aus demselben Grund «nicht

folgerichtig», weil dort ein wahrer Vordersatz mit einem falschen Nachsatz

nicht zum vornherein ausgeschlossen ist.
Damit übernimmt Augustinus - wie nicht anders zu erwarten - die

Implikation von Philon. Es ist die gleiche Implikation, von der im Mittelalter

gesprochen wird, die in den Principia Mathematica und andern
modernen Logikbüchern zugrunde gelegt ist und die auch heute noch bei

einigen Philosophen und Theologen ziemlich erfolglos um Anerkennung
ringt 23.

Schließlich geht Augustinus im Kapitel 35 (53) noch auf einen
bedeutsamen modalen Unterschied ein. Er zählt zwei Arten von Falschheit
auf, nämlich das Falsche, das überhaupt unmöglich ist (—i p A —I 0 p)

23 Im Lexicon Latinitatis Medii Aevi, A. Blaise, CCL, wird als zweite Bedeutung

von antecedens angegeben: «proposition principale (par rapport à une
conditionnelle) ». Diese Angabe ist unglücklich, weil bei einer Implikation zwei
gleichwertige Aussagen verknüpft werden. Wenn indessen Wert gelegt wird auf die
Terminologie von Haupt- und Nebensatz, dann wäre das Antezedens eher der Nebensatz.

- Bisweilen wird die stoische Logik gänzlich ignoriert. «Eine andere Logik als
die aristotelische stand aber [zur Zeit Porphyrs) nicht zur Verfügung. » H. Dörrie,
Art. Aristoteles/Aristotelismus, in: TRE Theol. Realenzyklopädie, 1978) 737.



Zur formalen Logik bei Augustinus 19

und das Falsche, das möglich ist (n p A 0 p). Dieser Ansatz zur Modallogik

ist bemerkenswert. Von den bisher besprochenen Teilen ist dies der

einzige, der zur aristotelischen Logik gehört.
Bevor wir nun die Augustinische Darstellung auf ihre Systematik hin

untersuchen, wollen wir das Ergebnis zum Vokabular und zur Interpretation

so zusammenfassen: Die logischen Fachausdrücke, die durchwegs
aus der Stoa stammen, werden sinnwidrig übersetzt und gewaltsam der
aristotelischen Logik unterstellt. Obwohl diese Manipulation für die

Interpretation der sechs Beispiele nicht den geringsten Beitrag liefert,
wird sie nicht rückgängig gemacht. Die empfindlichsten Härten werden

gemildert durch ablenkenden Kommentar oder durch obskure, gelehrt
anmutende Ubersetzung.

2. DIE FORMALE DARSTELLUNG AUF DEM HISTORISCHEN HINTERGRUND

Augustinus benutzt keinen Symbolismus. Auch in dieser Hinsicht
hält er sich an die Stoiker und nicht an Aristoteles 24. Anhand von sechs

Beispielen diskutiert Augustinus einfachste Regeln und schließt eine

Definition der Implikation an. Das läßt sich am übersichtlichsten formal
darstellen.

1) Was ich bin, das bist du nicht (- Alles was ich bin, bist du nicht).
Ich bin ein Mensch.

Also bist du nicht Mensch. (Modus ponens)

2) Es gibt keine Auferstehung der Toten.
Wenn es keine Auferstehung der Toten gibt, dann ist Christus nicht
auferstanden.

1. (VP) (Pa ^ -i Pb)
2. Ma
3. Ma -> -1 Mb
4. i Mb

/ -i Mb

1, - VP
2,3, MP

Also ist Christus nicht auferstanden. (Modus ponens)

24 Die Symbolsprache ist auch den Stoikern nicht unbekannt (vgl. etwa
Galen [Anm. 11] VI, 6) doch macht Aristoteles in den Anal. Pr. noch ausgedehnteren

Gebrauch davon.



20 Zur formalen Logik bei Augustinus

1. n A
2. "1 A>-i C

3. —| C 1, 2, MP

3) Wenn es keine Auferstehung der Toten gibt, dann ist Christus nicht
auferstanden.
Nun ist aber Christus auferstanden.
Also gibt es eine Auferstehung der Toten. (Modus tollens)

1. lA+nC
2. C / /. A
3. A 1, 2, MT

4) Wenn die Schnecke ein Tier ist, dann hat sie eine Stimme.
Nun hat sie keine Stimme.
Also ist sie kein Tier. (Modus tollens)

1. T S

2. —i S / .*. —i T
3. m T 1, 2, MT

5) Wenn einer gerecht ist, dann ist er auch gut.
Nun ist er nicht gerecht.
Also ist er nicht gut.

1. G -> H
2. —i G

3. -
L H

(ungültig)

6)

7)

Wenn er ein Redner ist, dann ist er ein Mensch.

Nun ist er nicht ein Redner.
Also ist er nicht ein Mensch.

M
1. R M
2. -i R
3. -
Implikation
Aus etwas Wahrem folgt etwas Wahres
Aus etwas Wahrem folgt etwas Falsches

[Aus etwas Falschem folgt etwas Wahres

[Aus etwas Falschem folgt etwas Falsches

(ungültig)

P -> q
(wahr) 1 1 1

(falsch) 1 0 0

(wahr) 0 1 1]

(wahr) 0 1 0]



Zur formalen Logik bei Augustinus 21

Diese Übersicht zeigt deutlich, worauf es Augustinus ankommt. Er
möchte den korrekten Umgang mit der Implikation einprägen. Zu diesem

Zweck zählt er sechs Beispiele auf, die sich konsequent aneinanderreihen.
Sie führen zur Einsicht, daß (a) aus der Implikation «p •> q» erst mit einer

Zusatzprämisse geschlossen werden darf, wobei sich nicht alle
Zusatzprämissen eignen, und (b) ein Schluß gültig sein kann, auch wenn die

Implikation, wie in Beispiel 4), falsch ist.

Aus «p -> q» zusammen mit
1. p folgt q (Modus ponens) Beispiele 1) und 2)

oder 2. —i q folgt n p (Modus tollens) Beispiele 3) und 4)

oder 3. ~i p folgt nichts (ungültig) Beispiele 5) und 6)

oder 4. q folgt nichts (ungültig) Beispiele fehlen

Nur mit Hilfe der Zusatzprämissen 1 und 2 kann gültig geschlossen
werden. Die Stoiker nennen diese Regeln Modus primus und Modus
secundus. Damit hat Augustinus die beiden elementarsten logischen
Regeln dargelegt. Die Beispiele 5) und 6) dienen nur zur Bestätigung, daß

mit Modus ponens und Modus tollens die Implikationsschlüsse erschöpft
sind. Die dazu passenden Beispiele 7) und 8) übergeht er und spricht an
ihrer Stelle von der Definition der Implikation.

Vermutlich schwebte Augustinus nur ein einziges Beispiel für den

Modus ponens vor. Das Beispiel 1) hält er nämlich für einen Sophismus 25.

Wegen den Prädikatenvariablen gehört dieser Schluß zur höheren Logik.
Die Schlußform bleibt allerdings als Modus ponens bestehen, auch wenn
es nicht sicher ist, ob Augustinus dies erkannt hat. Es ist insofern ein
klassischer Sophismus, als der Schluß völlig korrekt ist, jedoch die
falsche Prämisse mit der elementaren Aussagenlogik nicht analysierbar
ist. Anders verhält es sich mit Beispiel 4) ; auch da ist der Schluß gültig,
nur ist die Falschheit der Prämisse unmittelbar einsichtig.

Augustinus folgt in dieser Darstellung den üblichen Handbüchern
der Logik. Allerdings bricht er schon nach der zweiten Regel ab, während
die Stoiker für gewöhnlich fünf unbeweisbare Sätze aufzählen (Sextus
Empiricus, Galen usw.), manchmal aber auch sieben (Cicero, Apuleius,
Cassiodor, Martianus Capella), nämlich:

25 Storf bemerkt dazu, das Beispiel entspreche dem zweiten Sophisma des
Aristoteles -rijç liÇecoç (BKV1, 109, Anm. 1). Das von Augustinus zitierte
Beispiel ist in der Antike verbreitet. Die Angabe von Storf ist freilich insofern zu
berichtigen, als es das erste Beispiel bei Aristoteles ist (Sophist. Elenchi, 166b, 28-36).
Aristoteles bezeichnet es als eine fallacia accidentis, aber außer einer Namengebung
läßt sich Aristoteles nicht weiter darauf ein.



22 Zur formalen Logik bei Augustinus

Primus modus: ab antecedentibus
secundus modus: a consequentibus
tertius modus : a repugnantibus
quartus modus : per disiunctionem

quintus modus: per disiunctionem
sextus modus : per negationem
septimus modus : per negationem

Wie gut sich Augustinus in die stoische Tradition einfügt, das sei an den

Topica von Cicero und dem Alterswerk De nuptiis Philologiae et Mercurii
von Martianus Capeila gezeigt.

Cicero Augustinus Martianus Capeila
(146-43) (354-430) (ca. 430-

1. p •> q l. P q 1. P q
P P P

q q q

2. -1 p q 2a. P q 2. P q

q ~1 q ~1 q

p ~i p p

3. J > ~i q) 2b. ~l p -1 q 3. "~1 (p A ~l
p q P

q p q

4. p >-< q 4. P >-< q

p P

~i q q

5. p >-< q 5. P >-< q

~i p ni p

q q

6. J > q) 6. ~l (p A q)

p P

~i q q

7. 1 (P A q) 7. ~i (P A q)
1 P P

q)



Zur formalen Logik bei Augustinus 23

Dieser Aufbau der Regeln ist zwar nach heutiger Auffassung zu
wenig systematisch. Eine erhebliche Vereinfachung ergab sich später
durch die Wahl der nicht ausschließenden Disjunktion als Grundfunktor
an Stelle der Kontravalenz. Dadurch lassen sich die Funktoren ineinander
überführen und liefern so die geeignete Basis zu einer Axiomatisierung.
So wird die Darstellung einfacher, übersichtlicher, vollständig und erst
noch eleganter. Dank der modernen Symbolisierung läßt sich auch nicht
mehr übersehen, daß die letzte Regel von Cicero mit dessen übrigen
Regeln unverträglich ist26.

26 Hadot ist den Spuren des Logiklehrers von Augustinus, Marius Victorinus,
nachgegangen (P. Hadot, Marius Victorinus (Paris 1971)). Auf den ersten Blick
scheint die Übersicht (151) mit meiner Tafel identisch zu sein. Bei näherem Zusehen
sind indessen in der Analyse von Hadot einige Unvorsichtigkeiten nicht zu übersehen.

Die Stoiker kannten den Unterschied zwischen SteSjeuypivov [auf) und rrapa-
SieÇeuypivov (vel) sehr wohl. Sie haben dem aut den Vorzug gegeben im Unterschied
zur heutigen modernen Logik, die sich für vel entschieden hat. Da es wesentlich ist,
die beiden Oder genau zu unterscheiden, wählte Bocheüski für aut das Symbol «V »,

für vel «v» (I. M. Bochenski, Ancient Formal Logic [Amsterdam 1951]). Nun ist
dieser geringfügige typographische Unterschied umso leichter zu übersehen, als es

sogar Standardbücher gibt, etwa D. Hilbert/W. Ackermann, Grundzüge der
theoretischen Logik (Berlin 41959), wo «V» für vel steht. Zur Vermeidung potentieller
Konfusionen haben die Logiker die Schreibweise für aut abgeändert und Bochehski
selber wählt in späteren Werken für die Kontravalenz (aut) das Zeichen « >-< » (vgl.
I. M. Bochenski/A. Menne, Grundriß der Logistik [Paderborn 21962] 31). Was bei
Bocheiiski noch klar erkennbar ist aufgrund der Gegenüberstellung von «V» mit
«v», wirkt sich beim Uberblick von Hadot verwirrend aus. Wer nicht zufällig den
frühen Bocheiiski kennt, könnte leicht die Formalisierungen der Regeln 4 und 5 bei
Hadot für falsch halten. Daß es sich nicht um unbegründete Befürchtungen handelt,

zeigt die unerlaubte Formulierung der 4. Regel von Corcoran: «p V q, p/->q»
(J. Corcoran, Remarks on Stoic Deduction. Ancient Logic and its Modern Interpretations.

Ed. J. Corcoran. Synthese Historical Library 9 [Dordrecht 1974] 177).
Eine Ungenauigkeit schleicht sich bei Hadot ein, wenn er die 2. Regel erklärt

und dabei die Stoiker Martianus Capeila gegenüberstellt. Statt zu sagen, daß Mar-
tianus Capella die beiden Argumente der ersten Prämisse - in der einen Formulierung

- verneint, holt Hadot weit aus und spricht von genau zwei Möglichkeiten (153).
Da jedoch bei einer Implikation zwei Aussagen verknüpft werden und jede einen
der beiden Wahrheitswerte annehmen kann, haben wir es nicht mit zwei, sondern
mit vier Kombinationsmöglichkeiten zu tun (vgl. etwa Sextus Empiricus, Adv.
Math. VIII, 113). Zu den Ungenauigkeiten gehört auch die Übersetzung von
Martianus Capella, wo (155) 2 mal maior und 3 mal minor anzutreffen sind, während der
auf S. 325 zitierte Originaltext diese aristotelische Terminologie nicht kennt (vgl.
dazu auch die harte Kritik von Mates gegenüber einer analogen englischen Ubersetzung:

B. Mates, Stoic Logic [Berkeley 21961] 90-91).
Ein eigentliches Mißgeschick unterläuft Hadot, wenn es um die Beurteilung

der Gültigkeit der Regeln geht. Sofern die Philologie durch eine Unstimmigkeit
gestört wird, schlägt Hadot sogleich Verbesserungen vor. Das gilt für Ciceros



24 Zur formalen Logik bei Augustinus

Schließlich ist die Implikationsdefinition von Augustinus im
Beispiel 7) ebenfalls korrekt ; was in [ ] gesetzt ist, das wird allerdings von
Augustinus nicht ergänzt 21. Freilich ist das nicht unbedingt notwendig,

Formulierung der 3. Regel, wo zwischen dem Beispiel und der Definition eine
Abweichung festzustellen ist (153-154). Mit ebenso untrüglichem Blick verlangt
Hadot kategorisch bei der 6. Regel von Cassiodor « non lucet » in « nox » umzuwandeln,
obwohl die kritische Textausgabe keine derartige Lesart begünstigt (145, Anm. 15).
Beiden Konjekturen wird der Logiker vorbehaltlos zustimmen. Sobald indessen die
philologische Stütze ausfällt und nur die Gültigkeit in Frage steht, dann wird die
Kritik unzuverlässig oder fällt ganz aus. Das sei angedeutet an zwei Beispielen, am
Begriff der Gültigkeit und an der Beurteilung der 7. Regel.

Hadot führt eine Hierarchie der Gültigkeit ein. Die ersten drei Regeln sind
von größter Strenge (ouXXoyicmxol X6yoi), die übrigen vier sind nur «schlüssig»
(7TEpocVTtxol X6yoi) [«Les quatre autres sont seulement concluants» (147)].
Diogenes Laerxios (VII, 77-78) führt als Beispiel eines auXXoyia-nxix; Xôyoç einen
Modus ponens an, als Beispiel eines àauXXoyi.cmx8ç Xôyoç: «Wenn Dion ein Pferd ist,
ist er ein Tier; Dion ist nicht ein Pferd. Also ist Dion kein Tier». Ein irepoomxôç X6yoç
ist ein nicht syllogistischer Schluß von der Art: «Es ist falsch, daß gleichzeitig Tag
und Nacht ist. Nun ist es Tag. Also ist es nicht Nacht.» Hadot assoziiert dieses

Beispiel wohl mit der 6. Regel. Wenn das richtig wäre (vgl. SVF No 253), müßte die
3. Regel ebenfalls unter das Verdikt eines TOpavrixôç Xôyoç fallen, was bedeuten
würde, daß die Logiker nur den Modus ponens und Modus tollens als strenge Regeln
anerkannt haben. Dieser Vermutung scheint die verbreitete Rede von fünf, bzw.
sieben dcv<X7r68eiXTOi deutlich zu widersprechen.

Zur Gültigkeit der Regeln: Zunächst ist der Druckfehler (151) zu verbessern,
indem bei Cicero in der 7. Regel « | q» durch « | p» zu ersetzen ist. Freilich ist mit
dieser Korrektur die Regel immer noch ungültig, denn «[ |(pA q) A | p] q»
ist keine Tautologie. Die erste Prämisse von Cicero lautet: «Non et hoc et illud», was
Hadot korrekt mit « I (p A q) » formalisiert. Sachlich dasselbe wiederholen Cassiodor

[Non et dies est et nox; atqui nox non est: dies igitur est] und Martianus Capeila
[Non et primum et secundum: non primum autem: igitur secundum]. Zwei moderne
Historiker vermuten, der Kopist sei in der theoretischen Formulierung unsicher
geworden. Über den genauen Ort der Negationen soll das Zögern der Kopisten
bisweilen schon bei der 2. Regel eingesetzt haben (vgl. W. und M. Kneale, The
Development of Logic [Oxford 51971] 181). Unter diesem Gesichtspunkt wäre die
7. Regel aufgrund der vorgeschlagenen Textkorrektur mit « | | p A I q)»
wiederzugeben. Aus dieser Prämisse würde, zusammen mit « | p» logisch korrekt «q»
folgen. In der Darstellung von Cicero berechtigt kein nachträgliches Beispiel zu
einer Korrektur der theoretischen Formulierung. Gewiß braucht auch bei ihm ein
Kopistenfehler nicht a priori ausgeschlossen zu sein. Auf jeden Fall ist die Regel
ohne Korrektur ungültig, was der sonst so gesprächige Kommentar von Hadot für
alle drei Autoren verschweigt. - In der Loeb Classical Ausgabe zur Topica von
Cicero fügt der Ubersetzer und Herausgeber H. M. Hubbell den Kurzkommentar
bei: «Ciceros 6. und 7. Regel sind bloß Wiederholungen (re-statements) der 3. Regel»
(423, Anm. a.).

27 In den Logikbüchern findet sich jeweils eine vollständige Übersicht (vgl.
etwa Boëthius [Anm. 17] I, III, 42-50). Thomas von Aquin, der die Implikation
genau gleich versteht, gibt beispielsweise eine Beschreibung für den 4. Fall: «Nichts
hindert die Gültigkeit einer Implikation, deren Antezedens und Konsequens un-



Zur formalen Logik bei Augustinus 25

denn die Implikation ist eindeutig definiert mit der Angabe, daß sie genau
dann falsch ist, wenn der Vordersatz wahr und der Nachsatz falsch ist.

Die Übersicht von Augustinus beschränkt sich auf einen kleinen
Ausschnitt aus dem damaligen Wissen über Logik. Doch will Augustinus
bloß zeigen, womit der Unterricht einsetzen soll. Dazu reicht die

Aufzählung der ersten Regeln aus. Die damit verbundene Theorie wird
durch Beispiele und Gegenbeispiele gefestigt, damit sie zum ständig
aktivierbaren Wissensbestand gehöre.

3. DIE FACHLEUTE AUF ABWEGEN

Es mag überraschen, daß die Augustinusforscher bisher an diesen

Grundlagen der Logik so ziemlich achtlos vorbeigegangen sind. Verschiedene

Umstände haben dazu beigetragen. Dabei verdient die Vorstellung
vom Ablauf der Logikgeschichte besonders erwähnt zu werden.

Mit der Renaissance setzte nämlich eine Verachtung der Logik ein.

Einige halbverstandene Bruchstücke aristotelischer Syllogismen blieben

aus Pietät dem Schulprogramm der abendländischen Erziehung erhalten.

In der Mitte des 16. Jahrhunderts stand für die Humanisten fest, diese

ziemlich nutzlosen Fragmente seien «die Logik». Jeder Denker sah sich

zwar fortwährend gezwungen, darüber hinauszugehen. Statt die
Logikkonzeption mit den Texten der Antike - das Mittelalter war ohnehin
abgeschrieben - zu vergleichen, lebte die Vorstellung der Humanisten
in der Aufklärung fort, so daß schließlich unter Kant das abwertende Urteil

der Renaissance endgültig zementiert wurde.
Ich möchte zeigen, wie selbst ein angesehener Augustinusforscher

nicht über einen dürftigen Logikbegriff hinauskommt und damit seine

Interpretation gefährdet. Anschließend wollen wir an je einem Beispiel
eines Dialektikers und eines Hermeneutikers sehen, wie sich moderne
Methoden bewähren, wenn sie die elementare Logik «übersteigen».

3.1 Zur Unterscheidung zwischen Logik und Dialektik

Bei Marrou, einem der angesehensten Augustinusinterpreten, lesen

wir : «Seine [Augustins] Logik stammt von Aristoteles in der Dialektik
scheint er sich an die reiche Tradition der Stoiker anzulehnen All dies

möglich [= falsch] ist, wie etwa: Wenn der Mensch ein Esel ist, dann hat er vier
Beine» (STh I, a. 25, q. 3, ad 2).



26 Zur formalen Logik bei Augustinus

stimmt überein mit der eklektischen Tradition der Kaiserlichen
Philosophie. »28

Diesem stark gekürzten Zitat sind noch drei aufschlußreiche Anmerkungen

beigefügt. Bevor wir sie der Reihe nach besprechen, möchten wir
verstehen, was es heißt, Augustinus hätte sich hinsichtlich der Dialektik
der stoischen Tradition angeschlossen.

In welchem Sinn haben die Stoiker die Dialektik verstanden, mehr
platonisch als Disputierkunst oder mehr aristotelisch im Sinne von
Schlüssen mit wahrscheinlichen Prämissen?29 Weder auf die eine noch
auf die andere Weise. Sie haben dem Wort eine neue Bedeutung gegeben
und bezeichnen damit ziemlich genau das, was wir heute «Logik» nennen

30. Dadurch bekommt das Zitat von Marrou einen verwirrenden Sinn.
Es heißt jetzt, Augustinus hätte die Logik von Aristoteles und von den

Stoikern übernommen. Marrou kommt nicht dazu, den Unterschied
zwischen den beiden zu erklären, denn er ist überzeugt, mit «Logik» und
«Dialektik» von zwei verschiedenen, hinreichend klar abgegrenzten
Gebieten gesprochen zu haben. Und nun zu den Anmerkungen.

(1) «Augustinus hat die Kategorien von Aristoteles studiert...» Das
ist die Begründung für die aristotelische Logiktradition. Tatsächlich
beklagt sich Augustinus in den Confessiones, welche Enttäuschung er

28 H. I. Marrou [Anm. 2] 242.
25 De Plinval identifiziert Dialektik mit Methode (vgl. G. ds Plinval [Anm. 4]

219).
30 Die Stoiker haben sich der ars iudicandi zugewandt. «Iudicandi enim vias

diligenter persecuti sunt, ea scientia quam SuxXextoa] appellant. Inveniendi vero
artem, quae romxY) dicitur ...» (Cicero, Topica, II, 6). Ferner «Deinceps est locus
dialecticorum proprius ex consequentibus et antecedentibus et repugnantibus»
(ebd. XII, 53). Ähnlich Augustinus: «Hanc enim artem quam dialecticam vocant,
quae nihil aliud docet quam consequentia demonstrare ...» (Contra Cresc. I, 20 (25)
c. 459). Die Dialektiker unterscheiden weitere Schlüsse, die auf der Disjunktion
beruhen (vgl. Cicero, Topica, XIV, 56), aus deren Formen unzählige Konklusionen
entstehen, in denen fast die ganze Dialektik liegt (ebd. XIV, 57). «... und hierbei
wurde nun das ganze Gebiet der Dialektik abgehandelt, d. h., die Kunst der
Darstellung durch Vernunftschlüsse» (Cicero, Academica, 1 (8) 32). Gellius spricht
seitenlang über logische Funktoren und ihre Anwendungen und sagt zum Schluß:
«Es genügt im Augenblick, diese Probe aus der Dialektik gegeben zu haben...»
(Aulus Gellius, Noctium Atticarum XVI, 8, 15). Der sichere Umgang mit der Logik

hat denn auch den Stoikern den Ruf eingetragen, die Logiker (Dialektiker)
schlechthin zu sein (vgl. K. Barwick, Probleme der stoischen Sprachlehre und
Rhetorik, in: Abh. der sächs. Akad. der Wissensch, zu Leipzig. Philol. - Hist. Klasse
49(1957) 21). Darüber hinaus ist bekannt, daß eîaaytûyf) SiaXsxTtXY) der Standardtitel

für die «Einführung in die Logik» bei den Stoikern war (vgl. Aulus Gellius,
ebd. XVI, 8, 1, sowie B. Mates [Anm. 26] 27, Anm. 2).



Zur formalen Logik bei Augustinus 27

über die Kategorienschrift empfunden hätte. Aber aus diesem Verweis
einen Aufschluß über den Bildungsgang in der Logik ablesen zu wollen,
das wäre allzu voreilig31. Es gibt nämlich bei Aristoteles Einleitungsfragen,

semantische Überlegungen zu den Bedeutungen, zur Wahrheit,
eine formale Syllogismentheorie, Ansätze zu einer Wissenschaftstheorie

usw. Die kleine Kategorienschrift ist eine semantische Einleitung, die

am Rand all dieser Fragen steht und zur unmittelbaren Praxis, an der
offensichtlich Augustinus interessiert ist, nichts beiträgt. Von einer
Ablehnung oder auch nur Kenntnis der aristotelischen Logik könnte erst

gesprochen werden, wenn Augustinus die Analytica Priora gelesen und
ihren theoretischen Wert bestritten hätte. Nach der Darstellung im
2. Buch De doctrina Christiana verlangt Augustinus vom Interpreten der
Bibel Sicherheit in den einfachsten logischen Schlußregeln. Dazu konnte
er in den Kategorien nichts finden32.

(2) «Augustinus legt... den Nachdruck auf die stoische Dialektik, so

in Contra Cresconium ...» Die Stoiker haben viel Zeit und Geist für die

31 Bei der Angabe in der Quellenbenutzung läßt sich Augustinus von den
damaligen Gewohnheiten leiten. «'De doctrina Christiana' scheint ein nettes
Beispiel und besonders deutlich zu sein für das Vorurteil des augustinischen Schweigens

gegenüber Cicero Er zitiert und kommentiert ihn reichlich, spricht seinen
Namen jedoch nicht ein einziges Mal aus» (M. Testard, Saint Augustin et Cicéron,
in: Etudes Augustiniennes 4 (1958) 298).

32 «Später wird das Studium von Aristoteles und seiner Kommentatoren zu
einer vorgeschriebenen Übung in jeder philosophischen Schule» (E. Bréhier [Anm.
17] 445). Bei Marrou heißt es bereits: «Die Schriften von Aristoteles bilden die
Grundlage [z. Z. von Marc Aurel] im Unterricht der Dialektik» (J. Daniélou/H.
Marrou, Nouvelle Histoire de l'Eglise (Paris 1963) 125). Oder bei Jolivet: «Man
kann in ihm [Marius Victorinus] für den christlichen Westen einen Begründer der
aristotelischen Logik und des Neoplatonismus sehen...» (J. Jolivet, Hist, der la
Phil. Encyclop. Pléiade [Paris 1969] Bd. 1, 1211). In all diesen Zitaten wird das
Verhältnis zwischen aristotelischem und stoischem Einfluß höchst einseitig
dargestellt. Ganz allgemein wird man annehmen dürfen, daß von Cicero über Augustinus

bis zum Ausgang des Mittelalters die stoische Logik ausführlich und die
aristotelische nur nebenher erwähnt wurden. Dazu kommt, daß nicht alles, was auf
Aristoteles hindeutet, aus seiner Schule stammt. Die Topica von Cicero weichen immerhin

so weit von ihrem Vorbild ab, daß man vermutet, Cicero habe die Grundlagen
dazu in einem Schulbuch gefunden, ohne das Aristotelische Original je konsultiert
zu haben (vgl. J. Mau, Stoische Logik. Ihre Stellung gegenüber der Aristotelischen
Syllogistik und dem modernen Aussagenkalkül, in: Hermes 85 (1957) 152). Daß der
Hintergrund der aristotelischen Logik zur Zeit der Kirchenväter einen stoischen
Einschlag hatte - aber nicht im Sinne eines Synkretismus - scheint fast nur Pépin
beachtet zu haben (vgl. J. Pépin, La vraie dialectique selon Clément d'Alexandrie, in:
Epektasis, Mélanges à J. Daniélou (Eds.) J. Fontaine et C. Kannengießer [Paris
1972] 376-377).



28 Zur formalen Logik bei Augustinus

Untersuchung der Logik eingesetzt und sind ihren Auswirkungen in der
Rhetorik nachgegangen. Indessen bin ich bloß auf einen einzigen Text
gestoßen, wo Augustinus «Dialektik» im Sinn von «Disputationskunst»
auffaßt, nämlich: «Nomen quippe graecum est dialectica, quae si usus

admitteret, fortasse latine disputatoria vocaretur»33. Dem stehen die

weit zahlreicheren und deutlicheren Texte gegenüber, wo Augustinus
die Bedeutung von «Logik» zugrunde legt. «Hanc enim artem quam dia-
lecticam vocant, quae nihil aliud docet quam consequentia demonstrare,
seu vera veris, seu falsa falsis, numquam doctrina Christiana formidat » 34.

(3) Für die Übereinstimmung mit der eklektischen Tradition der
Kaiserlichen Philosophie, also zur Bestätigung des Synkretismus zwischen
stoischer und aristotelischer Logik, beruft sich Marrou auf Prantl, auf den

«äußerst kompetenten Logiker» (autorisé entre tous). Die verdienstvolle
Sammlung schwer zugänglicher Texte ließ in Prantl eine der ersten
Autoritäten zur Logikinterpretation vermuten. Das Ansehen blieb jedoch nur
solange unangetastet, als niemand die Behauptungen überprüfte. Nach
einem halben Jahrhundert ehrfurchtsvoller Bewunderung setzte die

Geschichtsforschung der modernen Logiker ein; der Sturz von Prantl
war unaufhaltsam. Seine Beurteilung etwa von Albert dem Großen oder

von Thomas von Aquin hätte unter Mittelalterforschern und Theologen
seit jeher ein allgemeines Mißtrauen gerechtfertigt35. Mit der stoischen

Logik kommt Prantl indessen genau so wenig zurecht wie mit der

Einschätzung der mittelalterlichen Philosophie. Er meint: «Eine entsetzlich
verkommene und verwahrloste Zeit mußte es sein, welche einen so

hohlen Kopf, wie Chrysippus war, als den größten Dialektiker bezeichnen
konnte»36. Auch der angebliche Synkretismus zwischen aristotelischer
und stoischer Logik ließ nicht mehr aufhorchen. Er ist indessen genau so

undurchführbar wie ein Synkretismus zwischen Schach und Bridge.
Damit ist genug gesagt : In der Logikauffassung ist Marrou - wie so

viele andere Philosophen und die meisten Theologen bis zur Gegenwart -

33 Contra Cresc. 1, 14 (17) c. 456.
34 Contra Cresc. 1, 20 (25) c. 459.

35 «Albertus Magnus war ein unklarer Kopf und nicht befähigt, irgendeine
grundsätzliche Auffassung hinauszudenken, soweit dieselbe reicht... Er ist nur
Compilator, und alles, durchweg alles, was er schreibt, ist fremdes Gut » (C. Prantl
[Anm. 12] Bd. 3, 89). Es wäre ein großer Irrtum, Thomas für einen selbständigen
Denker zu halten. In seiner Philosophie ist nichts weiter zu erblicken «als eine
unverständige Verquickung zweier wesentlich disparater Standpunkte» (ebd. 107-8).

36 C. Prantl [Anm. 12] Bd. 1, 404.



Zur formalen Logik bei Augustinus 29

der Geschichtsverfälschung von Prantl erlegen37. Trotzdem wird diese

Logikkonzeption zuweilen von Dialektikern und Hermeneutikern als

wertvolles Erbe gegen die heutige moderne Logik ausgespielt.

3.2 Beiträge aus Dialektik und Hermeneutik

Es sei nur an zwei Beispielen angedeutet, wie Dialektiker und
Hermeneutiker in konkreten Situationen mit der Logik umgehen.

Als Beispiel eines Dialektikers sei auf Leisegang hingewiesen, weil
er das Beispiel 4) von Augustinus analysiert, allerdings direkt auf der

Grundlage des paulinischen Textes, ohne die Erklärung von Augustinus
zu kennen. Die Logik von Leisegang dürfte der Zeit entsprechend auch
durch Prantl getrübt sein; auf jeden Fall stammt sie aus der fragwürdigsten

Renaissancetradition. Danach hat Piaton die Logik entwickelt und
Aristoteles war es vorbehalten, einige unbedeutende, schülerhafte und
zum Teil rückschrittliche Systematisierungen anzubringen. Die Dialektik
von Piaton, die durch Hegel vollendet wurde, weitet den Blick auf das

Ganze aus, wodurch die Zersplitterung logischer Analysen wieder
eingefangen wird. Mit dieser Logikauffassung geht Leisegang an den Text
heran und sagt :

«Vor allem sind die sachlichen Zusammenhänge der Grundlagen des

Ganzen so [mit der Logik] nicht einzusehen. Wie soll etwa aus der
Tatsache, daß ein Mensch von den Toten auferweckt wurde, logisch folgen,
daß nun alle auferweckt oder verwandelt werden müssen? Die übliche

Logik schließt vom Allgemeinen auf das Besondere :

Alle Menschen sind sterblich ; Sokrates ist ein Mensch, folglich ist
auch Sokrates sterblich.

37 Marrou unterschätzt die Logik systematisch. In der Erziehungsgeschichte
spricht er nur von Dialektik, nie von Logik. « Diese aggressive und vor allem negative
Dialektik oder, besser gesagt, diese Heuristik hat sicherlich eine führende Rolle in
ihrem Unterricht gespielt, dessen Bedeutung über die polemische Funktion hinausgeht»

(H. I. Marrou, Geschichte der Erziehung im klassischen Altertum [München
1977] 131). In gleicher Weise wird die Logik in J. Daniélou/H. Marrou [Anm. 32]
übergangen. Schließlich lesen wir im neuesten Augustinusbuch von Flasch zur
Interpretation von De doctrina Christiana : « Rigoros sichtend ging er [Augustinus] die
sieben 'freien Künste' durch, wie weit er sie dazu gebrauchen konnte. Er beließ die
Grammatik, die Historie, die Dialektik (Logik) und die Philosophie - aber alle nur,
soweit sie die Bibelauslegung fördern. Dies bedeutete eine rigorose Umfunktionie-
rung» (K. Flasch [Anm. 5] 175). Da es die gleiche Logik ist, die in Geometrie,
Rechtssprechung oder Theologie verwendet wird, kann sie nicht auf Bibelauslegung
eingeschränkt werden, und eine Umfunktionierung in irgendeiner Weise ergibt erst
recht keinen Sinn.



30 Zur formalen Logik bei Augustinus

Paulus aber müßte demnach vom Besonderen auf das Allgemeine schließen:

Ein Mensch wurde von den Toten auferweckt;
wir alle sind Menschen.

Folglich werden auch wir alle auferweckt werden.

Oder, um den logischen Fehler recht sichtbar zu machen :

Ein Mensch ist ins Wasser gefallen ;

wir alle sind Menschen.

Folglich werden auch wir alle ins Wasser fallen.»38

Während Augustinus den logischen Gedankenablauf von Paulus
mühelos durchschaut hat, gelingt das Leisegang nicht mehr. Was Leisegang

unversehens in den Text hineinliest, das verträgt sich so wenig mit
dem paulinischen Wort, daß man vom Völkerapostel den Eindruck eines

unbeholfenen Mystikers bekäme. Aus persönlicher Sympathie wird freilich

der Vorwurf so umgebogen, daß nicht Paulus als Ignorant dasteht;
die Logik an sich ist überfordert nach Auffassung von Leisegang. Damit
ist das Problem in Wirklichkeit nur unbedeutend verschoben worden.
Paulus ist jetzt der Ahnungslose, der in seiner Unbesorgtheit die Grenzen

der Logik munter überschritten hat.
Die unentwegte, einseitige Absicherung durch Dialektik hat Leisegang

in folgenden Punkten im Stich gelassen :

Gewiß folgt nicht aus der Tatsache der Totenauferstehung eines

Einzelnen logisch, daß alle Menschen auferweckt werden, weil von einem
Einzelfall nicht auf alle geschlossen werden darf. Dennoch ist die Logikkritik

von Leisegang entweder unsinnig oder falsch. Unsinnig ist sie,

wenn von der Logik eine Entscheidung über sachliche Zusammenhänge
erwartet wird. Denn ob die Auferstehung Christi eine Heilswirkung auf
das Leben aller Menschen hat, kann einzig von der Theologie her beurteilt

werden, nie von der Logik. Falsch ist die Kritik, wenn die Logik
unfähig sein soll, sachliche Zusammenhänge zu beurteilen. Leisegang hat
elementare logische Vorschriften verletzt. Was er zu lesen vermeint, das

gibt der Text nicht her. Um abschätzen zu können, was einem Text zu
entnehmen ist, müssen die Zusammenhänge korrekt erfaßt sein. Wem
das intuitiv nicht gelingt, der muß den mühsamen Weg über die Logik
gehen, den Augustinus nicht gescheut hat.

Ferner schließt die übliche Logik nicht vom Allgemeinen auf das

Besondere. Das trifft nicht einmal für die Logik von Aristoteles zu. Das

38 H. Leisegang, Denkformen (Berlin 1928) 124-125.



Zur formalen Logik bei Augustinus 31

langweilige Beispiel vom sterblichen Sokrakes ist nicht aristotelisch;
Singulärbegriffe in der Klassenlogik sind erst im Mittelalter berücksichtigt

worden. Diese Entwicklungsperiode als die «übliche Logik» zu
bezeichnen ist so ausgefallen, als wenn die Philosophie von Descartes oder

Engels als «die übhche Philosophie» bezeichnet würde.
Schließhch ist die Verdeutlichung mit dem schwimmfreudigen

Menschen eine überflüssige Verdoppelung. Sie weist ermüdend auf den Fehler

hin, der auch ohne Logikstudium nicht zu übersehen ist. Mit dieser

Betriebsamkeit soll vermutlich der Leser psychologisch von der Tatsache

abgelenkt werden, daß der exakte Verlauf der paulmischen Argumentation

nie vorgelegt wurde. Offenbar fühlt sich Leisegang überfordert, weil
die beiden Prämissen, aus denen zu schließen ist, nicht gleich hintereinander

aufgeführt sind wie in den Schulbeispielen. Paulus schließt nämlich
aus Vers 13 bzw. 16 und Vers 20.

Außer den Dialektikern lassen auch die Hermeneutiker selten eine

Gelegenheit ungenutzt, um durch unvorteilhafte Beschreibung der

Logik die Vorzüge der eigenen Methode in umso hellerem Licht erstrahlen

zu lassen. Als Beispiel sei Betti erwähnt. Da lesen wir : « Der Denkfunktion
des Rückschlusses, die sie [die modernen Logiker] 'psychologisch' nennen
(indem sie in ihr einen 'extralogischen' Einschlag des Schlußfolgerns
erblicken), stellen sie den 'Implikationszusammenhang' gegenüber, den sie

als ein vom denkenden Geist unabhängiges objektives Verhältnis zwischen
Urteilssätzen ansehen. »39

Etwas einfacher: (1) Die modernen Logiker nennen den Rückschluß

psychologisch oder extralogisch. (2) Im Gegensatz dazu halten sie den

Implikationszusammenhang für logisch. (3) Dieser Implikationszusammenhang

stellt in ihren Augen ein objektives Verhältnis dar zwischen

Urteilssätzen, unabhängig vom Geist.
Betti polemisiert mit diesem Abschnitt gegen die Logiker, die angeblich

das, was andere Leute für richtig einsehen, als psychologisch ablehnen.

Nicht genug damit stellen sie ihrerseits etwas Kompliziertes,
Unverständliches entgegen, nämlich einen objektiv bestehenden

«Implikationszusammenhang ».

(1) Was ist ein Rückschluß Ein Rückschluß hegt vor, wenn außer
der Implikation noch der Nachsatz gegeben ist. Beispiel:

39 E. Betti, Allgemeine Auslegungslehre als Methodik der Geisteswissenschaften
(Tübingen 1967) 131.



32 Zur formalen Logik bei Augustinus

Wenn es hell ist, dann ist es Tag.
Nim ist es Tag.

Der Rückschluß folgert : Also ist es hell.
Diesen Schluß kann man deshalb psychologisch nennen, weil viele

Leute überzeugt sind, seine Richtigkeit einzusehen. Da die Sätze dieses

Schlusses zufällig etwas Wahres aussagen können, der Schluß jedoch nicht
gültig ist, darf er nicht als logisch bezeichnet werden und heißt deshalb

extralogisch. Das wußte schon Aristoteles 40. Wenn Augustinus seine

Ausführungen nicht vorzeitig abgebrochen hätte, so wäre die Falschheit
dieser psychologischen Schlüsse wohl durch weitere Beispiele dargestellt
worden.

(2) Die Logiker sollen im Gegensatz zum Rückschluß den

Implikationszusammenhang für gültig halten. Zunächst dürfen wir dabei den

Pleonasmus «Implikationszusammenhang» ohne die geringste Einbuße
in «Implikation» verkürzen. Nun ist aber der Rückschluß eine nicht
gültige Regel. Will man sich nicht einer Kategorienverwechslung schuldig

machen, so kann man ihr nur eine andere Regel gegenüberstellen. Die

Implikation ist indessen eine Aussagenverknüpfung, keine Regel. Was die

Logiker an Stelle des falschen Rückschlusses anzubieten haben, das ist die

Regel Modus tollens. Augustinus stellt sie in den Beispielen 3) und 4) dar.

(3) Nachdem nun Betti auf der logischen Ebene nichts als Konfusionen

aufgehäuft hat, schließt er mit der Behauptung, die Implikation
stelle nach Ansicht der Logiker ein objektives Verhältnis dar zwischen

Urteilssätzen, unabhängig vom Geist. In Wirklichkeit behaupten die

Logiker nicht mehr an Objektivität als wenn mit «2 + 2 4» gesagt

wird, daß zwei Dinge - Menschen, Steine usw. - zu zwei andern addiert
vier Dinge - Menschen oder Steine - ergeben. Das heißt weder, daß
Menschen und Steine dasselbe sind, noch ist es nötig, den ontologischen Status

von «Objektivität» oder «Unabhängigkeit vom Geist» zu klären.

Augustinus sagt richtig, die Menschen hätten diese Beziehungen nur
entdeckt, nicht erfunden. Über weitere Objektivität braucht er nicht zu
reden.

Aus diesen zwei Beispielen wird ersichtlich, warum dialektisch oder

hermeneutisch Gebildete Mühe haben, die Logikdarstellung von Augu-

40 Ein Beispiel für einen Rückschluß, vor dessen Falschheit schon Aristoteles
ausdrücklich gewarnt hat, lautet so:

Wenn es geregnet hat, dann ist die Erde naß.
Nun ist die Erde naß.
Also hat es geregnet. (Sophist. Elenchi, 167b 6-8)



Zur formalen Logik bei Augustinus 33

stinus zu verstehen41. Die Logiker bedauern, daß der Umgang mit den

elementarsten formalen Schlüssen nicht mehr zur Ausbildung aller
Philosophen gehört. Unannehmbar wird aber, wenn sich logisch ungebildete
Philosophen mit Berufung auf ihren Blick «für das Ganze» als kompetent
ausgeben, die moderne Logik abzulehnen. Als Traditionsverfechter sollte
ihnen zum mindesten nicht entgehen, daß von dieser Ablehnung
unweigerlich Augustinus und bereits Paulus mitbetroffen sind.

4. DIE LOGIKAUFFASSUNG VON AUGUSTINUS

Da sich Augustinus in der Logik so auskennt, wie es von einem
Gebildeten seiner Zeit zu erwarten ist, findet man bei ihm die weitverbreitete

Definition nicht, wonach die Logik die Lehre des richtigen Denkens
sein soll. Stattdessen definiert er Logik exakter als die Lehre des richtigen
Folgerns, im Bewußtsein, daß die Folgerungen nur einen kleinen Teil des

richtigen Denkens ausmachen42. Darin ist auch bereits eine wesentliche

Unterscheidung enthalten, die Augustinus genau kennt und streng
einhält, obgleich sie bei ihm terminologisch nicht faßbar ist. Es geht um
das Verhältnis zwischen Wahrheit und Gültigkeit.

Wir nennen etwas wahr, wenn es sich so verhält, wie es beschrieben
wird. Also «es regnet» ist genau dann wahr, wenn es wirklich regnet. Ob

41 Das gilt etwa für Duchrow (U. Duchrow, Sprachverständnis und biblisches
Hören bei Augustin. Hermeneutische Untersuchungen zur Theologie Bd. 5 [Tübingen

1965]). In der Logik stützt er sich auf den Logos Artikel von Leisegang in
Pauly-Wissowa. Über die Logikgeschichte läßt er sich bei Steinthal orientieren
(H. Steinthal, Geschichte der Sprachwissenschaft bei den Griechen und Römern mit
besonderer Rücksicht auf die Logik [Berlin 1890]). Steinthals Verständnis für Logik
geht indessen nicht über Prantl hinaus, den er auch zitiert, imitiert und nicht selten
in Polemik überbietet. Einige Zitate: «Kommt man von den Analytiken zur
stoischen Logik, so kann man zunächst nur besinnungslos staunen: so jäh ist der
Sturz! Auf keinem Gebiet der Kunst und Literatur, auch auf keinem andern der
Philosophie zeigt sich die Versunkenheit des griechischen Geistes, der Unterschied
des Alexandrinismus gegen die Classizität in so überraschender Weise. Lange sucht
man eine Antwort auf die Frage : was ist denn hier geschehen welch ein böser Geist
hat diesen Wechselbalg in die goldene Wiege der Logik gelegt? (Bd. 1, 274) Man
erkennt bald: ihre [der Stoiker] Logik ist nicht bloß fade und trivial bis zum
Abstoßen; sondern es lebt ein ganz anderer Geist in ihr als in der aristotelischen, sie
will etwas ganz anderes als diese (ebd. 275) In ähnlichem Sinn steht die stoische
Logik nicht trotz, sondern wegen ihrer Fadheit und Fehlerhaftigkeit höher als die
in anderem Betracht ihr so weit überlegene aristotelische (ebd. 276) » usw.

42 Contra Cresc. 1, 20 (25) c. 459, oder auch «Die Regeln geben an, was
folgerichtig ist» 34 (52) 2-3.

3



34 Zur formalen Logik bei Augustinus

dieser Sachverhalt zutrifft, dazu muß ich zum Fenster hinausschauen.
Wenn dagegen aus einem oder mehreren Sätzen ein Satz den Regeln
gemäß abgeleitet ist, dann nennt man die Ableitung gültig. Für die Wahrheit

eines Schlußsatzes genügt es nicht, die Regeln richtig einzusetzen;
darüber hinaus müssen auch die Prämissen wahr sein. Wir wollen uns die

Freiheit nehmen, zur Verdeutlichung zwischen «wahr» und «gültig» zu
unterscheiden, obwohl Augustinus unterschiedslos «wahr» sagt.

Augustinus bemerkt, daß es etwas anderes ist, die Gültigkeit der

logischen Regeln zu kennen oder die Wahrheit der Sätze (34 [52] 1-2). Die

Regeln geben an, was gültig ist und was nicht (34 [52] 2-3). Die Regeln
beziehen sich nur auf die Wahrheit der Implikationen (32 [50] 24-26),
vgl. auch 34 (52) 5-6). Sehen wir uns dazu nochmals das Beispiel 3) an:

1. Wenn es keine Auferstehung der Toten gibt, dann ist Christus
nicht auferstanden.

2. Nun ist Christus auferstanden.
3. Also gibt es eine Auferstehung der Toten.

Von der hier angewandten Regel meint Augustinus: «Und diese Regel
bezieht sich nur auf die Wahrheit der logischen Verbindungen [der
Implikationen], nicht auf die Wahrheit der Sätze» (32 [50] 24-26). Augustinus
ist sich bewußt, daß Paulus hier eine gültige Regel verwendet hat.
Daher muß auch jeder Atheist die Folgerung anerkennen. Damit darf
freilich nicht unterstellt werden, er müsse an die Auferstehung glauben.
Denn es ist, wie Augustinus richtig sagt, etwas anderes, die Gültigkeit
der Regeln anzuerkennen und die Wahrheit der Prämissen. Der Atheist
wird hinsichtlich der Wahrheit der Prämissen anderer Meinung sein.

Für die Gläubigen sind jedoch die Prämissen wahr. «Die Wahrheit
der Sätze muß in den heiligen Büchern der Kirche gesucht werden»

(31 [49] 37-38). Unter dieser Voraussetzung, so betont Augustinus
ausdrücklich, vermag der Logiker tiefer einzudringen als derjenige, der nur
die beiden Prämissen sieht. Wer sich in Logik auskennt, der schließt

richtig, daß es eine Auferstehung der Toten gibt (34 [52] 13-16), eine

Tatsache, die nur über die Logik zur Einsicht gebracht werden kann,
weil sie von Paulus nirgends ausgesprochen wird.

Analog zu «wahr - gültig» unterscheidet Augustinus auch
«falschungültig». Wird dies berücksichtigt, so entfällt der paradoxe Eindruck bei
35 [53] 20-21, da die Stelle so zu übersetzen wäre : « Die Definition und die

Einteilung auch falscher Dinge kann daher recht wohl korrekt (oder:
richtig) sein, obgleich das Falsche selbst durchaus nicht wahr sein kann.»



Zur formalen Logik bei Augustinus 35

Augustinus redet den Theologen zu, die Logik nicht zu unterschätzen.

Da aber eine solch wohlwollende Einstellung der Logik gegenüber
nicht ins allgemeine Erwartungsschema paßt, gelingt es Storf und Mitte-
rer mit Hilfe eines kleinen Übersetzungsfehlers genau das Gegenteil dessen

herauszubringen, was Augustinus sagen will. Augustinus argumentiert

so:

(1) Unsichere wahre Aussagen können durch sichere wahre

Aussagen und einer wahren Implikation zu sicheren Aussagen werden. (2) Es

gibt leider Leute, die mit der Kenntnis der Gültigkeit bereits meinen, im
Besitz der Wahrheit zu sein. (3) Und es gibt bedauerlicherweise andere,
die sich über die Logik hinwegsetzen, weil auch sie glauben, die Wahrheit
erkannt zu haben. (4) Ihnen muß indessen verborgen bleiben, was
derjenige herausfindet, der sich von der Logik leiten läßt : Es gibt eine

Auferstehung der Toten.
Die Übersetzer haben Punkt (3) so festgehalten: «Im Gegensatz zu

diesen [in (2) Erwähnten] setzen sich wieder andere, die tatsächlich im
Besitz der Wahrheit sind, zu tief herab, bloß weil sie die Gesetze der

Schlußfolgerung nicht kennen» (34 [52] 11-13).
Diese Aussage widerspricht vollständig dem beobachtbaren Verhalten

der Menschen. Wer nämlich die Wahrheit besitzt, jedoch die
logischen Regeln nicht kennt, der fühlt sich keineswegs zu einem Demutsakt

verpflichtet. Erfahrungsgemäß wird daraus im Gegenteil ein schneidiges

Argument gedreht, um das Logikstudium als überflüssig nachzuweisen.

- Übrigens, wenn (3) richtig übersetzt wäre, dann müßte in einem

folgerichtigen Gedankenablauf an Stelle von (4) ein Trostwort folgen, etwa im
Sinne, die Logik sei eben nicht jedermanns Sache, oder vielleicht, man
soll doch mit der Wahrheit zufrieden sein und nicht weiter nach der
nunmehr überflüssigen Logik fragen. Stattdessen weist Augustinus auf jenes
nicht unwichtige theologische Beispiel hin, wo nur die Logik weiterhilft.

Die Übersetzung müßte so lauten: (3) «Andere dagegen, die tatsächlich

einen wahren Satz erfaßt haben, sind mit sich zufrieden, obgleich sie

die Schlußgesetze nicht kennen. » 43 « Male se contemnunt » heißt nicht «sie

43 «Et rursus, quidam plerumque retinentes veram sententiam male se

contemnunt, quia leges conclusionis ingorant, ...» 34(52) 11-13. Die korrekte
Übersetzung dieser Stelle ist auch Franzosen und Engländern nicht gelungen, obgleich
sie im übrigen dem logischen Gedankengang Augustins getreu folgen. Das gilt etwa
für G. Combès et Farges, Oeuvre de St. Augustin 11 (Paris 1949) 319-321, sowie
P. Schaff, A Select Library of the Nicene and Post-Nicene Fathers of the Christian
Church, vol. II : St. Augustine (Michigan 1973) 552.



36 Zur formalen Logik bei Augustinus

setzen sich zu tief herab», sondern das Gegenteil, «sie setzen sich zu wenig
tief herab», wörtlich «sie verachten sich nicht», «sie denken von sich nicht
gering» oder freier, «sie sind mit sich zufrieden»44. Immerhin hätten die
Übersetzer dem Zickzackkurs des Gedankenablaufes entnehmen müssen,
daß die Geringschätzung der Logik bei Augustinus vielleicht neu zu
prüfen wäre 45.

Aus der Tatsache, daß die Gültigkeit von der Wahrheit unabhängig
ist, ergibt sich ein Zweifaches : Erstens handelt es sich bei den logischen
Regeln in einem gewissen Sinn um objektive Gültigkeit, die wir nicht
nach Belieben abschwächen oder gar mißachten dürfen. Das kommt
daher, weil die Menschen die Regeln nicht erfunden, sondern zum Zweck der

44 Seit Cicero: male non (vgl. Leumann-Hofmann-Szantyr, Lateinische
Grammatik [München 1965] Bd. 2, 455).

45 Ein Anzeichen des verhängnisvollen Logikverständnisses unter den
Augustinusforschern läßt sich immer wieder an den Angriffen ablesen, die gegen logische

Regeln geführt werden. Die Abwertung wird vorbereitet durch einen künstlich

aufgestellten Gegensatz. Auf der einen Seite stehen logische Regeln, abstrakte
Theorie, auf der andern die Wahrheit, die Dinge in ihrem Sein. Daraus wird unmittelbar

gefolgert, Augustinus hätte sich natürlich nicht mit Regeln abgegeben,
sondern sei direkt auf die Wahrheit zugegangen. Beispiele : « Logisches Denken und
richtiges Reden wird rein praktisch gelernt, ohne die Kenntnis der Regeln. » (F. X.
Eggersdorfer, Der Heilige Augustinus als Pädagoge und seine Bedeutung für die
Geschichte der Bildung [Freiburg 1907] 126). «Das Wesentliche ist nicht eine besonders

gute Kenntnis der Gesetze um Satzfolgen zu analysieren, Glieder abzutrennen
Auf all dies verzichtet Augustinus. » (J. Oroz, EL 'De doctrina Christiana' o la retorica
cristiana, in: Estudios clasicos 3 (1955-56) 453). «Sein [Augustinus] Nachdruck liegt
immer auf der Praxis eher als in der Theorie, und er schrieb weitgehend für jene,
die über kein anspruchsvolles Wissen der Formallogik verfügen. » (G. Howie,
Educational Theory and Practice in St. Augustine [London 1969] 262). De Plinval
macht die übliche hohle Verbeugung vor der Logik und sagt, Augustinus hätte die
Strenge dieses Instrumentes nicht übergehen können, schränkt jedoch gleich wieder
ein: «Aber letztlich scheint er der mehr scheinbaren als wirksamen Verzahnung keinen

entscheidenden Wert beigemessen zu haben. Er hat nie an den mechanischen
Beweis des Wahren geglaubt; ist aber der Syllogismus etwas anderes als ein Spiel
von kombinierten Sätzen, wo weder das Herz noch der Wille teilnehmen Augustinus

glaubt im Gegenteil an den Wert der intuitiven Demonstration des Wahren (à la
valeur d'une démonstration intuitive du vrai)» (G. de Plinval [Anm. 4] 236).
Erstens ist es grobe Unkenntnis, die Logik auf den Syllogismus reduzieren zu wollen.
Zweitens muß zwischen Gültigkeit und Wahrheit unterschieden werden. Die meiste
Zeit verbringt der Logiker mit dem Aufstellen eines «mechanischen» Beweises für
die Gültigkeit; hingegen einen mechanischen Beweis für die Wahrheit zu verlangen
wäre ein Mißgriff, für den sich kein Beleg bei einem Logiker noch bei Augustinus
finden läßt. Drittens hätte sich Augustinus wohl kaum die Mühe genommen, in
dieser Ausführlichkeit logische Regeln zu diskutieren, wenn er sich nicht bewußt
gewesen wäre, daß uns die «démonstration intuitive du vrai» leider nicht so leicht in
den Schoß fällt.



Zur formalen Logik bei Augustinus 37

eigenen Belehrung beobachtet haben (32 [50] 1-3)46. Das Zweite ist
damit verknüpft: Wegen ihrer Allgemeingültigkeit kann die Logik
außerhalb der Kirche erlernt werden (31 [49] 34-38). Da es nur eine

einzige Logik gibt - im gleichen Sinn, in dem es eine einzige Mathematik
gibt - kann sie weder christlich noch heidnisch sein, auch nicht theologisch

oder philologisch. Augustinus kann so reden, weil in dieser Grundfrage

aristotelische und alle Strömungen der stoischen Logik
übereinstimmen. Er vertritt also eine kohärente Logikauffassung, die seine

Zeit widerspiegelt47.

46 Sieben interpretiert diese Augustinusstelle so: «Warum, so fragen wir uns,
auf jeder Stufe dieses bis zur Philosophie aufsteigenden Weges die geradezu
leidenschaftliche und beschwörende Wiederholung: der Gegenstand der betreffenden
Wissenschaft ist nicht vom Menschen gestiftet? Die Antwort kann doch nur sein:
Um ihn als Stiftung und Werk Gottes zu reklamieren und ihn eo ipso auch -
grundsätzlich wenigstens - als Weg zur sapientia zu charakterisieren. M. a. W. der zweite
Bereich der menschlichen Kultur, der einem ersten aus Menschenwillen resultierenden

gegenübergestellt wird, ist an sich, da es sich um Stiftung Gottes handelt, Mittel,
Weg zur sapientia.(H. J. Sieben, Die 'res' der Bibel. Eine Analyse von Augustins
De doctrina Christiana I-III, in: Revue des Etudes Augustiniennes 21 (1975) 83.)
Diese erhabenen Gedanken stehen nicht entfernt im Augustinischen Text. Zum
Verständnis der Stelle müssen wir uns an die Diskussion des Kratylos erinnern.
Dort werden Argumente abgewogen, ob die Menschen den Dingen willkürliche
Namen gegeben haben, oder ob die Namen den Dingen von Natur aus zukommen; es

geht also um die Géost - çGoei Problematik. Die stoische Sprachauffassung hält die
Namengebung für willkürlich. Und hier setzt nun Augustinus ein: Die logischen
Regeln dagegen - auch Arithmetik, Begriffsbestimmungen, Einteilungen - sind
nicht willkürliche Abmachungen unter den Menschen ; sie sind «pöosi gegeben. Die
Menschen haben sie nicht erfunden, sondern beobachtet. - Auch der Interpretation
von Nash wird man nicht ohne Vorbehalt zustimmen können. Da Augustinus die
logischen Regeln nicht als menschliche Erfindungen anerkennt und ihnen im Sinn
der platonischen Ideen eine ewige Realität zuschreibt, leitet Nash daraus ab, Augustinus

verstehe es nicht, exakt zwischen logischer und ontologischer Ebene zu
unterscheiden (vgl. R. H. Nash, The Light of the Mind: St. Augustine's Theory of Knowledge

[Kentucky 1969] 76-77).
47 «Augustinus hält sich auf der goldenen Mittelstraße zwischen jenen, welche

die Logik als nur formelle Kenntnis einiger Gesetze betrachten, und jenen, die
Denken und Sein für identische Dinge erklären» (R. Storf, BKV1, 110, Anm. 1).
Abgesehen von einigen extremen Idealisten bewegen sich 100% aller Denker auf
diesem «goldenen Mittelweg». Nicht viel präziser drückt sich in der Gesamtbeurteilung

Marrou aus. Er findet die Überlegungen von Augustinus zur logischen Theorie
elementar und wenig technisch (vgl. H. I. Marrou [Anm. 2] 244-245). Zur Stütze
zitiert er etwa drei informationsarme Stellen. Wenn Marrou damit sagen wollte,
Augustinus sei seiner Zeit gegenüber im Rückstand, so wäre das falsch. Über den
elementaren Bereich konnte sich Augustinus nicht erheben, denn das ist der Logik
erst im Mittelalter gelungen. Die Bezeichnung «technisch» ist unbrauchbar, weil
nicht gesagt wird, ab welchem Entwicklungsstand einer Logik dieses Prädikat
zukommt.



38 Zur formalen Logik bei Augustinus

Nun gibt es bei Augustinus aber auch die folgende Behauptung:
«Schon daraus läßt sich leicht erkennen, daß aus falschen Sätzen gültige,
wie auch aus wahren Sätzen ungültige [und damit falsche] Schlüsse gefolgert

werden können» (33 [51] 14-16). Diese Sätze scheinen die vollständige

Kapitulation der Logik anzudeuten. Allerdings sind sie nicht so

gemeint. Wir wollen diese Sätze einzeln betrachten.
1. «Aus falschen Sätzen können gültige Schlüsse gefolgert werden.»

Hier ist wohl zunächst an das Schneckenbeispiel zu denken, bei dem

trotz logisch korrektem Vorgehen ein falscher Schluß zustande kommt.
Aber gerade dieses Resultat wird den Logiker anregen, bei mindestens
einer Prämisse einen Fehler zu vermuten48.

2. «Wahre Sätze können aus falschen Schlüssen hervorgehen.» Das

ist nur möglich, wenn die Bedingungen eintreten, von denen Augustinus
spricht, nämlich wenn die Regeln der Logik verletzt werden.

3. Wahre Sätze und korrekte Logik bringen nur wahre Schlüsse

hervor. Die Logik ist wahrheitskonservierend, und darin liegt ihr einziger
Wert. Wir haben also eine mustergültige Übereinstimmung in der
Auffassung zwischen Augustinus und der modernen Logik.

Indessen gibt es eine Stelle, wo Augustinus von seinem zeitbedingten
Entwicklungsstand auf die Logik im allgemeinen schließt. Er urteilt
über die einfachsten Deduktionen, die ein durchschnittlicher Mensch

sogleich verstehen kann, wenn er sagt : «Meistens stimmt es zwar, daß die
Menschen jene Wahrheiten, zu deren Erkenntnis die Logik erlernt wird,
leichter [intuitiv] erfassen als dies über das verwickelte und spitzfindige
Studium der Regeln gelingt» (37 [55] 6-9). Unter den von Augustinus
vorausgesetzten Bedingungen wird man ihm zustimmen. Ab welcher
Stelle die Hilfe der Logik und sogar des Symbolismus jedoch notwendig
wird, das ist genau so individuell verschieden wie bei einer Multiplikation,
wo der eine zum Taschenrechner greift, während der andere das Resultat

48 Die Verwendung einer gültigen Schlußregel ist eine notwendige, aber nicht
hinreichende Bedingung für die Wahrheit des Schlußsatzes. Verfasser von traditionellen

Logikbüchern begreifen das kaum. So sagt Verneaux: «'Jeder Stein ist ein
Lebewesen. Nun sind alle Menschen Steine. Also ist jeder Mensch ein Lebewesen'
Man braucht keine Anstrengung zu unternehmen, um zu verschleiern, daß die
Möglichkeit eines solchen 'Zufalls' ein wirklicher logischer Skandal ist» (R. Verneaux,
Introduction générale et logique. Cours de Philosophie Thomiste [Paris 1964] 87). Wenn
ein Buchhalter unberechtigt 200.— Fr. aus der Kasse ausleiht und später ebenso

klug wie unbemerkt 200.— Fr. heimlich rückerstattet, dann stimmt die
Buchhaltung. Ist das nun ein Skandal der Buchhaltung, der Mathematik? Von einem
Skandal kann nur reden, wer den formalen Charakter der Logik verkennt.



Zur formalen Logik bei Augustinus 39

schon im Kopf ausgerechnet hat. Indessen, wenn auch von Mensch zu
Mensch die Grenze variiert, wo der Rechner eingesetzt wird, so bleibt
doch die Tatsache bestehen, daß es für jeden Menschen eine solche Grenze

gibt. Ohne Einführung in die Logik vermag erfahrungsgemäß weniger
als 1 % der Hochschulstudenten den einfachen Satz korrekt zu verneinen:
«Wenn es regnet, dann bleibt Albert zu Hause». Es können auch nicht
alle zeigen, warum die in Anm. 26 erwähnte Regel von Cicero ungültig
ist. Gänzlich aussichtslos ist es schließlich, originale Abhandlungen
mittelalterlicher Philosophen verstehen zu wollen oder einfachste Beispiele
aus der heutigen Wissenschaftstheorie.

5. ZUSAMMENFASSUNG

Die sogenannten traditionellen Philosophen haben eine Logikauffassung

verbreitet, die wir heute als zur Dekadenz der Logik gehörig
verstehen, wie sie seit der Renaissance einsetzte; sie eignet sich weder für
sachliche Problemlösungen noch zur historischen Beurteilung früherer
Epochen. Fachleute mit diesen Voraussetzungen haben bei Augustinus
gelegentliche logische Randfragen berührt, Definitionen, Einteilungen,
Gattungen usw. Da ihre Untersuchungen kein brauchbares Resultat
ergeben wollten, so bot sich als Ausweg die euphemistische Deutung an,
die Logik von Augustinus sei elementar und wenig technisch. Diese Sicht
hat sich inzwischen aufgrund der Ergebnisse der modernen Logik grundlegend

gewandelt.
Zur Zeit von Augustinus beherrschte die stoische Logik die Schulen.

Es ist die Aussagenlogik, die ein halbes Jahrhundert nach Aristoteles von
den Megarikern entwickelt und in den Unterricht aufgenommen wurde.
Dadurch hat sich das Interesse von namenlogischen Verknüpfungen auf

AussagenVerknüpfungen verschoben. In den Schulbüchern wird jeweils
anschließend an den aristotelischen Syllogismus die stoische Aussagenlogik

dargestellt. Unglücklicherweise hat diese philosophische Tätigkeit
erst in neuerer Zeit den einheitlichen Namen «Logik» bekommen. In der

Antike war nur bei den Stoikern eine einigermaßen einheitliche Bezeichnung

im Gebrauch; sie sprachen von «dialectica». Zur Zeit von Augustinus

ist «Dialektik» beinahe synonym mit «Logik».
Wird das 2. Buch De doctrina Christiana auf diesem geschichtlichen

Hintergrund gelesen, so zeigt es sich, daß Augustinus an dieser Stelle

weit ausführlicher und für eine Beurteilung umfassender auf die Logik



40 Zur formalen Logik bei Augustinus

zu sprechen kommt als in den üblicherweise untersuchten Werken. Dabei
erweist er sich als Praktiker, der mit untrüglichem Blick die einfachsten

Regeln hervorhebt, gegen die erfahrungsgemäß am häufigsten verstoßen
wird. Auf die aristotelische Syllogismentheorie geht er nicht ein, seine

Logik ist fast ausschließlich stoisch.

Augustinus soll das 2. Buch De doctrina Christiana im Jahre 397

verfaßt haben, elf Jahre nach der Konversion. Von einem Bischof, der
ein reiches theologisches Arbeitspensum zu bewältigen hat, darf man
kaum Forschungsbeiträge zur Logik erwarten. Von einer persönlichen
Arbeit ist denn auch nichts zu spüren, weder in der Entwicklung eines

Theorems noch eines bemerkenswerten Beweises. Umso mehr Gewicht
erhalten seine durchaus breit angelegten Beschreibungen zur Logik,
verglichen etwa mit den bescheidenen Ausführungen über Geschichte

und Naturwissenschaften. Augustinus stellt sich wohlwollend zur Logik
und dringt soweit in ihr Leistungsvermögen ein, daß er bereit ist
zuzugeben: auch in der Theologie hilft die Logik dem wissenschaftlichen
Verständnis.

ÜBERSETZUNG DER LOGIKTEXTE VON AUGUSTINUS

De doctrina Christiana II, 31 (48) - 37 (55)

31 (48) Es bleiben noch jene Kenntnisse übrig, die nicht unter die

Sinneswahrnehmungen des Körpers fallen, sondern dem Denkvermögen der
Seele angehören, wo die Wissenschaft der Logik und der Mathematik
herrscht. Die Logik trägt sehr viel bei zur Erfassung und Lösung aller
Arten von Fragen, die in der Heiligen Schrift auftauchen. Man hat sich

jedoch zu hüten, den Gegner aus Streitsucht und kindischer Schadenfreude

zu täuschen. Es gibt nämlich viele ungültige Folgerungen, die Sophismen

genannt werden; sie sind häufig den gültigen so täuschend nachgemacht,

daß sie nicht bloß langsam begreifende Köpfe, sondern sogar
scharfsinnige, momentan unachtsame Leute täuschen. So schlug einer
seinem Gesprächspartner vor: «Was ich bin, das bist du nicht». Der
erklärte sich damit einverstanden, denn zum Teil war der Satz ja ganz
richtig. Doch war dabei der eine ein hinterlistiger, der andere aber ein

argloser Mensch. Jener fügte bei: «Ich bin aber ein Mensch». Als auch
dieser zweite Satz von seinem Gesprächspartner angenommen worden

war, da schloß jener so: «Also bist du kein Mensch». Diese Art von
verfänglichen Schlüssen weist, wie mir scheint, die Heilige Schrift an jener



Zur formalen Logik bei Augustinus 41

Stelle zurück, wo es heißt: «Wer sophistisch redet, ist verhaßt». Außerdem

nennt man auch eine an sich unverfängliche Rede sophistisch, wenn
sie in größerem Maß nach gezierten Worten hascht als dem Ernst der
Sache angemessen ist.

31 (49) Es gibt auch logisch richtige Folgerungen, die zu falschen Sätzen

führen, wenn man den Irrtum des Gesprächspartners weiter verfolgt.
Indessen führt ein edler und gelehrter Mensch solche Ableitungen bloß

durch, damit auf diese Weise jener, dessen Fehler nachgewiesen wird, aus
Scham seinen Irrtum aufgebe, weil er durch das Festhalten am Irrtum
gezwungen würde, solche Meinungen anzuerkennen, die er ablehnt. So

folgerte der Apostel nicht etwas Wahres, als er sagte: «Auch Christus ist
nicht auferstanden», und weiter, «dann ist unsere Verkündigung leer und
euer Glaube sinnlos» usw. Das ist gänzlich falsch, weil ja Christus
auferstanden war und die Verkündigung derer nicht eitel war, die dies verbreiteten,

noch der Glaube derer, die dies geglaubt hatten. Und doch reihten
sich diese falschen Behauptungen ganz folgerichtig an den Anfangssatz,
es gebe keine Auferstehung der Toten. Sind aber jene Sätze, die nur
wahr sind, wenn es keine Totenauferstehung gibt, als falsch nachgewiesen,

so folgt daraus, daß es eine Auferstehung der Toten gibt. Da es also

nicht bloß logisch gültige Verknüpfungen von wahren, sondern auch von
falschen Sätzen geben kann, so läßt sich die Gültigkeit dieser Verknüpfungen

leicht auch in jenen Schulen erlernen, die außerhalb der Kirche
stehen. Die Wahrheit der Aussagen selbst jedoch muß in den heiligen
Büchern der Kirche gesucht werden.

32 (50) Die Wahrheit der Implikationen wurde nicht von den Menschen

erfunden; sie ist nur von ihnen beobachtet und schriftlich niedergelegt
worden zur eigenen Belehrung oder für den Unterricht; denn die Wahrheit

liegt in der unveränderlichen und von Gott geschaffenen Natur der
Dinge. Der Historiker, der den zeitlichen Ablauf der Ereignisse erzählt,
schafft diese Ordnung nicht selber; und der Forscher, der die Lage der
Orte, die Natur der Lebewesen, Pflanzen oder Steine zeigt, legt damit
keine von Menschen erfundenen Dinge dar; der Astronom, der auf die
Gestirne und ihre Bewegungen weist, deutet dadurch auf keine von ihm
selbst oder überhaupt von einem Menschen erfundene Sache. So verhält
es sich auch mit dem Logiker, der sagt; «Wenn der Nachsatz falsch ist,
muß auch der Vordersatz falsch sein». Er sagt etwas ganz Richtiges, doch
bewirkt er nicht selbst, daß es so ist ; er zeigt bloß, daß es so ist. Nach der



42 Zur formalen Logik bei Augustinus

gleichen Regel ist das zu verstehen, was ich vom Apostel angeführt habe.

Der Argumentation jener Leute, deren Irrtum der Apostel vernichten
wollte, geht der Satz voraus, daß es keine Totenauferstehung gebe. Auf
den von ihnen aufgestellten Vordersatz, es gebe keine Auferstehung der

Toten, folgt notwendig der Schluß : Auch Christus ist nicht auferstanden.
Dieser Schluß ist aber falsch; Christus ist nämlich auferstanden. Falsch
ist daher auch der Vordersatz; der Vordersatz besagt nämlich, es gebe
keine Auferstehung der Toten. Folglich gibt es eine Auferstehung der
Toten. Der ganze Schluß läßt sich kurz so zusammenfassen: «Wenn es

keine Auferstehung der Toten gibt, dann ist auch Christus nicht
auferstanden. Christus ist aber auferstanden. Also gibt es eine Auferstehung
der Toten». Die Regel also, daß die Verneinung des Nachsatzes notwendig

eine Verneinung des Vordersatzes nach sich zieht, haben die Menschen

nicht erfunden, sondern nur darauf hingewiesen. Diese Regel bezieht sich

einzig auf die Wahrheit der Implikationen, nicht auf die Wahrheit der
Sätze.

33 (51) An dieser Stelle von der Auferstehung war sowohl die logische
Regel gültig als auch der Schlußsatz selber wahr. Bei falschen Sätzen

jedoch führt die gültige Ableitung etwa zu einem Ergebnis folgender Art.
Gehen wir von der Annahme aus, jemand habe dies zugegeben : «Wenn die

Schnecke ein Tier ist, dann hat sie eine Stimme». Wird nach diesem
Zugeständnis bewiesen, daß die Schnecke keine Stimme hat, so ergibt sich, da

aufgrund der Verneinung des Nachsatzes auch der Vordersatz zu verneinen

ist, daß die Schnecke kein Tier ist. Diese Behauptung ist falsch, aber

es ist eine gültige Folgerung aus dem zugestandenen falschen Sachverhalt.
Die Wahrheit eines Satzes hängt von ihm selber ab, die Wahrheit der

Implikation aber richtet sich ganz nach der Meinung und dem
Zugeständnis dessen, mit dem verhandelt wird. Deshalb folgert man, wie
oben gezeigt wurde, mit einer gültigen Regel etwas Falsches, damit es

denjenigen, dessen Irrtum wir nachweisen wollen, reut, Prämissen
zugestanden zu haben, deren Folgerungen er ablehnen muß. Schon daraus

läßt sich leicht erkennen, daß aus falschen Sätzen gültige, wie auch aus
wahren Sätzen falsche Schlüsse gefolgert werden können. Nehmen wir
einmal an, jemand habe die Prämisse vorgeschlagen : «Wenn einer gerecht
ist, dann ist er auch gut», und das sei zugestanden worden; es werde

weiter angenommen : « Er ist aber nicht gerecht ». Aus diesen Annahmen
werde der Schluß gezogen: «Daher ist er nicht gut». Mögen alle diese

Aussagen wahr sein, die Schlußregel ist gleichwohl ungültig. Denn wenn



Zur formalen Logik bei Augustinus 43

auch die Verneinung des Nachsatzes notwendig eine Verneinung des

Vordersatzes nach sich zieht, so braucht aus dem verneinten Vordersatz
keineswegs die Verneinung des Nachsatzes zu folgen. So sagen wir etwas
Wahres mit der Behauptung: «Wenn einer ein Redner ist, so ist er auch
ein Mensch». Wollten wir zu dieser AussagenVerknüpfung noch als gegeben

annehmen: «Er ist kein Redner», so wäre der Schluß: «Also ist er
kein Mensch», unerlaubt.

34 (52) Daher ist es eine Sache, die Implikationsregeln zu beherrschen,
eine andere, die Wahrheit der Sätze zu kennen. Mit Hilfe der Regeln lernt
man, was folgerichtig ist, was nicht folgerichtig und was widersprechend
ist. Folgerichtig ist: «Wenn einer ein Redner ist, dann ist er auch ein
Mensch»; nicht folgerichtig ist der Satz: «Wenn einer ein Mensch ist,
dann ist er auch ein Redner», und falsch ist der Satz: «Wenn einer
ein Mensch ist, dann ist er ein Vierbeiner». Hier wird also die
Implikation selbst beurteilt: Geht es aber um die Wahrheit der Sätze, dann
müssen die Sätze an sich und nicht ihre logischen Verknüpfungen betrachtet

werden. Wenn indessen mit wahren und unbestrittenen Sätzen andere

in gültiger Verknüpfung verbunden werden, dann werden auch diese

Sätze notwendigerweise unbestreitbar. Es gibt nun Leute, die sich
brüsten, als seien sie gleichsam im Besitz der Wahrheit selbst, bloß weil sie

die Gültigkeit der Verknüpfungen erlernt haben; und es gibt andere, die,
nachdem sie die Wahrheit des Satzes eingesehen haben, mit sich zufrieden
sind, auch wenn ihnen die Gesetze des Schließens unbekannt sind. Und
doch ist der besser daran, der weiß, es gibt eine Auferstehung der Toten,
als jener, welcher weiß, es sei folgerichtig, daß, wenn es keine Auferstehung

der Toten gibt, auch Christus nicht auferstanden ist.

35 (53) Auch die Wissenschaft von der Definition, Einteilung und
Zerlegung ist trotz häufiger Anwendung auf falsche Dinge weder selber falsch
noch von den Menschen erfunden, sondern aus der Natur der Dinge
abgeleitet. Von dieser Wissenschaft machen zwar die Dichter in ihren Fabeln
Gebrauch, falsche Philosophen in ihren irrigen Lehrmeinungen, ja
sogar die Häretiker, das heißt falsche Christen ; aber deshalb ist doch der
Satz nicht falsch, daß weder in die Definition noch in die Einteilung oder

Zerlegung etwas nicht zur Sache Gehöriges aufgenommen oder etwas zur
Sache Gehöriges übergangen werden darf. Das gilt auch, wenn die in
ihrem Begriff bestimmten oder eingeteilten Sachen nicht wahr sind. So

wird das Wort «falsch» selber definiert, wenn wir sagen: «Unter falsch



44 Zur formalen Logik bei Augustinus

verstehen wir die Bezeichnung einer Sache, die sich in Wirklichkeit
anders verhält, als sie bezeichnet wird, oder wenn wir eine ähnliche

Erklärung geben. Diese Definition ist gültig, wenn auch das Falsche nie

richtig sein kann. Wir können auch eine solche Einteilung geben, daß

wir sagen, es gibt zwei Arten von Falschem: die eine umfaßt das, was

überhaupt nicht sein kann ; die andere das, was nicht ist, obgleich es sein

könnte. Wer nämlich sagt «7 + 3 11», der sagt etwas, was überhaupt
unmöglich ist; wer aber behauptet, am 1. Januar habe es geregnet, der

sagt etwas aus, was doch hätte sein können, selbst wenn es in Wirklichkeit

nicht eingetroffen ist. Die Definition und die Einteilung auch
falscher Dinge kann daher recht wohl korrekt sein, obgleich das Falsche
selbst durchaus nicht wahr sein kann.

36 (54) Es gibt auch gewisse Regeln für eine umfassendere Redekunst,
die man Beredsamkeit nennt. Diese Regeln bleiben nicht weniger gültig,
selbst wenn durch sie Falsches geraten wird. Da sie auch eingesetzt werden

können, um das Wahre darzulegen, so ist nicht die Beredsamkeit
selber zu bemängeln, sondern die Verkehrtheit jener, die einen schlechten
Gebrauch davon machen. Denn es ist ebenfalls nicht eine menschliche

Erfindung, daß eine freundliche Rede den Zuhörer gewinnt, oder daß

eine knappe und klare Darstellung das Ziel leicht erreichen läßt und eine

abwechslungsreiche Rede die Zuhörer vor Langeweile bewahrt. Diese

und ähnliche Feststellungen, die in falschen wie in wahren Fällen zutreffen,

insofern sie ein Wissen oder einen Glauben bewirken oder jemanden
veranlassen etwas anzustreben oder zu fliehen, sind in ihrer Zweckdienlichkeit

eher aus den Dingen heraus als in sie hineingelesen worden.
37 (55) Wenn die Redekunst erlernt wird, so geschieht das eher, um
unser Wissen vorzutragen und nicht, um es zu vermehren. Die vorher

genannte [Logik] indessen, die mit Schlüssen, Definitionen und Einteilungen

umgeht, ist für das Verständnis sehr nützlich. Nur müssen sich
die Menschen hüten, sie hätten mit der Kenntnis dieser Regeln bereits die

Wahrheit zu einem glücklichen Leben erlernt. Meistens stimmt es zwar,
daß die Menschen jene Wahrheiten, zu deren Erkenntnis die Logik
erlernt wird, [intuitiv] leichter erfassen als dies über das verwickelte und

spitzfindige Studium der Regeln gelingt. Das ist gerade so, als würde

jemand Bestimmungen über das Gehen aufstellen und davor warnen, den

hinteren Fuß nicht eher aufzuheben bevor der vordere auf den Boden

gesetzt ist. Dann würde bis ins Einzelne beschrieben, wie die Knöchel
und Kniegelenke zu bewegen sind. Damit würde etwas Wahres gesagt



Zur formalen Logik bei Augustinus 45

denn anders kann man nicht gehen. Aber das machen die Menschen leichter

durch Gehen, statt auf das Gehen aufzupassen oder sich aufgrund von
Erklärungen ein theoretisches Verständnis anzueignen. Jene aber, die

nicht gehen können, kümmern sich noch viel weniger um Vorschriften,
die sie nicht durch einen praktischen Versuch erproben können. So sieht
ein intelligenter Mensch meist schneller ein, daß ein Schluß falsch ist,
als daß er die theoretischen Gesetze begreift; ein unbeweglicher Geist

hingegen, der den falschen Schluß nicht durchschaut, erkennt noch viel
weniger die angewandten Regeln. Bei diesen Vorgängen besteht unsere
Freude häufiger darin, daß wir die Wahrheit hervorbrechen sehen, als

daß wir in unserer Fähigkeit zu disputieren und zu beurteilen gefördert
werden. Eine Geistesschulung bedeuten diese Künste ganz gewiß,

obgleich sie daneben auch ziemlich boshaft und stolz machen können.
Leute mit diesem Wissen täuschen gerne durch scheinbar wahre Worte
und durch Argumente in Frageform oder glauben, weil sie solche Dinge
erlernt haben, seien sie den Guten und Arglosen überlegen.


	Zur formalen Logik bei Augustinus

