Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 28 (1981)
Heft: 3
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN

Maximi Confessoris: Quaestiones ad Thalassium. Tom. I: Quaestiones
I-LV, una cum latina interpretatione I0oANNIS ScoTTl ERIUGENAE iuxta
posita, ediderunt Carl Laca et Carlos STEEL. — Turnhout: Brepols 1980.
cxvii-556 p. (Corpus Christianorum, Series Graeca. 7.)

Zu den Namen, die im Bereich der patristischen Studien in jiingster Zeit
vermehrt in den Vordergrund getreten sind, zihlt zweifellos Maximus Con-
fessor (580-662), der wohl als die bedeutendste Gestalt der ausgehenden
griechischen Patristik gelten darf. In dem MaBe aber, in dem die Erforschung
seines Werkes in den letzten Jahren und Jahrzehnten fortschritt, machte sich
das Fehlen einer zuverldssigen, heutigen Anspriichen geniigenden Textgrund-
lage ebenso deutlich spiirbar. So gehért eine neue kritische Edition der Opera
Maximi schon lange zu den vordringlichsten Desiderata der Maximusfor-
schung, die sich bislang — abgesehen von Aldo Ceresa-Gastaldos Edition von
de caritate (Rom 1963) — noch immer mit der von Migne iibernommenen und
in mancher Hinsicht unbefriedigenden Ausgabe von Combefis aus dem Jahre
1675 (und fiir die Ambigua mit Oehlers Text) begniigen muBte. Umso erfreu-
licher ist daher die Tatsache, dal im Programm der neuen Series Graeca des
Corpus Christianorum Maximus eine vorrangige Stellung eingerdumt wird,
wie die Ankiindigung einer vollstindigen kritischen Ausgabe seiner Werke
deutlich macht. Das Erscheinen des ersten Bandes dieser Opera Omnia, der
hier vorgestellt werden soll, darf deshalb sicherlich als bedeutsames Ereignis
verbucht werden — zumal diese « Premiére» iiberaus gut gelungen ist und sich
in mancher Hinsicht als mustergiiltig prisentiert.

Carl Laca und Carlos STEEL, beide an der Katholieke Universiteit in
Lowen titig, bieten hier die Ausgabe eines Teiles der Quaestiones ad Thalas-
sium (QTh), und zwar der Nummern 1-55. Ein zweiter Band fiir die Quae-
stiones 56-65 ist in Vorbereitung.

Die ausfiihrliche Einleitung (IX-CXVIII), die als eigentliche quellen-
kritische und traditionsgeschichtliche Studie gelten darf, enthélt eine detail-
lierte Untersuchung der handschriftlichen Uberlieferung der QTh. L./S.
beanspruchen, diese Uberlieferung in ihrer Gesamtheit zu erfassen (XIV). Sie
erweist sich als sehr weitgespannt, sowohl in chronologischer als auch in geo-
graphischer Hinsicht, umfaBt sie doch nebst fragmentarischen und indirekten
Textzeugen iiber 40 Codices verschiedenster Provenienz (vgl. die Liste auf den
Seiten XV 1{.), die sich vom ausgehenden 10. Jahrhundert (Codex Coisl. 276) bis



472 Besprechungen

gegen das Jahr 1600 hin verfolgen 14B3t. Der zeitliche Abstand zum Archetyp
ist damit relativ gering. Im wesentlichen lassen sich zwei Hauptstringe unter-
scheiden: L./S. sprechen von einer italo-griechischen und einer orientalischen
Familie. Dafl alle Codices einzeln untersucht und in ihrer Bedeutung fiir die
Textiiberlieferung dargestellt werden, gehért mit zu den Vorziigen dieser
Ausgabe. Da die QTh zudem in einer ganzen Reihe von Zeugen innerhalb
eines eigentlichen Corpus iiberliefert sind (vgl. XLII-LVI), kommt der
Arbeit von L./S. iiber den unmittelbaren AnlaB hinaus Bedeutung zu: Es
eroffnet sich nicht nur ein Blick auf den Rezeptionsstand der Opera Maximi,
die zu einem bestimmten Zeitpunkt (um 1100) in der orientalischen Tradi-
tion bekannt und geldufig waren, es ergeben sich zudem auch wertvolle Ein-
sichten fiir die traditionsgeschichtlichen Zusammenhinge der anderen im
besagten Corpus enthaltenen Werke (ca. 40, zumeist in der gleichen Anord-
nung). Insofern ist das von L./S. erstellte Stemma Codicum (CX {.) iiber QTh
hinaus von Belang und kommt der vorliegenden Edition in dieser Hinsicht
eine Art Pilotfunktion zu.

Die Analyse der Codices und ihrer Lesarten wirft auch ein interessantes
Licht auf die Combefissche Edition (LXXXIII-XC). Die von ihm beniitzten
Zeugen lassen sich identifizieren. Vor allem zeigt sich, da8 Combefis seinem
vielzitierten Regius, hinter dem sich unschwer der Paris. gr. 7094 (15. Jh.)
erkennen laBt, leider gegeniiber dem Paris. gr. 886 (13. Jh.) den Vorzug gege-
ben hat, obwohl er selber die hervorragende Qualitit des letzteren erkannt
hat (vgl. die von Migne iibernommenen Anmerkungen in PG 90, 243f. und
4311.). Anscheinend konnte er diesen Codex erst einsehen, als seine Arbeiten
schon weit vorangeschritten waren, so daB3 er ihn nur noch fiir einige verein-
zelte Emendationen verwendete. Ohne diesen fast als tragisch zu bezeichnen-
den Sachverhalt hidtte wohl in den letzten drei Jahrhunderten ein wesentlich
besserer Text der QTh zur Verfiigung stehen konnen.

Besondere Erwihnung verdient auch die lateinische Ubersetzung der
QTh durch JorANNES ScoTTus ERIUGENA (vgl. XCI-CIX), die den griechi-
schen Text in der vorliegenden Ausgabe Seite fiir Seite begleitet. Es handelt
sich hier um eine eigentliche Editio princeps, fiir die P. Meyvaert, dem Ent-
decker der beiden einzigen erhaltenen Textzeugen, wesentliche Verdienste
zukommen (vgl. V). Diese lateinische Ubersetzung hat bekanntlich einen
besonderen Rang innerhalb des geistesgeschichtlich so bedeutsamen Vor-
ganges der Vermittlung griechischen Denkens an das lateinische Mittelalter.
Sie ist aber auch fiir den griechischen Text selber von nicht unerheblichem
Interesse (CVI-CIX), stellt sie doch das &dlteste Zeugnis fiir die QTh iiberhaupt
dar. Wihrend ndmlich die ersten erhaltenen griechischen Codices aus dem
ausgehenden 10. Jahrhundert stammen, geht die Ubersetzung auf die Mitte
des 9. Jahrhunderts zuriick und setzt somit eine deutlich dltere griechische
(Unzial-) Handschrift voraus. Fiir die Erstellung des griechischen Textes
trigt sie indessen, von einigen wenigen Stellen abgesehen, wenig Neues bei.
Sie bestdtigt aber immerhin in eindrucksvoller Weise die Zuverldssigkeit der
erhaltenen griechischen Uberlieferung.

SchlieBlich sei noch kurz auf die mit den sogenannten Scholien verbunde-
ne Problematik hingewiesen, Nachdem L./S. feststellen konnten, dal die



Besprechungen 473

bisher angenommene Datierung dieser glossenartigen Kommentare in die
Zeit um das Jahr 1100 einzig fiir die gegen Nilus gerichteten und als solche
gekennzeichneten Scholien Giiltigkeit hat (sie sind nur im Codex Angelicus 120
iiberliefert), wahrend das Gros der Scholien sich in der handschriftlichen
Tradition genau so weit zuriickverfolgen 146t wie der Text selber (auch in der
lateinischen Ubersetzung), stellt sich neu die Frage nach ihrer Authentizitit.
Die Annahme einer Autorschaft von Maximus selber, wie sie der Prolog bean-
sprucht, ist nicht mehr einfach auszuschlieBen. Wir sind fortan einzig auf die
textinterne Kritik angewiesen. Somit bleibt die ganze Frage durchaus offen —
auch fiir die Herausgeber der QTh selber (XII-XIII).

Der zweisprachige Text (2-539) prasentiert sich klar und ibersichtlich
und wird durch den Apparat, der sich fiir die abweichenden Lesarten im
wesentlichen auf die Textzeugen der «ersten Generation» beschrinkt (vgl.
die Begriindung, CXII), sowie durch ausfiihrliche Indices (541-555) vorziig-
lich erschlossen.

Es bleibt zu hoffen, daB dieser erste Band der Opera Omnia Maximi
nicht allzulange allein bleibt, sodann sich bald der Gesellschaft von Nach-
folgern der gleichen Qualitit erfreuen darf.

FeLix HEINZER



474 Besprechungen

Bujo, Bénézet: L’autonomie morale et la découverte des normes. La
question de I’autonomie morale de la connaissance et de la fixation des nor-
mes est au centre des débats actuels sur la spécificité de la morale chrétienne,
sur les problémes concrets qui se posent 4 la conscience chrétienne et sur le
droit de I’Eglise a y intervenir. L’ouvrage de B. Bujo ! interroge S. Thomas
d’Aquin sur ces questions par un effort de retour au S. Thomas historique
au dela des interprétations de la tradition thomiste, selon la distinction deve-
nue courante en allemand entre «thomistisch» (de 1'école thomiste) et «tho-
manisch» (qu’on pourrait traduire par «thomasieny).

I. PRESENTATION

Dans cet essai de redécouverte de S. Thomas en liaison avec les pro-
blémes actuels de morale fondamentale, I'auteur utilise une méthode origi-
nale par la place importante accordée aux commentaires scripturaires du
Docteur angélique. L’'idée qui le conduit est de montrer que I’Ecriture, et
par suite la foi chrétienne, est bien la source premiere de la pensée de S.
Thomas dans toutes ses ceuvres qui sont ainsi proprement théologiques, a
la différence d’une lecture trop rationnelle qu’on a pu en faire et qui ne voyait
plus guere dans I’Ecriture qu’un lieu out puiser des arguments d’appoint.
C’est pourquoi l'introduction comporte un exposé sur la chronologie des
ceuvres scripturaires de S. Thomas et sur sa méthode exégétique. Celle-ci,
tout en reprenant la tradition patristique, posséde une certaine originalité
qui ne se limite pas a donner la priorité au sens littéral, comme certains tho-
mistes l'ont dit, mais fait valoir 4 sa maniére la dimension morale et spiri-
tuelle de I’Ecriture comme source de la théologie. Aussi I'auteur exploitera-
t-il tout autant les commentaires scripturaires que les ceuvres systématiques
de S. Thomas.

Le corps de l'ouvrage se divise en deux grandes parties. La premiére
étudie ’homme comme étre raisonnable en relation avec les fondements de
I'agir moral. La seconde est consacrée aux régles de 1’agir moral, les régles
subjectives d’abord, principalement la syndérése et la conscience, les régles
objectives ensuite: la loi de la création, soit la loi naturelle et la loi humaine,
et la loi du salut biblique, la loi ancienne et la loi nouvelle.

La démarche de 'auteur, prise dans ses grandes lignes, se situe en réac-
tion a 1'égard d'une interprétation intellectualiste, sinon rationaliste, de la
pensée de S. Thomas, qui reste courante (117ss). Sans doute la raison joue-
t-elle un role central pour S. Thomas, notamment en morale, mais elle ne
peut étre isolée des autres facultés, de la totalité du sujet humain désignée
par la notion de mens que 'auteur traduit par le «moi central» (Ich-Mitte).
Déja la raison procéde de l'dintelligence» (intellectus) qui est faculté intui-
tive manifestant les premiers principes; elle en dépend dans tout son pro-
cessus cogitatif et y retourne (125ss). L’esprit humain est certes ouvert sur

1 Bujo, Bénézet, Moralautonomie und Normenfindung bei Thomas von Aquin.
Unter Einbeziehung der neutestamentlichen Kommentare. Paderborn: Schéningh
1979. (Veroffentl. des Grabmann-Institutes. 29.)



Besprechungen 475

la totalité du réel, mais la raison est limitée dans sa puissance. Pour con-
naitre Dieu, 'homme a besoin de la connaissance affective que procure
I’'amour (153ss). Pour connaitre le monde il doit engager, outre sa pensée,
son vouloir, ses sentiments et jusqu’a son corps (157ss). S. Thomas parlera
de V'instincius mentis qui correspond au «cceur» dans le sens biblique. Aussi
ne mérite-t-il nullement d’étre qualifié de théologien «sans chair ni sang»
(160).

La réflexion culmine dans l'évocation du théme de I'imago Dei, qui
revét une importance centrale pour la morale de S. Thomas (173 ss). L’homme
est & 'image de Dieu non par sa seule raison, mais par son intelligence et son
libre arbitre qui le rendent, comme Dieu, maitre de ses actes et libre. Cette
image n’est pas statique, mais dynamique; elle tend vers sa perfection par
le progres dans la connaissance et I'amour du Dieu trinitaire grace aux vertus,
surtout théologales, et aux dons de I’Esprit Saint, spécialement la sagesse.
Aussi est-ce I'’homme tout entier, corps et ame, qui est activement conformé
«a I'image de Dieu». Ainsi sommes-nous loin du théme rationaliste et indi-
vidualiste de I'image de Dieu que la scolastique aurait introduit avec Aristote
dans la théologie chrétienne, selon le reproche de certains protestants (173).

L’image de Dieu contenue dans la mens, la personnalité centrale, ras-
semblant, outre l'intelligence et la raison, toutes les facultés de 1’homme,
tel est le fondement de l'autonomie morale. « L’autonomie et la connaissance
des normes dépendent réellement de ’homme seul chez S. Thomas..., mais
c’est Dieu méme qui fonde cette autonomie... et donne 3 sa créature de la
reconnaitre. La base en est la relation métaphysique de ’homme 4 Dieu,
comme image de Dieu, telle que la Révélation et la foi la manifestent. S.
Thomas n’est avocat ni d’une pure théonomie, ni d’'une pure autonomie.
11 accorde & 'homme une pleine autonomie dans la connaissance de la vérité
qui, comme telle, ne peut contredire la Révélation; mais cette autonomie
repose sur une théonomie constituée par la création de I'homme a I'image de
Dieu et par I'apport de la Révélation nécessaire pour mener a son achéve-
ment la recherche de I'intelligence et du coeur humain et en corriger les erre-
ments» (162).

L’auteur consacre, en complément, un chapitre intéressant a la doctrine
de S. Thomas sur la femme. Partant d’une série de textes qui affirment I'infé-
riorité relative de la femme dans la société, il montre comment S. Thomas
arrive a se dégager de cet héritage aristotélicien pour établir, dans une autre
série de textes, 1’égalité entre I'’homme et la femme, en conséquence de son
anthropologie et surtout de sa méditation de I’enseignement scripturaire sur
I’homme créé a I'image de Dieu. Ce qui démontre que «le lieu de I'anthro-
pologie de S. Thomas est théologique et saisit '’homme dans sa totalité»
comme image de Dieu (172).

Dans I'étude des régles de I'agir moral se retrouve la méme ligne de pen-
sée: l'auteur veut corriger l'intellectualisme de l'interprétation courante de
S. Thomas en montrant que la seule raison ne suffit pas au jugement moral,
que la syndérése, «habitus» des premiers principes pratiques, est de nature
intuitive et se coordonne ainsi avec I'«instinct nouveau» que conférent les
vertus et les dons du Saint-Esprit (194ss). Le méme caractére intuitif et



476 Besprechungen

non discursif se retrouve dans la conscience rapprochée de la syndéreése et
dans le conseil qui I’éclaire (le consilium ne serait pas un moment rationnel
discursif, mais un mouvement de la spontanéité intérieure, ce qui est un peu
étonnant quand on a lu I-1I. 14, et méme si le don de conseil est plus intuitif
que la délibération de la raison (228)) pour former le jugement particulier
(225ss). L’auteur refuse comme trop intellectualiste 'identification de la
conscience avec la raison pratique aristotélicienne, car S. Thomas tire de la
pensée chrétienne son idée de la conscience; il combat aussi la réduction
de la conscience a la prudence faite par 1’école dominicaine francgaise (217).
Aprés avoir montré le caractéere dynamique de 1'idée de nature chez
S. Thomas et comment la nature n’est pas imposée, mais confiée a la raison,
I'auteur étudie les régles objectives, les différentes lois qui fixent les com-
mandements moraux. Il en manifeste surtout la connexion et 1'unité: loi
divine, naturelle et humaine, puis loi ancienne et nouvelle. La loi divine,
qui comporte le précepte de la foi, préalable au précepte de la charité, et la
loi naturelle sont trés proches, parfois identifiées. Il souligne le caractére
¢instinctif», au sens d'un «instinct divin», des inclinations naturelles a4 la
base de I’agir moral, qui se réalisent dans les vertus. Cet instinct divin ne
contrarie aucunement la liberté, mais nous rend «libres de sorte que nous
n’ayons a nous décider qu’a 1'égard du devoir ou du non-devoir envers Dieu,
nous-mémes et le prochain» (273). La loi humaine, qui précise la loi naturelle
et ou s’exerce l'autonomie de I’homme, est liée & I'historicité de la société
humaine et la coutume y joue un réle important. Elle est distincte de la loi
morale: ’Etat n’est pas le gardien de la morale, mais de la paix et de la
sécurité publique (301). Quant a la loi nouvelle qui reprend les commande-
ments moraux de I’Ancien Testament, elle ne se distingue pas d'une fagon
tranchée de la loi naturelle qui comporte déja le commandement de la charité
(259). Effectivement c’est un unique dessein de salut que Dieu poursuit
depuis la création, car celle-ci est déja une grice et est orientée des les ori-
gines par le Christ Logos vers I'unique fin «surnaturelle», notamment par le
désir naturel (247 et 268). La nouveauté de la loi du Christ réside dans la
libération du péché qui contrariait la loi naturelle, dans I’accomplissement
de la loi ancienne qui ne pouvait guére que découvrir le péché, dans l'aide
apportée pour poursuivre la fin divine plus aisément et stirement (368).
L’auteur dessine enfin les traits propres de la morale chrétienne: sa
dimension christologique qui lui confere une différence qualitative et une
force nouvelle: par I'union physique méme au Christ crucifié et ressuscité,
a comprendre toutefois dans le cadre d’une théologie dont le théme est non
le Christ, mais Dieu et le Dieu de la foi (330); par I'imitation du Christ cen-
trée sur la croix ou s’enracinent toutes les vertus, le théme de I'imitation
correspondant bien a celui de 'homme & l'image de Dieu. Sa dimension
pneumatologique enfin: I’Esprit Saint est comme une seconde nature, con-
férant au croyant un instinct supérieur qui inspire ’action de I’homme spi-
rituel. Celui-ci n’agit plus sous la contrainte de l’obligation légale, mais
répond librement a l'appel: «Tu n’es pas contraint, tu dois et tu peux parce
que tu oses» («Du muBt nicht, du sollst, und kannst, weil du darfst!», formu-
lation de type kantien qui s’accorde malaisément, nous semble-t-il, avec la



Besprechungen 477

maniére dont S. Thomas parle de 'action de I'Esprit Saint) (350). 11 s’ensuit
pour l'éthique chrétienne une dimension ecclésiale, a la fois intérieure et
institutionnelle. L’Esprit est donné a tous les chrétiens, et méme travaille
en tout homme qui cherche la Vérité. Aussi la recherche des normes éthiques
est-elle une tache commune qui engage toute la chrétienté (365).

Dans sa conclusion 'auteur jette un regard en arriére, puis en avant
pour montrer 'actualité de S. Thomas jusque dans les débats que nous con-
naissons sur l'avortement, le divorce... Mais ce coup d’ceil est rapide et peut-
étre trop influencé par 'atmospheére de 'heure pour découvrir avec précision
la position conforme aux vues de S. Thomas.

II. CRITIQUE

Le livre de B. Bujo est de valeur. Il prouve I'intérét d'un dialogue avec
S. Thomas pour aider la réflexion actuelle en morale fondamentale, concer-
nant la morale chrétienne. Il montre la possibilité d’'une lecture renouvelée,
plus biblique et plus théologique, des ceuvres du Docteur angélique. On ne
perd pas son temps a le lire et a entrer en discussion avec lui, méme si on
éprouve quelquefois le besoin d’aller plus loin que lui, d’apporter des com-
pléments ou d’opérer des corrections.

C’est donc en esprit de dialogue, en vue d’un progrés dans la réflexion,
que nous ferons cette critique, en choisissant quelques questions d’impor-
tance générale.

S. Thomas et I’ Ecriture

Tout d’abord la question de méthode. L’auteur a certainement raison
d’accorder une attention spéciale aux commentaires scripturaires de S.
Thomas et de montrer par la que sa doctrine procéde directement de 1’Ecri-
ture comme de sa source principale; ainsi est-elle vraiment une théologie.
C’est 14 une correction de méthode nécessaire, car, au cours des derniers
siécles, on a trop privilégié le c6té rationnel et philosophique dans la lecture
des ceuvres de S. Thomas et diminué son enracinement dans I'Ecriture.

11 faudrait cependant, & notre avis, aller plus loin encore dans la cor-
rection. L’auteur a su éviter le piége d'une séparation entre les ceuvres de
S. Thomas: les ceuvres scripturaires, proprement chrétiennes, d'un c6té, et
les ceuvres systématiques qui seraient 4 dominante philosophique et aristo-
télicienne, de l'autre. Il a consulté & égalité ces deux sortes d’ouvrage avec
une légére préférence pour les premiéres. Cependant les commentaires scrip-
turaires de S. Thomas présentent une limite: le souci du commentateur de
suivre le texte sacré pas a pas ne lui permet que des développements assez
réduits d’habitude, et I'empéche surtout — c’est la limite du genre — de donner
libre cours & son génie architectural par la systématisation de la pensée et
de la doctrine. Or la structure de la théologie, de la morale de S. Thomas
est une dimension essentielle, dont il faut toujours tenir compte quand on
étudie une question particuliére, comme du plan d’ensemble dans une cathé-
drale du XIIIe siecle. La réside son originalité créatrice premiere.



478 Besprechungen

Il faudrait donc redécouvrir, en passant par les ceuvres scripturaires
qui souvent accompagnent la rédaction de la Somme, l'enracinement direct
et constant des ceuvres systématiques de S. Thomas dans I’Ecriture, en tenant
compte des priorités établies par la structure de ces ceuvres, spécialement
dans la Somme théologique. On verrait alors que le traité de la béatitude,
qui domine la morale de S. Thomas, s’inspire directement des béatitudes
évangéliques, que le traité de la Loi nouvelle est une clé de volite de cette
morale, qu’il n’y a pas pour S. Thomas de morale chrétienne sans I'étude de
la grace, de I'action du Saint-Esprit par ses dons, comme 1’a bien apergu notre
auteur. Ainsi pourrait-on corriger la myopie d’'une lecture trop uniquement
rationelle de S. Thomas, et redécouvrir que ses ceuvres systématiques étaient
pour lui, comme pour S. Augustin, comme pour les Peres, d’authentiques
commentaires de 1'Ecriture, des fruits directs de la sagesse évangélique.
Quant a Aristote, on peut lui appliquer, si on I’entend bien, I'adage célébre
philosophia, ancilla theologiae. S. Thomas fait de lui, comme témoin de la
vérité humaine, un servus Jesu Christi, ce qui n’attente nullement a sa dignité
puisque telle est la définition méme du chrétien. Et c’est comme tel qu’il
I'utilise a plein.

Redécouvriv I'intelligence et I'élan spivituel

Nous ne pouvons qu’approuver 'auteur quand il soutient que la raison,
chez S. Thomas, procéde de l'intelligence et y retourne, soit d’une intelli-
gence supérieure, de type intuitif, & laquelle se conjuguent la syndérése, les
inclinations naturelles, les vertus et les dons du Saint-Esprit & propos des-
quels S. Thomas emploie avec prédilection 1'expression «instinctus Spiritus
sancti» s’accordant a I'«instinctus rationis» (I-II 68,2). Il n’a certes pas tort
quand il estime que la raison n’agit jamais seule dans le jugement moral,
selon S. Thomas, qu’elle fonctionne toujours en connexion avec la volonté
qui incline au bien et a la béatitude, avec 'affectivité et les passions, avec
le corps méme, comme en une totalité agissante.

Seulement il nous faut absolument éviter ici les chausse-trapes du ratio-
nalisme pour qui ce qui n’est pas rationnel, démontrable par le raisonnement
scientifique, est infra-rationnel, sinon irrationnel. I1 est donc indispensable
d’établir clairement que l'inclination naturelle a la vérité et au bien qui ins-
pirent l'intelligence intuitive, que l'instinct formé en nous par les dons du
Saint-Esprit sont d’ordre proprement spirituel, qu’ils ne contredisent pas
la recherche rationnelle, mais la provoquent et la couronnent, comme dans
le cas du génie selon 'exemple d’Aristote cité par S. Thomas, qu’ils sont
donc d'un autre ordre que les inclinations sensibles et biologiques, tout en
étant capables de les assumer. Ainsi pourrions-nous échapper & un intui-
tionnisme et 4 une spontanéité naturelle équivoques et redécouvrir, puis
rendre a la morale les sources et 1'élan spirituels qui ont fait la richesse de la
pensée et de la vie chrétienne depuis les origines.

La priovité des vertus sur les commandements et la spécificité de loi nouvelle

Nous parlions plus haut de I'importance, dans la morale de S. Thomas
de la structure qui ne peut apparaitre qu’'embryonnairement dans les com-



Besprechungen 479

mentaires scripturaires. Notre auteur sait que la morale de S. Thomas est
une morale des vertus, mais il n’a pu en tenir suffisamment compte parce
que lui-méme, comme beaucoup, pose le probléme moral a partir des normes,
des commandements, des impératifs, des devoirs, du «Du sollst», «tu dois».
Aussi est-il conduit a regarder et & comprendre les vertus de foi et de charité
a partir des commandements de croire et d’aimer, et a étudier tout le proces-
sus législatif, de la loi naturelle a la loi nouvelle, du point de vue des précep-
tes, du Décalogue. Or pour S. Thomas, ce qui est premier et principal, dans
I’ordre moral, ce n'est pas le commandement, mais la vertu, comme le mon-
tre clairement la structure du traité de chaque vertu ou le précepte est tou-
jours examiné en dernier lieu, aprés les péchés méme et le don correspon-
dants, comme la détermination de ce sans quoi la vertu n’est pas possible.
C’est donc la vertu qui régle le précepte et non l'inverse; ce dernier est ser-
viteur de la vertu. C’est 1a certainement une raison qui explique pourquoi
S. Thomas a rapporté, autant que possible, I'enseignement sur la conscience
4 la vertu de prudence, travaillant en connexion avec les autres vertus et
dons de l'intelligence et de 'affectivité. Mais cela explique aussi qu’en par-
tant des commandements, I'auteur soit conduit, logiquement, a préférer
I'idée de la conscience a celle de la prudence, comme dans la morale des der-
niers siécles. :

Cette priorité des vertus sur les commandements, le regard et l'interro-
gation en morale a partir des vertus, permettent seuls, & notre avis, de répon-
dre convenablement a la question de la spécificité de la morale chrétienne et
de la loi nouvelle, conformément a S. Thomas. Considérant les différentes
lois & partir des commandements, notre auteur ne voit pas de nouveauté
essentielle, c’est-a-dire de nouveau commandement dans la loi évangélique.
Le commandement de la charité lui-méme est déja contenu dans la loi
naturelle (258-259). La nouveauté ne pourra consister que dans une qualité
supérieure de l'agir, en une grice de guérison du péché, dans une aide et un
achévement (368). S. Thomas n’affirme-t-il pas que la loi nouvelle n’ajoute
pas de préceptes moraux a la loi ancienne?

Mais justement, pour S. Thomas, la question morale se pose en termes de
vertus et non de préceptes d’abord. Or, regardée a partir des vertus, la morale
du Nouveau Testament se distingue trés clairement de toute autre. Face a la
morale grecque, elle dresse des vertus toutes nouvelles, la foi, I'espérance et la
charité qui sont vertus d’accueil de l'initiative divine. Celles-ci vont dominer
la réflexion chrétienne et provoquer une restructuration d'ensemble de la
morale transformant jusqu’aux vertus humaines. La loi évangélique se
distinguera également de 1’Ancien Testament par la fixation de la foi, de
I’espérance et de la charité sur la personne du Christ qui devient, a travers la
croix, la voie vers le Pére par la puissance de I'Esprit Saint 2. C’est donc &

2 Cf. nos articles: «Existe-t-il une morale chrétienne?» dans Sources I (1975)
11-22; 49-59;» La morale de S, Thomas est-elle chrétienne ?» dans: Nova et Vetera
51 (1976) 93-107.



480 Besprechungen

partir des vertus, selon S. Thomas, comme selon les Péres, qu’il convient de
distinguer la loi évangélique des autres lois qui ont régi les étapes de I'histoire
du salut.

Naiturel et surnaturel

Ceci nous conduit a4 une autre remarque de fond. Notre auteur a par-
faitement raison de souligner I'unité du dessein salvifique divin de la création
a la rédemption, de montrer, en s’appuyant sur S. Thomas, la correspondance
de I'ceuvre du salut opérée dans le Christ avec les inclinations de la nature
humaine exprimées dans la loi naturelle, comme dans le désir naturel qui
porte ’homme vers 'unique fin «surnaturelle» que Dieu lui propose. Il y a
Ia une réaction justifiée a 1'égard d’un surnaturalisme excessif qui a comme
coupé le surnaturel de la nature humaine, congue comme autosuffisante, dans
la théologie trés rationnelle du XVIe siécle.

Mais le probléme est profond et complexe. Il ne faudrait pas incliner
désormais vers un naturalisme théologique qui ne serait finalement qu’une
forme contraire de rationalisme. Pour répondre a ce probléme crucial, il
faut oser affirmer en méme temps les extrémes apparemment contraires,
quitte & bouleverser les idées et a faire sauter les concepts que se forge
notre raison, pour obliger celle-ci a s’ouvrir au mystére supérieur de la
réalité divine.

On ne peut donc convenablement remettre en valeur la profonde
correspondance du don de la Vérité et de I’Amour divin avec les aspirations
du ceeur et de l'esprit humain, exprimée notamment dans l'argument,
décisif pour S. Thomas, du désir naturel de voir Dieu, qu’en affirmant en
méme temps avec lui la parfaite transcendance et nouveauté de ce don
divin: qu’il dépasse toute espérance, qu’on ne peut I’atteindre sans passer par
une rupture, soit en un mot — il faut oser I'’employer — qu'il est surnaturel,
une pure grice. Telle est sans doute la condition de la liberté de Dieu et de la
liberté de I'homme dans 'ceuvre du salut. C'est apres avoir compris cela,
non par le raisonnement mais par I’expérience spirituelle des extrémes qui
brise I'impérialisme d’une certaine raison, qu’on peut se remettre a ajuster
les concepts sous la lumiére nouvelle que procurent la foi et les dons de sages-
se et d’intelligence. Ainsi la foi en une parole qui nous dépasse et qui nous
comble devient-elle la vertu premiere de la morale évangélique, la source de
la justice et de la sagesse de Dieu dans le Christ.

Découverte et application de la loi

Une ultime remarque. Dans la question de la découverte des normes
et de leur application concréte par la conscience, I'auteur montre la souplesse
de la doctrine de S. Thomas pour qui la loi naturelle, dans certains préceptes,
s’applique «ut in pluribus», et il interprete ensuite 1’ecclésiologie qui dérive de
sa pneumatologie en l'inclinant dans le sens démocratique d’une participa-
tion de tous les chrétiens a la détermination des normes morales (372). Le
sujet mérite d’étre repris et traité plus amplement pour manifester les diver-
ses composantes et 1’équilibre de la doctrine de S. Thomas.



Besprechungen 481

Pour ce faire, il faudrait certainement temir compte de la différence
compléte d’horizon entre S. Thomas et nous a propos de la loi. Pour nous,
depuis le nominalisme, il n’y a pas de loi si elle n’est prouvée et certaine;
I'horizon est vide de loi tant que la volonté du législateur ne I'y a pas intro-
duite. Dans cette perspective, admettre des exceptions dans l’application
d’une loi morale et permettre a chacun d’en juger fait surgir sur son universali-
té un doute dangereux, qui d'une loi peut se communiquer a toutes. Chez
S. Thomas, au contraire, I'horizon est occupé originellement par une loi
inscrite dans le cceur de I’homme, qui tient a sa nature surtout spirituelle et
qui fournit de ce fait une base ferme a toute législation. Pour lui toute loi a de
soi une portée universelle et s’applique donc dans tous les cas, tant que le
contraire n’est pas prouvé. S. Thomas peut ainsi parler d’une application
ut in pluribus sans craindre d’ébranler I'édifice de la loi morale fondé non
sur la seule volonté, mais sur la sagesse de Dieu, créatrice et providentielle.
D’autant que pour lui 'exception signifie moins une suspension de la loi que
le moyen d’une meilleure application. Egalement, étant I’ceuvre d’une sagesse
providente, la loi, pour S. Thomas, fait appel & une obéissance intelligente et
bienveillante, trés différente de I'obéissance volontaire des modernes, qui se
tourne facilement aujourd’hui en une attitude critique et restrictive a priori
a I’égard de toute loi et autorité.

Mais tout ceci dépend de la réponse donnée a la question sans doute
la plus fondamentale: comment la liberté se coordonne-t-elle avec les incli-
nations naturelles, et, par suite, avec la spontaneité qui procéde de la nature
humaine et de l'action du Saint-Esprit, pour laquelle S. Thomas ne craint
pas d’employer le terme d’«instinct» ? L’auteur a bien apergu la question et y
a répondu de son mieux; mais elle mériterait d’étre creusée plus avant, car
elle commande la conception que I’on se fait de 'autonomie morale, de I'image
de Dieu en I'homme et de la participation de I’homme a I'ceuvre de la légis-
lation morale, soit tout le sujet de ce livre 3.

SERVAIS PINCKAERS

3 A la bibliographie abondante présentée par 'auteur, nous nous permettrons
d'ajouter: WEISHEIPL, J. A., Friar Thomas d’Aquino. His life, thought and works,
Oxford 1974, et notre commentaire sur ¢«Les Actes humains», traduction frangaise
et notes, t. I-1I, dans la Somme des Jeunes, Paris 1962-1966.



482 Besprechungen

Stauffer, Richard: Interprétes de la Bible. Etudes sur les Réformateurs
du XVIe siécle. — Paris: Beauchesne 1980. 276 p. (Théologie historique. 57.)

La réunion par le Professeur Stauffer d’articles et de communications
composées entre 1964 et 1979 est une heureuse initiative. Le volume ainsi
composé, et mis a jour par une note finale quand il le fallait, donne ainsi
acceés a ses textes toujours si précis et parfaitement clairs et informés, aux-
quels I'historien peut recourir en toute confiance.

I1 convient de saluer d’abord la conférence prononcée a Meaux en 1967 :
Lefévre d’Etaples, artisan ou spectateur de la Réforme? J’ai déja dit ailleurs
que ce texte m’a paru avoir «débloqué» I’'historiographie fabrisienne empétrée,
au moins pour les historiens de langue frangaise, dans le débat confessionnel
depuis Charles-Henri Graf, puis Emile Doumergue qui considérait le Quin-
tuplex Psalterium comme le «premier livre protestant», tandis que Pierre
Imbart de la Tour rappelait que Lefévre n’avait jamais quitté 1'Eglise romai-
ne. M. Stauffer réaffirme, & la suite de Lucien Febvre, que «la rupture de
I’Eglise n’est pas encore consommeéen» dans le premier quart du XVIe siecle
(p. 28).

Les questions de terminologie comptent beaucoup en histoire, et pas
seulement le vocable de «protestant». I1 était donc des plus utiles de soumettre
a la critique les expressions de «réforme radicale» (G. H. Williams) ou «d’aile
gauche de la Réforme» (R. Bainton, puis Heinold Fast) qui cherchent a
englober tous les mouvements non «magistériels», non institutionnels. Méme
s’ils sont unis dans une méme réprobation par les Réformateurs qui se sont
battus contre ce «Second front» comme l'appelle Zwingli en mai 1525, le
premier étant 1’Eglise romaine (p. 38, note 25), cela ne suffit pas a les unifier.
A la suite de Bernhard Lohse, M. Stauffer admet que leur unité est toute
négative, due en fait a «leur incapacité a s’adapter au monde solidement or-
donné du XVIe siécle» (p. 39). Il ajoute quant a lui que ces mouvements
sont en fait plus proches de courants hétérodoxes médiévaux que des Réfor-
mes protestantes «classiques».

L’article suivant sur la réalité de I'affichage des 95 theses de Luther sur
les indulgences fait écho A une dispute qui oppose les historiens germaniques,
a partir d’un doute émis par Erwin Iserloh en 1962. Il n'y a pas de texte expli-
cite de Luther & ce sujet, mais un témoignage de Mélanchthon, postérieur de
quelques mois a la mort du Réformateur de Wittenberg (p. 56). Méme si le
fait lui-méme est controversé, n’est -il pas hatif d’en conclure que Luther ne
s’est pas voulu Réformateur dés son entrée en scéne? M. Stauffer a raison
d’en appeler 2 la teneur théologique des theses, au fond plutét qu’a la forme
(p. 49).

L’article sur linterprétation des premiers versets de la Genése par
Luther et par Calvin correspond davantage au titre choisi pour ce recueil:
«Interprétes de la Bible». On y trouve sans surprise une preuve supplémen-
taire d’'un Luther plus théologique qu’exégéte au moins au sens restreint ol
nous 'entendons, et d’un Calvin s’essayant a une approche plus philologique,
par fidélité a sa formation d’humaniste (p. 85).

Dans la méme optique du rapport entre les Réformateurs et I’humanisme,



Besprechungen 483

le Professeur Stauffer met en valeur le De vera et falsa veligione commentarius
publié par Zwingli en mars 1525. Zwingli, qu'on suppose toujours érasmien
a cause de son pacifisme et son golit des bonnes lettres, recourt dans cet
ouvrage en effet a la méme critique de la scolastique, aux mémes emprunts a
I’Antiquité profane et sacrée, mais prend ses distances sur les points les
plus fondamentaux, les plus décisifs. Contre ceux qu’il accuse perfidement
d’étre fidem potius docti quam experti, il refuse en particulier le synergisme, le
libre arbitre qu’Erasme avait si peu de temps auparavant défendu contre
Luther. Le plus étonnant est qu’Erasme se soit montré satisfait du livre de
Zwingli!

M. Stauffer examine ensuite deux confessions de foi. La Confession de
Schleitheim de 1527 est due a Michael Sattler et représente la foi du mouve-
ment anabaptiste suisse et sud-allemand. En fait cette communication
I’aborde a travers les violentes critiques que lui firent d’'une part Zwingli en
aofit 1527, puis Calvin a l'occasion de sa traduction francaise, en 1544. Les
deux Réformateurs s’en prennent, bien souvent avec injustice, aux principales
affirmations anabaptistes (que Calvin distingue bien des spirituels), en parti-
culier a leur attitude contre le pédobaptisme. Mais c’est surtout le rejet de
la vie dans la cité que Zwingli reproche a ceux qu’il nomme les «catabaptistes»
(refus du jus gladii, du serment qui cimente 'ordre public). Il est certain
que le contexte polémique de Zurich permet de comprendre la véhémence de
Zwingli a cette époque. La confession de Schleitheim fut aussi attaquée, mais
indirectement, par le successeur d’Oecolampade a Bale, Myconius, dans la
Confession dite de Bale-Mulhouse composée en 1532.

Ce texte peu connu est étudié ici en détail, pour lui-méme, avec en note la
traduction des différents articles. Remarquablement dépourvue d’arétes
confessionelles, cette confession est courte et mesurée. Ne retenons que deux
points. D’abord, a propos de la naissance du Christ (article 4) la mention de
la Vierge «pure, immaculée» et méme d’apres le manuscrit «éternelle» (p.
136). M. Stauffer montre bien 'aspect traditionnel de la Réforme au XVIe
siecle dans sa «mariologie». Méme si les Réformateurs ne prient pas la Vierge,
ils Ia dotent de priviléges exceptionnels. Notons aussi la définition de I'Eucha-
ristie par Myconius (article 6): «Christ est présent pour tous ceux qui croient
vraiment.» Refusant transsubstantiation et consubstantiation, la présence
réelle du corps et du sang du Christ n’est «représentée et offerte» qu'aux seuls
croyants. Il me semble enfin que la mention de la mission de I'Esprit Saint
(fin de I'article 6) n’est nullement une volonté de souligner le Filiogue (p. 138),
mais le réle de I’Esprit dans le monde.

*

La seconde partie de I'ouvrage est consacrée a Calvin. Le premier article
tente de mesurer ’apport du séjour strasbourgeois de 1538 a 1541. Est-il vrai
que parti de Genéve «luthérien», il en revient «bucérien» ou «réformé»? Aprés
M. Courvoisier, le Professeur Stauffer le pense et le prouve dans le domaine
de I’ecclésiologie: culte, catéchisme, confession de foi, discipline, et surtout la
distinction des quatre ministéres, empruntée & Bucer. Aprés Strasbourg, il
privilégie I'aspect visible de I'Eglise.



484 Besprechungen

Nous en venons ensuite a Calvin prédicateur. La théologie de ses sermons
a été étudiée a fond par M. Stauffer dans le livre dont nous rendons compte
dans cette méme livraison. S'il n’a pas écrit de traité d’homilétique, Calvin
préchait deux fois par dimanche et six fois par mois en semaine: le nombre
de ses sermons actuellement publiés dépasse le millier! I’historien tiche d’en
dégager les grands traits.

Pour Calvin, le prédicateur représente Jésus-Christ lui-méme; il procla-
me sa Parole et non la sienne propre. Il nous faut entendre cette affirmation
au sens précis d'une action divine, d’une théophanie. Loin d’en tirer prétexte
pour se livrer a une improvisation (p. 170 et surtout p. 188, note 17), le prédi-
cateur doit consciencieusement étudier I'Ecriture pour préparer son sermon
qui devra étre simple, bref et courageux.

Il y a une duplex vox du pasteur: celle qui rassemble les brebis et celle
qui chasse les loups, c’est-a-dire surtout ceux qui détournent I’Ecriture de
son vrai sens. Mais l'insistance sur le «vrai» sens finit par poser, comme 1'au-
teur le remarque, le probléme d’un magistére d’interprétation au sein de la
Réforme (p. 179).

Cette notation n’en rend que plus importante I'analyse de I'article sui-
vant, d’'une remarquable précision, sur les sermons ou Calvin emploie la
premiére personne, lorsqu'il dit «je» dans une ceuvre si réservée par rapport
a son moi propre. De me non libenter loguor, écrit-il a Sadolet quand il se sent
obligé de se justifier des accusations d’ambition et d’avarice.

Ambassadeur de la Parole de Dieu, Calvin vit profondément I’exigence
de sa tache. Pour sa part, estime-t-il, il doit étre «écolier de Dieu», sinon
«Malheur sur moi!» (1 Corinthiens IX, 16.) La plupart de ces textes ou il se
sent ainsi contraint de définir son ministére datent des années 1554-1556, si
difficiles pour lui & Genéve. C’est aussi durant cette période qu'’il se livre,
toujours a la premiére personne, aux attaques contre les adversaires de
I’Eglise, en particulier Philibert Berthelier et tous ceux qui menacent I'ordre
ecclésiastique genevois, ceux qui font scandale, ou bien «choisissent 1’heure
du sermon pour déjeuner» ou pour jouer. Dans sa tiche de «procureur de
Dieu» (p. 199 et p. 213), Calvin s’engage personnellement, plaide, récuse,
accuse, se justifie avec ardeur: «Si je préchais de sobriété, et qu’on me connut
un ivrogne; si je préchais de chasteté, et que je fusse un paillard, bref, que la
vie ne répondit point, de quoi servirait tout ce que j’aurais préché, sinon pour
mettre en opprobre la doctrine que je porterais?» (cité p. 209).

Mais Calvin préche un idéal qui dépasse son cas personnel. S’il reprend
sans cesse ses concitoyens, c’est en raison de sa conviction que la ville de
Geneve devait briller comme une lampe ardente «pour éclairer ceux qui sont
encore éloignés de I'Evangile». La véhémence pour la Parole de Dieu lui fait
rompre parfois l'objectivité du sermon. Encore faut-il remarquer avec
M. Stauffer qu'il évite de se méler lui méme dans les attaques contre I’Eglise
romaine. Les autres textes a la premiére personne sont rares et relévent plutot
du «je» mystique, parfois proche de la priére & haute voix. C’est le croyant qui
s’y exprime.

Les deux derniers articles concernent des points plus précis de la doctrine
calvinienne, en particulier sur la théologie de la création dans la prédication



Besprechungen 485

ou Vauteur touche a des points forts importants qu’on retrouvera dans son
autre livre. Cet ouvrage-ci s’achéve par I’étude analytique d’une réponse que
Calvin fit & un texte de Georges Cassander que l’ancien secrétaire de Calvin,
Frangois Baudoin, apporta en 1561 au Colloque de Poissy, et s’attribue ...
Calvin y rejette la définition de la Tradition comme intelligence de I'Ecriture,
que Cassander lui propose, de méme que des distinctions entre doctrines et
«cérémonies» ou une conception de 1'Eglise avec ses ¢marques» un peu
différente de la sienne propre. Calvin refuse catégoriquement la «religion
neutre» de la théologie des «moyenneurs», mais, avec tout autant d’apreté,
l'accusation d’avoir fondé une secte «calvinienne», tant il est attaché a la
catholicité de I’Eglise. Nous sommes ainsi en plein débat «cecuméniquen.
On le voit, rien ne laissera indifférent dans ce livre, au style si agréable,
aussi pédagogique que savant et qui, par sa clarté et son information,
emmeéne au cceur des problémes théologiques.
Guy BEDOUELLE

Pfeffer, Wilhelm: Christus Omega. Neutestamentlich-exegetische Unter-
suchungen zur Christologie und Anthropologie von Pierre Teilhard de Char-
din. Teil I. Darstellung der Christologie und Anthropologie. — Frankfurta. M.,
Verlag Peter Lang GmbH 1979. (Europdische Hochschulschriften. Reihe
XXII1I, Theologie. Bd. 117/1.)

Vorliegender Band ist der erste Teil einer an der Universitdt Freiburg
i. Br. ausgearbeiteten These. Mit ungeheurem Flei3 hat der Autor die fiir
sein Thema relevanten Texte aus dem gesamten Werk Teilhards zusammenge-
tragen. Wiahrend in den drei ersten Abschnitten die Weltschau Teilhards, in
der seine Christologie eingebettet ist, anhand der bedeutendsten Texte darge-
stellt wird, bringen die folgenden fiinf Abschnitte die einschligigen AuBerun-
gen Teilhards zu den verschiedenen Aspekten seines Christusbildes. Nachdem
in Abschnitt 4 eine Neuinterpretation der Christologie postuliert wird,
zeichnet Abschnitt 5 den kosmischen Christus. Abschnitt 6 handelt vom
Corpus Christi, 7 von Christus als Vollendung. In Abschnitt 8 wird in diesem
Licht das christliche Handeln beleuchtet. Im letzten Abschnitt werden die
Texte iiber die Parusie zusammengetragen. Jedes Kapitel schlieBt mit einem
kurzen Resiimee. 2
Das Buch ist eine Fundgrube fiir alle, die Teilhards AuBerungen zu den
behandelten Themen in authentischer Weise zur Hand haben wollen. Der
Verfasser hat sich die Miithe gegeben, sowohl auf den urspriinglichen franz6-
sischen Text als auf die deutsche Ubersetzung und iiberdies noch auf viele
Parallelstellen der zitierten Texte zu verweisen. So bietet die Arbeit ein
niitzliches Instrument fiir die Teilhardforschung, wofiir man dem Autor
dankbar sein darf.
N. A. LuvTEN



486 Besprechungen

Stauffer, Richard: Dieu, la création et la Providence dans la prédication
de Calvin. — Berne, Francfort, Las Vegas: Peter Lang 1978. 344 p. (Basler und
Berner Studien zur historischen und systematischen Theologie. 33.)

A la différence du livre précédent, cet ouvrage qui lui est de peu anté-
rieur, a été congu comme une architecture d'un seul tenant. Par un souci de
cohérence calvinienne, M. Stauffer 'emprunte a celle du premier livre de
U Institution de la religion chrestienne en privilégiant les thémes qui y sont
développés, comme ils sont d’ailleurs annoncés dans son titre: ils sont en
effet abondamment représentés dans la prédication de Calvin, objet de cette
étude, puisqu’elle couvre environ mille deux cents sermons préchés entre 1545
et 1564, période de la maturité du Réformateur.

Théocentrique plus encore que christocentrique, 1’'exégese calvinienne,
dans les homélies, s’appuie sur le sens «naturel» de I’Ecriture. Elle n’offre pas,
malgré sa solidité et son invariance théologique, une synthése d’une cohé-
rence parfaite (p.304) comme le notait déja Frangois Wendel, en raison
méme peut-étre de sa soumission au principe d’une sola Scriptura qui est, elle,
d’un foisonnement extréme. Ainsi la doctrine de la Trinité n’est pas aussi
développée que dans I'Institution alors méme que Calvin avait a se défendre
contre les accusations de Pierre Caroli. Le Professeur Stauffer n’a découvert
que quelques exemples de sermons traitant de ce mystere.

Procédant avec une grande précision de méthode, en particulier en
respectant autant que possible l'ordre chronologique des prédications,
n’avangant aucun terme qui ne soit longuement justifié dans les notes qui
forment ainsi une belle anthologie des sermons de Calvin, ’auteur traite ici,
non des problémes de forme auxquels par ailleurs s’intéresse M. Rodolphe
Peter, mais du contenu théologique. Il aborde successivement la Révélation
faite & tous les hommes (dite «générale») qui est sa manifestation dans I'his-
toire et dans la nature humaine, et la Révélation «spéciale» au peuple de la
Bible, ce qui permet de traiter de l'inspiration de I’Ecriture et de son interpré-
tation. A cette occasion Calvin rejette 1'insinuation «papiste» selon laquelle le
texte sacré ne serait qu'un «nez de cire» qu’on peut tordre a son gré.

Dieu se révélant dans I’Ecriture sainte manifeste sa puissance et sa
justice. La doctrine de la création est ensuite exposée par une description des
conceptions cosmologique et anthropologique de Calvin, entre lesquelles
s’insere une réflexion sur les créatures spirituelles, anges et démons. A propos
de la cosmologie, M. Stauffer maintient sa position, établie depuis quelques
années, selon laquelle, contrairement aux affirmations d’Edward Rosen,
Calvin a eu connaissance des découvertes de Copernic mais les a rejetées,
blAmant dans un sermon de 1556 «les frénétiques (qui) diront que le soleil ne
se bouge et que c’est la terre qui se remue et qu’elle tourne» (p. 188).

Le dernier chapitre sur la Providence est fondamental dans la mesure o1
cette doctrine est liée, dans 1'Iusfitution, a la prédestination. Dans la prédi-
cation elle est plutdét congue comme «puissance ordonnée au bien mystérieux
des croyants» (p. 275). I1 faut donc justifier Dieu d’étre «contaminé» par le mal
qui, le plus souvent, est considéré comme une force qui a sa place dans le
plan rédempteur de Dieu.



Besprechungen 487

Avec une bibliographie dont I’abondance semble exhaustive, avec les
précisions historiographiques offertes en appendice, et avec sa conclusion qui
trace fort bien les frontiéres entre la prédication et I’ceuvre dogmatique, ce
livre nous parait un modéele de clarté et de pénétration. C’est pourquoi nous
souhaitons beaucoup que M. Stauffer nous fasse, pour les autres parties de la
théologie calvinienne, écouter le Réformateur de Genéve. Ce dernier n'évo-
quait-il pas dans son testament l’enseignement de la Parole de Dieu qu’il
s’était efforcé de donner «purement» dans ses sermons?

Guy BEDOUELLE

Beck, Heinrich: Kulturphilosophie der Technik. Perspektive zu Technik
- Menschheit — Zukunft. Trier: SPEE Verlag 1979. 292 S.

Bei vorliegendem Buch handelt es sich um die vollig neu bearbeitete
und erginzte zweite Auflage von «Philosophie der Technik» (1969). Ziel des
Werkes ist die geistige Bewiltigung der Technik, die angesichts des alle
Lebensbereiche des Menschen durchherrschenden Charakters der modernen
Technik notwendig geworden ist. Niherhin handelt es sich um die Ausarbei-
tung von vier Teilfragen: derjenigen nach dem Wesen der Technik, nach dem
geschichtsphilosophischen Sinn sowie der geschichtsphilosophischen Situa-
tion der Technik und schlieBlich nach einer Ethik und Padagogik des techni-
schen Zeitalters. Diesen Teilfragen sind die ersten vier Kapitel des Buches
gewidmet, an die sich zwei weitere mit dem Thema «Erginzende Aspekte der
Kybernetik» und «Wirklichkeitserfahrung und Gesellschaftsbildung unter
der Herausforderung der Technik» anschlieBen. Die beiden letzten Kapitel be-
deuten eine Ergidnzung gegeniiber der ersten Auflage des Buches.

Beck bestimmt das Wesen der Technik — das selbst nichts Technisches
ist, da es allem Technischen zugrunde liegt und dergestalt durchherrscht
(21) — als dasjenige Verhiltnis von Mensch und Natur, in welchem jener die
Natur aufgrund der erkannten Naturgesetze zum Zweck der Beherrschung
und Indienstnahme verindert (27). Natur wird hierbei in einem weiteren
Sinn verstanden, ndmlich als die von sich her seiende, aller menschlichen
Veranderung vorausliegende Realitit (25). Durch den Zweck der Indienst-
nahme unterscheidet sich die Technik von der Kunst, deren Ziel die Manifesta-
tion eines Sinngehalts ist (27). Da die Technik nicht Leistung eines Einzelnen,
sondern einer arbeitsteiligen organisierten Gemeinschaft ist, ist das Subjekt
der Technik der Mensch als Gemeinschaftswesen, letztlich die Menschheit
im ganzen (34). Der Indienstnahme durch den Menschen entspricht auf
Seite der vorgegebenen Realitdt die Moglichkeit, in Dienst genommen zu
werden. Insofern liegt das Wesen der Technik weder im verfiigenden Sub-
jekt noch im beherrschenden Objekt, sondern eben in der Hin- und Zuord-
nung beider. Technik ist eine ganz bestimmte Gestalt des urspriinglichen,
weil fiir sein eigenes Wesen konstitutiven Weltbezugs des Menschen. Weil
weiters dieser Weltbezug die Ermdglichung fiir das Sich-Zeigen der Natur
darstellt, so kann der geschichtsphilosophische Richtungssinn der Technik



488 Besprechungen

nach zwei Seiten hin entfaltet werden, was soviel bedeutet, wie den einen
technisch gesprigten Weltbezug von seinen beiden Gliedern her zu betrach-
ten. Technik erweist sich so 1) als «universale Aufnahme und Herausforde-
rung» (48) und 2) als «Einigungsbewegung» (58). Technik bedeutet zum einen,
daB die Natur in steigendem Mal} in ihrem energetischen und vitalen Poten-
zial fiir den Menschen freigesetzt wird, was fiir diesen eine physische wie
geistige Entlastung wie auch umgekehrt eine Herausforderung seiner kogni-
tiven wie moralischen Fahigkeiten bedeutet. Technik bedeutet zum anderen
(a) eine «Synthesebewegung von Mensch und Natur» (58) im Sinne einer zu-
nehmenden Naturabhdngigkeit des Menschen beziehungsweise Abhdngigkeit
der Natur vom Menschen. Unter letzterer versteht Beck die Uberfiithrung der
Natur in Kunststoffe und der natiirlichen Energien in die fiir den Menschen
zweckdienlichen Formen, «in denen sie ‘nur mehr’ fiir den Menschen Sinn und
Sein haben» (58), was fiir Beck freilich keine idealistische Auflésung der Natur
in die bloBe Andersheit des Geistes bedeutet (70). In dieser Synthese ist (b)
eine Bewegung in Richtung Einheit der Menschheit inbegriffen (60), was
keine «kulturelle Monotonie», sondern «héchste Differenzierung in der Aus-
prigung der jeweiligen rassischen, vélkischen und individuellen Eigenart um
der optimalen gegenseitigen Er-ginzung willen» zu bedeuten hat (65).

In deutlicher Absetzung zur wertneutralen Interpretation der Technik
unterstreicht Beck die Positivitit des technischen Weltverhiltnisses, die
nicht erst im Gebrauch technischer Erkenntnisse zu (positiven) Zwecken
liege, sondern dem zuvor schon in der Er6finung der positiven Méglichkeiten
selber durch die Technik. «Allerdings gilt dieser ‘geschichtliche Zwang zum
Guten’ nicht absolut, sondern nur relativ; er iiberrollt nicht die menschliche
Freiheit und setzt sich ohne sie durch, sondern wendet sich an sie und fordert
sie zu hochstem Einsatz heraus» (68).

Es fragt sich allerdings, ob der Mensch bisher in der Lage gewesen ist,
«den hervorgetretenen Sinn der Technik, die universale Einigung, zu erfiil-
len» (70). Im dritten Kapitel («Die negative Situation der modernen Technik»)
wird dieser Frage im Horizont der Unterscheidung von (positivem) Wesen und
(moglicherweise negativem) Dasein, Realisierung der Technik nachgegangen.
Die These lautet, daB3 die negative Situation der Technik die «Verkehrung
ins Negative ... etwas Nachtrigliches oder Hinzukommendes» ist, «da Tech-
nik etwas vom Wesen her Positives bedeutet» (78).

Die negative Realisierung des technischen Weltbezugs steht im Zeichen
der nur mehr um ihrer selbst willen ausgeiibten Herrschaft: die Wirklichkeit
kommt primir in den Blick als das Material menschlichen Beméichtigungs-
willens. Die begrenzte Indienstnahme der Natur schldgt um in wesenswidrige
Ausbeutung, der zwischenmenschliche Bezug ist durch Vereinsamung und
Sinnleere gekennzeichnet, das Verhdltnis des Menschen zum Géttlichen
ist vom «Anonymitdtsgefiihl ... hinsichtlich des Grundes aller Dinge» (87)
beherrscht. Statt Ausweitung und Vertiefung der Rationalitit zu einem sinn-
vernehmenden Denken, wird die technische, in dem spitmittelalterlichen
Nominalismus wurzelnde Rationalitit absolut gesetzt. Sinnfragen werden
dadurch zur Sache bloBer Irrationalitit und damit Unverbindlichkeit. Das
sich dem Menschen Entziehende wird zum Noch-nicht-Beherrschten und



Besprechungen 489

deshalb Bedrohlichen umgedeutet, wodurch der Mensch in «eine noch
radikalere Dialektik von Neugier, Angst und Beméchtigungsversuchy
gerat (87).

Der Kommunismus als «technischer Totalitarismus» (88) ist die konse-
quente Ausgestaltung der neuzeitlichen Technik, insofern einzig und allein
die menschliche Tat zur sinn-setzenden Instanz der an sich sinn-losen Wirk-
lichkeit wird. Die konkrete negative Realisierung des positiven Wesens der
Technik stellt nun vor «die Aufgabe einer geistigen Bewdltigung der Technik»
(93, viertes Kapitel). Hinsichtlich des Naturverhiltnisses bedeutet das die
Uberwindung des Nominalismus und Positivismus durch eine «Ethik der
Technik» (100), die ohne ein ontologisches Fundament nicht mdoglich ist. Es
gilt deshalb, die Berechtigung der Wesensfrage, die Frage nach der den Dingen
von sich her einwohnenden Bedeutsamkeit einzusehen. Ohne eine dadurch
moglich gewordene «Orientierung am vor-gegebenen wesenhaften Sinn der
Dinge» (101) ist die heute notwendig gewordene Askese nicht zu legitimieren,
in der der Mensch «nicht alles tut, was er (technisch) kann, sondern nur das,
was er (ethisch) darf» (102). Hinsichtlich des zwischenmenschlichen Verhilt-
nisses stellt sich die Aufgabe der «universellen Einigung durch gegenseitige
Erginzung» (122), was den «Mut zum eigenen Sein» und die «Achtung und
Liebe gegeniiber den anderen» impliziert. Keine statische Wesensontologie
ist mit der Wesensfrage intendiert, sondern «die Freilegung der Méglichkei-
ten der geforderten wesenhaften Erginzung in einem dynamischen Aktuie-
rungsvorgang» (126). DemgemilB besagt Freiheit weder reine Unbestimmt-
heit und Unentschiedenheit noch vollkommene Bestimmtheit in Berufung
auf eine «absolute Deutlichkeit der Wahrheit» (126), sondern «‘dienstbereite
Gelostheit und Ent-schiedenheit’, die von dem immer nur anfangshaft und
unvollkommen offenen und an-sprechenden Wesens-Sinn der Dinge lebt» (126).

Das folgende Kapitel behandelt Aspekte der modernsten Gestalt der
Technik, der Kybernetik. Der im Begriff «Kybernetik» gedachte Selbst-
steuerungsvorgang ist analog zu verstehen. Beck deutet die Kreisstruktur der
Kausalitiat im Sinne der Gradualitit an Einheit, deren Vollzug das Sein des
Seienden ausmacht. Die Regelkreisstruktur bedeutet «akthafte Identitit
und Selbstdndigkeit ... je nach Seinsgrad analog gestuft» (150). So ist das
Charakteristikum der materiellen Regelkreise darin gelegen, daf} es sich bei
ihnen um ein Aggregat von Teilen handelt, die riumlich geschieden und von-
einander isolierbar sind, wobei ein Teil den anderen bestimmt. Beim Men-
schen hingegen bestimmt nicht ein Teil den anderen, sondern er sich selbst.
«Strenggenommen handelt es sich daher allein beim menschlichen Geist um
Selbstbestimmung, Selbstkontrolle und Selbstregulation, wahrend bei allen
iibrigen Systemen immer ein Glied ein anderes bestimmt und reguliert» (151).
Uber die kaum noch absehbaren positiven Moglichkeiten der Kybernetik hin-
sichtlich der Daseinsentlastung sind jedoch ihre Gefahren nicht zu iibersehen,
die darin gipfeln, daB der Mensch das Strukturprinzip der Kybernetik univok
versteht, sich vom nicht-menschlichen Regelkreis her begreift und sich so als
Wesen der Verantwortung und Freiheit nicht mehr in den Blick bekommt.

Im abschlieBenden sechsten Kapitel («Wirklichkeitserfahrung und
Gesellschaftsbildung unter der Herausforderung der Technik», 163) entwirft



490 Besprechungen

Beck das Programm einer Gesellschaftsordnung auf der Basis der partner-
schaftlichen Solidaritat (exemplifiziert an Ehe und Familie, Schule, Wissen-
schaft, Politik). Dieser Gedanke stellt die Antwort auf die einseitigen Gesell-
schaftskonzeptionen des Liberalismus und individualistischen Kapitalismus
sowie des sozialistischen Kollektivismus dar. Er ist von der das ganze Buch
durchherrschenden Einsicht getragen, daB3 die Sinn- und Wertfrage — «Not
und zugleich Chance des technischen Zeitalters» (181) — gebunden ist an die
theoretische Erkennbarkeit der mit dem Sein gegebenen Bedeutsamkeit des
Seienden (172), die im Falle der Menschenwiirde in der Gottebenbildlichkeit
beruht. Wird eine solche Begriindung der Menschenwiirde nicht anerkannt,
dann bleibt freilich keine theoretische Méglichkeit, den Menschen vor seiner
Funktionalisierung und damit Entmenschlichung zu bewahren. Er verfillt
dann der «Antithetik und Dialektik zwischen Individualismus und Kollekti-
vismus» (189) und ist «in eine metaphysische Einsamkeit und Angst gestiirzt,
in der er sich nur zu behaupten vermag durch die verkrampfte titanische An-
strengung, mittels der Technik sich aller Wirklichkeit zu beméchtigen, sie zu
beherrschen und sich verfiigbar zu machen und sich so nach Moglichkeit
gegen alles «abzusichern» — ein Versuch, der im Grunde Magie ist» (189).

Beck versteht sich auf einen unpritentiésen Stil und eine klare Gedan-
kenfiihrung, die nie in bloBe Simplifizierung abgleitet. Das zeigt sich insbe-
sondere bei seinen erkenntnistheoretischen Uberlegungen wie bei seiner Inter-
pretation des Strukturprinzips der Kybernetik, die sich durch wohltuende
Niichternheit auszeichnet. Durch die Art der Problementfaltung empfiehlt
sich das Buch iiber den engeren Kreis der «Fachleute» hinaus all jenen, die
fahig und willens sind, nicht blo8 zu rechnen, sondern sich denkend auf die
menschlichen Grunderfahrungen einzulassen — eine Eigenschaft, durch die
sich nicht allzu viele philosophische Biicher auszeichnen.

GUNTHER POLTNER



	Besprechungen

