
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 28 (1981)

Heft: 3

Artikel: Genetische Semiologie? : Symboltheorie im Ausgang von Ernst
Cassirer und Jean Piaget

Autor: Fetz, Reto Luzius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-813127

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-813127
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reto Luzius Fetz

Genetische Sémiologie?

Symboltheorie im Ausgang von Ernst Cassirer und Jean Piaget *

0. Vorbegriff und Absicht einer genetischen Sémiologie

Im Begriff der genetischen Sémiologie wird im folgenden der Versuch
einer Fortentwicklung des symboltheoretischen Ansatzes von Ernst
Cassirer in der durch Jean Piaget eröffneten genetischen Perspektive
thematisiert. Ausgegangen wird von der Annahme, daß zwischen Cassirer

und Piaget fundamentale, in der europäischen, speziell kantischen Tradition

begründete Ubereinstimmungen bestehen, die eine Symboltheorie
im Ausgang von diesen beiden Denkern als eine echte Alternative zur
behavioristischen Semiotik (Morris, Skinner) erscheinen lassen. Weiter
versucht die Abhandlung zu zeigen, daß sich die Ansätze von Cassirer

und Piaget wechselseitig ergänzen. Piagets Analyse der Symbolbildung
liefert der Cassirerschen Symboltheorie den notwendigen genetischen
Unterbau. Umgekehrt bietet die Bezugnahme auf Cassirer die Möglichkeit,

den genetischen Ansatz Piagets im Rahmen einer umfassenden

Symboltheorie auf neu zu erschließende Gebiete wie jene der Moral, der
Ästhetik, der Religion zu übertragen. Wie die genetische Epistemologie
speziell das Wachstum wissenschaftlicher Erkenntnis untersucht, so

sollte sich eine genetische Sémiologie mit der Heraufkunft aller höheren

Symbolformen, ihrem Zusammenhang, ihrer Spezifität und den durch

* Veröffentlicht im Rahmen des Nationalfondsprojekts 1.694.78.



Genetische Sémiologie 435

sie repräsentierten Strukturen befassen. «Genetische Sémiologie»1 wird
so als Oberbegriff für die verschiedenen Forschungszweige vorgeschlagen,
die in der Linie Piagets Strukturentwicklungen im Ausgang von
Symbolmanifestationen erforschen.

1. AUSEINANDERSETZUNG UM DEN SYMBOLTHEORETISCHEN ANSATZ

1.1 Ernst Cassirers « Philosophie der symbolischen Formen»

Ernst Cassirers Spätwerk, seine dreibändige, 1923 bis 1929 erschienene

«Philosophie der symbolischen Formen», dürfte heute hinsichtlich der

Symbolforschung unbestritten als eine Gründerleistung gelten. Besonders

die dem Gesamtwerk vorangestellte, etwa fünfzig Seiten umfassende

«Einleitung und Problemstellung» erweist sich im nachhinein als

umwälzende Programmschrift einer Symboltheorie als umfassender
Kulturwissenschaft, wie sie später unter den bekannteren Bezeichnungen
«Semiotik» oder «Sémiologie» immer wieder gefordert wurde. Was jedoch
der von Cassirer angestrebten Symboltheorie ihren eigenen Zuschnitt
gibt, ist der Versuch, an die Tradition neuzeitlichen idealistischen und
speziell kantischen Denkens anzuknüpfen - nicht umsonst wird ja Cassirer

den Vertretern des Neukantianismus und besonders der Marburger
Schule zugezählt2 - zugleich aber einen neuen Ansatz zu gewinnen, der
frühere Einseitigkeiten beheben soll.

Cassirer zufolge geht Kant insofern den entscheidenden Schritt über
die naiv realistische Weltsicht hinaus, als er mit seinem transzendental-

1 Man könnte natürlich auch von einer «genetischen Semiotik» sprechen, doch
wurde der Ausdruck « Sémiologie » bevorzugt, a) weil er seit seiner Schaffung durch F.
de Saussure (Cours de linguistique générale, Lausanne-Paris 1916, 34) für die
kontinentaleuropäische Linie der Symboltheorien im Unterschied zur angloamerikani-
schen (Locke, Peirce, Morris) steht, b) weil Piaget selbst nicht nur fundamentale
symboltheoretische Unterscheidungen (vgl. Anm. 52, 62), sondern auch die Idee
einer Sémiologie im Sinne einer umfassenden interdisziplinären Symboltheorie (vgl.
Anm. 76) von de Saussure übernommen hat, c) weil aufgrund der Parallelität der
Wortbildung «genetische Epistemologie» - «genetische Sémiologie» die analoge
Ausrichtung deutlich wird. - Zum Namensstreit «Semiotik oder Sémiologie?» vgl.
U. Eco, Einführung in die Semiotik, München 1972, 17 ; die klassischen Definitionen
zit. ebd. 28-29; Bibliographie 443-467.

2 Zu Leben und Werk vgl. P. A. Schilpp (Hrsg.), Ernst Cassirer, Stuttgart-
Berlin-Köln-Mainz 1966 (Philosophen des 20. Jahrhunderts).



436 Genetische Sémiologie

philosophischen Ansatz nicht bei einer als gegeben angenommenen
Beschaffenheit der Dinge stehenbleibt, sondern diese zu einer Frage
unserer Denkformen erklärt. Paradigmatisch erläutert Cassirer wie schon

Kant diese «Revolution der Denkart» anhand der modernen
Naturwissenschaft, deren Begriffe sich nicht mehr als Abbildungen der spontan
erfahrenen Welt, sondern nur als Schöpfungen des menschlichen Geistes

verstehen lassen. Alle Objektivierung ist Vermittlung, die sich im Medium
des Begriffs und seines sinnlichen Repräsentanten, und das heißt nun:
eines Symbols vollzieht. Wird aber Erkenntnis als Vermittlung begriffen,
so muß der Verschiedenheit unserer Mittel eine unterschiedliche Gestaltung

unserer Objektwelt entsprechen. Das gilt zunächst für die verschiedenen

Wissenschaften selbst, für die formale Unterscheidung und
Zuordnung ihrer «Gegenstände». Aber wie umfassend das System der
Wissenschaften auch sein mag, so erschöpft sich unsere Wirklichkeitsvermittlung

nicht in der wissenschaftlichen oder gar in der naturwissenschaftlichen

Erkenntnis. Neben dieser intellektuellen Synthese stehen andere

Ausdrucksweisen wie die Kunst, der Mythos, die Religion und vor allem
die natürliche menschliche Sprache. Sie alle haben mit der wissenschaftlichen

Erkenntnis das gemeinsam, daß ihnen «eine ursprünglich-bildende,
nicht bloß eine nachbildende Kraft» innewohnt, die den Erscheinungen
einen « ideellen Gehalt » verleiht3. Auch sie schaffen eigene Symbolformen,
die den wissenschaftlichen ebenbürtig und wesensverwandt sind.

So stellt Cassirer das Symbol als das die verschiedensten
Kulturmanifestationen durchziehende Medium heraus, das sie alle zu Gliedern
eines einzigen großen Gestaltungszusammenhangs werden läßt. Insofern
die traditionellen Geisteswissenschaften auf diese verschiedenen
Kulturphänomene abzielen, erblickt Cassirer im Symbol einen neuen Zugang
zu einer allgemeinen Philosophie der Geisteswissenschaften, die er als

Erweiterung der Kantschen Kritik der Vernunft zu einer Kritik der

Kultur versteht. Kants «kopernikanische Wende» und überhaupt die
«Grundthese des Idealismus» soll darin ihre neue Bewährung finden,
daß nicht nur die wissenschaftliche Erkenntnis, sondern aller Inhalt der

Kultur aus einer «ursprünglichen Tat des Geistes» begriffen und ihre
Unablösbarkeit von unserem Kulturschaffen behauptet wird 4. Im Unterschied

zum Deutschen Idealismus ist in diesem Konzept der Philosophie

3 E. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, 1. Teil: Die Sprache,
Berlin 1923, 8-9.

4 A. a. O. 11.



Genetische Sémiologie 437

als Kulturmacht allerdings keine Hegemoniestellung mehr zugedacht.
Cassirer erinnert daran, daß Religion, Kunst, Philosophie und Wissenschaft

in ihrem geschichtlichen Auftreten in Gegensatz gerieten, wobei

zwar die Philosophie als Einheitsinstanz angerufen wurde, aber zumeist
selbst mitten in dieser Auseinandersetzung und nicht über ihr stand. Bei
Hegel wird die Philosophie als die vollendete «Wahrheit» der verschiedenen

Gestaltungen zugleich zu deren Aufhebung im «Begriff». So ergibt
sich das Dilemma, daß die Forderung der Einheit der verschiedenen

Gestaltungen ihre jeweilige Besonderheit aufzuheben droht, die Betonung
der Autonomie aber umgekehrt deren Zusammenhalt nicht mehr finden
läßt. Angesichts dieses Zwiespalts wird das Symbol als das sich in jeder
Geistform wiederfindende und doch nie in gleicher Gestalt wiederkehrende

Medium, als ein «mittleres Gebiet und eine vermittelnde Funktion»5
thematisiert.

Im Ausgang vom Symbol soll aber auch der neuzeitliche Dualismus

von Sinn und Geist überwunden werden. Beide erscheinen in der
Symbolfunktion als wechselbezogene Momente, weil diese im Sinnlichen ein

Geistiges zum Ausdruck bringt. Von hier aus setzt Cassirer gleichzeitig
zu einer Kritik des sensualistischen Empirismus an, die diesen in seinem

eigenen Bezirk trifft : der Empirismus verkennt die Leistungen der
Sinnlichkeit, da er diese auf die bloßen «Eindrücke» beschränkt und so die

Dimension des sinnlichen «Ausdrucks» übersieht, die über der bloßen

Wahrnehmung eine geistdurchformte Bildwelt erstehen läßt, wie sie uns
in der Kunst, aber auch im wissenschaftlichen Modell begegnet. Hier
stellt sich die Grundfrage, wie ein sinnlicher Gegenstand zum Träger
einer allgemeinen geistigen «Bedeutung» werden kann. Dieser Vorgang
läßt sich etwa so umschreiben, daß die unmittelbare physische Realität
eines materiellen Substrats hinter dem zurücktritt, was es nun mittelbar
«bedeutet». Materiell gesehen ist das Symbol als Wort, als Bildwerk, als

Tonfolge etwas Zusammengesetztes. Aber es läßt sich nicht als Summe

seiner Elemente verstehen ; zum Symbol wird es erst durch eine einheitliche

Sinngebung. Mit der Assoziationspsychologie seiner Zeit kann sich
darum Cassirer nicht zufrieden geben, nur in der Gestaltpsychologie
scheint sich ihm ein adäquates Verständnis anzubahnen. Aber auch die
rationalistischen Positionen Descartes' und Kants können nicht mehr

genügen, weil sie zwar der Mannigfaltigkeit des Sinnlichen gegenüber
den Geist als ursprünglich synthetische Kraft ansetzen, diesen aber von

5 A. a. 0.16
20



438 Genetische Sémiologie

außen zum «Material» der Sinne hinzutreten lassen. Nicht die Entgegensetzung

von Sinn und Geist, von Vielheit und Einheit, sondern vielmehr
das Bewußtsein der ursprünglichen Einheit dieser Momente muß den

neuen Ausgangspunkt der Analyse abgeben. «Der Gehalt des Geistes

erschließt sich nur in seiner Äußerung; die ideelle Form wird erkannt nur
an und in dem Inbegriff der sinnlichen Zeichen, deren sie sich zu ihrem
Ausdruck bedient. »6

Im Gegensatz zum summativen Vorgehen der Assoziationspsychologie

müssen wir uns dabei «die allgemeinen Strukturgesetze des Bewußtseins

schon in jedem seiner Elemente, in jedem Querschnitt von ihm
mitgegeben denken» 7 - Cassirer ist auf seine Weise bereits dem
Buchstaben nach Strukturalist. So läßt sich auch die Symbolfunktion nur
verstehen, wenn jeder symbolisch bezeichnete Einzelinhalt in den für ihn
konstitutiven Zusammenhang hineingestellt wird. Der mit willkürlichen
Zeichen schaffenden künstlichen Symbolik legt er in einem kühnen -
allerdings spekulativen - Gedankengang eine «natürliche » Symbolik zugrunde,
die in der Struktur des menschlichen Subjekts selbst, im Verweischarakter

der Momente und Inhalte seines Denkens angelegt ist. Die Grundfunktion

des «Bedeutens» wird im Menschen vor der in irgendein Zeichen
gesetzten «Bedeutung» als wirksam angenommen; «Bedeutungen» werden

durch die Zeichensetzung nicht erst geschaffen, sondern nur herausgehoben

und fixiert. Nur so erkläre sich der eigentümliche Doppelcharakter
der Symbole, ihre sinnliche Gebundenheit und Freiheit vom Sinnlichen,
wie er sich in den vollendeten Symbolgestalten der Kunst, der Religion,
der Wissenschaft darstelle. -

Dieses in der «Einleitung und Problemstellung» umrissene Programm
konnte Cassirer in den drei vorgelegten Bänden der «Philosophie der

symbolischen Formen» nur unvollständig realisieren, von denen der erste
den Untertitel «Die Sprache», der zweite «Das mythische Denken», der

dritte «Phänomenologie der Erkenntnis» trägt; was man von ihm ferner
hätte erwarten dürfen, wäre vor allem eine Ästhetik gewesen, von deren

möglichem Reichtum seine Einzeluntersuchungen eine Vorstellung
vermitteln 8. Im amerikanischen Exil hat dann Cassirer 1944 in «An Essay

6 A. a. O. 18
7 A. a. O. 40.
8 Vgl. die Bibliographie in Schilpp (Anm. 2) 613-633. Hervorzuheben sind

noch die im Band: Wesen und Wirkung des Symbolbegriffs, Darmstadt 19776,

vereinigten drei Abhandlungen Cassirers aus den zwanziger Jahren, insbesondere:
Der Begriff der symbolischen Formen im Aufbau der Geisteswissenschaften (1921/22).



Genetische Sémiologie? 439

on Man. An Introduction to a Philosophy of Human Culture»9 sein

Thema einer umfassenden Symboltheorie neu vorgetragen, wobei er hier
nun auch Kurzanalysen der im deutschen Werk unberücksichtigt gelassenen

Gebiete bringt. Der Situationswandel zeigt sich vor allem in der
vermehrten Einbeziehung der - zum Teil eben erst entstandenen -
Wissenschaften vom Menschen. Wie der Titel andeutet, wird die Symboltheorie

nun als Schlüssel zu einer philosophischen Anthropologie oder

genauer Kulturanthropologie verstanden. Gemäß der von Scheler an eine

solche Kerndisziplin gestellten Forderung soll der symboltheoretische
Ansatz eine einheitliche Durchdringung des von den Einzelwissenschaften
erbrachten Materials ermöglichen. Gleich Gehlen geht auch Cassirer

davon aus, daß eine die wissenschaftlichen Befunde einbeziehende

Bestimmung des Menschen nur über seine Funktionen, nicht aber wie
in der traditionellen Geistmetaphysik aufgrund eines ihm zugeschriebenen

besonderen Substanzprinzips erfolgen kann. Als das alle kulturstiftenden

Tätigkeiten einigende Band wird die Symbolfunktion herausgestellt,
die Kultur selbst wird als das «symbolische Universum»10 begriffen, und
entsprechend soll die herkömmliche, aber zu enge, weil einseitig
erkenntnisorientierte Definition des Menschen als animal rationale durch ein
umfassenderes Konzept des Menschen als animal symbolicum abgelöst
werden. - Auf diesem Weg ist Cassirer in Amerika vor allem seine

Schülerin Susanne K. Langer gefolgt; bereits 1942 veröffentlichte sie

ihre «Philosophy in a New Key» mit dem bezeichnenden Untertitel «A

Study in the Symbolism of Reason, Rite and Art »11 ; 1953 erschien dann
ihre auf dem gleichen symboltheoretischen Ansatz beruhende, minutiös
ausgebaute Ästhetik «Feeling and Form»12, die sie dem Andenken Cassi-

rers widmete.

1.2 Die behavioristische Semiotik von Charles W. Morris

Cassirers Symboltheorie, obwohl immer wieder als Pionierleistung
gewürdigt, stand im amerikanischen Raum von Anfang an im Schatten
eines konkurrenzierenden Programms, das in wissenschaftlicher Hinsicht

9 Dt. Ausg. : Was ist der Mensch Versuch einer Philosophie der menschlichen
Kultur, Stuttgart 1960.

10 A. a. O. 39. Zum Ganzen Kap. 1-3.
11 Dt. Ausg. : Philosophie auf neuem Wege, Frankfurt 1965.
12 London 19592.



440 Genetische Sémiologie?

erfolgversprechender scheinen konnte: 1938 hatte Charles W. Morris
seine «Foundations of the Theory of Signs»13 vorgelegt, der er 1946 sein

Hauptwerk «Signs, Language and Behavior» 14 folgen ließ. In ihrer
Absicht trifft sich die Morrissche «Zeichentheorie» durchaus mit Cassirers

«Philosophie der symbolischen Formen». Der Geltungsbereich der «Se-

miotik», wie nun die neu zu schaffende Grundlagendisziplin von Morris
im Anschluß an Locke und Peirce genannt wird, ist womöglich noch
weiter gefaßt als bei Cassirer. Nicht nur soll sie ein «Prolegomenon jeder
zukünftigen Philosophie» 15 darstellen, sofern ihr die Klärung der Zeichen
der Philosophie und der Absichten ihres Diskurses übertragen wird;
anstelle der Logik (die sie mit einschließt) soll sie überhaupt zum globalen
Organon aller Wissenschaftssprachen im Hinblick auf eine
«Einheitswissenschaft» werden 16. Speziell wird ihr die Aufgabe zugewiesen, die

traditionellen Geisteswissenschaften oder Humaniora auf die Basis einer
wissenschaftlichen «Humanistik» zu stellen und das vielfältige Bezie-

hungsgefüge der Zeichen von Literatur, Kunst, Moralität, Religion mit
den Mitteln strenger formaler und empirischer Methoden zu analysieren 17.

Die Vereinigung dieser Methodenwege - und das gibt nun der Morrisschen
Zeichentheorie ihren besonderen wissenschaftlichen Zuschnitt - wird
durch eine Synthese des von den Emigranten des Wiener Kreises

übernommenen Logischen Empirismus mit dem amerikanischen Pragmatismus

und Behaviorismus angestrebt. Ihren bekanntesten Ausdruck
fand diese Synthese im Morrisschen dreidimensionalen Semiotikmodell :

die «Syntaktik» soll sich mit den Kombinationen der Zeichen unter sich,
die «Semantik» mit deren Signifikationsmodi befassen; zu diesen beiden

vom Logischen Empirismus übernommenen Teildisziplinen fügt nun
Morris als dritte in Anlehnung an den Pragmatismus die «Pragmatik»
hinzu, die sich «mit dem Ursprung, den Verwendungen und den Wirkungen

der Zeichen im jeweiligen Verhalten» zu beschäftigen hat18.

13 Dt. Ausg.: Grundlagen der Zeichentheorie. Ästhetik und Zeichentheorie,
München 19752.

14 Dt. Ausg.: Zeichen, Sprache und Verhalten. Mit einer Einführung von
Karl-Otto Apel, Düsseldorf 1973.

15 Morris (Anm. 14) 343.
16 A. a. O. 332-336.
17 A. a. O. 339-342.
18 A. a. O. 326. - Eine verallgemeinerte und schematisierte Form dieses

Modells findet sich in I. M. Bochenski, Die zeitgenössischen Denkmethoden, Bern
19592, 39-41.



Genetische Sémiologie? 441

Die «Pragmatik» ist allerdings bei Morris nicht bloß eine zusätzliche

Dimension; sie gewinnt vielmehr Integrationsfunktion, soll doch der
Verhaltenskontext der für die Zeichentheorie methodisch bestimmende
werden. Morris kann - in der Nachfolge von Peirce - den Hauptexpo-
nenten der sogenannten pragmatischen semiotischen Theorien zugezählt
werden, sofern man darunter alle jene Symboltheorien versteht, für die

der Handlungszusammenhang den fundamentalen Erklärungsrahmen
abgibt19. Aber der handlungstheoretische Ansatz wird von Morris in
programmatischer und methodischer Hinsicht sehr radikal formuliert.
Die pragmatische und gleichzeitig streng wissenschaftliche Fundierung
der Semiotik soll durch die Methode des von der Psychologie übernommenen

Behaviorismus gewährleistet werden, demzufolge die Zeichenphänomene

auf der Basis allgemeiner Verhaltensprinzipien und speziell des

Reiz-Reaktion-Schemas zu erklären sind 20. Morris greift zu diesem Zweck
auf das Paradigma des älteren Behaviorismus zurück, nämlich auf die
Pawlowsche Theorie des «bedingten Reflexes», die ein «Zeichen»

(genaugenommen jedoch nur ein «Signal») als einen «Ersatzreiz» auffassen

läßt, der als Substitut des primären realen Reizobjekts fungiert und die

gleiche Reaktion hervorruft. Die offenkundigen Schwierigkeiten einer
solchen Theorie bestehen jedoch darin, daß beispielsweise die so wichtigen
Sprachzeichen nicht in jedem Fall eine beobachtbare Reaktion auslösen

und daß eine solche Reaktion, falls sie eintritt, auch nicht mit der Reaktion

angesichts des realen Objekts identisch sein muß, für welches das

Sprachzeichen steht. Morris glaubt diesen Schwierigkeiten durch verschiedene

Modifikationen des behavioristischen Ansatzes begegnen zu können.
Der Begriff des «Ersatzreizes» wird durch jenen des «vorbereitenden Reizes»

ersetzt, der nur mehr eine «Reaktionsdisposition» bewirken soll,
welche eine «Reaktionsfolge» auslöst, die der Reaktion auf den Primärreiz

bloß «ähnlich» ist, das heißt der gleichen «Verhaltensfamilie» zugehört

21. Erklärte Absicht bei diesen Modifikationen ist gemäß dem
«methodischen Behaviorismus» immer noch die systematische Vermeidung

aller «mentalistischen » Begriffe, die nach Morris einer wissenschaftlichen

Entwicklung der Semiotik im Wege stehen. Begriffe wie «Idee»,

«Gedanke», «Bewußtsein», «Geist» sollen zwar nicht bedeutungslos sein,

19 Vgl. F. v. Kutschera, Sprachphilosophie, München 19752, 78-80.
20 Morris (Anm. 14) 73-77.
21 A. a. O. 77-85.



442 Genetische Sémiologie?

jedoch einer privaten Sphäre angehören, die sie für den Aufbau einer

«objektiven» semiotischen Theorie untauglich machen22.

Die Verschiedenheit der symboltheoretischen Ansätze Cassirers und
Morris' liegen auf der Hand. Bei Morris wird methodisch gerade jenes
Moment am Symbol ausgeklammert, das bei Cassirer nicht wegzudenken
ist, nämlich die «Bedeutung» des Symbols im Sinne seines «ideellen
Gehalts» 23. Hält man dafür, daß die Dimension der «Bedeutung»
unabdingbar zum Symbol gehört, so stellt sich die kritische Grundfrage, ob
das Programm einer Symboltheorie überhaupt auf dem Boden des beha-
vioristischen Ansatzes adäquat realisierbar ist (womit nicht eo ipso der

pragmatische Ansatz im weiteren Sinn in Frage gestellt wird). Um diese

Grundsatzfrage drehte sich der von Morris so genannte «Mentalismusstreit».

Susanne K. Langer hielt Morris entgegen, daß durch den beha-

vioristischen Ansatz die Symbolfunktion auf das Signalverhalten reduziert

wird; für Morris besteht in der Tat «kein fundamentaler
Unterschied» 24 in der Zeichennatur von Signal und Symbol. Durch die Reduktion

der «Symbole» auf «Signale» wird aber laut Langer übersehen, daß

«Symbole nicht Stellvertreter ihrer (realen) Referenzobjekte, sondern

Vehikel für die Konzeption ihrer Referenzobjekte»25 sind. Morris antwortet

auf diese Kritik mit der Annahme gradueller Unterschiede, denen

zufolge Signale einen stärkeren Referenzcharakter als Symbole, letztere

hingegen einen größeren Allgemeinheitsgrad als die ersteren aufweisen
sollen. Die Berufung auf «Begriffe» und «Bedeutungen» als

Unterscheidungsprinzipien lehnt er weiterhin zugunsten des «objektivistischen
Ansatzes» ab26. Bezüglich der Schriften Cassirers kommt so Morris
schließlich zum Urteil, daß sie «für einen weiten Bereich der symbolischen

Phänomene großes Verständnis zeigen», auch «als wertvolle
Korrektive für die stark vereinfachten Versionen der Semiotik wirken»,
jedoch «eher suggestiv als wissenschaftlich» sind 21. Cassirer, Langer (und
selbst Whitehead) bleiben für Morris «nachkantianische Idealisten»28.

22 A. a. O. 105, 132.
23 Vgl. Anm. 3. und Morris (Anm. 14) 94.
23 A. a. O. 129.
25 Langer (Anm. 11) 69, zit. bei Morris, a. a. O. 130. (Die deutsche

Ubersetzung wurde korrigiert, da sie «conception», das bei Langer eindeutig das begriffliche

Denken im Sinne der klassischen Tradition meint, inadäquat mit «Vorstellung»
wiedergibt.)

26 Morris, a. a. 0.131-132.
27 A. a. O. 215, Anm. 1.
28 A. a. O. 344, Anm. 11.



Genetische Sémiologie? 443

1.3 Symboltheorie und genetischer Strukturalismus

Morris sagt von seiner Grundlegung einer Zeichenwissenschaft, daß
sie «eher ein Programm skizziert, als daß sie eine Lösung aufzeigt»29. So

wäre abzuklären, inwieweit die Entwicklung von Wissenschaft und
Philosophie die in das Morrissche Programm gesetzten Erwartungen
erfüllt oder im Gegenteil Zweifel an seiner Durchführbarkeit und
Adäquatheit aufkommen ließ. Das letztere dürfte wohl eher zutreffen.
Philosophische Kritiken können zeigen, daß bereits bei Morris Programm und

Durchführung sich nicht decken, da er einerseits trotz der behavioristi-
schen Absichtserklärung auf «mentalistische» Begriffe und ein
vorwissenschaftliches «Verstehen» rekurrieren muß und anderseits seine behavio-
ristischen Definitionen nicht genügen, um die Komplexität semantischer

Grundbegriffe einzufangen30. Die in den sechziger Jahren einsetzenden

Diskussionen um die Handlungstheorie, insbesondere die noch keineswegs

abgeschlossene Erklären-Verstehen-Debatte, stellen die Gültigkeit
des behavioristischen Ansatzes grundsätzlich in Frage. Der Glaube an den

methodologischen Monismus von Natur- und HumanWissenschaften, der
auch das menschliche Verhalten durch die Unterstellung unter
allgemeine kausale Gesetzeshypothesen erklären will, erscheint in seinem

absoluten Geltungsanspruch gebrochen, und anderseits mehren sich die

Versuche, sogenannte intentionale Erklärungsmodelle aufzustellen, deren

logisch adäquate Formulierung den bisher an die Vertreter der hermeneu-
tischen Tradition gerichteten Vorwurf des Obskurantismus ausräumt 31.

Die Infragestellung der behavioristischen Zeichentheorie ist aber

nicht nur die Folge philosophischer Kritik, sondern war primär ein

Vorgang innerhalb der Humanwissenschaften selbst. Erschüttert wurde
der behavioristische Ansatz vor allem auf dem Boden der Linguistik,
namentlich durch N. Chomskys Kritik an B. F. Skinners Versuch, den

Sprachgebrauch als «Sprachverhalten» aufzufassen und so ausschließlich

29 A. a. O. 360.
30 Vgl. u. a. Apel in seiner Einführung zu Morris (Anm. 12) 27-66; Kut-

schera (Anm. 17) 80-88.
31 Die Anfänge sind zusammengefaßt in R. J. Bernstein, Praxis und Handeln,

Frankfurt 1975 ; bestimmend wurde G. H. von Wright, Erklären und Verstehen,

Frankfurt 1974; für die weitere Diskussion vgl. K.-O. Apel, J. Manninen,
R. Tuomela (Hrsg.), Neue Versuche über Erklären und Verstehen, Frankfurt 1978;
K.-O. Apel, Die Erklären-Verstehen-Kontroverse in transzendentalpragmatischer
Sicht, Frankfurt 1979.



444 Genetische Sémiologie?

mittels Verhaltensbegriffen erklären zu wollen 32. Die hier in einer neuen
Variante vorgenommene behavioristische Reduktion der Symbolfunktion

auf Signalverhalten wurde jedoch auch in der experimentellen
Psychologie rückgängig gemacht, am ausgeprägtesten wohl von Jean Piaget.
Er unterscheidet wieder die eigentlichen «Symbole» von den bloßen

«Signalen» und ordnet den ersteren eindeutig ideelle Begriffsstrukturen
zu. Generell spricht sich Piaget unumwunden für die Aufhebung des

Mentalismus-Verdikts in der Psychologie aus - also in jenem Bereich, der
für Morris der paradigmatische war - ohne damit auf Empirie und
Wissenschaftlichkeit zu verzichten 33.

Von hier aus läßt sich die grundsätzliche Frage stellen, ob Theorien
wie jene Chomskys und Piagets (bei all ihrer Verschiedenheit34) vor dem

Hintergrund der behavioristischen Semiotik nicht einem generellen
«Paradigmawechsel»35 der HumanWissenschaften gleichkommen, der
diese in ein differenzierteres Verhältnis zur Philosophiegeschichte setzt.
Eine genauere Analyse speziell des Piagetschen Werkes zeigt in der Tat
bald, daß diese viel eher in der «philosophischen» Linie von Cassirer zu
situieren ist als in der «wissenschaftlichen» von Morris. Piaget hat die von
ihm begründete genetische Epistemologie als eine zwar naturalistische,
aber keineswegs positivistische Theorie charakterisiert, welche die

erkenntnisbegründende Aktivität des Subjekts betone, ohne dem Idealismus

verhaftet zu bleiben 36. Darin ist nicht nur die Piaget mit Cassirer

verbindende Herkunft von Kant und damit das Vorwalten eines gleichen
Problembewußtseins impliziert, sondern auch die Frontstellung beider

gegen Assoziationspsychologie und Behaviorismus. Das adäquatere
ganzheitliche Verständnis schließlich, das Cassirer mit der Gestaltpsychologie

32 Zusammenfassung und Literaturangaben bei Kutschera (Anm. 17) 88-93.
33 Vgl. J. Piaget et B. Inhelder, L'image mentale chez l'enfant, Paris 1966

(abgekürzt IM), VIII : Il est enfin important de faire une remarque quant au titre de
cette étude, que plusieurs collègues nous ont conseillé de changer, parce qu'il est
suspect de «mentalisme» Mais nous avouons avoir peu de souci des modes en
psychologie, et encore moins des interdictions positivistes... qu'on parle (de l'image
mentale) sous une forme vérifiable pour chacun, ce que nous avons essayé de faire ici.

34 Vgl. M. Piattelli-Palmarini (éd.), Théories du language. Théories de

l'apprentissage. Le débat entre Jean Piaget et Noam Chomsky. Organisé et recueilli
par M. Piattelli-Palmarini, Paris 1979.

35 So Apel (Anm. 14) 51, der in einer «Motiv-Erklärung » an zweiter Stelle (nach
Chomskys Skinner-Kritik) den «auch in den USA wachsenden Einfluß der Piagetschen

Psychologie» nennt.
36 J. Piaget, L'épistémologie génétique, Paris 19792 (abgekürzt EG), 10. Dt.

Ausg.: Abriß der genetischen Epistemologie, Ölten und Freiburg i. Br. 1974, 28.



Genetische Sémiologie? 445

heraufkommen sah, scheint nirgends so fortentwickelt zu sein wie im
genetischen Strukturalismus Piagets. Die von Cassirer noch idealistisch
dem «Bewußtsein» zugeschriebenen «allgemeinen Strukturgesetze», die

«in jedem Querschnitt von ihm mitgegeben»37 sein sollen, werden hier
konkret in der Abfolge der Strukturen der sich entwickelnden Intelligenz
faßbar, was zugleich ihre Ablösung vom idealistischen Bewußtseins- oder

Geistbegriff und ihre Verankerung in einer evolutiven Natur bedeutet.

Piagets eigene Erkenntnistheorie, sein sogenannter Konstruktivismus,
der die von Kant dem Subjekt zugedachten Erkenntnisformen als
Resultanten subjektiver Konstruktion, mithin einer «ursprünglichen Tat»
wenn nicht des «Geistes», so doch des natürlichen Subjekts auffaßt, dürfte
so unter allen erfahrungswissenschaftlichen Theorien am ehesten jener
Umwandlung der «Grundthese des Idealismus»38 entsprechen, die Cassirer

vorschwebte 39.

Piagets bereits erwähnte Wiedereinführung «mentaler» begrifflichideeller

«Bedeutungen» als Korrelate der von den «Signalen» unterschiedenen

«Symbole» läßt erkennen, daß auch hinsichtlich der Symbolfunktion

fundamentale Übereinstimmungen herrschen. Wenn es bei Cassirer

heißt, daß sich der «Gehalt des Geistes» oder die «ideelle Form» nur in der
«Äußerung» im «sinnlichen Zeichen» erschließe40, so basiert auch die

Aufdeckung von «Strukturen» im Sinne Piagets allgemein auf einem
symboltheoretischen Ansatz, wobei allerdings die Beachtung des Handlungskontextes

als komplementär zur Symbolinterpretation hinzutritt 41.

Hinsichtlich der eigentlichen Symboltheorie kann jedoch das Werk
Piagets in einem spezifischen Sinn als eine Realisierung des Cassirerschen

Programms gelten. Piaget untersuchte auf neue und umfassende Weise

die Genese der Symbolfunktion. «Es ist eine der ingeniösen Einsichten
Piagets, den einheitlichen Symbolcharakter so verschiedener Aktivitäten,

37 Anm. 7.
38 Anm. 4.
39 Für eine nähere Begründung vgl. Verf., Piaget als philosophisches Ereignis,

in G. Steiner (Hrsg.), Piaget und die Folgen (Die Psychologie des 20. Jahrhunderts
Bd. 7), Zürich 1978, 27-40; Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften?
Anthropologie im Spannungsfeld von Philosophie und Wissenschaft, FZPhTh 1979

(26) 163-201 ; Die Gegenwärtigkeit aristotelischen Denkens. Erläutert am Werk
Jean Piagets, in Vierteljahresschrift für Heilpädagogik und ihre Nachbargebiete

1979 (48) 221-236.
40 Anm. 6.
41 Vgl. die kurze Autobiographie Piagets, in H. G. Furth, Intelligenz und

Erkennen, Die Grundlagen der genetischen Erkenntnistheorie Piagets, Frankfurt
1976, 356-359, besonders 357.



446 Genetische Sémiologie?

wie sie sich in innern Bildern, im Spiel, in der Nachahmung und in der

Sprache ausdrücken, erkannt und sie mit der Entwicklung der Intelligenz

in Zusammenhang gebracht zu haben. » 42 Cassirers Idee der Fundierung

der «künstlichen» Symbolik in einer «natürlichen» kann so bei

Piaget ihre erfahrungswissenschaftliche Bestätigung und Ausgestaltung
finden. Das genetische Stufenmodell Piagets vermag aber überhaupt ein

neues Licht auf die Symbolbildung zu werfen, weil es deutlich die «semio-

tische Schwelle»43 aufzeigt, durch deren Überschreiten das Subjekt vom
genetisch früheren Signalverhalten zum eigentlichen Symbolgebrauch
vorstößt.

2. DIE GENESE DER SYMBOLFUNKTION

2.1 Leitideen und Thesen Piagets

Wie Piaget in «La formation du symbole chez l'enfant»44 zeigen

konnte, ist die Symbolbildung in der kindlichen Erkenntnisentwicklung
insofern von entscheidender Bedeutung, als erst sie den Schritt zum
begrifflich-repräsentativen Denken erlaubt. Entgegen der stillschweigend
gemachten Voraussetzung traditioneller Erkenntnistheorien ist es nämlich

keineswegs so, daß der Mensch von Anfang an zu einem
begrifflichrepräsentativen Erkennen fähig wäre. Dieses erscheint erst im zweiten

Lebensjahr und manifestiert sich vor allem durch den Spracherwerb.

42 Furth, a. a. 0.127.
43 Der Ausdruck nach Eco (Anm. 1) 28.
44 Paris (1945) 19787; dt. Ausg. : Nachahmung, Spiel und Traum. Die Entwicklung

der Symbolfunktion beim Künde, Stuttgart 1975 (abgekürzt FS, Seitenzahlen
der franz. Ausg., in Klammern jene der dt. Ausg, auch für die übrigen Werke).
Eine Zusammenfassung unter Berücksichtigung späterer Forschungsergebnisse findet

sich in J. Piaget et B. Inhelder, La psychologie de l'enfant, 1978s (abgekürzt
PE), 41-72; dt. Ausg. : Die Psychologie des Kindes, Frankfurt 1977, 45-70. - Neben
EG (s. Anm. 36) und IM (s. Anm. 33) werden für Werke Piagets noch folgende
Abkürzungen verwendet. BC : Biologie et connaissance. Essai sur les relations entre
les régulations organiques et les processus cognitifs, Paris 1967 ; dt. Ausg. : Biologie
und Erkenntnis. Über die Beziehungen zwischen organischen Regulationen und
kognitiven Prozessen, Frankfurt 1974. ES : Epistémologie des sciences de l'homme,
Paris 1972; dt. Ausg.: Erkenntnistheorie der Wissenschaften vom Menschen,
Frankfurt 1973. LC : Logique et connaissance scientifique, Paris 1967. MI : Mes idées,
Paris 1977. ST : Le structuralisme, Paris 1968 ; dt. Ausg. : Der Strukturalismus, Ölten
und Freiburg i. Br. 1973.



Genetische Sémiologie 447

Das heißt allerdings nicht, daß dem Kind nicht vorher Intelligenz
zugeschrieben werden kann, aber diese tritt als sogenannte sensomotorische

Intelligenz nur innerhalb konkreter Handlungszusammenhänge auf. So

markiert die Symbolbildung den Übergang von einer an das Hier und
Jetzt gebundenen Intelligenz zu einer die jeweilige Situation übersteigenden

Repräsentation, das heißt am Ende zum begrifflichen Denken.
Nun besteht die wohl geläufigste Erklärung begrifflichen Denkens

darin, dieses als eine Folge des Spracherwerbs anzusehen, was verständlich

ist, da die sprachlichen Ausdrücke die eigentlichen Repräsentanten
unserer Begriffe sind, wie auch Piaget annimmt. So steht die Ausbildung
des Denkens ohne Zweifel in enger Verbindung mit dem Spracherwerb.
Aber damit ist für Piaget keineswegs alles erklärt, bleibt doch die
Befähigung zum Spracherwerb selbst als ein zu erklärendes Phänomen übrig.
Auch der Rekurs auf die Sozialisierung läßt die Frage offen, wie es zum
Umgang mit kommunikativen Symbolen kommen kann. So sind nach

Piaget Spracherwerb und repräsentatives Denken als von einem noch

allgemeineren Prozeß abhängig anzusehen, nämlich der generellen
Ausbildung der Symbolfunktion. Nur so ist es zu verstehen, warum die Sprache

auf derselben Entwicklungsstufe erscheint wie das symbolische Spiel,
wie die Nachahmung nicht mehr präsenter Objekte und wie das

Vorstellungsbild, das heißt im Zusammenhang weiterer und im Anschluß an
einfachere Symbolmanifestationen4S.

So stellt Piaget entgegen dem Trend zu einer Reduzierung der
symbolischen Repräsentanten des Denkens auf die Sprache die letztere in
einen größeren Organisationszusammenhang, den er als die «symbolische»
oder genauer als die «semiotische Funktion»46 bezeichnet. Nur eine
umfassende Betrachtung der Symbolfunktion als ganzer, in ihren verschiedenen

Manifestationen und in ihrer funktionellen Einheit kann demnach

den Übergang von der sensomotorischen Intelligenz zum begrifflichen
Denken erklären. Piagets Leitgedanke ist es, die verschiedenen Symbolformen

genetisch als miteinander solidarisch zu begreifen. Weil das Kind
so unterschiedliche Repräsentationsmöglichkeiten wie das Spiel und die

Nachahmung benützt, um sich sein symbolisches Universum zu schaffen,

45 Vgl. dazu speziell J. Piaget, Le langage et les opérations intellectuelles, in
Problèmes de psycho-linguistique. Symposium de l'association de psychologie
scientifique de langue française. Paris 1963, 51-61, besonders 57; deutsch in Furth
(Anm. 41) 176-190, besonders 184.

46 Vgl. unten, Anm. 63.



448 Genetische Sémiologie?

muß auch die Erforschung der Symbolbildung alle ihre ursprünglichen
Formen einschließen 47. Im folgenden sind darum die zwei Hauptthesen
Piagets zu explizieren, deren erste besagt, daß sich speziell anhand der

Nachahmung und des Spiels kontinuierlich der Übergang von der senso-

motorischen zur repräsentativen Intelligenz verfolgen läßt; der zweiten

zufolge ist dann die Erklärung dieses Entwicklungsprozesses vornehmlich
in der Interaktion der frühen Symbolformen zu suchen 48.

2.2 Die sensomotorische Periode: Die «Anzeichen» als Vorstufe der «Zei¬

chen »

Verglichen mit den traditionellen Erkenntnistheorien ist der
genetische Ansatz insofern radikaler, als Piaget nicht bloß nach den
Beziehungen eines bereits konstituierten Subjekts zu seiner Objektwelt fragt,
sondern auch die Konstitution der Erkenntnisbeziehungen und -mittel
selbst in die Fragestellung einbeziehen will49. Was die erste, sich von der
Geburt bis ins zweite Lebensjahr erstreckende, sogenannte sensomotorische

Stufe von den späteren abhebt, ist gerade das Fehlen sowohl des

begrifflichen Denkens als auch der hierzu nötigen symbolischen
Repräsentanten: weder verfügt hier das Kind über Sprachzeichen noch über

Vorstellungsbilder, um sich ein Denken in Begriffen zu repräsentieren.
Ebenfalls geht ihm die Möglichkeit ab, sich im Symbolspiel seine eigene

Vorstellungswelt zu schaffen; das Spiel beschränkt sich hier auf eine reine

«Funktionslust», das heißt auf den spielerischen Umgang mit dargebotenen

oder erreichbaren Gegenständen als Einübung möglichen Verhaltens.

So lebt das Kind nur in seiner realen, im Jetzt und Hier gegenwärtigen

Umwelt, in der es sich durch die zunehmende Koordination seiner

Wahrnehmungen und Handlungen (insbesondere des Sehens und Greifens)

immer mehr zurechtfindet. Seine entscheidende Erkenntnisleistung

während dieser Periode ist die Schaffung einer vergegenständlichten

Objektwelt, das heißt die Konstitution des «permanenten Objekts»,
das die anfängliche Sukzession momentaner Bildwelten ablöst, und
korrelativ dazu die allmähliche Bewußtwerdung seiner selbst als eines

eigenständigen Subjekts 50.

Vgl. BC 75 (47) ; FS 10, 286 (19, 342).
48 FS 7-8 (16-17).
49 Vgl. EG 11 (31).
50 Vgl. PE 7-25 (11-28).



Genetische Sémiologie? 449

Weil das Kleinkind keine Sprachmittel besitzt, können wir ihm auch
keine Begriffe zuschreiben, die ihm eine Gruppierung der Gegenstände
und damit eine Unterteilung seiner Welt ermöglichen würden. Das Fehlen

von Sprachmitteln und Begriffen besagt jedoch keineswegs, daß das

Kleinkind der sensomotorischen Periode über keine kognitive Struktura-
tion verfügt. Als die Vorformen der späteren Begriffe sieht Piaget auf der
Ebene der sensomotorischen Intelligenz die sogenannten Handlungsschemata

an (wie zum Beispiel das Greifschema), die sich aus dem gemeinsamen

Grundcharakter unterschiedlicher, aber ähnlicher Einzelhandlungen

ergeben. Ein solches Handlungsschema läßt sich gewissermaßen
als «praktischen Begriff» ansehen, das heißt als ein Allgemeines innerhalb
vieler Einzelhandlungen: Wie ein Begriff eine Vielheit von Dingen auf
eine Einheit bringt, so ordnet ein Handlungsschema verschiedene Gegenstände

einem einheitlichen Handeln unter. Da Piaget das Erkennen als

einen Assimilationsprozeß betrachtet, das heißt als die Eingliederung der

Gegenstandswelt in subjekteigene Strukturen, sieht er das praktische
sensomotorische Erkennen als die Assimilation der Gegenstände an
solche Handlungsschemata an. Indem etwa das Kind einen wahrgenommenen

Gegenstand ergreift und an sich zieht, faßt er ihn in praxi als etwas
Greifbares auf, was dem assimilierten Objekt zugleich die Bedeutung
«greifbar» verleiht. So wäre es völlig verfehlt, auf der sensomotorischen

Ebene in Ermangelung von «Begriffen» auch keine «Bedeutungen»
anzunehmen, besteht doch schon jede Assimilation an ein Handlungsschema
in einer Bedeutungsübertragung vom Schema auf das Objekt51.

Damit wird die Frage vordringlich, ob hier neben den «Bedeutungen»

bereits auch «Bedeutungsträger» unterschieden werden können und
wie sich diese von den späteren «Symbolen» abheben. Im Anschluß an de

Saussure definiert Piaget ganz allgemein die symbolische Repräsentation
als die Differenzierung und gleichzeitige Koordination eines Signifikators
(signifiant) und eines durch ihn evozierten Signifikats (signifié) 52. Von

51 MI 69-70.
52 Bei de Saussure (Anm. 1) 101 heißt es: «Nous appelons signe la combinaison

du concept et de l'image acoustique; mais dans l'usage courant ce terme désigne
généralement l'image acoustique seule, par exemple un mot (arbor etc.). On oublie
que si arbor est appelé signe, ce n'est qu'en tant qu'il porte le concept «arbre», de
telle sorte que l'idée de la partie sensorielle implique celle du total. L'ambiguïté
disparaîtrait si l'on désignait les trois notions ici en présence par des noms qui
s'appellent les uns les autres tout en s'opposant. Nous proposons de conserver le
mot signe pour désigner le total, et de remplacer concept et image acoustique respec-



450 Genetische Sémiologie

einer symbolischen Repräsentation läßt sich somit überall dort sprechen,

wo ein Signifikator für ein von ihm abgehobenes Signifikat steht. «Bedeutungen»

können wir wie gesagt bereits den Objekten der praktischen
sensomotorischen Intelligenz zuschreiben. Diesen Bedeutungen lassen

sich als «Signifikaten» auch «Signifikatoren» zuordnen. Als letztere kann
man nämlich mit Piaget die perzeptuellen «Indizien» oder «Anzeichen»

ansehen, die für das Subjekt die Einghederung des betreffenden Objekts
in ein bestimmtes Handlungsschema auslösen. Aber der entscheidende

Unterschied zum eigenthchen «Symbol» besteht darin, daß ein solches

«Indiz» unabtrennbar zum betreffenden Objekt und seiner Situation
gehört, das heißt einen besonders augenfälligen Aspekt des Gegenstandes
ausmacht. Eine Differenzierung des Signifikators vom Signifikat, genauer
des Indizes vom indizierten Gegenstand (in seiner ihm aufgrund dieses

Indizes zugeschriebenen Bedeutung) liegt hier jedenfalls nicht vor. Damit
ist auch keine Evokation des Gegenstandes außerhalb seiner realen
Präsenz möglich. Solche «Indizien» hegen damit unterhalb der «semio-

tischen Schwelle». Hierunter fallen nach Piaget insbesondere auch die

«Signale», die die bedingten Reflexe (Pawlow) auslösen; das Signalverhalten

ist eine typische Erscheinungsform vorbegrifflicher Intelligenz 53.

2.3 Symbolfunktion und Repräsentation

Das Auftreten der Symbolfunktion beim eineinhalb- bis zweijährigen

Kind markiert im Entwicklungsmodell Piagets das Ende der
sensomotorischen Periode und den Beginn des repräsentativen Denkens, dessen

Aufbau selbst wiederum in verschiedenen Etappen vor sich geht, in
denen sich im Kind konkret-gebundene Denkoperationen (ab sieben

Jahren) und schließlich ein abstrakt-formales Denken (ab zwölf Jahren)
ausbilden. So steht für Piaget die Symbolbildung an einem entscheidenden

Punkt der Erkenntnisentwicklung, bildet sie doch die Zäsur zwischen
einer situationsabhängigen HandlungsinteUigenz und dem sich zu sich

tivement par signifié et signifiant-, ces derniers termes ont l'avantage de marquer
l'opposition qui les sépare soit entre eux, soit du total dont ils font partie. » Dabei ist
vor Augen zu halten, daß de Saussure hier ausschließlich an das «signe linguistique»
denkt; Piaget hingegen faßt jede Repräsentation und nicht nur die Beziehung
Sprachzeichen-Begriff als eine Relation von signifiant und signifié (vgl. Anm. 58).
Bereits de Saussure kennt jedoch einen weiteren Gebrauch dieses Begriffspaares, da
er es auch auf die « Symbole » (im Saussureschen Sinn) anwendet, wie der Anm. 62 zit.
Text zeigt.

« Vgl. FS 172, 293 (210, 349); PE 41-42 (45-46); ES 342-343 (270-271).



Genetische Sémiologie? 451

selbst befreienden Denken. Der Zusammenhang zwischen Denkentwicklung

und Symbolisierung ist als ein innerlicher zu betrachten; die beiden
stehen in einer ständigen Wechselbeziehung. Wie die Symbolfunktion
sich nur unter der Leitung der denkenden Intelligenz fortentwickelt, so

gilt umgekehrt vom begrifflichen Denken, daß es sich ständig auf die

Symbole als Repräsentanten abstützen muß 54.

«Repräsentation» meint die Vergegenwärtigung eines nicht direkt
oder unmittelbar Gegenwärtigen, anders ausgedrückt die Evokation
eines Gegenstandes, der nicht selbst zum aktuellen Wahrnehmungsfeld
gehört. In diesem weitesten Sinn fällt die Repräsentation mit dem

vorstellungsmäßigen Denken überhaupt zusammen, das heißt mit jeder
Form der Intelligenz, die sich nicht (wie die sensomotorische) bloß auf

Wahrnehmungen und Bewegungen stützt, sondern über ein Begriffssystem

sowie über die Mittel zur Vergegenwärtigung des Gedachten
verfügt. Im engeren Sinn bedeutet dann «Repräsentation» die
Vergegenwärtigung des Gedachten durch diese Mittel selbst, insbesondere durch
Sprachzeichen und Vorstellungsbilder55. Diese von Piaget übernommene

Unterscheidung zwischen der Repräsentation im weitern und engern
Sinn schließt eine fundamentale erkenntnistheoretische Option ein,
nämlich die Annahme von Begriffs- und Denkstrukturen, die nicht mit
ihren verbalen oder bildhaften Repräsentanten zusammenfallen. Für
einen Nominalisten oder Empiristen und für die ganze frühere
Assoziationspsychologie ist die obige Unterscheidung gegenstandslos. Indem Piaget

sie bewußt aufgreift, bezeugt er seinen intellektualistischen oder

genauer rationalistischen Standpunkt und stellt sich in eine Reihe mit
Cassirer56.

Zwischen der Repräsentation im weiteren Sinn, dem Denken
überhaupt, und dem Gebrauch kognitiver Repräsentationsmittel oder der

Repräsentation im engeren Sinn besteht wiederum ein innerer Zusammenhang.

Ohne Rekurs auf solche Mittel ließe sich das Gedachte weder
vorstellen noch aussprechen, nicht für die andern und ebenso wenig für sich

selbst 57. Ohne sinnliche Repräsentanten ist das Denken so wenig möglich
wie sensomotorische Intelligenzhandlungen ohne Perzepte. Die Symbole
sind auf einer höheren Stufe in ihrer Funktion den Perzepten analog.

54 PE 41, 72 (45, 70).
55 FS 68 (90).
56 Ähnlich Furth (Anm. 41) 104-126, besonders 121 ff.
« IM 446-447.



452 Genetische Sémiologie?

Stellen die letzteren einen Aspekt der unmittelbar wahrgenommenen
Gegenstände dar, mit denen sie untrennbar eins sind, so ermöglichen die

Symbole stellvertretend die Wiedervergegenwärtigung des aktuell nicht
mehr Wahrgenommenen und Wahrnehmbaren. Die eigentliche Leistung
der Repräsentation liegt in der Ausweitung der Erkenntnis über die
Grenzen des Hier und Jetzt und somit in der Überschreitung der senso-

motorischen Situationswelt. Diese dem Symbol eigene Vergegenwärtigung

eines sonst nicht Gegenwärtigen setzt den Aufbau einer von der
Realwelt abgehobenen Zeichenwelt voraus. Für die Repräsentationsbeziehung

ist die Schaffung eines von seinem Signifikat differenzierten

Signifikators konstitutiv. So können wir überall dort von einer Symbolbildung

sprechen, wo eine solche Differenzierung und Koordinierung
eines Signifikators und eines Signifikats stattfindet. Je nach Art und
Funktion der Symbolleistung kann dabei Verschiedenes: ein realer

Gegenstand, ein Geschehen, ein Begriff usw. die Stelle des Signifikats
einnehmen, und ebenso kann sich das Subjekt auch der unterschiedlichsten

Signifikatoren : einer Geste, eines Vorstellungsbildes, eines verbalen
oder graphischen Ausdrucksmittels bedienen 58.

2.4 Die kindlichen Repräsentationsformen und ihre Konstitution

Beginnen wir mit einer Sichtung und Aufzählung der kindlichen
Repräsentationsformen, bevor wir ihre Ausbildung zu verstehen suchen.

Nach Piaget lassen sich bei der Symbolbildung des Kindes mindestens
fünf Symbolformen unterscheiden, die alle mehr oder weniger gleichzeitig

auftreten und darum nur zusammen zu verstehen sind. Ihrem
Komplexitätsgrad nach sind sie wie folgt zu ordnen.

Eine erste Symbolform bildet die sogenannte «verschobene»

Nachahmung. Nachahmungsverhalten in Gegenwart eines Modells kennt schon
das Kleinkind der sensomotorischen Stufe. Wenn es jedoch eine bei einem
andern beobachtete Handlung nach dessen Weggang mit den Zeichen
innerer Teilnahme wiederholt, so stellt diese zeitlich verschobene
Nachahmung eine anfängliche Form der Repräsentation dar: die nachahmende
Geste wird zum differenzierten Signifikator, dessen Signifikat das nicht
mehr präsente, aber in diesem Mittel neu vergegenwärtigte Modell ist. -
Eine bereits komplexere Form stellt das Symbolspiel oder Funktionsspiel
dar. Wenn das Kind, nachdem es vorher eine Katze auf der Mauer

58 Vgl. FS 7, 286 (16, 342) ; PE 41-42, 72 (45-46, 70) ; MI 74-75.



Genetische Sémiologie? 453

erblickte, eine Muschel auf eine Schachtel legt und dazu «Miau» macht,
so liegt auch hier wiederum eine nachahmende Geste vor59. Aber sie

schließt nun gleichzeitig den Gebrauch von Gegenständen ein, die im
Spiel ihre ursprüngliche Bedeutung abgelegt haben und zu «Symbolen»
des Dargestellten geworden sind. - Zwischen den symbolisch benutzten

Spielgegenständen und den inneren Vorstellungsbildern läßt sich als

dritte Form das graphische Bild oder die Zeichnung einordnen, die
allerdings relativ spät auftritt. - Als eine entscheidende Neuerung ist viertens
das mentale Bild oder Vorstellungsbild anzusehen, das - entgegen der

gewöhnlichen Auffassung - auf der sensomotorischen Stufe noch keineswegs

ausgebildet ist. Der Symbolcharakter der Vorstellungsbilder steht
für Piaget fest, da er im betonten Gegensatz zur empiristischen Tradition
die Vorstellungen weder als bloße Verlängerungen der Sinneseindrücke
noch als eigentliche Elemente des Denkens, sondern nur als seine figura-
tiven Repräsentationsmittel auffaßt60. - Die Sprachentwicklung schließlich

ermöglicht die verbale Evokation nicht aktueller Ereignisse oder

Gegenstände. Ursprünglich an die reale Präsenz des Bezeichneten gebunden,

vermag das Wort mit der Zeit als differenziertes Zeichen (in Verbindung

mit dem Vorstellungsbild) zum Stützmittel eines bloß noch Gedachten

zu werden 61.

Die Sprachzeichen unterscheiden sich von den vorangehenden
Repräsentationsformen durch ihren kollektiven und damit konventionellen

Charakter; anders als jene weisen sie nicht mehr eine Ahnlich-
keitsbeziehung mit ihren Signifikaten auf. Sie sind darum «willkürliche»
Zeichen im Unterschied zu «Symbolen» im engeren Sinn, das heißt zu
«motivierten» Signifikatoren 62. Um diese wichtige Differenz nicht zu

59 Die angeführten spärlichen Beispiele können keinen Eindruck vom Reichtum

der kindlichen Verhaltensbeobachtungen (besonders in FS) vermitteln, auf
denen die Piagetsche Theorie basiert.

60 Das ist die Hauptthese von IM. Vgl. ebd. 1-3, 8, 446, 448, 458.
61 Zum Ganzen PE 42—43 (46-47).
62 Piaget beruft sich wieder auf F. de Saussure. Vgl. ders. (Anm. 1) 103: «On

s'est servi du mot symbole pour désigner le signe linguistique, ou plus exactement ce

que nous appelons le signifiant. Il y a des inconvénients à l'admettre, justement à

cause de notre premier principe (l'arbitraire du signe, Verf.). Le symbole a pour
caractère de n'être jamais tout à fait arbitraire; il n'est pas vide, il y a un rudiment
de lien naturel entre le signifiant et le signifié... Le mot arbitraire appelle aussi une
remarque... nous voulons dire qu'il (le signifiant, Verf.) est immotivé, c'est-à-dire
arbitraire par rapport au signifié, avec lequel il n'a aucune attache naturelle dans la réalité.

» Des weiteren unterscheidet de Saussure noch die « radikal willkürlichen » von
den « relativ willkürlichen » Zeichen ; erstere sind « unmotiviert », letztere « relativ moti-

30



454 Genetische Sémiologie?

verwischen, zieht Piaget es vor, von der «semiotischen» statt von der

«symbolischen» Funktion zu sprechen, da ja alle Repräsentationsformen
als Ausdruck dieser Funktion verstanden werden sollen; der weitere oder

engere Gebrauch von «Symbol» wird dann jeweils aus dem Kontext
ersichtlich 63.

Was nun die Frage des Konstitutionsprozesses dieser Repräsentationsformen

und der semiotischen Funktion insgesamt betrifft, so läßt
sich Piaget von der Einsicht leiten, daß die Nachahmung einen gemeinsamen

Bestandteil aller Repräsentationsformen bildet: die ersten vier
beruhen eindeutig in größerem oder geringerem Maße auf der Nachahmung,

und auch die Sprache wird notwendigerweise in einem

Nachahmungskontext erworben. Da die verschobene Nachahmung zudem die
einfachste und eine der frühesten Repräsentationsformen darstellt, liegt
die Annahme nahe, daß sie beim Aufbau der semiotischen Funktion eine

entscheidende Rolle spielen muß 64. Anderseits zeigt sich am deutlichsten
beim Spiel, wie das Kind mit Gegenständen als mit Symbolen umzugehen
lernt und sie relativ frei als Bedeutungsträger in einem von ihm
hergestellten Bedeutungszusammenhang zu gebrauchen weiß. Es erstaunt dann
nicht mehr, daß Piaget die Einübung der semiotischen Funktion und den

Aufbau des repräsentativen Denkens, wie es sich schließlich mit dem

Spracherwerb vollendet, insbesondere aus dem Wechsel und Zusammenwirken

von Nachahmung und Spiel erklären wird 65.

So ist die Nachahmung als die eigentliche Übergangsform zwischen

der sensomotorischen Intelligenz und dem repräsentativen Denken zu
betrachten. Solange sie in Präsenz ihres Modells erfolgt, bildet sie
gewissermaßen die sensomotorische Vorform der Repräsentation, da sie bereits
eine Repräsentationsleistung darstellt, die sich zwar noch in der Form
konkret-materieller Akte vollzieht. Mit der verschobenen Nachahmung
liegt ohne Zweifel eine echte Repräsentation vor, weil die Nachahmung
sich hier nicht mehr in der Form einer unmittelbaren perzeptiv-moto-
rischen Abbildung ihres Modells abspielt, sondern sich von dessen realer
Präsenz gelöst und somit den Status eines von seinem Signifikat abgehobenen

Signifikators gewonnen hat. Aber auch hier erscheint die Nach-

viert» (ebd. 187). - Die «Symbole» im Sinne de Saussures entsprechen den «ikonischen

Zeichen» von Peirce und Morris, doch hat Piaget immer die Saussureschen
Unterscheidungen bevorzugt. Vgl. ST 97 (110) ; ES 359 (283).

« Vgl. PE 40, 45 (45, 48^19) ; IM 447; MI 46; ES 343 (271).
M PE 43 (47).
65 Leitidee von FS, passim.



Genetische Sémiologie? 455

ahmung noch als der sensomotorischen Intelligenz verhaftet, insofern sie

sich (im Unterschied zum Symbolspiel) nur der konkreten Handlung als

Repräsentationshimmel bedient66.
Die übrigen Repräsentationsformen lassen sich alle mindestens

teilweise als eine Verinnerlichung und Differenzierung der Nachahmung
begreifen 67. Insbesondere ist das mentale Bild oder Vorstellungsbild
nach Piaget wesentlich als eine verinnerlichte Nachahmung und keineswegs

als der bloße Abdruck der unmittelbaren Wahrnehmungen
anzusehen, wie es der Empirismus will 68. Würde das Vorstellungsbild nur
die Verlängerung unserer Eindrücke darstellen, so bliebe unerfindlich,
warum das Vorstellungsbild nicht schon in der sensomotorischen Periode

auftritt: das Kind müßte dann viel früher die Permanenz der Objekte
begreifen lernen und überhaupt viel schneller die momentane Bilderwelt
verlassen, in der es anfänglich lebt. Um den imitativen Charakter des

Vorstellungsbildes im Sinne Piagets richtig zu verstehen, ist jedoch
vorgängig eine Korrektur an der herkömmlichen, weitgehend durch den

Empirismus geprägten Auffassung der Sinneswahrnehmung erforderlich.
Diese reduziert sich in keiner Weise auf eine Abfolge passiv erlebter
Eindrücke oder Perzepte, sondern setzt eine perzeptive Explorations-
tätigkeit seitens des Subjekts voraus, eine mit der Erkenntnisentwick-
lung selbst voranschreitende Koordination der Perzepte. Man beachte

nur, wie ein Kind (und ähnlich später der Erwachsene) einen Gegenstand
«sieht»: Sehen und um den Gegenstand Herumgehen, Betasten, Ergreifen

und wenn möglich Ausprobieren sind hier eins; Auge und Hand
erleben in wechselnden Positionen, sozusagen nachfahrend den Gegenstand.
Aus der Verinnerlichung dieser Nachahmungstätigkeit, in der das Kind
wahrnehmend den Konturen des Gegenstands folgt, entsteht sein

Vorstellungsbild als innerer Abriß des nachfahrend Erfahrenen 69. Die verin-
nerlichte Nachahmung kann sich dann wiederum in graphischen
Zeichengestalten, in Knetfiguren usw. ausdrücken. Es versteht sich von
selbst, daß die verinnerlichte Nachahmung auch ihren Anteil an der

Ausbildung des Spiels hat, sofern hier das Kind imitativ das Verhalten
anderer, insbesondere der Erwachsenen lebt. Und auch beim Spracherwerb

ist die Nachahmung in der Form des Nachsprechens beteiligt.

66 PE 43-44 (47-48) ; BC 76 (48).
67 PE 44-45 (48) ; MI 74-75.
68 Vgl. dazu speziell IM, besonders 2, 4ff., 448, 455ff.
68 Vgl. FS 79-80 (103-104) ; PE 55 (55-56) ; IM 7.



456 Genetische Sémiologie

Speziell beim Spiel wird jedoch ein anderer Grundzug bestimmend.
Steht bei der Nachahmung die Angleichung des Subjekts an das Modell
und damit an die Objektwelt im Vordergrund, so lebt beim Spiel das

Kind primär seinen eigenen Vorstellungen nach. Es gibt den Gegenständen

die von ihm gewollte Bedeutung: die Schachtel wird zur Mauer, die
Muschel zur Katze, um an das obige Beispiel zu erinnern. Eine der
interessantesten Leistungen Piagets ist nun die Auswertung dieser Verschieden- *

heit hinsichtlich der Konstitution des repräsentativen Denkens.

2.5 Von der praktischen Intelligenz zu Nachahmung und Spiel

Die sensomotorische Eingliederung materieller Objekte in
Handlungsschemata wurde oben als ein Assimilationsprozeß gefaßt. «Assimilation»

ist in der Tat das funktionelle Grundwort Piagets für einen

Erkenntnisvorgang, dessen Explikation aber immer die Beiziehung zweier
weiterer Begriffe, dem der «Akkommodation» und dem der «Adaptation»,
verlangt. Die Assimilation eines Objekts an subjekteigene Strukturen
erfordert seitens des Subjekts eine akkommodative «Einstellung» auf das

Objekt und seine Besonderheiten: schon das Kleinkind muß sein
allgemeines Greif-Schema der Form und Größe eines anvisierten Gegenstandes
«akkommodieren». Das vorausgesetzte Entsprechungsverhältnis
zwischen Subjekt und Objekt ist dann generell als ein ausgewogener Ange-
paßtheitszustand zu begreifen, den Piaget auf den Begriff der «Adaptation»

bringt. Das Verhältnis zwischen Assimilation und Akkommodation
braucht jedoch nicht immer dasselbe zu sein, da beide sich in einem
relativen Gleichgewicht befinden können oder aber die eine die andere
überwiegt. Als einen solchen Wechsel von Gleichgewichts- und Ungleich-
gewichtszuständen begreift Piaget den Übergang von der sensomoto-
rischen Intelligenz zur Nachahmung und zum Spiel und schließlich zum
repräsentativen Denken 70.

Die gelungene Eingliederung eines Gegenstandes in ein sensomoto-
risches Handlungsschema, das heißt generell das angepaßte intelligente
Verhalten, ist als ein Gleichgewichtszustand von Assimilation und
Akkomodation zu begreifen. Demgegenüber ist die Nachahmung durch ein

Überwiegen der Akkommodation über die Assimilation charakterisiert,
vor allem wenn das Kind ein neues, ihm bisher unbekanntes Verhalten
nachzuahmen beginnt. Hier führt die Akkommodation eine Differenzie-

70 FS 288-291 (343-347).



Genetische Sémiologie 457

rung seiner bisherigen Verhaltensschemata herbei, die eine aktive
Anpassungsleistung bedeutet. Diese ausgeprägt akkommodative Anstrengung

hat zudem nicht mehr die Einbeziehung eines Gegenstandes in das

eigene Verhalten zum Ziel, sondern tendiert primär auf die Abbildung
fremden Verhaltens, was wiederum den Vorrang der gewissermaßen zum
Selbstzweck erhobenen Akkommodation herausstreicht. Ein solches

Verhalten ist durchaus begreiflich. Da das Kind unmöglich alle

Umweltvorgänge in sein eigenes Verhalten integrieren kann, identifiziert es sich

umgekehrt mit seinen Modellen, indem es aktiv seine Schemata ihrem
Verhalten entsprechend abändert. Die Nachahmung erscheint so als

eine Weiterführung des Akkommodationspoles der sensomotorischen

Assimilation, die sich immer mehr vom sonstigen Geschehen differenziert
und schließlich den Rang einer eigenen Funktion einnimmt. Auf dem
Niveau der «verschobenen» Nachahmung verinnerlicht sich die
Akkommodation, und mit dem mentalen oder Vorstellungsbild erbringt sie

schließlich ihre wichtigste Repräsentationsleistung, deren Ziel in der

möglichst getreuen (und somit akkommodativen) Wiedergabe eines

Vorgegebenen liegt. Allerdings kann sich auch hier die Akkommodation
trotz ihrer eindeutigen Vorrangstellung nicht von der Assimilation lösen:
auf allen Stufen vermag das Subjekt nur das nachahmend wiederzugeben,
was es selbst - auf seine Weise - versteht. Auch die Nachahmung als

die sich am meisten am andern orientierende Repräsentationsform bleibt
somit von der Intelligenz des Subjekts abhängig71.

Bedeutet ein sensomotorischer Intelligenzakt ein Gleichgewicht
zwischen Assimilation und Akkommodation, die Nachahmung hingegen
ein Uberwiegen der Akkommodation über die Assimilation, so interpretiert

Piaget nun das Spiel als den andern Extremfall, nämlich als den

Primat der Assimilation. Wie allgemein anerkannt wird, ist das Spielen
das wohl ausgeprägteste kindliche Verhalten, das zudem noch durch den

Reichtum seiner Formen beeindruckt. Deren Klassifikation fällt nicht
leicht. Piaget unterscheidet drei große Spielgruppen: Übungsspiele,

Symbolspiele und Regelspiele, zu denen als Übergangsform zur
technischen Arbeit noch die sogenannten Konstruktionsspiele (Baukastenspiele)

hinzukommen 72. Die Übungsspiele, dem Erscheinen nach die

71 FS 87-91, 291 (112-116, 347); MI 72-73.
72 Piagets Einteilung der Spiele scheint uns (abgesehen von den Übungsspielen)

speziell im Hinblick auf die Ausbildung und Differenzierung der höhreen
Symbolformen bedeutsam. Piaget zeigte selbst auf (vgl. Anm. 92), welche Rolle den
Regelspielen für die eigenständige kindliche Aufstellung moralischer Normen zu-



458 Genetische Sémiologie?

frühesten, beruhen auf bereits erworbenen Verhaltensweisen, die sie - und
das macht nun ihren Spielcharakter aus - um einer reinen «Funktionslust»

(K. Bühler) willen ins Werk setzen. Solche Übungsspiele, in denen
weder Symbole, noch Fiktionen, noch Regeln eine Rolle spielen, kommen

auch im Verhalten junger Tiere vor 73. Als Vorformen der Symbolspiele

sind sodann die sogenannten «Ritualisierungen» von Verhaltensschemata

zu erwähnen, die darin bestehen, daß Handlungen wie Essen,

Trinken, Schlafen und ähnliches außerhalb ihres natürlichen Kontextes
gemimt werden. Damit ein solches Spielritual zum Symbolspiel wird,
genügt ein einziger Schritt, nämlich die mittels eines repräsentativen
Objekts durchgeführte Fiktion des «Als ob»: Täuscht etwa das Kind
«Trinken» nicht mit leeren Händen vor, sondern bedient es sich zusätzlich

einer Schachtel, die es an den Mund führt, so kommt zum einfachen
motorischen Spiel nun auch ein Spielsymbol hinzu. Der Übergang zum
Symbolspiel, mit dem das Kind eindeutig über das mit Jungtieren gemeinsame

Spielverhalten hinauswächst, vollzieht sich also in der Weise, daß
das Kind ritualisierte Verhaltensschemata auf Gegenstände anwendet,
die für die entsprechende effektive Leistung untauglich sind, aber
dennoch das repräsentative Mimen der Vorgänge erlauben.

Die Verflochtenheit solcher Symbolspiele mit der gleichzeitig
auftretenden repräsentativen oder «verschobenen» Nachahmung hegt auf
der Hand, kommen doch auch die ersteren nicht ohne eine Mimik aus.
Zudem muß auch das Symbol als Substitut des «richtigen» Gegenstandes
eine zumindest verwandte Ähnlichkeit mit diesem aufweisen : eine Schachtel

kann notfalls noch für ein Trinkgefäß gelten, da sie eine Höhlung
aufweist, ein Klötzchen hingegen kaum. Aber der Grad der Ähnlichkeit
des Substitutes mit dem repräsentativen Gegenstand ist im Grunde
nebensächlich, solange er nicht die Repräsentationsbeziehung selbst
aufhebt. Anders verhält es sich hingegen mit der Nachahmung und
insbesondere mit dem aus ihr hervorgehenden Vorstellungsbild: hier ist
gerade die möglichst genaue Abbildung entscheidend. Hauptzweck der

Nachahmung bleibt so die Akkommodation, während im Spiel die
Assimilation dominiert und der Akkommodation nur eine untergeordnete
Rolle zukommt. Auch ein Stück Holz kann ein Auto darstellen, solange
die Handlungsintensität und die Einbildungskraft des Kindes stark

kommt; die Konstruktionsspiele sind kindliche Modellisierungsleistungen einer
technischen Intelligenz, und in den Symbolspielen kann man (mit den Spieltheorien
der Ästhetik, vgl. Anm. 91) die Vorstufe der Kunst erblicken.

73 FS 92-94, 116-118 (117-120, 146-148).



Genetische Sémiologie 459

genug sind, um sich darunter ein Auto vorzustellen. So genügt dem Spiel
ein an sich inadäquates Objekt, und das Kind kann souverän über die

mangelnden Entsprechungen zum «richtigen» Gegenstand hinwegsehen,
an das es sich nur rudimentär zu « akkommodieren » braucht. Die im
Spiel vollzogene Transposition, die fast ohne Regeln und Schranken die

Dinge der eigenen Aktivität und der damit verbundenen «Auffassung»
unterstellt, ist so nahezu reine Assimilation, die als freie Entfaltung der
dem Subjekt innewohnenden Tendenzen «ein jedes Ding an jedes und
alles an das Ich assimiliert» 74.

2.6 Spracherwerb und repräsentatives Denken

Bisher suchten wir die Entwicklung zur Nachahmung und zum
Spiel als Differenzierungen der sensomotorischen Intelligenz nach der
Seite der Akkommodation und jener der Assimilation zu begreifen.
Durch ihre Dissoziierung erwerben aber die Akkommodation und die
Assimilation die Fähigkeit, sich zu einem neuen System zu integrieren. Als
dieses neue Integrationssystem versteht Piaget die kognitive Repräsentation.

Nachahmung und Spiel vereinigen sich nach ihrem dissoziativen
Herauswachsen aus der sensomotorischen Intelligenz wieder in einer

neuen Gleichgewichtsform, jener des repräsentativen Denkens.
Das zentrale Entwicklungsproblem ist hier die Differenzierung der

Signifikatoren und Signifikate, deren Beziehung im Falle der Sprachzeichen

über eine im engeren Sinn «symbolische» Repräsentation hinausgeht,

da zwischen Wort und Begriff keine Ähnlichkeit mehr herrscht

(wie etwa noch zwischen dem Vorstellungsbild und dem Vorgestellten).
In diesem Zusammenhang streicht Piaget die komplementäre Rolle von
Nachahmung und Spiel für die Entwicklung der Symbolfunktion als

solcher heraus. Wie wir sahen, lassen sich sämtliche Repräsentationsformen

mindestens teilweise von der Nachahmung herleiten: ihr Signi-
fikator wird auf dem Weg spezieller Akkommodation konstitutiert. So

geht insbesondere das Vorstellungsbild aus der verinnerlichten
akkommodativen Nachahmung hervor, und auch das kollektive Zeichensystem

der Sprache wird durch Akkommodation an das Sprechen der
Erwachsenen erworben. Die Nachahmung ist damit ohne Zweifel als einer
der Übergänge zum repräsentativen Denken anzusehen, dem sie die
bildhaften und die verbalen Signifikatoren liefert. Als eine ebenso bedeutsame

74 FS 92 (117). - Zum Ganzen FS 98-110 (125-138).



460 Genetische Sémiologie?

Brücke zur kognitiven Repräsentation kann aber auch das Symbolspiel
gelten, und zwar hinsichtlich des freien Verfügens über Signifikate. Denn
das Spiel ist es ja, in dem das Kind spontan zu einem freizügigen
Umgang mit Dingen als möglichen Bedeutungsträgern kommt, denen es

selbst die von ihm gewollte Bedeutung zuordnet. So gründet die
komplementäre Rolle der beiden frühen Repräsentationsformen Nachahmung
und Spiel gerade darin, daß in der ersten die Akkommodation zum Durchbruch

gekommen ist, in der zweiten hingegen die Assimilation. Was dann
schließlich die fortan das Denken ermöglichende «semiotische Funktion»

konstituiert, ist die Verbindung beider Fähigkeiten, nämlich das

Vermögen, «nachahmend» erworbene Signifikatoren auf «freigespielte»

Signifikate zu beziehen.

Unter diesen Voraussetzungen wird nun endlich der Spracherwerb
möglich, geht es hier doch darum, eigentliche «Zeichen» (im Sinne de

Saussures) von einem Kollektiv zu übernehmen, die nicht mehr eine

wenn auch nur «symbolische» Ähnlichkeit mit ihren Signifikaten
aufweisen, sondern durch konventionelle Festlegung mit ihren Begriffen
verknüpft sind. Mit dem Spracherwerb kommt das begriffliche Denken
auf. Der entscheidende Entwicklungsprozeß des erkennenden Subjekts
wird dann die sich bis in die Adoleszenz erstreckende Konstruktion
abstrakter Begriffs- und Operationsstrukturen sein, die auf der Ebene
des Denkens die Stelle der sensomotorischen Handlungsschemata
einnehmen 75.

75 Vgl. die Schlüsselstellen von FS: 6-8, 286-287, 292-295 (16-17, 242-243,
348-351). - Wie die Konstitution des repräsentativen Denkens nur aufgrund der
Interaktion der verschiedenen Repräsentationsformen in ihrer Beziehung zur
Intelligenz zu erklären ist, so ist nach Piaget auch das konstituierte repräsentative
Denken nur als ein einheitlicher, sich in seinen Momenten wechselseitig bedingender
Komplex zu begreifen. Ohne hier die Beziehungen der kognitiven Repräsentationsmittel

untereinander sowie zu den Denkstrukturen und den Referenzobjekten
adäquat erörtern zu können, sei auf folgende zentrale Punkte hingewiesen. 1. Im
Unterschied zum Empirismus und zum logischen Positivismus sieht Piaget weder die
Vorstellungsbilder noch die Sprachzeichen als eigentliche Denkelemente an; sie

gelten ihm nur als die - allerdings unentbehrlichen - symbolischen Hilfsmittel des
Denkens (IM 446). Der unterschiedliche Status der Repräsentationsmittel und der
Denkstrukturen ist genetisch begründet, da - gemäß der terminologischen
Differenzierung von Furth (Anm. 41) 120 - die Repräsentationsmittel als Signifikatoren
aus der «Internalisation» von Nachahmungen hervorgehen, die Denkstrukturen
hingegen aus der «Interiorisation» sensomotorischer Handlungsschemata. 2. Sprachzeichen

und Vorstellungsbilder werden als komplementäre Repräsentationsmittel
aufgefaßt. Gehören die Sprachzeichen herkunfts- und bestimmungsmäßig einem
Kollektiv an, so sind die Vorstellungsbilder individuell erworben; mittels ihrer kann



Genetische Sémiologie 461

3. DIE HÖHEREN SYMBOLFORMEN

3.1 Die genetische Betrachtung der höheren Symbolsysteme

Wenn Piaget eine umfassende Analyse der kindlichen Repräsenta-
tions- oder Symbolformen verlangt, so ist diese Forderung von der
Einsicht diktiert, daß nur das Zusammenspiel dieser verschiedenen Formen
und nicht der Spracherwerb allein die Erkenntnisentwicklung von der
sensomotorischen praktischen Intelligenz zum begrifflichen Denken zu
erklären vermag. Piaget hat sich aber in seiner «Epistémologie des sciences

de l'homme» auch in einem weiteren als dem entwicklungspsychologischen

Kontext für eine umfassende Symboltheorie ausgesprochen, und

zwar unter Berufung auf F. de Saussures frühes Programm einer

allgemeinen Sémiologie 76. In einem solchen Rahmen ist nach Piaget die

sich darum das Individuum die Bedeutung des gesprochenen Wortes in einem
privaten Repräsentationssystem konkretisieren. Vor allem aber beziehen sich die
Wörter auf ein Allgemeines, das heißt auf Begriffe; sie können Individuen nur als
Vereinzelungen von Klassen («mein Vater») bezeichnen. Daraus ergibt sich die
Notwendigkeit eines zweiten Repräsentationssystems, das die konkreten Gegenstände
unserer Wahrnehmungswelt repräsentiert, was die Vorstellungsbilder aufgrund ihrer
imitativen Ähnlichkeit mit dem Vorgestellten leisten (IM 446-448). Die Sprachzeichen

haben so in erster Linie Begriffe als Signifikate (vgl. die Ubereinstimmung
mit de Saussure, Anm. 52) ; die Signifikate der Vorstellungsbilder hingegen sind in
erster Linie ihre realen Referenzobjekte. Im ersten Fall geht es um das Interpretieren

und Verstehen mittels begrifflicher Verknüpfungen, im zweiten um die figurative
Vergegenwärtigung der Gegenstände. Der Primat des Denkens über das Vorstellen
(des «operativen» Erkenntnisaspekts über den «figurativen», IM 456) drückt sich in
der Schematisierung der Vorstellungsbilder aus, speziell in den Modellvorstellungen
(IM 449-451).

76 Der Ausdruck «sémiologie générale» («allgemeine Sémiologie») findet sich
nur bei Piaget ES 353 (278) und nicht bei de Saussure; er ist jedoch berechtigt,
insofern de Saussure die «sémiologie» als eine «science générale» postuliert, die sich
aller Zeichensysteme und nicht nur der Sprache anzunehmen hat. Vgl. ihre Definition,

de Saussure (Anm. 1) 33-34; «La langue est un système de signes exprimant
des idées, et par là, comparable à l'écriture, à l'alphabet des sourds-muets, aux rites
symboliques, aux formes de 'politesse, aux signaux militaires, etc., etc. Elle est
simplement le plus important de ces systèmes. On peut donc concevoir une science

qui étudie la vie des signes au sein de la vie sociale; elle formerait une partie de la
psychologie sociale, et par conséquent de la psychologie générale; nous la nommerons

sémiologie (du grec semeion, «signe»). Elle nous apprendrait en quoi consistent
les signes, quelles lois les régissent. Puisqu'elle n'existe pas encore, on ne peut dire
ce qu'elle sera; mais elle a droit à l'existence, sa place est déterminée d'avance. La
linguistique n'est qu'une partie de cette science générale, les lois que découvrira
la sémiologie seront applicables à la linguistique, et celle-ci se trouvera ainsi rattachée

à un domaine bien défini dans l'ensemble des faits humains.



462 Genetische Sémiologie?

Weiterführung der vom Kind ausgebildeten Repräsentationssysteme
durch höhere Symbolformen als ein Potenzierungsprozeß zu verstehen,
bei dem der Spracherwerb oder das Verfügen über zwar kollektiv
genormte, aber an sich relativ willkürliche Zeichen zugleich den Abschluß
des Ausbildungsprozesses der semiotischen Funktion und den Ausgangspunkt

für die Übernahme und den Aufbau höherer Symbolsysteme
markiert. Zu solchen höheren Symbolsystemen gehören Volksdichtungen
und Mythen ebenso wie Ritual- und Sakralhandlungen, Monumente und
Kunstwerke und überhaupt alles, was im privaten oder öffentlichen
Bereich eine besonders ausgeprägte Repräsentationsfunktion gewinnt.
Verglichen mit dem Wortgebrauch der Umgangssprache fungieren solche

höhere Symbolformen gewissermaßen als Bedeutungssysteme zweiter
Potenz. So setzt der Mythos oder das Märchen die Sprache als gesprochenes

oder geschriebenes Bedeutungssystem voraus, wobei aber im Medium
der Sprache eine neue Bedeutungsgestalt ersteht, deren Bezüge und
Gehalt sich auf einer andern Ebene als jener der Wortbedeutungen
situiert77.

Eine solche allgemeine Sémiologie würde somit über die Basisformen
der Repräsentation hinaus alle höheren Symbolsysteme einschließen,
womit ihre interdisziplinäre Bedeutung für die Humanwissenschaften
auf der Hand liegt, die nun auch Piaget eigens hervorhebt. Führt er
hierin nur die programmatische Linie von Cassirer und Morris fort, so

kann er sich hinsichtlich der Fruchtbarkeit dieses Ansatzes auf die
Fülle der inzwischen geleisteten Forschungsarbeit in den verschiedensten

Disziplinen berufen, von der Linguistik über die Psychoanalyse bis zur
Ethnologie. Es läßt sich unschwer nachweisen, daß etwa die so vielfältigen

Versuche um eine Kulturanthropologie tatsächlich zu einem wesentlichen

Teil auf eine an die Linguistik anlehnende Analyse von
Symbolbeziehungen beruhen, die nicht auf die syntaktischen oder semantischen

Aspekte beschränkt bleibt, sondern auch die Beziehungen zu den damit
verbundenen Sozio- und Ökosystemen einschließt78. Eine Sichtung der

77 ES 277-278, 353-357 (216: Ubers, unvollständig; 278-281).
78 Bekannt sind die Schriften von C. Lévi-Strauss. Für eine kritische

Auseinandersetzung mit den Grundpositionen der Symbolinterpretation vgl. jetzt
insbesondere E. Neumann, Herrschafts- und Sexualsymbolik. Grundlagen einer
alternativen Symbolforschung, Stuttgart 1980. Im Versuch einer Uberwindung des

Gegensatzes zwischen einem ungeschichtlichen Strukturenuniversalismus (Lévi-
Strauss) und dem relativistischen Funktionalismus anglo-amerikanischer Prägung,
das heißt in der Vermittlung von Struktur, Prozeß und Funktion, trifft sich der
Autor mit Piaget. Vgl. dessen Stellungnahme zu Lévi-Strauss in ST 89-100 (102-114).



Genetische Sémiologie 463

humanwissenschaftlichen Literatur unter dem generellen symboltheoretischen

Aspekt - zu dem der heute ebenso fundamentale
handlungstheoretische Aspekt in einer innern Beziehung steht - käme so einem
umfassenden Orientierungsversuch in anthropologicis gleich, wobei
bereits bezweifelt werden kann, ob ein Einzelner noch eine fundierte
Gesamtübersicht zu gewinnen vermag. Dem läßt sich jedoch entgegenhalten,

daß zwar die Menge des zu berücksichtigenden einzelwissenschaftlichen

Materials unübersehbar geworden ist, daß aber die möglichen
theoretischen Grundoptionen von Disziplin zu Disziplin nicht so verschieden
sind. Was die interdisziplinäre Arbeit interessant macht, ist nicht die

Anhäufung von Fakten aus den verschiedensten Gebieten, sondern die

Abwandlung genereller Grundfragen in spezifischen Problembereichen.

In dieser Absicht versuchen wir im folgenden die Frage in der Pia-

getschen Perspektive eines genetischen Strukturalismus weiterzuver-

folgen. Als Abgrenzungskriterium können wir de Saussures klassisch

gewordene Unterscheidung des diachronischen und des synchronischen
Aspekts heranziehen. Der Saussureschen Linguistik kommt nach Piaget
das historische Verdienst zu, erstmals den relativen Gegensatz der
diachronischen und der synchronischen Betrachtung im Sinne eines

positiven Komplementärverhältnisses geklärt zu haben. Wenn wie im Falle
der Wortbedeutung der Rekurs auf die Geschichte oder hier auf die
Etymologie (Diachronie) zur Erklärung nicht ausreicht, muß die Abhängigkeit

von dem zu einem bestimmten Zeitpunkt herrschenden Gesamtsystem

(Synchronie) als weitere Erklärungsmöglichkeit herangezogen
werden. Dabei weisen aber die synchronischen Systembedingungen
wiederum auf diachronische Faktoren ihres Entstehens zurück. Das so gestellte

Problem der Beziehungen zwischen den synchronischen und den

diachronischen Faktoren ist aber über die Linguistik hinaus für die

Theorie aller Symbolsysteme von wesentlicher Bedeutung. Piaget kann

sogar mit gutem Grund behaupten, daß die Unterscheidung und Zuordnung

der Dimensionen des Diachronischen und Synchronischen für die

Theorie des Lebendigen insgesamt in seiner Abhebung vom Unbelebten

typisch ist, sind hier doch überall die Probleme der «Entwicklung»
(Diachronie) mit jenen der «Organisation» (Synchronie) verschränkt79.
Die Frage der Uniformität oder Difformität dieser Beziehungen und der
ihnen zugrundeliegenden Mechanismen kann so als ein Grundproblem

BC 106-107 (71-72).



464 Genetische Sémiologie?

interdisziplinärer Vergleiche aller involvierten Einzeldisziplinen gelten,
von der Biologie über die Psychologie bis zu den Kulturwissenschaften 80.

Die genetische Betrachtungsweise ist dann überall dort angezeigt,
wo eine echte Interdependenz zwischen der synchronischen und der
diachronischen Dimension aufgewiesen werden kann. Den auf eine solche

Interdependenz abstellenden Interpretationsansatz hat Piaget auf den

Begriff des genetischen Strukturalismus gebracht. Dieser beruht auf der

von Piaget primär im kognitiven Bereich verifizierten Annahme, daß

der Begriff eines ganzheitlichen Systems oder der Struktur jenen der
Genese einschließt und umgekehrt, sofern jede Organisation eine Entwicklung

und jede Entwicklung eine Organisation voraussetzt. Struktur und
Genese werden so in einem zyklischen Verhältnis wechselseitiger
Abhängigkeit gedacht: jede Struktur weist auf eine Genese zurück, die
ihrerseits als die Fortbildung einer vorausliegenden Struktur begriffen
werden muß 81.

Hinsichtlich der höheren Symbolsysteme läßt sich das Problem des

Synchronischen und des Diachronischen in die Frage umsetzen, inwieweit
der Mensch in seinem Hier und Jetzt von der Geschichte abhängt. Dem

genetisch-strukturalen Ansatz zufolge ist zwischen der Geschichte als

Abfolge relativ kontingenter Ereignisse und als Manifestation der

Entwicklungsdynamik ihrer Subjekte, das heißt der menschlichen Individuen als

der eigentlichen Geschichtsträger zu unterscheiden. Sofern es sich bei der
letzteren um die progressive Entfaltung allgemeiner Organisationsstrukturen

der menschlichen Subjekte handelt, ist der Geschichtsprozeß weit
mehr als eine Aneinanderreihung historischer Phänomene. Er
manifestiert vielmehr Aufbaugesetze, die in einer inneren Entsprechung zu
jenen der organischen Entwicklung ihrer Subjekte stehen. Das gilt selbst

dort, wo sich Kulturleistungen über Epochen hinweg als invariant
präsentieren, kann doch diese Invarianz in vielen Fällen als ein relativer
Gleichgewichtszustand von Strukturen begriffen werden, die die Subjekte
als Geschichtsträger produzieren und reproduzieren. Augenfälliger ist
dieses Entsprechungsverhältnis allerdings dort, wo die Menschheitsgeschichte

die von den Individuen neu erbrachten Kulturleistungen in
einem kontinuierlichen Anreicherungsprozeß in sich aufnimmt, wie im
Falle der Wissenschaftsgeschichte, wo sich gemäß Pascal die Abfolge der

80 Vgl. ES 303-304, 358-360 (237-238, 282-283).
81 BC 189-195 (134-139) ; ES 6, 284 (7, 222).



Genetische Sémiologie? 465

Forschergenerationen einem einzelnen Menschen vergleichen läßt, der
unaufhörlich lernt 82.

Damit darf mit Grund vermutet werden, daß die genetisch-struk-
turale Betrachtungsweise für alle unter eine umfassende Symboltheorie
fallenden Kulturbereiche eine Schlüsselfunktion gewinnen könnte. Von
Bereich zu Bereich ist allerdings mit tiefgreifenden Unterschieden zu
rechnen. Wenn besonders die Wissenschaftsentwicklung (und innerhalb
ihrer die Entwicklung spezieller Zweige) sich als ein organischer
Wachstumsprozeß darstellt, bei dem die Errungenschaften individueller
Forscher die Etappen eines allgemeinen Fortschritts markieren, so präsentiert

sich beispielsweise die Kunst als höhere Symbolform kaum unter
dem Bild eines solchen Fortschritts, auch wenn angenommen werden

darf, daß die Kunst in allen Epochen und Kulturen eine besondere

Entwicklungsstufe voraussetzt, auf der sich das Individuum von den
unmittelbaren Lebenszwängen befreit und ein ästhetisches Verhältnis zu seiner

Welt gewonnen hat.

3.2 Die genetische Epistemologie als Paradigma

Von hier aus sei präziser die Frage gestellt, inwiefern die genetische

Epistemologie Piagets für den speziellen Bereich der Erkenntnis- und
Wissenschaftsentwicklung paradigmatisch das Programm einer
allgemeinen Sémiologie realisiert hat. Es ist sicher kein Zufall, daß der gene-
tisch-strukturale Ansatz Piagets in jenem Bereich revolutionäre Ergebnisse

zeitigte, wo sowohl der individuelle als auch der menschheitsgeschichtliche

Fortschritt am offenkundigsten ist, eben jenem des

Erkenntniswachstums. Ein Hauptergebnis ist der Nachweis, daß das Instrument
aller wissenschaftlichen Erkenntnis, nämlich die logisch-mathematischen

Strukturen, zwar zeitlose Strukturzusammenhänge zum Ausdruck

bringen, wenn sie einmal konstituiert sind, daß aber ihre Konstitution
selbst in einem etappenweise vor sich gehenden Aufbauprozeß erfolgt,
sowohl im einzelnen Subjekt wie in der geschichtlichen Entfaltung der
exakten Wissenschaften. Das Einmalige an der progressiven Konstruktion

der logisch-mathematischen Strukturen besteht jedoch darin, daß

die früheren Strukturen durch die spätere Entwicklung nicht
beiseitegeschoben oder als ungültig erklärt, sondern als Spezialfälle von begrenzter

Geltung in den nachfolgenden Strukturen eingebaut werden. Jede

82 Vgl. ES 306-307 (240-241).



466 Genetische Sémiologie

zu einem bestimmten Zeitpunkt als gültig erwiesene logisch-mathe
matische Struktur findet früher oder später ihre Eingliederung als Unter
struktur in eine umfassendere Gesamtstruktur, so daß hier alle gültigen
Ergebnisse der diachronischen Entwicklung in der synchronischen
Organisation bewahrt erscheinen 83.

Dieser integrative Aufbauprozeß des logisch-mathematischen
Instrumentariums aller und speziell der naturwissenschaftlichen Erkenntnis ist
aber gleichzeitig der Prozeß der Formalisierung dieser Strukturen und
damit ihrer Bezeichnung in immer komplexeren Symbolsystemen.
Piaget ging auf die psychogenetischen Anfänge zurück und konnte
zeigen, wie sich die «Operationen» des logisch-mathematischen Denkens

aus den Koordinationen materiell-gegenständlicher Handlungen herleiten.

So geht der Addition von Zahlen die materielle Vereinigung
konkreter Gegenstände voraus, wie sie auch noch der kleine Rechner als

Verständnishilfe am Zählrahmen oder an Stäbchen vorgeführt sehen

will. Der halbsymbolische Charakter eines solchen Demonstrationsmaterials

wie der Kugeln, die noch konkrete Gegenstände sind und doch
bereits für jeden beliebigen Gegenstand stehen, weist auf die Symbolisierung

als konstitutives Moment dieses Übergangs zu den Operationen
hin. Der Verinnerlichung der konkret-materiellen Handlungen zu
denkerischen Operationen muß in der Tat die Ablösung der manipulierten
Gegenstände durch verbale und graphische Repräsentanten parallel
gehen. Der Handlungscharakter von Operationen wird so gleichzeitig
bewahrt und auf eine neue Ebene gehoben, da der rechnerische Umgang
mit diesen Symbolen noch einer Transformation von Gegenständen
gleichkommt, aber nur insofern sie symbolisiert sind, das heißt ohne Modifikation

der gegenständlichen Realität84.
Der weitere Erkenntnisaufbau ist dann in seinen entscheidenden

Etappen an eine Potenzierung dieser Symbolsysteme gebunden. Piaget
unterscheidet die um das siebente Altersjähr erreichte Stufe der
«konkreten» Operationen von jener der «formalen» Operationen, deren
Ausbildung um das fünfzehnte Jahr abgeschlossen ist. Die ersten Operationen

heißen «konkret», weil sie sich mittels symbolischer Signifikatoren
vollziehen, deren Signifikate die realen Gegenstände sind; die Symbole
dieser Stufe bleiben so konkret-gegenstandsbezogen 85. Anders wird es

auf der Stufe der «formalen» Operationen, die Piaget allgemein als

83 Vgl. ES 304-305 (238-239); BC 489-493 (363-369).
83 LC 99. Vgl. EG 20-24 (40^44).
85 EG 44 (64) ; MI 76.



Genetische Sémiologie? 467

Operationen an Operationen (der vorhergehenden Stufe) charakterisiert.
Hier bezieht sich das Denken nicht bloß auf Gegenstände, sondern auf
seine eigenen Aussagen über Gegenstände, wie die Hypothesenbildung
und das Aufkommen einer echten Aussagenlogik anzeigen 86. Diese Rück-
beziehung des Denkens auf sich selbst wird aber nur durch Symbolsysteme

einer zweiten Ordnung möglich, das heißt durch Signifikatoren,
deren Signifikate die Symbolsysteme der ersten Ordnung sind (man denke

an die im natürlichen Denken vorgebildeten Funktoren der Aussagenlogik

87). Was die logisch-mathematischen Wissenschaften seit Gödel auf
einer viel höheren Ebene und mit einer andern Stringenz im Begriff der

Metasprache, der Metalogik und ähnliches thematisierten, erscheint so

generell als eine Aufbaugesetzlichkeit formalen Denkens, das immer eine

Metasymbolik oder systematische Bezeichnungen von Bezeichnungen
einschließt 88.

Damit dürfte anhand der Ausbildung des logisch-mathematischen
Denkens als der Voraussetzung aller Wissenschaft ersichtlich werden,
inwiefern die genetische Epistemologie als die Realisierung des

Programms einer genetischen Sémiologie auf dem engern Gebiet der
Erkenntnisentwicklung gelten kann. Über die Symbolbildung hinaus läßt
sie den Aufbau der kognitiven Symbolsysteme und der durch sie

repräsentierten Denkstrukturen als eine Fortführung der Organisation des

naturalen Subjekts im neuen Medium von Symbol und Begriff verständlich

werden. Das symbolisch-begriffliche Erkenntnisuniversum erscheint
als das Resultat einer progressiven Konstruktion, die ihre Hauptwurzel
im Menschen als Handlungswesen hat. Der handlungs- und der
symboltheoretische Aspekt sind damit in eine Beziehung gebracht, die zu einem

vertieften Verständnis des Symbolisch-Begrifflichen, seiner notwendigen
Abhebung vom Realen, aber auch des inneren Zusammenhangs von Real-

und Erkenntnisstrukturen führt. Nur die Konstruktion symbolisch
repräsentierter Begriffs- und Denkstrukturen mit ihren Charakteren der

Abstraktheit, Allgemeinheit und inneren Notwendigkeit läßt ein Reich
des Intelligiblen erstehen." Erst die Eingliederung des einzelnen
Wirklichen in die durch das Denken erschlossenen Alternativen des Möglichen
führt zum Erkanntsein des Wirklichen89. Umgekehrt garantiert die

86 EG 51-53 (72-74) ; MI 77.
87 Logiker sprechen von « second-order vocabulary». Vgl. P. F. Strawson,

Introduction to Logical Theory, London 1963, 15.
88 Vgl. LC 382-385; EG 83-84 (106-107).
89 EG 110-123, besonders 113 (133-145, 136).



468 Genetische Sémiologie?

Filiation der Denkstrukturen aus der Handlungsorganisation des

Menschen, der als «offenes System» nur in ständiger Interaktion mit seiner

Umwelt lebt, die ursprüngliche Wirklichkeitsbezogenheit menschlicher
Erkenntnis 90. So bringt die genetische Epistemologie neue Verstehens-

möglichkeiten ins Spiel, insofern sie die Abfolge und Zuordnung der
realen und kognitiven Strukturhierarchien als eine Rekonstruktion der
ersteren durch die letzteren, das heißt des realen Universums im
symbolischen zu erfassen sucht.

3.3 Genetische Epistemologie - genetische Sémiologie

Die weitere Frage ist dann, ob die genetische Epistemologie in der

ihr durch Piaget gegebenen Gestalt die Möglichkeiten einer genetischen
Symboltheorie ausschöpft. Sie ist sofort mit Nein zu beantworten, steht
doch von vorneherein fest, daß die genetische Epistemologie «nur» die

Entwicklung der Symbolformen hinsichtlich ihrer kognitiven Funktion
im engeren Sinn untersuchen will. Um der von ihr unausgeschöpften
Möglichkeiten einer genetischen Symboltheorie ansichtig zu werden, ist
ein Vergleich des Ausgangs- und des Zielpunktes der genetischen
Epistemologie aufschlußreich. Zur Erklärung der Symbolbildung bezieht Piaget
so verschiedene Repräsentationsformen wie die Nachahmung und das

Spiel ein, wobei er sich durchaus bewußt bleibt, daß deren Einübung
beim Kind andern als nur kognitiven Interessen folgt, da beide zu einem

großen Teil affektiven Mechanismen gehorchen. Hinsichtlich der

Ursprünge der Symbolfunktion realisiert so Piaget weitgehend das

Programm einer umfassenden Symboltheorie, auch wenn bereits hier die
erkenntnistheoretische Absicht bestimmend ist. Anders wird es für die

späteren Stufen, wo nur mehr die verbalen, bildhaften und graphischen
Repräsentationssysteme in ihrer Bedeutung für die logisch-mathematische

und empirische Erkenntnisentwicklung berücksichtigt sind. Daß

es daneben noch andere, ebenso fundamentale Entwicklungslinien gibt,
die in den Aufgabenbereich einer genetischen Symboltheorie fallen,
wird sofort deutlich, wenn man bedenkt, daß beispielsweise die klassischen

Ästhetiktheorien die Kunst als eine besondere und höhere Form
der Nachahmung oder des Spiels begreifen 91.

9° BC 468-477 (347-354).
91 Vgl. Aristoteles, Poetik, insbesondere Kap. 4; F. Schiller, Uber die

ästhetische Erziehung des Menschen, insbesondere den 15., 23., 24. Brief, dazu
Cassirer (Anm. 8) Kap. 9. Vgl. auch J. Huizinga, Homo ludens. Versuch einer Be-



Genetische Sémiologie? 469

Von hier aus läßt sich das Programm einer genetischen Sémiologie
vollends umreißen. Sie bestünde im Versuch, eine umfassende Symboltheorie

oder Sémiologie in der durch Piaget eröffneten genetischen
Perspektive zu realisieren. Analog der genetischen Epistemologie, welche die

Symbolisierung im Hinblick auf die Erkenntnisentwicklung untersucht,
hätte die genetische Sémiologie der Heraufkunft aller höheren Symbolsysteme

und der durch sie repräsentierten Strukturen nachzugehen. Ein
solches Programm kann sich unter spezieller Berufung auf Cassirer als

die konsequente Transformation der früheren symboltheoretischen
Ansätze legitimieren. Darüberhinaus läßt es sich als die Verallgemeinerung

einer Grundforderung Piagets rechtfertigen. Wie die Ausbildung der

Symbolfunktion zu ihrer Erklärung die Beiziehung sämtlicher
Repräsentationsformen des Kindes verlangt, so kann auch bezüglich der höheren

Symbolformen gelten, daß nur die ganzheitliche Betrachtung ihrer
Differenzierung und Komplementarität die Dimensionen des «symbolischen
Universums» erhellt. Hier ist auch auf die Interferenz aller Symbolformen

hinzuweisen, die eine erschöpfende Analyse einer einzelnen höheren

Symbolform ohne Berücksichtigung der andern verunmöglicht : Die
Wissenschaftsentwicklung etwa läßt sich am Ende ohne das ihr
innewohnende ästhetische Moment sowenig begreifen wie die Geschichte der

Kunst ohne die Beachtung der epochalen Formen der Welterkenntnis.
Ähnliches gilt auch für die Entwicklung des Individuums, dessen Symbolik

ohne Zweifel multikausal determiniert ist. Daß eine solche genetische

Sémiologie grundsätzliche anthropologische und kulturelle Fragen
neu stellen könnte, versteht sich infolge der aufgeworfenen Sachprobleme
und vor dem Hintergrund aller Konzepte einer Symboltheorie als

Konkretisierung einer «philosophischen Anthropologie» (Cassirer), als «Huma-
nistik» (Morris) oder als «allgemeine Psychologie» (de Saussure) von
selbst. Die Sonderstellung des Menschen als Natur- und Kulturwesen, seine

Spezifikation als Wissenschaftler oder Künstler lassen sich wohl in
keiner Weise besser erfassen als durch die Verfolgung der Hauptstränge
der Symbolisierungsleistungen des «animal symbolicum».

«Genetische Sémiologie» kann allerdings nicht der Name einer
einzelnen Disziplin, sondern nur der Oberbegriff verschiedener Forschungszweige

gleicher Forschungsrichtung sein. Daß sich bereits Hinweise auf
solche Zweige geben lassen, in denen das skizzierte Programm Gestalt

Stimmung des Spielelementes der Kultur, Amsterdam 1939; J. Heidemann, Der
Begriff des Spiels und das ästhetische Weltbild in der Philosophie der Gegenwart,
Berlin 1968.

31



470 Genetische Sémiologie

angenommen hat oder zusehends annimmt, rückt seine Realisierung in
den Bereich des Möglichen. Piaget selbst hat in seinem frühen Werk «Le

jugement moral chez l'enfant» 92 bezeichnenderweise das kindliche Spiel

zum Ausgangspunkt einer Entwicklungsanalyse moralischer Normen

genommen. Lawrence Kohlberg führte diese Forschungen von einem

explizit als solchen formulierten symboltheoretischen Ansatz93 aus weiter,

und Fritz Oser ist neuerdings unter ähnlichen Voraussetzungen an
die Untersuchung der Entwicklungsstufen des religiösen Urteils gegangen

94. Erkenntnis, Moral und Religion scheinen sich so nacheinander
einer genetischen Symboltheorie zu eröffnen. Als ein erst noch zu erschließender,

besonders reizvoller Bereich läßt sich die Ästhetik ansehen. Auch
hier ist wie angedeutet der genetische Zusammenhang mit den von Piaget
untersuchten anfänglichen Symbolformen ein unmittelbarer, verstehen
doch klassische Ästhetiken die Kunst als eine Höherführung von
Nachahmung oder Spiel. Schließlich könnten sich ähnliche Methodenwege
selbst in einem klassischen Kerngebiet der Philosophie wie der Ontologie

als gangbar erweisen, da eindeutig Beziehungen zwischen den

psychogenetisch erkennbaren Stufen der Seinsbegriffe und
Wirklichkeitsrepräsentationen und ihrer philosophiegeschichtlich nachweisbaren

Abfolge bestehen 95. Es ist nicht ausgeschlossen, daß den Nachfahren

Piagets zusammen der Schritt zu einer genetischen Sémiologie gelingen
könnte.

92 Paris (1932) 19693. Dt. Ausg.: Das moralische Urteil beim Kinde, Frankfurt

1973.
93 «My own approach does not go from sign to sign, but rather from expression

or 'symbols' to what is postulated as common theme or 'structure'. «L. Kohl-
berg, The Meaning and Measurement of Moral Development. Heinz Werner Memorial

Lecture, Unveröffentlichtes Manuskript, Clark University, 1979, 14 (zit. nach
F. Oser, P. Gmuender, U. Fritzsche, Religion und Entwicklung: Zur Messung des

religiösen Urteils, Berichte zur Erziehungswissenschaft Nr. 20, Freiburg Schweiz
1979, 5).

94 F. Oser, Zur Entwicklung kognitiver Stufen des religiösen Urteils, in
G. Stachel (Hrsg.), Sozialisation - Identitätsfindung - Glaubenserfahrung, Zürich-
Einsiedeln-Köln 1979. Vgl. auch Anm. 93.

95 Bereits Piaget hat sich mit dem Gedanken einer «genetischen Ontologie»
getragen, ohne sich je schriftlich zu fixieren. Für eine Konkretisierung und
geistesgeschichtliche Begründung dieser Idee vgl. verf., Pour une ontologie génétique.
Jean Piaget et la philosophie moderne, in Revue Internationale de Philosophie
1981. Vgl. auch J. M. Broughton, The Development of Philosophical Thinking
in Adolescence. A Progress Report on a Longitudinal Study, Harvard 1979.


	Genetische Semiologie? : Symboltheorie im Ausgang von Ernst Cassirer und Jean Piaget

