Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 28 (1981)

Heft: 3

Artikel: Genetische Semiologie? : Symboltheorie im Ausgang von Ernst
Cassirer und Jean Piaget

Autor: Fetz, Reto Luzius

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-813127

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-813127
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REeTO0 Luzius FETZ

Genetische Semiologie?

Symboltheorie im Ausgang von Ernst Cassirer und Jean Piaget *

0. Vorbegriff und Absicht einer genetischen Semiologie

Im Begriff der genetischen Semiologie wird im folgenden der Versuch
einer Fortentwicklung des symboltheoretischen Ansatzes von Ernst
Cassirer in der durch Jean Piaget erdffneten genetischen Perspektive
thematisiert. Ausgegangen wird von der Annahme, dafl zwischen Cassirer
und Piaget fundamentale, in der europiischen, speziell kantischen Tradi-
tion begriindete Ubereinstimmungen bestehen, die eine Symboltheorie
im Ausgang von diesen beiden Denkern als eine echte Alternative zur
behavioristischen Semiotik (Morris, Skinner) erscheinen lassen. Weiter
versucht die Abhandlung zu zeigen, daB sich die Ansitze von Cassirer
und Piaget wechselseitig ergdnzen. Piagets Analyse der Symbolbildung
liefert der Cassirerschen Symboltheorie den notwendigen genetischen
Unterbau. Umgekehrt bietet die Bezugnahme auf Cassirer die Moglich-
keit, den genetischen Ansatz Piagets im Rahmen einer umfassenden
Symboltheorie auf neu zu erschlieBende Gebiete wie jene der Moral, der
Asthetik, der Religion zu iibertragen. Wie die genetische Epistemologie
speziell das Wachstum wissenschaftlicher Erkenntnis untersucht, so
sollte sich eine genetische Semiologie mit der Heraufkunft aller héheren
Symbolformen, ithrem Zusammenhang, ihrer Spezifitit und den durch

* Veroffentlicht im Rahmen des Nationalfondsprojekts 1.694.78.



Genetische Semiologie? 435

sie reprisentierten Strukturen befassen. «Genetische Semiologie» ! wird
so als Oberbegriff fiir die verschiedenen Forschungszweige vorgeschlagen,
die in der Linie Piagets Strukturentwicklungen im Ausgang von Symbol-
manifestationen erforschen.

1. AUSEINANDERSETZUNG UM DEN SYMBOLTHEORETISCHEN ANSATZ

1.1 Ernst Cassirers « Philosophie der symbolischen Formen»

Ernst Cassirers Spatwerk, seine dreibandige, 1923 bis 1929 erschienene
«Philosophie der symbolischen Formen», diirfte heute hinsichtlich der
Symbolforschung unbestritten als eine Griinderleistung gelten. Besonders
die dem Gesamtwerk vorangestellte, etwa fiinfzig Seiten umfassende
«Einleitung und Problemstellung» erweist sich im nachhinein als um-
wilzende Programmschrift einer Symboltheorie als umfassender Kultur-
wissenschaft, wie sie spiter unter den bekannteren Bezeichnungen
«Semiotik» oder «Semiologie» immer wieder gefordert wurde. Was jedoch
der von Cassirer angestrebten Symboltheorie ihren eigenen Zuschnitt
gibt, ist der Versuch, an die Tradition neuzeitlichen idealistischen und
speziell kantischen Denkens anzukniipfen — nicht umsonst wird ja Cassi-
rer den Vertretern des Neukantianismus und besonders der Marburger
Schule zugezdhlt 2 — zugleich aber einen neuen Ansatz zu gewinnen, der
frithere Einseitigkeiten beheben soll.

Cassirer zufolge geht Kant insofern den entscheidenden Schritt iiber
die naiv realistische Weltsicht hinaus, als er mit seinem transzendental-

! Man konnte natiirlich auch von einer «genetischen Semiotik» sprechen, doch
wurde der Ausdruck «Semiologie» bevorzugt, a) weil er seit seiner Schaffung durch F,
DE SaussURE (Cours de linguistique générale, Lausanne-Paris 1916, 34) fiir die konti-
nentaleuropiische Linie der Symboltheorien im Unterschied zur angloamerikani-
schen (Locke, Peirce, Morris) steht, b) weil Piaget selbst nicht nur fundamentale
symboltheoretische Unterscheidungen (vgl. Anm. 52, 62), sondern auch die Idee
einer Semiologie im Sinne einer umfassenden interdisziplindren Symboltheorie (vgl.
Anm. 76) von de Saussure iibernommen hat, ¢) weil aufgrund der Parallelitat der
Wortbildung «genetische Epistemologie» — «genetische Semiologie» die analoge
Ausrichtung deutlich wird. — Zum Namensstreit «Semiotik oder Semiologie?» vgl.
U. Eco, Einfithrung in die Semiotik, Miinchen 1972, 17; die klassischen Definitionen
zit. ebd. 28-29; Bibliographie 443—467.

2 Zu Leben und Werk vgl. P. A. ScHiLPp (Hrsg.), Ernst Cassirer, Stuttgart-
Berlin-Ko6ln-Mainz 1966 (Philosophen des 20. Jahrhunderts).



436 Genetische Semiologie?

philosophischen Ansatz nicht bei einer als gegeben angenommenen
Beschaffenheit der Dinge stehenbleibt, sondern diese zu einer Frage
unserer Denkformen erklirt. Paradigmatisch erldutert Cassirer wie schon
Kant diese «Revolution der Denkart» anhand der modernen Natur-
wissenschaft, deren Begriffe sich nicht mehr als Abbildungen der spontan
erfahrenen Welt, sondern nur als Schopfungen des menschlichen Geistes
verstehen lassen. Alle Objektivierung ist Vermittlung, die sich im Medium
des Begriffs und seines sinnlichen Reprisentanten, und das heiBt nun:
eines Symbols vollzieht. Wird aber Erkenntnis als Vermittlung begriffen,
so muB} der Verschiedenheit unserer Mittel eine unterschiedliche Gestal-
tung unserer Objektwelt entsprechen. Das gilt zunichst fiir die verschie-
denen Wissenschaften selbst, fiir die formale Unterscheidung und Zu-
ordnung ihrer «Gegenstidnde». Aber wie umfassend das System der Wis-
senschaften auch sein mag, so erschopft sich unsere Wirklichkeitsvermitt-
lung nicht in der wissenschaftlichen oder gar in der naturwissenschaftli-
chen Erkenntnis. Neben dieser intellektuellen Synthese stehen andere
Ausdrucksweisen wie die Kunst, der Mythos, die Religion und vor allem
die natiirliche menschliche Sprache. Sie alle haben mit der wissenschaft-
lichen Erkenntnis das gemeinsam, daf ihnen «eine urspriinglich-bildende,
nicht bloB eine nachbildende Kraft» innewohnt, die den Erscheinungen
einen «ideellen Gehalt» verleiht 3. Auch sie schaffen eigene Symbolformen,
die den wissenschaftlichen ebenbiirtig und wesensverwandt sind.

So stellt Cassirer das Symbol als das die verschiedensten Kultur-
manifestationen durchziehende Medium heraus, das sie alle zu Gliedern
eines einzigen groBen Gestaltungszusammenhangs werden 1d8t. Insofern
die traditionellen Geisteswissenschaften auf diese verschiedenen Kultur-
phidnomene abzielen, erblickt Cassirer im Symbol einen neuen Zugang
zu einer allgemeinen Philosophie der Geisteswissenschaften, die er als
Erweiterung der Kantschen Kritik der Vernunft zu einer Kritik der
Kultur versteht. Kants «kopernikanische Wende» und iiberhaupt die
«Grundthese des Idealismus» soll darin ihre neue Bewdhrung finden,
daB nicht nur die wissenschaftliche Erkenntnis, sondern aller Inhalt der
Kultur aus einer «urspriinglichen Tat des Geistes» begriffen und ihre
Unablésbarkeit von unserem Kulturschaffen behauptet wird . Im Unter-
schied zum Deutschen Idealismus ist in diesem Konzept der Philosophie

3 E. CassIRER, Philosophie der symbolischen Formen, 1. Teil: Die Sprache,
Berlin 1923, 8-9.
+ A a O.11.



Genetische Semiologie ? 437

als Kulturmacht allerdings keine Hegemoniestellung mehr zugedacht.
Cassirer erinnert daran, da8 Religion, Kunst, Philosophie und Wissen-
schaft in ihrem geschichtlichen Auftreten in Gegensatz gerieten, wobei
zwar die Philosophie als Einheitsinstanz angerufen wurde, aber zumeist
selbst mitten in dieser Auseinandersetzung und nicht iiber ihr stand. Bei
Hegel wird die Philosophie als die vollendete « Wahrheit» der verschie-
denen Gestaltungen zugleich zu deren Aufhebung im «Begriff». So ergibt
sich das Dilemma, da die Forderung der Einheit der verschiedenen
Gestaltungen ihre jeweilige Besonderheit aufzuheben droht, die Betonung
der Autonomie aber umgekehrt deren Zusammenhalt nicht mehr finden
laBt. Angesichts dieses Zwiespalts wird das Symbol als das sich in jeder
Geistform wiederfindende und doch nie in gleicher Gestalt wiederkehren-
de Medium, als ein «mittleres Gebiet und eine vermittelnde Funktion» ?
thematisiert.

Im Ausgang vom Symbol soll aber auch der neuzeitliche Dualismus
von Sinn und Geist iiberwunden werden. Beide erscheinen in der Sym-
bolfunktion als wechselbezogene Momente, weil diese im Sinnlichen ein
Geistiges zum Ausdruck bringt. Von hier aus setzt Cassirer gleichzeitig
zu einer Kritik des sensualistischen Empirismus an, die diesen in seinem
eigenen Bezirk trifft: der Empirismus verkennt die Leistungen der Sinn-
lichkeit, da er diese auf die bloBen «Eindriicke» beschrinkt und so die
Dimension des sinnlichen «Ausdrucks» iibersieht, die iiber der bloBen
Wahrmehmung eine geistdurchformte Bildwelt erstehen 148t, wie sie uns
in der Kunst, aber auch im wissenschaftlichen Modell begegnet. Hier
stellt sich die Grundfrage, wie ein sinnlicher Gegenstand zum Triger
einer allgemeinen geistigen «Bedeutung» werden kann. Dieser Vorgang
1aBt sich etwa so umschreiben, dafl die unmittelbare physische Realitdt
eines materiellen Substrats hinter dem zuriicktritt, was es nun mittelbar
«bedeutet». Materiell gesehen ist das Symbol als Wort, als Bildwerk, als
Tonfolge etwas Zusammengesetztes. Aber es 148t sich nicht als Summe
seiner Elemente verstehen; zum Symbol wird es erst durch eine einheit-
liche Sinngebung. Mit der Assoziationspsychologie seiner Zeit kann sich
darum Cassirer nicht zufrieden geben, nur in der Gestaltpsychologie
scheint sich ihm ein adidquates Verstindnis anzubahnen. Aber auch die
rationalistischen Positionen Descartes’” und Kants kénnen nicht mehr
geniigen, weil sie zwar der Mannigfaltigkeit des Sinnlichen gegeniiber
den Geist als urspriinglich synthetische Kraft ansetzen, diesen aber von

5A.a.0.16
29



438 Genetische Semiologie ?

aulBen zum «Material» der Sinne hinzutreten lassen. Nicht die Entgegen-
setzung von Sinn und Geist, von Vielheit und Einheit, sondern vielmehr
das BewulBtsein der urspriinglichen Einheit dieser Momente muB3 den
neuen Ausgangspunkt der Analyse abgeben. «Der Gehalt des Geistes
erschlieBt sich nur in seiner AuBerung; die ideelle Form wird erkannt nur
an und in dem Inbegriff der sinnlichen Zeichen, deren sie sich zu ihrem
Ausdruck bedient.» ©

Im Gegensatz zum summativen Vorgehen der Assoziationspsycho-
logie miissen wir uns dabei «die allgemeinen Strukturgesetze des BewuBt-
seins schon in jedem seiner Elemente, in jedem Querschnitt von ihm
mitgegeben denken» 7 — Cassirer ist auf seine Weise bereits dem Buch-
staben nach Strukturalist. So 148t sich auch die Symbolfunktion nur
verstehen, wenn jeder symbolisch bezeichnete Einzelinhalt in den fiir ihn
konstitutiven Zusammenhang hineingestellt wird. Der mit willkiirlichen
Zeichen schaffenden kiinstlichen Symbolik legt er in einem kiihnen — aller-
dings spekulativen — Gedankengang eine «natiirliche» Symbolik zugrunde,
die in der Struktur des menschlichen Subjekts selbst, im Verweischarak-
ter der Momente und Inhalte seines Denkens angelegt ist. Die Grundfunk-
tion des «Bedeutens» wird im Menschen vor der in irgendein Zeichen ge-
setzten «Bedeutung» als wirksam angenommen; «Bedeutungen» werden
durch die Zeichensetzung nicht erst geschaffen, sondern nur herausge-
hoben und fixiert. Nur so erklire sich der eigentiimliche Doppelcharakter
der Symbole, ihre sinnliche Gebundenheit und Freiheit vom Sinnlichen,
wie er sich in den vollendeten Symbolgestalten der Kunst, der Religion,
der Wissenschaft darstelle. -

Dieses in der «Einleitung und Problemstellung» umrissene Programm
konnte Cassirer in den drei vorgelegten Banden der «Philosophie der
symbolischen Formen» nur unvollstindig realisieren, von denen der erste
den Untertitel «Die Sprache», der zweite «Das mythische Denken», der
dritte « Phinomenologie der Erkenntnis» trigt; was man von ihm ferner
hitte erwarten diirfen, wire vor allem eine Asthetik gewesen, von deren
moglichem Reichtum seine Einzeluntersuchungen eine Vorstellung ver-
mitteln & Im amerikanischen Exil hat dann Cassirer 1944 in «An Essay

6 A.a.0.18

7 A.a. 0. 40.

8 Vgl. die Bibliographie in ScHILPP (Anm. 2) 613-633. Hervorzuheben sind
noch die im Band: Wesen und Wirkung des Symbolbegriffs, Darmstadt 1977¢,
vereinigten drei Abhandlungen Cassirers aus den zwanziger Jahren, insbesondere:
Der Begriff der symbolischen Formen im Aufbau der Geisteswissenschaften (1921/22).



Genetische Semiologie? 439

on Man. An Introduction to a Philosophy of Human Culture»?® sein
Thema einer umfassenden Symboltheorie neu vorgetragen, wobei er hier
nun auch Kurzanalysen der im deutschen Werk unberiicksichtigt gelas-
senen Gebiete bringt. Der Situationswandel zeigt sich vor allem in der
vermehrten Einbeziehung der — zum Teil eben erst entstandenen — Wis-
senschaften vom Menschen. Wie der Titel andeutet, wird die Symbol-
theorie nun als Schliissel zu einer philosophischen Anthropologie oder
genauer Kulturanthropologie verstanden. GemiB der von Scheler an eine
solche Kerndisziplin gestellten Forderung soll der symboltheoretische
Ansatz eine einheitliche Durchdringung des von den Einzelwissenschaften
erbrachten Materials ermdoglichen. Gleich Gehlen geht auch Cassirer
davon aus, daB eine die wissenschaftlichen Befunde einbeziehende
Bestimmung des Menschen nur iiber seine Funktionen, nicht aber wie
in der traditionellen Geistmetaphysik aufgrund eines ihm zugeschriebe-
nen besonderen Substanzprinzips erfolgen kann. Als das alle kulturstiften-
den Titigkeiten einigende Band wird die Symbolfunktion herausgestelit,
die Kultur selbst wird als das «symbolische Universum» !0 begriffen, und
entsprechend soll die herkdmmliche, aber zu enge, weil einseitig erkennt-
nisorientierte Definition des Menschen als animal rationale durch ein
umfassenderes Konzept des Menschen als animal symbolicum abgelost
werden. — Auf diesem Weg ist Cassirer in Amerika vor allem seine
Schiilerin Susanne K. Langer gefolgt; bereits 1942 veroffentlichte sie
ihre «Philosophy in a New Key» mit dem bezeichnenden Untertitel «A
Study in the Symbolism of Reason, Rite and Art» 11; 1953 erschien dann
ihre auf dem gleichen symboltheoretischen Ansatz beruhende, minutids
ausgebaute Asthetik « Feeling and Form» 12, die sie dem Andenken Cassi-
rers widmete.

1.2 Die behavioristische Semziotik von Charles W. Morris

Cassirers Symboltheorie, obwohl immer wieder als Pionierleistung
gewiirdigt, stand im amerikanischen Raum von Anfang an im Schatten
eines konkurrenzierenden Programms, das in wissenschaftlicher Hinsicht

9 Dt. Ausg.: Was ist der Mensch ? Versuch einer Philosophie der menschlichen
Kultur, Stuttgart 1960.

10 A, a. O, 39. Zum Ganzen Kap. 1-3.

11 Dt. Ausg.: Philosophie auf neuem Wege, Frankfurt 1965.

12 London 19592



440 Genetische Semiologie ?

erfolgversprechender scheinen konnte: 1938 hatte Charles W. Morris
seine «Foundations of the Theory of Signs» 13 vorgelegt, der er 1946 sein
Hauptwerk «Signs, Language and Behavior» 1* folgen lieB. In ihrer Ab-
sicht trifft sich die Morrissche «Zeichentheorie» durchaus mit Cassirers
«Philosophie der symbolischen Formen». Der Geltungsbereich der «Se-
miotik», wie nun die neu zu schaffende Grundlagendisziplin von Morris
im AnschluB an Locke und Peirce genannt wird, ist womdglich noch
weiter gefaBt als bei Cassirer. Nicht nur soll sie ein «Prolegomenon jeder
zukiinftigen Philosophie» !5 darstellen, sofern ihr die Klarung der Zeichen
der Philosophie und der Absichten ihres Diskurses iibertragen wird; an-
stelle der Logik (die sie mit einschliet) soll sie {iberhaupt zum globalen
Organon aller Wissenschaftssprachen im Hinblick auf eine «Einheits-
wissenschaft» werden 1. Speziell wird ihr die Aufgabe zugewiesen, die
traditionellen Geisteswissenschaften oder Humaniora auf die Basis einer
wissenschaftlichen «Humanistik» zu stellen und das vielfiltige Bezie-
hungsgefiige der Zeichen von Literatur, Kunst, Moralitit, Religion mit
den Mitteln strenger formaler und empirischer Methoden zu analysieren 17.
Die Vereinigung dieser Methodenwege — und das gibt nun der Morrisschen
Zeichentheorie ihren besonderen wissenschaftlichen Zuschnitt — wird
durch eine Synthese des von den Emigranten des Wiener Kreises iiber-
nommenen Logischen Empirismus mit dem amerikanischen Pragmatis-
mus und Behaviorismus angestrebt. Ihren bekanntesten Ausdruck
fand diese Synthese im Morrisschen dreidimensionalen Semiotikmodell:
die «Syntaktik» soll sich mit den Kombinationen der Zeichen unter sich,
die «Semantik» mit deren Signifikationsmodi befassen; zu diesen beiden
vom Logischen Empirismus tibernommenen Teildisziplinen fiigt nun
Morris als dritte in Anlehnung an den Pragmatismus die «Pragmatik»
hinzu, die sich «mit dem Ursprung, den Verwendungen und den Wirkun-
gen der Zeichen im jeweiligen Verhalten» zu beschiftigen hat 12,

13 Dt. Ausg.: Grundlagen der Zeichentheorie. Asthetik und Zeichentheorie,
Miinchen 19752

4 Dt. Ausg.: Zeichen, Sprache und Verhalten. Mit einer Einfithrung von
Karl-Otto Apel, Diisseldorf 1973.

15 Morris (Anm. 14) 343.

16 A, a.O. 332-336.

17 A.a. O. 339-342.

18 A a. 0. 326. — Eine verallgemeinerte und schematisierte Form dieses Mo-
dells findet sich in I. M. BocHENsKI, Die zeitgendssischen Denkmethoden, Bern
19592, 39-41.



Genetische Semiologie? 441

Die «Pragmatiky ist allerdings bei Morris nicht blo eine zusitzliche
Dimension; sie gewinnt vielmehr Integrationsfunktion, soll doch der
Verhaltenskontext der fiir die Zeichentheorie methodisch bestimmende
werden. Morris kann - in der Nachfolge von Peirce — den Hauptexpo-
nenten der sogenannten pragmatischen semiotischen Theorien zugezihlt
werden, sofern man darunter alle jene Symboltheorien versteht, fiir die
der Handlungszusammenhang den fundamentalen Erklirungsrahmen
abgibt 1°. Aber der handlungstheoretische Ansatz wird von Morris in
programmatischer und methodischer Hinsicht sehr radikal formuliert.
Die pragmatische und gleichzeitig streng wissenschaftliche Fundierung
der Semiotik soll durch die Methode des von der Psychologie iibernomme-
nen Behaviorismus gewéhrleistet werden, demzufolge die Zeichenphino-
mene auf der Basis allgemeiner Verhaltensprinzipien und speziell des
Reiz-Reaktion-Schemas zu erkliren sind 2°. Morris greift zu diesem Zweck
auf das Paradigma des dlteren Behaviorismus zurtick, ndmlich auf die
Pawlowsche Theorie des «bedingten Reflexes», die ein «Zeichen» (genau-
genommen jedoch nur ein «Signal») als einen «Ersatzreiz» auffassen
148t, der als Substitut des primiren realen Reizobjekts fungiert und die
gleiche Reaktion hervorruft. Die offenkundigen Schwierigkeiten einer
solchen Theorie bestehen jedoch darin, daB beispielsweise die so wichtigen
Sprachzeichen nicht in jedem Fall eine beobachtbare Reaktion auslésen
und daB eine solche Reaktion, falls sie eintritt, auch nicht mit der Reak-
tion angesichts des realen Objekts identisch sein muf, fiir welches das
Sprachzeichen steht. Morris glaubt diesen Schwierigkeiten durch verschie-
dene Modifikationen des behavioristischen Ansatzes begegnen zu kénnen.
Der Begriff des «Ersatzreizes» wird durch jenen des «vorbereitenden Rei-
zes» ersetzt, der nur mehr eine «Reaktionsdisposition» bewirken soll,
welche eine «Reaktionsfolge» auslost, die der Reaktion auf den Primir-
reiz bloB «dhnlich» ist, das heit der gleichen « Verhaltensfamilie» zuge-
hort 2. Erkliarte Absicht bei diesen Modifikationen ist gemiB dem
«methodischen Behaviorismus» immer noch die systematische Vermei-
dung aller «mentalistischen » Begriffe, die nach Morris einer wissenschaft-
lichen Entwicklung der Semiotik im Wege stehen. Begriffe wie «Idee»,
«Gedanke», «BewuBtsein», «Geist» sollen zwar nicht bedeutungslos sein,

19 Vgl. F. v. KuTscHERA, Sprachphilosophie, Miinchen 19752, 78-80.
20 MorrIs (Anm. 14) 73-77.
2t Ao a. 0. 77-85.



442 Genetische Semiologie?

jedoch einer privaten Sphire angehoren, die sie fiir den Aufbau einer
«objektiven» semiotischen Theorie untauglich machen 22,

Die Verschiedenheit der symboltheoretischen Ansitze Cassirers und
Morris’ liegen auf der Hand. Bei Morris wird methodisch gerade jenes
Moment am Symbol ausgeklammert, das bei Cassirer nicht wegzudenken
ist, ndmlich die «Bedeutung» des Symbols im Sinne seines «ideellen
Gehalts» 2, Hilt man dafiir, daf3 die Dimension der «Bedeutung» unab-
dingbar zum Symbol gehdrt, so stellt sich die kritische Grundfrage, ob
das Programm einer Symboltheorie {iberhaupt auf dem Boden des beha-
vioristischen Ansatzes addquat realisierbar ist (womit nicht eo ipso der
pragmatische Ansatz im weiteren Sinn in Frage gestellt wird). Um diese
Grundsatzfrage drehte sich der von Morris so genannte «Mentalismus-
streit». Susanne K. Langer hielt Morris entgegen, daBl durch den beha-
vioristischen Ansatz die Symbolfunktion auf das Signalverhalten redu-
ziert wird; fiir Morris besteht in der Tat «kein fundamentaler Unter-
schied» 2* in der Zeichennatur von Signal und Symbol. Durch die Reduk-
tion der «Symbole» auf «Signale» wird aber laut Langer iibersehen, daB
«Symbole nicht Stellvertreter ihrer (realen) Referenzobjekte, sondern
Vehikel fiir die Konzeption ihrer Referenzobjekte» 25 sind. Morris antwor-
tet auf diese Kritik mit der Annahme gradueller Unterschiede, denen
zufolge Signale einen stirkeren Referenzcharakter als Symbole, letztere
hingegen einen groBeren Allgemeinheitsgrad als die ersteren aufweisen
sollen. Die Berufung auf «Begriffe» und «Bedeutungen» als Unterschei-
dungsprinzipien lehnt er weiterhin zugunsten des «objektivistischen
Ansatzes» ab 26, Beziiglich der Schriften Cassirers kommt so Morris
schlieBlich zum Urteil, daB sie «fiir einen weiten Bereich der symboli-
schen Phinomene groBes Verstindnis zeigen», auch «als wertvolle Kor-
rektive fiir die stark vereinfachten Versionen der Semiotik wirkenn»,
jedoch «eher suggestiv als wissenschaftlich» sind ?7, Cassirer, Langer (und
selbst Whitehead) bleiben fiir Morris ¢nachkantianische Idealisten» 28,

22 A a. 0,105, 132.

23 Vgl. Anm. 3. und MoRrr1s (Anm. 14) 94.

2 A a. 0.129.

25 LANGER (Anm. 11) 69, zit. bei MoRris, a.a. O.130. (Die deutsche Uber-
setzung wurde korrigiert, da sie «conception», das bei Langer eindeutig das begriff-
liche Denken im Sinne der klassischen Tradition meint, inadiquat mit ¢« Vorstellung»
wiedergibt.)

26 MoORRIS, a. a. 0. 131-132.

27 A.a.0.215, Anm. 1.

28 A.a. 0. 344, Anm. 11.



Genetische Semiologie? 443

1.3 Symboltheorie und genetischer Strukturalismus

Morris sagt von seiner Grundlegung einer Zeichenwissenschaft, daB
sie «eher ein Programm skizziert, als daB sie eine Losung aufzeigt» 2°. So
wire abzukliren, inwieweit die Entwicklung von Wissenschaft und
Philosophie die in das Morrissche Programm gesetzten Erwartungen
erfiillt oder im Gegenteil Zweifel an seiner Durchfiihrbarkeit und Adi-
quatheit aufkommen lieB. Das letztere diirfte wohl eher zutreffen. Philo-
sophische Kritiken kénnen zeigen, daB3 bereits bei Morris Programm und
Durchfithrung sich nicht decken, da er einerseits trotz der behavioristi-
schen Absichtserklirung auf «mentalistische» Begriffe und ein vorwissen-
schaftliches «Verstehen» rekurrieren muBl und anderseits seine behavio-
ristischen Definitionen nicht geniigen, um die Komplexitit semantischer
Grundbegriffe einzufangen 3. Die in den sechziger Jahren einsetzenden
Diskussionen um die Handlungstheorie, insbesondere die noch keines-
wegs abgeschlossene Erkldren-Verstehen-Debatte, stellen die Giiltigkeit
des behavioristischen Ansatzes grundsitzlich in Frage. Der Glaube an den
methodologischen Monismus von Natur- und Humanwissenschaften, der
auch das menschliche Verhalten durch die Unterstellung unter allge-
meine kausale Gesetzeshypothesen erkliren will, erscheint in seinem
absoluten Geltungsanspruch gebrochen, und anderseits mehren sich die
Versuche, sogenannte intentionale Erklarungsmodelle aufzustellen, deren
logisch addquate Formulierung den bisher an die Vertreter der hermeneu-
tischen Tradition gerichteten Vorwurf des Obskurantismus ausrdumt 3.

Die Infragestellung der behavioristischen Zeichentheorie ist aber
nicht nur die Folge philosophischer Kritik, sondern war primir ein
Vorgang innerhalb der Humanwissenschaften selbst. Erschiittert wurde
der behavioristische Ansatz vor allem auf dem Boden der Linguistik,
namentlich durch N. Chomskys Kritik an B. F. Skinners Versuch, den
Sprachgebrauch als «Sprachverhalten» aufzufassen und so ausschlieBlich

29 A.a. 0. 360.

30 Vgl. u. a. ApEL in seiner Einfithrung zu Morris (Anm. 12) 27-66; Kur-
SCHERA (Anm. 17) 80-88.

31 Die Anfange sind zusammengefaBt in R. J. BERNSTEIN, Praxis und Han-
deln, Frankfurt 1975; bestimmend wurde G. H. von WRiGHT, Erkliren und Verste-
hen, Frankfurt 1974; fiir die weitere Diskussion vgl. K.-O. APEL, J. MANNINEN,
R. TuoMELA (Hrsg.), Neue Versuche iiber Erklaren und Verstehen, Frankfurt 1978;
K.-O. ApeL, Die Erkliren-Verstehen-Kontroverse in transzendentalpragmatischer
Sicht, Frankfurt 1979.



444 Genetische Semiologie ?

mittels Verhaltensbegriffen erkliren zu wollen 32, Die hier in einer neuen
Variante vorgenommene behavioristische Reduktion der Symbolfunk-
tion auf Signalverhalten wurde jedoch auch in der experimentellen Psy-
chologie riickgingig gemacht, am ausgepriagtesten wohl von Jean Piaget.
Er unterscheidet wieder die eigentlichen «Symbole» von den bloBen
«Signalen» und ordnet den ersteren eindeutig ideelle Begriffsstrukturen
zu. Generell spricht sich Piaget unumwunden fiir die Aufhebung des
Mentalismus-Verdikts in der Psychologie aus — also in jenem Bereich, der
fiir Morris der paradigmatische war — ohne damit auf Empirie und Wis-
senschaftlichkeit zu verzichten 33.

Von hier aus 1Bt sich die grundsétzliche Frage stellen, ob Theorien
wie jene Chomskys und Piagets (bei all ihrer Verschiedenheit 3*) vor dem
Hintergrund der behavioristischen Semiotik nicht einem generellen
«Paradigmawechsel» 3 der Humanwissenschaften gleichkommen, der
diese in ein differenzierteres Verhiltnis zur Philosophiegeschichte setzt.
Eine genauere Analyse speziell des Piagetschen Werkes zeigt in der Tat
bald, daB diese viel eher in der «philosophischen» Linie von Cassirer zu
situieren ist als in der «wissenschaftlichen» von Morris. Piaget hat die von
ihm begriindete genetische Epistemologie als eine zwar naturalistische,
aber keineswegs positivistische Theorie charakterisiert, welche die er-
kenntnisbegriindende Aktivitdt des Subjekts betone, ohne dem Idealis-
mus verhaftet zu bleiben 36. Darin ist nicht nur die Piaget mit Cassirer
verbindende Herkunft von Kant und damit das Vorwalten eines gleichen
ProblembewuBtseins impliziert, sondern auch die Frontstellung beider
gegen Assoziationspsychologie und Behaviorismus. Das addquatere ganz-
heitliche Verstidndnis schlieSlich, das Cassirer mit der Gestaltpsychologie

32 Zusammenfassung und Literaturangaben bei KuTscHERA (Anm. 17) 88-93.

33 Vgl. J. P1aGET et B. INHELDER, L’image mentale chez ’enfant, Paris 1966
(abgekiirzt IM), VIII: Il est enfin important de faire une remarque quant au titre de
cette étude, que plusieurs collégues nous ont conseillé de changer, parce qu'il est
suspect de ¢mentalisme» ... Mais nous avouons avoir peu de souci des modes en
psychologie, et encore moins des interdictions positivistes... qu'on parle (de I'image
mentale) sous une forme vérifiable pour chacun, ce que nous avons essayé de faire ici.

3+ Vgl. M. PratTeLLi-PALMARINI (éd.), Théories du language, Théories de
I’apprentissage. Le débat entre Jean Piaget et Noam Chomsky. Organisé et recueilli
par M. Piattelli-Palmarini, Paris 1979,

35 So APEL (Anm. 14) 51, der in einer «Motiv-Erklirung» an zweiter Stelle (nach
Chomskys Skinner-Kritik) den «auch in den USA wachsenden Einflul der Piaget-
schen Psychologie» nennt.

36 J. PiacET, L’épistémologie génétique, Paris 19792 (abgekiirzt EG), 10. Dt.
Ausg.: AbriB der genetischen Epistemologie, Olten und Freiburg i. Br. 1974, 28.



Genetische Semiologie ? 445

heraufkommen sah, scheint nirgends so fortentwickelt zu sein wie im
genetischen Strukturalismus Piagets. Die von Cassirer noch idealistisch
dem «BewubBtsein» zugeschriebenen «allgemeinen Strukturgesetze», die
«in jedem Querschnitt von ihm mitgegeben» 37 sein sollen, werden hier
konkret in der Abfolge der Strukturen der sich entwickelnden Intelligenz
faBbar, was zugleich ihre Ablésung vom idealistischen BewuBtseins- oder
Geistbegriff und ihre Verankerung in einer evolutiven Natur bedeutet.
Piagets eigene Erkenntnistheorie, sein sogenannter Konstruktivismus,
der die von Kant dem Subjekt zugedachten Erkenntnisformen als Resul-
tanten subjektiver Konstruktion, mithin einer «urspriinglichen Tat»
wenn nicht des « Geistes», so doch des natiirlichen Subjekts auffaBt, diirfte
so unter allen erfahrungswissenschaftlichen Theorien am ehesten jener
Umwandlung der «Grundthese des Idealismus» 38 entsprechen, die Cassi-
rer vorschwebte 3°.

Piagets bereits erwidhnte Wiedereinfithrung «mentaler» begrifflich-
ideeller « Bedeutungen» als Korrelate der von den «Signalen» unterschie-
denen «Symbole» 148t erkennen, daf3 auch hinsichtlich der Symbolfunk-
tion fundamentale Ubereinstimmungen herrschen. Wenn es bei Cassirer
heiBt, daB sich der « Gehalt des Geistes» oder die «ideelle Form» nur in der
«AuBerung» im «sinnlichen Zeichen» erschlieBe 40, so basiert auch die
Aufdeckung von «Strukturen» im Sinne Piagets allgemein auf einem sym-
boltheoretischen Ansatz, wobei allerdings die Beachtung des Handlungs-
kontextes als komplementdr zur Symbolinterpretation hinzutritt 4.
Hinsichtlich der eigentlichen Symboltheorie kann jedoch das Werk
Piagets in einem spezifischen Sinn als eine Realisierung des Cassirerschen
Programms gelten. Piaget untersuchte auf neue und umfassende Weise
die Genese der Symbolfunktion. «Es ist eine der ingenidsen Einsichten
Piagets, den einheitlichen Symbolcharakter so verschiedener Aktivititen,

37 Anm. 7.

38 Anm. 4.

39 Fir eine nihere Begriindung vgl. VERF., Piaget als philosophisches Ereignis,
in G. STEINER (Hrsg.), Piaget und die Folgen (Die Psychologie des 20. Jahrhunderts
Bd. 7), Ziirich 1978, 27-40; Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften?
Anthropologie im Spannungsfeld von Philosophie und Wissenschaft, FZPhTh 1979
(26) 163-201; Die Gegenwirtigkeit aristotelischen Denkens. Erldutert am Werk
Jean Piagets, in Vierteljahresschrift fir Heilpddagogik und ihre Nachbargebie-
te 1979 (48) 221-236.

40 Anm. 6.

41 Vgl. die kurze Autobiographie Piagets, in H. G. FurtH, Intelligenz und
Erkennen, Die Grundlagen der genetischen Erkenntnistheorie Piagets, Frankfurt
1976, 356-359, besonders 357.



446 Genetische Semiologie ?

wie sie sich in innern Bildern, im Spiel, in der Nachahmung und in der
Sprache ausdriicken, erkannt und sie mit der Entwicklung der Intelli-
genz in Zusammenhang gebracht zu haben.» 42 Cassirers Idee der Fundie-
rung der «kiinstlichen» Symbolik in einer «natiirlichen» kann so bei
Piaget ihre erfahrungswissenschaftliche Bestdtigung und Ausgestaltung
finden. Das genetische Stufenmodell Piagets vermag aber iiberhaupt ein
neues Licht auf die Symbolbildung zu werfen, weil es deutlich die «semio-
tische Schwelle» 43 aufzeigt, durch deren Uberschreiten das Subjekt vom
genetisch fritheren Signalverhalten zum eigentlichen Symbolgebrauch
vorstoBt.

2. DIE GENESE DER SYMBOLFUNKTION

2.1 Ledtideen und Thesen Pragets

Wie Piaget in «La formation du symbole chez I'enfant» # zeigen
konnte, ist die Symbolbildung in der kindlichen Erkenntnisentwicklung
insofern von entscheidender Bedeutung, als erst sie den Schritt zum
begrifflich-repriasentativen Denken erlaubt. Entgegen der stillschweigend
gemachten Voraussetzung traditioneller Erkenntnistheorien ist es nim-
lich keineswegs so, daBl der Mensch von Anfang an zu einem begrifflich-
reprisentativen Erkennen fihig wire. Dieses erscheint erst im zweiten
Lebensjahr und manifestiert sich vor allem durch den Spracherwerb.

42 FURTH, a. a. 0. 127.

43 Der Ausdruck nach Eco (Anm. 1) 28.

44 Paris (1945) 19787; dt. Ausg.: Nachahmung, Spiel und Traum. Die Entwick-
lung der Symbolfunktion beim Kinde, Stuttgart 1975 (abgekiirzt FS, Seitenzahlen
der franz. Ausg., in Klammern jene der dt. Ausg, auch fiir die iibrigen Werke).
Eine Zusammenfassung unter Beriicksichtigung spaterer Forschungsergebnisse fin-
det sich in J. P1aGeT et B. INHELDER, La psychologie de I'’enfant, 19788 (abgekiirzt
PE), 41-72; dt. Ausg.: Die Psychologie des Kindes, Frankfurt 1977, 45-70. — Neben
EG (s. Anm. 36) und IM (s. Anm. 33) werden fiir Werke Piagets noch folgende
Abkiirzungen verwendet. BC: Biologie et connaissance. Essai sur les relations entre
les régulations organiques et les processus cognitifs, Paris 1967; dt. Ausg.: Biologie
und Erkenntnis. Uber die Beziehungen zwischen organischen Regulationen und
kognitiven Prozessen, Frankfurt 1974. ES: Epistémologie des sciences de 1’homine,
Paris 1972; dt. Ausg.: Erkenntnistheorie der Wissenschaften vom Menschen,
Frankfurt 1973. LC: Logique et connaissance scientifique, Paris 1967, MI: Mes idées,
Paris 1977, ST: Le structuralisme, Paris 1968 ; dt. Ausg.: Der Strukturalismus, Olten
und Freiburg i. Br, 1973.



Genetische Semiologie? 447

Das heiBt allerdings nicht, daB dem Kind nicht vorher Intelligenz zuge-
schrieben werden kann, aber diese tritt als sogenannte sensomotorische
Intelligenz nur innerhalb konkreter Handlungszusammenhinge auf. So
markiert die Symbolbildung den Ubergang von einer an das Hier und
Jetzt gebundenen Intelligenz zu einer die jeweilige Situation iibersteigen-
den Reprisentation, das heiBt am Ende zum begrifflichen Denken.

Nun besteht die wohl geliufigste Erklirung begrifflichen Denkens
darin, dieses als eine Folge des Spracherwerbs anzusehen, was verstidnd-
lich ist, da die sprachlichen Ausdriicke die eigentlichen Reprisentanten
unserer Begriffe sind, wie auch Piaget annimmt. So steht die Ausbildung
des Denkens ohne Zweifel in enger Verbindung mit dem Spracherwerb.
Aber damit ist fiir Piaget keineswegs alles erklart, bleibt doch die Befi-
higung zum Spracherwerb selbst als ein zu erklirendes Phinomen iibrig.
Auch der Rekurs auf die Sozialisierung 148t die Frage offen, wie es zum
Umgang mit kommunikativen Symbolen kommen kann. So sind nach
Piaget Spracherwerb und reprisentatives Denken als von einem noch
allgemeineren ProzeB abhingig anzusehen, nimlich der generellen Aus-
bildung der Symbolfunktion. Nur so ist es zu verstehen, warum die Spra-
che auf derselben Entwicklungsstufe erscheint wie das symbolische Spiel,
wie die Nachahmung nicht mehr prisenter Objekte und wie das Vorstel-
lungsbild, das heiBt im Zusammenhang weiterer und im Anschluf an
einfachere Symbolmanifestationen 3.

So stellt Piaget entgegen dem Trend zu einer Reduzierung der sym-
bolischen Reprasentanten des Denkens auf die Sprache die letztere in
einen gréBeren Organisationszusammenhang, den er als die «symbolische»
oder genauer als die «semiotische Funktion» *6 bezeichnet. Nur eine um-
fassende Betrachtung der Symbolfunktion als ganzer, in ihren verschie-
denen Manifestationen und in ihrer funktionellen Einheit kann demnach
den Ubergang von der sensomotorischen Intelligenz zum begrifflichen
Denken erkliren. Piagets Leitgedanke ist es, die verschiedenen Symbol-
formen genetisch als miteinander solidarisch zu begreifen. Weil das Kind
so unterschiedliche Reprisentationsméglichkeiten wie das Spiel und die
Nachahmung beniitzt, um sich sein symbolisches Universum zu schaffen,

#5 Vgl. dazu speziell J. P1aGeT, Le langage et les opérations intellectuelles, in
Problémes de psycho-linguistique. Symposium de I'association de psychologie scien-
tifique de langue francaise. Paris 1963, 51-61, besonders 57; deutsch in FurtH
(Anm. 41) 176-190, besonders 184.

4 Vgl unten, Anm. 63.



448 Genetische Semiologie ?

muB auch die Erforschung der Symbolbildung alle ihre urspriinglichen
Formen einschlieBen #7. Im folgenden sind darum die zwei Hauptthesen
Piagets zu explizieren, deren erste besagt, daB sich speziell anhand der
Nachahmung und des Spiels kontinuierlich der Ubergang von der senso-
motorischen zur reprasentativen Intelligenz verfolgen 148t; der zweiten
zufolge ist dann die Erkldrung dieses Entwicklungsprozesses vornehmlich
in der Interaktion der frithen Symbolformen zu suchen *2.

2.2 Die sensomotorische Periode: Die « Anzeicheny» als Vorstufe der «Zei-
chen»

Verglichen mit den traditionellen Erkenntnistheorien ist der gene-
tische Ansatz insofern radikaler, als Piaget nicht bloB nach den Bezie-
hungen eines bereits konstituierten Subjekts zu seiner Objektwelt fragt,
sondern auch die Konstitution der Erkenntnisbeziehungen und -mittel
selbst in die Fragestellung einbeziehen will 4°. Was die erste, sich von der
Geburt bis ins zweite Lebensjahr erstreckende, sogenannte sensomoto-
rische Stufe von den spiteren abhebt, ist gerade das Fehlen sowohl des
begrifflichen Denkens als auch der hierzu nétigen symbolischen Repri-
sentanten: weder verfiigt hier das Kind {iber Sprachzeichen noch iiber
Vorstellungsbilder, um sich ein Denken in Begriffen zu reprisentieren.
Ebenfalls geht ihm die Moglichkeit ab, sich im Symbolspiel seine eigene
Vorstellungswelt zu schaffen ; das Spiel beschrinkt sich hier auf eine reine
«Funktionslust», das heiBt auf den spielerischen Umgang mit dargebote-
nen oder erreichbaren Gegenstinden als Einiibung moglichen Verhal-
tens. So lebt das Kind nur in seiner realen, im Jetzt und Hier gegenwirti-
gen Umwelt, in der es sich durch die zunehmende Koordination seiner
Wahmehmungen und Handlungen (insbesondere des Sehens und Grei-
fens) immer mehr zurechtfindet. Seine entscheidende Erkenntnislei-
stung wihrend dieser Periode ist die Schaffung einer vergegenstindlich-
ten Objektwelt, das heiBt die Konstitution des «permanenten Objekts»,
das die anfingliche Sukzession momentaner Bildwelten ablost, und kor-
relativ dazu die allmdhliche BewuBtwerdung seiner selbst als eines eigen-
standigen Subjekts 3.

41 Vgl. BC 75 (47); FS 10, 286 (19, 342).
45 FS 7-8 (16-17).

% Vgl. EG 11 (31).

50 Vgl. PE 7-25 (11-28).



Genetische Semiologie ? 449

Weil das Kleinkind keine Sprachmittel besitzt, konnen wir ihm auch
keine Begriffe zuschreiben, die ihm eine Gruppierung der Gegenstinde
und damit eine Unterteilung seiner Welt ermoglichen wiirden. Das Feh-
len von Sprachmitteln und Begriffen besagt jedoch keineswegs, dal das
Kleinkind der sensomotorischen Periode iiber keine kognitive Struktura-
tion verfiigt. Als die Vorformen der spiteren Begriffe sieht Piaget auf der
Ebene der sensomotorischen Intelligenz die sogenannten Handlungs-
schemata an (wie zum Beispiel das Greifschema), die sich aus dem gemein-
samen Grundcharakter unterschiedlicher, aber dhnlicher Einzelhand-
lungen ergeben. Ein solches Handlungsschema 148t sich gewissermaBen
als «praktischen Begriff» ansehen, das heiBt als ein Allgemeines innerhalb
vieler Einzelhandlungen: Wie ein Begriff eine Vielheit von Dingen auf
eine Einheit bringt, so ordnet ein Handlungsschema verschiedene Gegen-
stinde einem einheitlichen Handeln unter. Da Piaget das Erkennen als
einen AssimilationsprozeB betrachtet, das heiBt als die Eingliederung der
Gegenstandswelt in subjekteigene Strukturen, sieht er das praktische
sensomotorische Erkennen als die Assimilation der Gegenstinde an
solche Handlungsschemata an. Indem etwa das Kind einen wahrgenom-
menen Gegenstand ergreift und an sich zieht, faBt er ihn in praxi als etwas
Greifbares auf, was dem assimilierten Objekt zugleich die Bedeutung
«greifbar» verleiht. So wire es vollig verfehlt, auf der sensomotorischen
Ebene in Ermangelung von «Begriffen» auch keine «Bedeutungen» anzu-
nehmen, besteht doch schon jede Assimilation an ein Handlungsschema
in einer Bedeutungsiibertragung vom Schema auf das Objekt 5.

Damit wird die Frage vordringlich, ob hier neben den «Bedeutun-
gen» bereits auch « Bedeutungstriger» unterschieden werden konnen und
wie sich diese von den spiteren «Symbolen» abheben. Im AnschluB an de
Saussure definiert Piaget ganz allgemein die symbolische Reprisentation
als die Differenzierung und gleichzeitige Koordination eines Signifikators
(signifiant) und eines durch ihn evozierten Signifikats (signifié) >2. Von

51 MI 69-70. .

52 Bei DE SAUSSURE (Anm. 1) 101 heit es: «Nous appelons sigze la combinai-
son du concept et de I'image acoustique; mais dans l'usage courant ce terme désigne
généralement I'image acoustique seule, par exemple un mot (arbor etc.). On oublie
que si arbor est appelé signe, ce n'est qu’en tant qu’il porte le concept «arbre», de
telle sorte que I'idée de la partie sensorielle implique celle du total. L’ambiguité
disparaitrait si 1’on désignait les trois notions ici en présence par des noms qui
s’appellent les uns les autres tout en s’opposant. Nous proposons de conserver le
mot signe pour désigner le total, et de remplacer concept et image acoustique respec-



450 Genetische Semiologie ?

einer symbolischen Reprisentation 148t sich somit iiberall dort sprechen,
wo ein Signifikator fiir ein von ihm abgehobenes Signifikat steht. ¢« Bedeu-
tungen» koénnen wir wie gesagt bereits den Objekten der praktischen
sensomotorischen Intelligenz zuschreiben. Diesen Bedeutungen lassen
sich als «Signifikaten» auch «Signifikatoren» zuordnen. Als letztere kann
man niamlich mit Piaget die perzeptuellen «Indizien» oder «Anzeichen»
ansehen, die fiir das Subjekt die Eingliederung des betreffenden Objekts
in ein bestimmtes Handlungsschema auslésen. Aber der entscheidende
Unterschied zum eigentlichen «Symbol» besteht darin, daB ein solches
«Indiz» unabtrennbar zum betreffenden Objekt und seiner Situation
gehort, das heiBt einen besonders augenfilligen Aspekt des Gegenstandes
ausmacht. Eine Differenzierung des Signifikators vom Signifikat, genauer
des Indizes vom indizierten Gegenstand (in seiner ihm aufgrund dieses
Indizes zugeschriebenen Bedeutung) liegt hier jedenfalls nicht vor. Damit
ist auch keine Evokation des Gegenstandes auBerhalb seiner realen
Priasenz moglich. Solche «Indizien» liegen damit unterhalb der «semio-
tischen Schwelle». Hierunter fallen nach Piaget insbesondere auch die
«Signale», die die bedingten Reflexe (Pawlow) ausldsen; das Signalverhal-
ten ist eine typische Erscheinungsform vorbegrifflicher Intelligenz 3.

2.3 Symbolfunktion und Reprisentation

Das Auftreten der Symbolfunktion beim eineinhalb- bis zweijdhri-
gen Kind markiert im Entwicklungsmodell Piagets das Ende der senso-
motorischen Periode und den Beginn des reprisentativen Denkens, des-
sen Aufbau selbst wiederum in verschiedenen Etappen vor sich geht, in
denen sich im Kind konkret-gebundene Denkoperationen (ab sieben
Jahren) und schlieBlich ein abstrakt-formales Denken (ab zwolf Jahren)
ausbilden. So steht fiir Piaget die Symbolbildung an einem entscheiden-
den Punkt der Erkenntnisentwicklung, bildet sie doch die Zisur zwischen
einer situationsabhidngigen Handlungsintelligenz und dem sich zu sich

tivement par signifié et signifiant; ces derniers termes ont ’avantage de marquer
I'opposition qui les sépare soit entre eux, soit du total dont ils font partie.» Dabei ist
vor Augen zu halten, daB de Saussure hier ausschlieBlich an das «signe linguistique»
denkt; Piaget hingegen faf3it jede Repridsentation und nicht nur die Beziehung
Sprachzeichen-Begriff als eine Relation von signifiant und signifié (vgl. Anm. 58).
Bereits de Saussure kennt jedoch einen weiteren Gebrauch dieses Begriffspaares, da
er es auch auf die « Symbole» (im Saussureschen Sinn) anwendet, wie der Anm. 62 zit.
Text zeigt. ‘
53 Vgl. FS 172, 293 (210, 349); PE 41-42 (45-46); ES 342-343 (270-271).



Genetische Semiologie ? 451

selbst befreienden Denken. Der Zusammenhang zwischen Denkentwick-
lung und Symbolisierung ist als ein innerlicher zu betrachten; die beiden
stehen in einer stindigen Wechselbeziehung. Wie die Symbolfunktion
sich nur unter der Leitung der denkenden Intelligenz fortentwickelt, so
gilt umgekehrt vom begrifflichen Denken, dal3 es sich stindig auf die
Symbole als Reprisentanten abstiitzen muf3 4.

«Reprisentation» meint die Vergegenwirtigung eines nicht direkt
oder unmittelbar Gegenwirtigen, anders ausgedriickt die Evokation
eines Gegenstandes, der nicht selbst zum aktuellen Wahrnehmungsfeld
gehort. In diesem weitesten Sinn fillt die Reprisentation mit dem vor-
stellungsmiBigen Denken iiberhaupt zusammen, das heiit mit jeder
Form der Intelligenz, die sich nicht (wie die sensomotorische) bloB auf
Wahrnehmungen und Bewegungen stiitzt, sondern iiber ein Begriffs-
system sowie iiber die Mittel zur Vergegenwirtigung des Gedachten ver-
filgt. Im engeren Sinn bedeutet dann «Reprisentation» die Vergegen-
wartigung des Gedachten durch diese Mittel selbst, insbesondere durch
Sprachzeichen und Vorstellungsbilder 5°. Diese von Piaget {ibernommene
Unterscheidung zwischen der Repridsentation im weitern und engern
Sinn schlieBt eine fundamentale erkenntnistheoretische Option ein,
niamlich die Annahme von Begriffs- und Denkstrukturen, die nicht mit
ihren verbalen oder bildhaften Reprisentanten zusammenfallen. Fiir
einen Nominalisten oder Empiristen und fiir die ganze frithere Assozia-
tionspsychologie ist die obige Unterscheidung gegenstandslos. Indem Pia-
get sie bewuBt aufgreift, bezeugt er seinen intellektualistischen oder
genauer rationalistischen Standpunkt und stellt sich in eine Reihe mit
Cassirer %,

Zwischen der Reprisentation im weiteren Sinn, dem Denken iiber-
haupt, und dem Gebrauch kognitiver Reprisentationsmittel oder der
Reprisentation im engeren Sinn besteht wiederum ein innerer Zusammen-
hang. Ohne Rekurs auf solche Mittel lieBe sich das Gedachte weder vor-
stellen noch aussprechen, nicht fiir die andern und ebenso wenig fiir sich
selbst 37. Ohne sinnliche Reprisentanten ist das Denken so wenig moglich
wie sensomotorische Intelligenzhandlungen ohne Perzepte. Die Symbole
sind auf einer héheren Stufe in ihrer Funktion den Perzepten analog.

54 PE 41, 72 (45, 70).

55 FS 68 (90).

56 Ahnlich FurTH (Anm. 41) 104-126, besonders 121 £f.
57 IM 446—447.



452 Genetische Semiologie ?

Stellen die letzteren einen Aspekt der unmittelbar wahrgenommenen
Gegenstiande dar, mit denen sie untrennbar eins sind, so erméglichen die
Symbole stellvertretend die Wiedervergegenwirtigung des aktuell nicht
mehr Wahrgenommenen und Wahrnehmbaren. Die eigentliche Leistung
der Reprisentation liegt in der Ausweitung der Erkenntnis iiber die
Grenzen des Hier und Jetzt und somit in der Uberschreitung der senso-
motorischen Situationswelt. Diese dem Symbol eigene Vergegenwiirti-
gung eines sonst nicht Gegenwirtigen setzt den Aufbau einer von der
Realwelt abgehobenen Zeichenwelt voraus. Fiir die Reprisentationsbe-
ziehung ist die Schaffung eines von seinem Signifikat differenzierten
Signifikators konstitutiv. So kénnen wir iiberall dort von einer Symbol-
bildung sprechen, wo eine solche Differenzierung und Koordinierung
eines Signifikators und eines Signifikats stattfindet. Je nach Art und
Funktion der Symbolleistung kann dabei Verschiedenes: ein realer
Gegenstand, ein Geschehen, ein Begriff usw. die Stelle des Signifikats
einnehmen, und ebenso kann sich das Subjekt auch der unterschiedlich-
sten Signifikatoren: einer Geste, eines Vorstellungsbildes, eines verbalen
oder graphischen Ausdrucksmittels bedienen 38.

2.4 Die kindlichen Reprisentationsformen und ihre Konstitution

Beginnen wir mit einer Sichtung und Aufzdhlung der kindlichen
Reprisentationsformen, bevor wir ihre Ausbildung zu verstehen suchen.
Nach Piaget lassen sich bei der Symbolbildung des Kindes mindestens
fiinf Symbolformen unterscheiden, die alle mehr oder weniger gleichzei-
tig auftreten und darum nur zusammen zu verstehen sind. Ihrem Kom-
plexititsgrad nach sind sie wie folgt zu ordnen.

Eine erste Symbolform bildet die sogenannte «verschobene» Nach-
ahmung. Nachahmungsverhalten in Gegenwart eines Modells kennt schon
das Kleinkind der sensomotorischen Stufe. Wenn es jedoch eine bei einem
andern beobachtete Handlung nach dessen Weggang mit den Zeichen
innerer Teilnahme wiederholt, so stellt diese zeitlich verschobene Nach-
ahmung eine anfingliche Form der Reprisentation dar: die nachahmende
Geste wird zum differenzierten Signifikator, dessen Signifikat das nicht
mehr prisente, aber in diesem Mittel neu vergegenwirtigte Modell ist. —
Eine bereits komplexere Form stellt das Symbolspiel oder Funktionsspiel
dar. Wenn das Kind, nachdem es vorher eine Katze auf der Mauer

%8 Vgl. FS 7, 286 (16, 342); PE 41-42, 72 (4546, 70); MI 74-75.



Genetische Semiologie ? 453

erblickte, eine Muschel auf eine Schachtel legt und dazu «Miau» macht,
so liegt auch hier wiederum eine nachahmende Geste vor °. Aber sie
schlieBt nun gleichzeitig den Gebrauch von Gegenstinden ein, die im
Spiel ihre urspriingliche Bedeutung abgelegt haben und zu «Symbolen»
des Dargestellten geworden sind. — Zwischen den symbolisch benutzten
Spielgegenstinden und den inneren Vorstellungsbildern 1iBt sich als
dritte Form das graphische Bild oder die Zeichnung einordnen, die aller-
dings relativ spit auftritt. — Als eine entscheidende Neuerung ist viertens
das mentale Bild oder Vorstellungsbild anzusehen, das — entgegen der
gewéhnliéhen Auffassung — auf der sensomotorischen Stufe noch keines-
wegs ausgebildet ist. Der Symbolcharakter der Vorstellungsbilder steht
tiir Piaget fest, da er im betonten Gegensatz zur empiristischen Tradition
die Vorstellungen weder als bloBe Verldngerungen der Sinneseindriicke
noch als eigentliche Elemente des Denkens, sondern nur als seine figura-
tiven Reprasentationsmittel auffaBt ¢°. — Die Sprachentwicklung schlieB-
lich ermoglicht die verbale Evokation nicht aktueller Ereignisse oder
Gegenstinde. Urspriinglich an die reale Prisenz des Bezeichneten gebun-
den, vermag das Wort mit der Zeit als differenziertes Zeichen (in Verbin-
dung mit dem Vorstellungsbild) zum Stiitzmittel eines bloB noch Gedach-
ten zu werden 1.

Die Sprachzeichen unterscheiden sich von den vorangehenden
Reprisentationsformen durch ihren kollektiven und damit konventio-
nellen Charakter; anders als jene weisen sie nicht mehr eine Ahnlich-
keitsbeziehung mit ihren Signifikaten auf. Sie sind darum «willkiirliche»
Zeichen im Unterschied zu «Symbolen» im engeren Sinn, das heilit zu
«motivierten» Signifikatoren ¢2. Um diese wichtige Differenz nicht zu

59 Die angefithrten spirlichen Beispiele kénnen keinen Eindruck vom Reich-
tum der kindlichen Verhaltensbeobachtungen (besonders in FS) vermitteln, auf
denen die Piagetsche Theorie basiert.

60 Das ist die Hauptthese von IM. Vgl. ebd. 1-3, 8, 446, 448, 458.

61 Zum Ganzen PE 4243 (46-47).

62 Piaget beruft sich wieder auf F. de Saussure. Vgl. DERs. (Anm. 1) 103: «On
s'est servi du mot symbole pour désigner le signe linguistique, ou plus exactement ce
que nous appelons le signifiant. 11 y a des inconvénients a I'admettre, justement &
cause de notre premier principe (I'arbitraire du signe, Verf.). Le symbole a pour
caractére de n’étre jamais tout a fait arbitraire; il n’est pas vide, il y a un rudiment
de lien naturel entre le signifiant et le signifié... Le mot arbitraive appelle aussi une
remarque... nous voulons dire qu'’il (le signifiant, Verf.) est émmotivé, c’est-a-dire arbi-
traire par rapport au signifié, avec lequel il n’a aucune attache naturelle dans la réa-
lité.» Des weiteren unterscheidet de Saussure noch die «radikal willkiirlichen» von
den «relativ willkiirlichen» Zeichen ; erstere sind «unmotiviert», letztere ¢relativ moti-

30



454 Genetische Semiologie ?

verwischen, zieht Piaget es vor, von der «semiotischen» statt von der
«symbolischen» Funktion zu sprechen, da ja alle Reprisentationsformen
als Ausdruck dieser Funktion verstanden werden sollen; der weitere oder
engere Gebrauch von «Symbol» wird dann jeweils aus dem Kontext er-
sichtlich 63.

Was nun die Frage des Konstitutionsprozesses dieser Reprisenta-
tionsformen und der semiotischen Funktion insgesamt betrifft, so 1iBt
sich Piaget von der Einsicht leiten, daB3 die Nachahmung einen gemein-
samen Bestandteil aller Repridsentationsformen bildet: die ersten vier
beruhen eindeutig in groBerem oder geringerem MaBe auf der Nachah-
mung, und auch die Sprache wird notwendigerweise in einem Nachah-
mungskontext erworben. Da die verschobene Nachahmung zudem die
einfachste und eine der frithesten Repriasentationsformen darstellt, liegt
die Annahme nahe, daf sie beim Aufbau der semiotischen Funktion eine
entscheidende Rolle spielen muB 4. Anderseits zeigt sich am deutlichsten
beim Spiel, wie das Kind mit Gegenstdnden als mit Symbolen umzugehen
lernt und sie relativ frei als Bedeutungstriger in einem von ihm herge-
stellten Bedeutungszusammenhang zu gebrauchen weiB. Es erstaunt dann
nicht mehr, daf Piaget die Eintibung der semiotischen Funktion und den
Aufbau des reprisentativen Denkens, wie es sich schlieBlich mit dem
Spracherwerb vollendet, insbesondere aus dem Wechsel und Zusammen-
wirken von Nachahmung und Spiel erkldren wird .

So ist die Nachahmung als die eigentliche Ubergangsform zwischen
der sensomotorischen Intelligenz und dem reprédsentativen Denken zu
betrachten. Solange sie in Prisenz ihres Modells erfolgt, bildet sie gewis-
sermaflen die sensomotorische Vorform der Reprisentation, da sie bereits
eine Reprisentationsleistung darstellt, die sich zwar noch in der Form
konkret-materieller Akte vollzieht. Mit der verschobenen Nachahmung
liegt ohne Zweifel eine echte Reprisentation vor, weil die Nachahmung
sich hier nicht mehr in der Form einer unmittelbaren perzeptiv-moto-
rischen Abbildung ihres Modells abspielt, sondern sich von dessen realer
Prisenz gel6st und somit den Status eines von seinem Signifikat abgeho-
benen Signifikators gewonnen hat. Aber auch hier erscheint die Nach-

viert» (ebd. 187). — Die «Symbole» im Sinne de Saussures entsprechen den «ikoni-
schen Zeichen» von Peirce und Morris, doch hat Piaget immer die Saussureschen
Unterscheidungen bevorzugt. Vgl. ST 97 (110); ES 359 (283).

63 Vgl. PE 40, 45 (45, 48-49); IM 447; MI 46; ES 343 (271).

6 PE 43 (47).

65 Leitidee von FS, passim.



Genetische Semiologie ? 455

ahmung noch als der sensomotorischen Intelligenz verhaftet, insofern sie
sich (im Unterschied zum Symbolspiel) nur der konkreten Handlung als
Reprisentationshimmel bedient €.

Die iibrigen Reprisentationsformen lassen sich alle mindestens teil-
weise als eine Verinnerlichung und Differenzierung der Nachahmung
begreifen ¢7. Insbesondere ist das mentale Bild oder Vorstellungsbild
nach Piaget wesentlich als eine verinnerlichte Nachahmung und keines-
wegs als der bloBe Abdruck der unmittelbaren Wahrnehmungen anzu-
sehen, wie es der Empirismus will 68, Wiirde das Vorstellungsbild nur
die Verlingerung unserer Eindriicke darstellen, so bliebe unerfindlich,
warum das Vorstellungsbild nicht schon in der sensomotorischen Periode
auftritt: das Kind miite dann viel frither die Permanenz der Objekte
begreifen lernen und iiberhaupt viel schneller die momentane Bilderwelt
verlassen, in der es anfinglich lebt. Um den imitativen Charakter des
Vorstellungsbildes im Sinne Piagets richtig zu verstehen, ist jedoch vor-
gingig eine Korrektur an der herkémmlichen, weitgehend durch den
Empirismus geprigten Auffassung der Sinneswahrnehmung erforderlich.
Diese reduziert sich in keiner Weise auf eine Abfolge passiv erlebter
Eindriicke oder Perzepte, sondern setzt eine perzeptive Explorations-
titigkeit seitens des Subjekts voraus, eine mit der Erkenntnisentwick-
lung selbst voranschreitende Koordination der Perzepte. Man beachte
nur, wie ein Kind (und dhnlich spiter der Erwachsene) einen Gegenstand
«sieht»: Sehen und um den Gegenstand Herumgehen, Betasten, Ergrei-
fen und wenn moéglich Ausprobieren sind hier eins; Auge und Hand er-
leben in wechselnden Positionen, sozusagen nachfahrend den Gegenstand.
Aus der Verinnerlichung dieser Nachahmungstitigkeit, in der das Kind
wahrnehmend den Konturen des Gegenstands folgt, entsteht sein Vor-
stellungsbild als innerer Abri3 des nachfahrend Erfahrenen . Die verin-
nerlichte Nachahmung kann sich dann wiederum in graphischen Zei-
chengestalten, in Knetfiguren usw. ausdriicken. Es versteht sich von
selbst, daB die verinnerlichte Nachahmung auch ihren Anteil an der
Ausbildung des Spiels hat, sofern hier das Kind imitativ das Verhalten
anderer, insbesondere der Erwachsenen lebt. Und auch beim Spracher-
werb ist die Nachahmung in der Form des Nachsprechens beteiligt.

6 PE 4344 (47-48); BC 76 (48).

57 PE 44-45 (48); MI 74-75.

68 Vgl. dazu speziell IM, besonders 2, 41f., 448, 45511,
69 Vgl. FS 79-80 (103-104); PE 55 (55-56); IM 7.



456 Genetische Semiologie?

Speziell beim Spiel wird jedoch ein anderer Grundzug bestimmend.
Steht bei der Nachahmung die Angleichung des Subjekts an das Modell
und damit an die Objektwelt im Vordergrund, so lebt beim Spiel das
Kind primaér seinen eigenen Vorstellungen nach. Es gibt den Gegenstian-
den die von ihm gewollte Bedeutung: die Schachtel wird zur Mauer, die
Muschel zur Katze, um an das obige Beispiel zu erinnern. Eine der interes-
santesten Leistungen Piagets ist nun die Auswertung dieser Verschieden-
heit hinsichtlich der Konstitution des reprisentativen Denkens.

2.5 Von der praktischen Intelligenz zu Nachahmung und Spiel

Die sensomotorische Eingliederung materieller Objekte in Hand-
lungsschemata wurde oben als ein Assimilationsprozel3 gefaBt. « Assimi-
lation» ist in der Tat das funktionelle Grundwort Piagets fiir einen Er-
kenntnisvorgang, dessen Explikation aber immer die Beiziehung zweier
weiterer Begriffe, dem der «Akkommodation» und dem der « Adaptationn,
verlangt. Die Assimilation eines Objekts an subjekteigene Strukturen er-
fordert seitens des Subjekts eine akkommodative «Einstellung» auf das
Objekt und seine Besonderheiten: schon das Kleinkind muB} sein allge-
meines Greif-Schema der Form und GréBe eines anvisierten Gegenstandes
«akkommodieren». Das vorausgesetzte Entsprechungsverhiltnis zwi-
schen Subjekt und Objekt ist dann generell als ein ausgewogener Ange-
paBtheitszustand zu begreifen, den Piaget auf den Begriff der «Adapta-
tion» bringt. Das Verhiltnis zwischen Assimilation und Akkommodation
braucht jedoch nicht immer dasselbe zu sein, da beide sich in einem rela-
tiven Gleichgewicht befinden kénnen oder aber die eine die andere iiber-
wiegt. Als einen solchen Wechsel von Gleichgewichts- und Ungleich-
gewichtszustinden begreift Piaget den Ubergang von der sensomoto-
rischen Intelligenz zur Nachahmung und zum Spiel und schlieBlich zum
reprasentativen Denken 7°.

Die gelungene Eingliederung eines Gegenstandes in ein sensomoto-
risches Handlungsschema, das heiBt generell das angepaBte intelligente
Verhalten, ist als ein Gleichgewichtszustand von Assimilation und Akko-
modation zu begreifen. Demgegeniiber ist die Nachahmung durch ein
Uberwiegen der Akkommodation iiber die Assimilation charakterisiert,
vor allem wenn das Kind ein neues, ihm bisher unbekanntes Verhalten
nachzuahmen beginnt. Hier fithrt die Akkommodation eine Differenzie-

70 FS 288-291 (343-347).



Genetische Semiologie ? 457

rung seiner bisherigen Verhaltensschemata herbei, die eine aktive An-
passungsleistung bedeutet. Diese ausgeprigt akkommodative Anstren-
gung hat zudem nicht mehr die Einbeziehung eines Gegenstandes in das
eigene Verhalten zum Ziel, sondern tendiert primir auf die Abbildung
fremden Verhaltens, was wiederum den Vorrang der gewissermafen zum
Selbstzweck erhobenen Akkommodation herausstreicht. Ein solches
Verhalten ist durchaus begreiflich. Da das Kind unméglich alle Umwelt-
vorginge in sein eigenes Verhalten integrieren kann, identifiziert es sich
umgekehrt mit seinen Modellen, indem es aktiv seine Schemata ihrem
Verhalten entsprechend abindert. Die Nachahmung erscheint so als
eine Weiterfithrung des Akkommodationspoles der sensomotorischen
Assimilation, die sich immer mehr vom sonstigen Geschehen differenziert
und schlieBlich den Rang einer eigenen Funktion einnimmt. Auf dem
Niveau der «verschobenen» Nachahmung verinnerlicht sich die Akkom-
modation, und mit dem mentalen oder Vorstellungsbild erbringt sie
schlieBlich ihre wichtigste Reprisentationsleistung, deren Ziel in der
moglichst getreuen (und somit akkommodativen) Wiedergabe eines
Vorgegebenen liegt. Allerdings kann sich auch hier die Akkommodation
trotz ihrer eindeutigen Vorrangstellung nicht von der Assimilation lésen:
auf allen Stufen vermag das Subjekt nur das nachahmend wiederzugeben,
was es selbst — auf seine Weise — versteht. Auch die Nachahmung als
die sich am meisten am andern orientierende Reprisentationsform bleibt
somit von der Intelligenz des Subjekts abhdngig 7.

Bedeutet ein sensomotorischer Intelligenzakt ein Gleichgewicht
zwischen Assimilation und Akkommodation, die Nachahmung hingegen
ein Uberwiegen der Akkommodation iiber die Assimilation, so interpre-
tiert Piaget nun das Spiel als den andern Extremfall, namlich als den
Primat der Assimilation. Wie allgemein anerkannt wird, ist das Spielen
das wohl ausgeprigteste kindliche Verhalten, das zudem noch durch den
Reichtum seiner Formen beeindruckt. Deren Klassifikation fillt nicht
leicht. Piaget unterscheidet drei groBe Spielgruppen: Ubungsspiele,
Symbolspiele und Regelspiele, zu denen als Ubergangsform zur tech-
nischen Arbeit noch die sogenannten Konstruktionsspiele (Baukasten-
spiele) hinzukommen 2. Die Ubungsspiele, dem Erscheinen nach die

71 FS 87-91, 291 (112-116, 347); MI 72-73.

72 Piagets Einteilung der Spiele scheint uns (abgesehen von den Ubungsspie-
len) speziell im Hinblick auf die Ausbildung und Differenzierung der hdhreen
Symbolformen bedeutsam. Piaget zeigte selbst auf (vgl. Anm. 92), welche Rolle den
Regelspielen fiir die eigenstindige kindliche Aufstellung moralischer Normen zu-



458 Genetische Semiologie?

friihesten, beruhen auf bereits erworbenen Verhaltensweisen, die sie —und
das macht nun ihren Spielcharakter aus — um einer reinen « Funktions-
lust» (K. Biihler) willen ins Werk setzen. Solche Ubungsspiele, in denen
weder Symbole, noch Fiktionen, noch Regeln eine Rolle spielen, kom-
men auch im Verhalten junger Tiere vor 73. Als Vorformen der Symbol-
spiele sind sodann die sogenannten «Ritualisierungen» von Verhaltens-
schemata zu erwihnen, die darin bestehen, dal Handlungen wie Essen,
Trinken, Schlafen und dhnliches auBerhalb ihres natiirlichen Kontextes
gemimt werden. Damit ein solches Spielritual zum Symbolspiel wird,
geniigt ein einziger Schritt, ndmlich die mittels eines reprisentativen
Objekts durchgefiihrte Fiktion des «Als ob»: Tduscht etwa das Kind
«Trinken» nicht mit leeren Hinden vor, sondern bedient es sich zusitz-
lich einer Schachtel, die es an den Mund fiihrt, so kommt zum einfachen
motorischen Spiel nun auch ein Spielsymbol hinzu. Der Ubergang zum
Symbolspiel, mit dem das Kind eindeutig iiber das mit Jungtieren gemein-
same Spielverhalten hinauswichst, vollzieht sich also in der Weise, daB
das Kind ritualisierte Verhaltensschemata auf Gegenstinde anwendet,
die fiir die entsprechende effektive Leistung untauglich sind, aber den-
noch das reprisentative Mimen der Vorginge erlauben.

Die Verflochtenheit solcher Symbolspiele mit der gleichzeitig auf-
tretenden repriasentativen oder «verschobenen» Nachahmung liegt auf
der Hand, kommen doch auch die ersteren nicht ohne eine Mimik aus.
Zudem mub auch das Symbol als Substitut des «richtigen» Gegenstandes
eine zumindest verwandte Ahnlichkeit mit diesem aufweisen : eine Schach-
tel kann notfalls noch fiir ein Trinkgefd gelten, da sie eine Hohlung
aufweist, ein Klotzchen hingegen kaum. Aber der Grad der Ahnlichkeit
des Substitutes mit dem reprisentativen Gegenstand ist im Grunde ne-
bensichlich, solange er nicht die Repridsentationsbeziehung selbst auf-
hebt. Anders verhilt es sich hingegen mit der Nachahmung und ins-
besondere mit dem aus ihr hervorgehenden Vorstellungsbild: hier ist
gerade die moglichst genaue Abbildung entscheidend. Hauptzweck der
Nachahmung bleibt so die Akkommodation, wihrend im Spiel die Assi-
milation dominiert und der Akkommodation nur eine untergeordnete
Rolle zukommt. Auch ein Stiick Holz kann ein Auto darstellen, solange
die Handlungsintensitit und die Einbildungskraft des Kindes stark

kommt; die Konstruktionsspiele sind kindliche Modellisierungsleistungen einer
technischen Intelligenz, und in den Symbolspielen kann man (mit den Spieltheorien
der Asthetik, vgl. Anm. 91) die Vorstufe der Kunst erblicken.

73 FS 92-94, 116-118 (117-120, 146-148).



Genetische Semiologie? 459

genug sind, um sich darunter ein Auto vorzustellen. So geniigt dem Spiel
ein an sich inaddquates Objekt, und das Kind kann souverin tiber die
mangelnden Entsprechungen zum «richtigen» Gegenstand hinwegsehen,
an das es sich nur rudimentir zu «akkommodieren» braucht. Die im
Spiel vollzogene Transposition, die fast ohne Regeln und Schranken die
Dinge der eigenen Aktivitit und der damit verbundenen «Auffassung»
unterstellt, ist so nahezu reine Assimilation, die als freie Entfaltung der
dem Subjekt innewohnenden Tendenzen «ein jedes Ding an jedes und
alles an das Ich assimiliert» 74.

2.6 Spracherwerb und reprisentatives Denken

Bisher suchten wir die Entwicklung zur Nachahmung und zum
Spiel als Differenzierungen der sensomotorischen Intelligenz nach der
Seite der Akkommodation und jener der Assimilation zu begreifen.
Durch ihre Dissoziierung erwerben aber die Akkommodation und die Assi-
milation die Fahigkeit, sich zu einem neuen System zu integrieren. Als
dieses neue Integrationssystem versteht Piaget die kognitive Reprisen-
tation. Nachahmung und Spiel vereinigen sich nach ihrem dissoziativen
Herauswachsen aus der sensomotorischen Intelligenz wieder in einer
neuen Gleichgewichtsform, jener des repriasentativen Denkens.

Das zentrale Entwicklungsproblem ist hier die Differenzierung der
Signifikatoren und Signifikate, deren Beziehung im Falle der Sprachzei-
chen iiber eine im engeren Sinn «symbolische» Reprisentation hinaus-
geht, da zwischen Wort und Begriff keine Ahnlichkeit mehr herrscht
(wie etwa noch zwischen dem Vorstellungsbild und dem Vorgestellten).
In diesem Zusammenhang streicht Piaget die komplementire Rolle von
Nachahmung und Spiel fiir die Entwicklung der Symbolfunktion als
solcher heraus. Wie wir sahen, lassen sich simtliche Reprisentations-
formen mindestens teilweise von der Nachahmung herleiten: ihr Signi-
fikator wird auf dem Weg spezieller Akkommodation konstitutiert. So
geht insbesondere das Vorstellungsbild aus der verinnerlichten akkom-
modativen Nachahmung hervor, und auch das kollektive Zeichensy-
stem der Sprache wird durch Akkommodation an das Sprechen der Er-
wachsenen erworben. Die Nachahmung ist damit ohne Zweifel als einer
der Uberginge zum reprisentativen Denken anzusehen, dem sie die bild-
haften und die verbalen Signifikatoren liefert. Als eine ebenso bedeutsame

4 FS 92 (117). — Zum Ganzen FS 98-110 (125-138).



460 Genetische Semiologie?

Briicke zur kognitiven Reprisentation kann aber auch das Symbolspiel
gelten, und zwar hinsichtlich des freien Verfiigens iiber Signifikate. Denn
das Spiel ist es ja, in dem das Kind spontan zu einem freiziigigen Um-
gang mit Dingen als moglichen Bedeutungstrigern kommt, denen es
selbst die von ihm gewollte Bedeutung zuordnet. So griindet die kom-
plementidre Rolle der beiden frithen Repriasentationsformen Nachahmung
und Spiel gerade darin, daB in der ersten die Akkommodation zum Durch-
bruch gekommen ist, in der zweiten hingegen die Assimilation. Was dann
schlieflich. die fortan das Denken ermdglichende «semiotische Funk-
tion» konstituiert, ist die Verbindung beider Fihigkeiten, ndmlich das
Vermogen, «nachahmend» erworbene Signifikatoren auf «freigespielte»
Signifikate zu beziehen.

Unter diesen Voraussetzungen wird nun endlich der Spracherwerb
moglich, geht es hier doch darum, eigentliche «Zeichen» (im Sinne de
Saussures) von einem Kollektiv zu iibernehmen, die nicht mehr eine
wenn auch nur «symbolische» Ahnlichkeit mit ihren Signifikaten auf-
weisen, sondern durch konventionelle Festlegung mit ihren Begriffen
verkniipft sind. Mit dem Spracherwerb kommt das begriffliche Denken
auf. Der entscheidende EntwicklungsprozeB des erkennenden Subjekts
wird dann die sich bis in die Adoleszenz erstreckende Konstruktion
abstrakter Begriffs- und Operationsstrukturen sein, die auf der Ebene
des Denkens die Stelle der sensomotorischen Handlungsschemata ein-
nehmen 7.

75 Vgl. die Schliisselstellen von FS: 6-8, 286-287, 292-295 (16-17, 242-243,
348-351). — Wie die Konstitution des reprisentativen Denkens nur aufgrund der
Interaktion der verschiedenen Reprisentationsformen in ihrer Beziehung zur
Intelligenz zu erkliren ist, so ist nach Piaget auch das konstituierte reprisentative
Denken nur als ein einheitlicher, sich in seinen Momenten wechselseitig bedingender
Komplex zu begreifen. Ohne hier die Beziehungen der kognitiven Repridsentations-
mittel untereinander sowie zu den Denkstrukturen und den Referenzobjekten
adiquat erértern zu koénnen, sei auf folgende zentrale Punkte hingewiesen. 1. Im
Unterschied zum Empirismus und zum logischen Positivismus sieht Piaget weder die
Vorstellungsbilder noch die Sprachzeichen als eigentliche Denkelemente an; sie
gelten ihm nur als die — allerdings unentbehrlichen — symbolischen Hilfsmittel des
Denkens (IM 446). Der unterschiedliche Status der Reprisentationsmittel und der
Denkstrukturen ist genetisch begriindet, da — gemdB der terminologischen Diffe-
renzierung von FURTH (Anm. 41) 120 — die Reprasentationsmittel als Signifikatoren
aus der «Internalisation» von Nachahmungen hervorgehen, die Denkstrukturen hin-
gegen aus der «Interiorisation» sensomotorischer Handlungsschemata. 2. Sprach-
zeichen und Vorstellungsbilder werden als komplementidre Reprisentationsmittel
aufgefalt. Gehéren die Sprachzeichen herkunfts- und bestimmungsmiBig einem
Kollektiv an, so sind die Vorstellungsbilder individuell erworben ; mittels ihrer kann



Genetische Semiologie ? 461

3. DIE HOHEREN SYMBOLFORMEN

3.1 Die genetische Betrachtung der héheren Symbolsysteme

Wenn Piaget eine umfassende Analyse der kindlichen Reprisenta-
tions- oder Symbolformen verlangt, so ist diese Forderung von der Ein-
sicht diktiert, daB nur das Zusammenspiel dieser verschiedenen Formen
und nicht der Spracherwerb allein die Erkenntnisentwicklung von der
sensomotorischen praktischen Intelligenz zum begrifflichen Denken zu
erkliren vermag. Piaget hat sich aber in seiner « Epistémologie des scien-
ces de I’homme» auch in einem weiteren als dem entwicklungspsycholo-
gischen Kontext fiir eine umfassende Symboltheorie ausgesprochen, und
zwar unter Berufung auf F. de Saussures frithes Programm einer all-
gemeinen Semiologie 7. In einem solchen Rahmen ist nach Piaget die

sich darum das Individuum die Bedeutung des gesprochenen Wortes in einem
privaten Reprisentationssystem konkretisieren. Vor allem aber beziehen sich die
Weorter auf ein Allgemeines, das heil3it auf Begriffe; sie kénnen Individuen nur als
Vereinzelungen von Klassen (¢mein Vater») bezeichnen. Daraus ergibt sich die Not-
wendigkeit eines zweiten Reprasentationssystems, das die konkreten Gegenstinde
unserer Wahrnehmungswelt reprdsentiert, was die Vorstellungsbilder aufgrund ihrer
imitativen Ahnlichkeit mit dem Vorgestellten leisten (IM 446-448). Die Sprach-
zeichen haben so in erster Linie Begriffe als Signifikate (vgl. die Ubereinstimmung
mit de Saussure, Anm. 52); die Signifikate der Vorstellungsbilder hingegen sind in
erster Linie ihre realen Referenzobjekte. Im ersten Fall geht es um das Interpretie-
ren und Verstehen mittels begrifflicher Verkniipfungen, im zweiten um die figurative
Vergegenwirtigung der Gegenstinde. Der Primat des Denkens iiber das Vorstellen
(des «operativen» Erkenntnisaspekts {iber den «figurativen», IM 456) driickt sich in
der Schematisierung der Vorstellungsbilder aus, speziell in den Modellvorstellungen
(IM 449-451).

7 Der Ausdruck «sémiologie générale» («allgemeine Semiologie») findet sich
nur bei Piaget ES 353 (278) und nicht bei de Saussure; er ist jedoch berechtigt, in-
sofern de Saussure die «sémiologie» als eine «science générale» postuliert, die sich
aller Zeichensysteme und nicht nur der Sprache anzunehmen hat. Vgl. ihre Defini-
tion, DE SAUSSURE (Anm. 1) 33-34: «La langue est un systéme de signes exprimant
des idées, et par 1, comparable a I’écriture, 4 1'alphabet des sourds-muets, aux rites
symboliques, aux formes de 'politesse, aux signaux militaires, etc., etc. Elle est
simplement le plus important de ces systémes. On peut donc concevoir une science
qui étudie la vie des signes au sein de la vie sociale; elle formerait une partie de la
psychologie sociale, et par conséquent de la psychologie générale; nous la nomme-
rons sémiologie (du grec semeion, ¢signe»). Elle nous apprendrait en quoi consistent
les signes, quelles lois les régissent. Puisqu’elle n’existe pas encore, on ne peut dire
ce qu’elle sera; mais elle a droit & ’existence, sa place est déterminée d’avance. La
linguistique n’est qu’une partie de cette science générale, les lois que découvrira
la sémiologie seront applicables a la linguistique, et celle-ci se trouvera ainsi ratta-
chée a4 un domaine bien défini dans I'’ensemble des faits humains.



462 Genetische Semiologie ?

Weiterfithrung der vom Kind ausgebildeten Reprisentationssysteme
durch hohere Symbolformen als ein Potenzierungsprozel3 zu verstehen,
bei dem der Spracherwerb oder das Verfiigen iiber zwar kollektiv ge-
normte, aber an sich relativ willkiirliche Zeichen zugleich den Abschluf3
des Ausbildungsprozesses der semiotischen Funktion und den Ausgangs-
punkt fiir die Ubernahme und den Aufbau héherer Symbolsysteme
markiert. Zu solchen héheren Symbolsystemen gehéren Volksdichtungen
und Mythen ebenso wie Ritual- und Sakralhandlungen, Monumente und
Kunstwerke und iiberhaupt alles, was im privaten oder ffentlichen Be-
reich eine besonders ausgeprigte Reprisentationsfunktion gewinnt. Ver-
glichen mit dem Wortgebrauch der Umgangssprache fungieren solche
héhere Symbolformen gewissermafen als Bedeutungssysteme zweiter
Potenz. So setzt der Mythos oder das Mirchen die Sprache als gesproche-
nes oder geschriebenes Bedeutungssystem voraus, wobei aber im Medium
der Sprache eine neue Bedeutungsgestalt ersteht, deren Bezlige und
Gehalt sich auf einer andern Ebene als jener der Wortbedeutungen
situiert 77.

Eine solche allgemeine Semiologie wiirde somit tiber die Basisformen
der Reprisentation hinaus alle hoheren Symbolsysteme einschlieBen,
womit ihre interdisziplinire Bedeutung fiir die Humanwissenschaften
auf der Hand liegt, die nun auch Piaget eigens hervorhebt. Fiihrt er
hierin nur die programmatische Linie von Cassirer und Morris fort, so
kann er sich hinsichtlich der Fruchtbarkeit dieses Ansatzes auf die
Fiille der inzwischen geleisteten Forschungsarbeit in den verschiedensten
Disziplinen berufen, von der Linguistik iiber die Psychoanalyse bis zur
Ethnologie. Es 148t sich unschwer nachweisen, dal etwa die so vielfdlti-
gen Versuche um eine Kulturanthropologie tatsichlich zu einem wesent-
lichen Teil auf eine an die Linguistik anlehnende Analyse von Symbol-
beziehungen beruhen, die nicht auf die syntaktischen oder semantischen
Aspekte beschrinkt bleibt, sondern auch die Beziehungen zu den damit
verbundenen Sozio- und Okosystemen einschlieBt 78. Eine Sichtung der

77 ES 277-278, 353-357 (216: Ubers. unvollstindig; 278-281).

78 Bekannt sind die Schriften von C. Lévi-Strauss. Fiir eine kritische Ausein-
andersetzung mit den Grundpositionen der Symbolinterpretation vgl. jetzt ins-
besondere E. NEUMANN, Herrschafts- und Sexualsymbolik. Grundlagen einer alter-
nativen Symbolforschung, Stuttgart 1980. Im Versuch einer Uberwindung des
Gegensatzes zwischen einem ungeschichtlichen Strukturenuniversalismus (Lévi-
Strauss) und dem relativistischen Funktionalismus anglo-amerikanischer Prigung,
das heiBt in der Vermittlung von Struktur, ProzeB und Funktion, trifft sich der
Autor mit Piaget. Vgl. dessen Stellungnahme zu Lévi-Straussin ST 89-100 (102-114).



Genetische Semiologie ? 463

humanwissenschaftlichen Literatur unter dem generellen symboltheo-
retischen Aspekt — zu dem der heute ebenso fundamentale handlungs-
theoretische Aspekt in einer innern Beziehung steht — kdme so einem
umfassenden Orientierungsversuch ¢n anthropologicis gleich, wobei
bereits bezweifelt werden kann, ob ein Einzelner noch eine fundierte
Gesamtiibersicht zu gewinnen vermag. Dem liaB8t sich jedoch entgegen-
halten, daB zwar die Menge des zu beriicksichtigenden einzelwissenschaft-
lichen Materials uniibersehbar geworden ist, da aber die méglichen theo-
retischen Grundoptionen von Disziplin zu Disziplin nicht so verschieden
sind. Was die interdisziplinire Arbeit interessant macht, ist nicht die
Anhiufung von Fakten aus den verschiedensten Gebieten, sondern die
Abwandlung genereller Grundfragen in spezifischen Problembereichen.

In dieser Absicht versuchen wir im folgenden die Frage in der Pia-
getschen Perspektive eines genetischen Strukturalismus weiterzuver-
folgen. Als Abgrenzungskriterium koénnen wir de Saussures klassisch
gewordene Unterscheidung des diachronischen und des synchronischen
Aspekts heranziehen. Der Saussureschen Linguistik kommt nach Piaget
das historische Verdienst zu, erstmals den relativen Gegensatz der dia-
chronischen und der synchronischen Betrachtung im Sinne eines posi-
tiven Komplementédrverhiltnisses gekliart zu haben. Wenn wie im Falle
der Wortbedeutung der Rekurs auf die Geschichte oder hier auf die Ety-
mologie (Diachronie) zur Erklidrung nicht ausreicht, muB die Abhingig-
keit von dem zu einem bestimmten Zeitpunkt herrschenden Gesamt-
system (Synchronie) als weitere Erklirungsmoglichkeit herangezogen
werden. Dabei weisen aber die synchronischen Systembedingungen wie-
derum auf diachronische Faktoren ihres Entstehens zuriick. Das so gestell-
te Problem der Beziehungen zwischen den synchronischen und den
diachronischen Faktoren ist aber iiber die Linguistik hinaus fiir die
Theorie aller Symbolsysteme von wesentlicher Bedeutung. Piaget kann
sogar mit gutem Grund behaupten, daB die Unterscheidung und Zuord-
nung der Dimensionen des Diachronischen und Synchronischen fiir die
Theorie des Lebendigen insgesamt in seiner Abhebung vom Unbelebten
typisch ist, sind hier doch iiberall die Probleme der «Entwicklung»
(Diachronie) mit jenen der «Organisation» (Synchronie) verschrinkt 7°.
Die Frage der Uniformitit oder Difformitit dieser Beziehungen und der
ihnen zugrundeliegenden Mechanismen kann so als ein Grundproblem

79 BC 106-107 (71-72).



464 Genetische Semiologie?

interdisziplinidrer Vergleiche aller involvierten Einzeldisziplinen gelten,
von der Biologie iiber die Psychologie bis zu den Kulturwissenschaften 8°.

Die genetische Betrachtungsweise ist dann iiberall dort angezeigt,
wo eine echte Interdependenz zwischen der synchronischen und der dia-
chronischen Dimension aufgewiesen werden kann. Den auf eine solche
Interdependenz abstellenden Interpretationsansatz hat Piaget auf den
Begrift des genetischen Strukturalismus gebracht. Dieser beruht auf der
von Piaget primidr im kognitiven Bereich verifizierten Annahme, da8
der Begriff eines ganzheitlichen Systems oder der Struktur jenen der
Genese einschlieft und umgekehrt, sofern jede Organisation eine Entwick-
lung und jede Entwicklung eine Organisation voraussetzt. Struktur und
Genese werden so in einem zyklischen Verhdltnis wechselseitiger Ab-
hiangigkeit gedacht: jede Struktur weist auf eine Genese zuriick, die
ihrerseits als die Fortbildung einer vorausliegenden Struktur begriffen
werden muB 8.

Hinsichtlich der h6heren Symbolsysteme 148t sich das Problem des
Synchronischen und des Diachronischen in die Frage umsetzen, inwieweit
der Mensch in seinem Hier und Jetzt von der Geschichte abhingt. Dem
genetisch-strukturalen Ansatz zufolge ist zwischen der Geschichte als Ab-
folge relativ kontingenter Ereignisse und als Manifestation der Entwick-
lungsdynamik ihrer Subjekte, das heit der menschlichen Individuen als
der eigentlichen Geschichtstriager zu unterscheiden. Sofern es sich bei der
letzteren um die progressive Entfaltung allgemeiner Organisationsstruk-
turen der menschlichen Subjekte handelt, ist der Geschichtsprozel weit
mehr als eine Aneinanderreihung historischer Phinomene. Er mani-
festiert vielmehr Aufbaugesetze, die in einer inneren Entsprechung zu
jenen der organischen Entwicklung ihrer Subjekte stehen. Das gilt selbst
dort, wo sich Kulturleistungen iiber Epochen hinweg als invariant pri-
sentieren, kann doch diese Invarianz in vielen Fillen als ein relativer
Gleichgewichtszustand von Strukturen begriffen werden, die die Subjekte
als Geschichtstrager produzieren und reproduzieren. Augenfilliger ist
dieses Entsprechungsverhiltnis allerdings dort, wo die Menschheits-
geschichte die von den Individuen neu erbrachten Kulturleistungen in
einem kontinuierlichen Anreicherungsprozell in sich aufnimmt, wie im
Falle der Wissenschaftsgeschichte, wo sich gemaB Pascal die Abfolge der

80 Vgl. ES 303-304, 358-360 (237238, 282-283).
81 BC 189-195 (134-139); ES 6, 284 (7, 222).



Genetische Semiologie ? 465

Forschergenerationen einem einzelnen Menschen vergleichen 148t, der
unaufhérlich lernt #2.

Damit darf mit Grund vermutet werden, daB die genetisch-struk-
turale Betrachtungsweise fiir alle unter eine umfassende Symboltheorie
fallenden Kulturbereiche eine Schliisselfunktion gewinnen kénnte. Von
Bereich zu Bereich ist allerdings mit tiefgreifenden Unterschieden zu
rechnen. Wenn besonders die Wissenschaftsentwicklung (und innerhalb
ihrer die Entwicklung spezieller Zweige) sich als ein organischer Wachs-
tumsprozeB darstellt, bei dem die Errungenschaften individueller For-
scher die Etappen eines allgemeinen Fortschritts markieren, so prisen-
tiert sich beispielsweise die Kunst als héhere Symbolform kaum unter
dem Bild eines solchen Fortschritts, auch wenn angenommen werden
darf, daB die Kunst in allen Epochen und Kulturen eine besondere Ent-
wicklungsstufe voraussetzt, auf der sich das Individuum von den unmit-
telbaren Lebenszwingen befreit und ein dsthetisches Verhiltnis zu seiner
Welt gewonnen hat.

3.2 Die genetische Epistemologie als Paradigma

Von hier aus sei priziser die Frage gestellt, inwiefern die genetische
Epistemologie Piagets fiir den speziellen Bereich der Erkenntnis- und
Wissenschaftsentwicklung paradigmatisch das Programm einer allge-
meinen Semiologie realisiert hat. Es ist sicher kein Zufall, daB der gene-
tisch-strukturale Ansatz Piagets in jenem Bereich revolutionire Ergeb-
nisse zeitigte, wo sowohl der individuelle als auch der menschheitsge-
schichtliche Fortschritt am offenkundigsten ist, eben jenem des Erkennt-
niswachstums. Ein Hauptergebnis ist der Nachweis, daB das Instrument
aller wissenschaftlichen Erkenntnis, nidmlich die logisch-mathemati-
schen Strukturen, zwar zeitlose Strukturzusammenhinge zum Ausdruck
bringen, wenn sie einmal konstituiert sind, da8 aber ihre Konstitution
selbst in einem etappenweise vor sich gehenden AufbauprozeB erfolgt,
sowohl im einzelnen Subjekt wie in der geschichtlichen Entfaltung der
exakten Wissenschaften. Das Einmalige an der progressiven Konstruk-
tion der logisch-mathematischen Strukturen besteht jedoch darin, daf
die fritheren Strukturen durch die spdtere Entwicklung nicht beiseite-
geschoben oder als ungiiltig erklirt, sondern als Spezialfille von begrenz-
ter Geltung in den nachfolgenden Strukturen eingebaut werden. Jede

82 Vgl. ES 306-307 (240-241).



466 Genetische Semiologie ?

zu einem bestimmten Zeitpunkt als giiltig erwiesene logisch-mathe
matische Struktur findet friiher oder spéter ihre Eingliederung als Unter
struktur in eine umfassendere Gesamtstruktur, so daB hier alle giiltigen
Ergebnisse der diachronischen Entwicklung in der synchronischen Orga-
nisation bewahrt erscheinen .

Dieser integrative Aufbauproze8 des logisch-mathematischen Instru-
mentariums aller und speziell der naturwissenschaftlichen Erkenntnis ist
aber gleichzeitig der ProzeB der Formalisierung dieser Strukturen und
damit ihrer Bezeichnung in immer komplexeren Symbolsystemen.
Piaget ging auf die psychogenetischen Anfinge zuriick und konnte zei-
gen, wie sich die «Operationen» des logisch-mathematischen Denkens
aus den Koordinationen materiell-gegenstdndlicher Handlungen herlei-
ten. So geht der Addition von Zahlen die materielle Vereinigung kon-
kreter Gegenstinde voraus, wie sie auch noch der kleine Rechner als
Verstindnishilfe am Zdhlrahmen oder an Stdbchen vorgefithrt sehen
will. Der halbsymbolische Charakter eines solchen Demonstrationsmate-
rials wie der Kugeln, die noch konkrete Gegenstinde sind und doch
bereits fiir jeden beliebigen Gegenstand stehen, weist auf die Symboli-
sierung als konstitutives Moment dieses Ubergangs zu den Operationen
hin. Der Verinnerlichung der konkret-materiellen Handlungen zu denke-
rischen Operationen muB in der Tat die Ablésung der manipulierten
Gegenstinde durch verbale und graphische Reprisentanten parallel
gehen. Der Handlungscharakter von Operationen wird so gleichzeitig
bewahrt und auf eine neue Ebene gehoben, da der rechnerische Umgang
mit diesen Symbolen noch einer Transformation von Gegenstinden gleich-
kommt, aber nur insofern sie symbolisiert sind, das heiit ohne Modifi-
kation der gegenstindlichen Realitat .

Der weitere Erkenntnisaufbau ist dann in seinen entscheidenden
Etappen an eine Potenzierung dieser Symbolsysteme gebunden. Piaget
unterscheidet die um das siebente Altersjahr erreichte Stufe der «kon-
kreten» Operationen von jener der «formalen» Operationen, deren Aus-
bildung um das fiinfzehnte Jahr abgeschlossen ist. Die ersten Opera-
tionen heiBen «konkret», weil sie sich mittels symbolischer Signifikatoren
vollziehen, deren Signifikate die realen Gegenstinde sind; die Symbole
dieser Stufe bleiben so konkret-gegenstandsbezogen 5. Anders wird es
auf der Stufe der «formalen» Operationen, die Piaget allgemein als

8 Vgl. ES 304-305 (238-239); BC 489493 (363-369).
8 1.C 99. Vgl. EG 20-24 (40—44).
85 EG 44 (64); MI 76.



Genetische Semiologie ? 467

Operationen an Operationen (der vorhergehenden Stufe) charakterisiert.
Hier bezieht sich das Denken nicht bloB auf Gegenstinde, sondern auf
seine eigenen Aussagen iiber Gegenstinde, wie die Hypothesenbildung
und das Aufkommen einer echten Aussagenlogik anzeigen 8. Diese Riick-
beziehung des Denkens auf sich selbst wird aber nur durch Symbol-
systeme einer zweiten Ordnung moglich, das heiB3t durch Signifikatoren,
deren Signifikate die Symbolsysteme der ersten Ordnung sind (man denke
an die im natiirlichen Denken vorgebildeten Funktoren der Aussagen-
logik #7). Was die logisch-mathematischen Wissenschaften seit Godel auf
einer viel hoheren Ebene und mit einer andern Stringenz im Begriff der
Metasprache, der Metalogik und &dhnliches thematisierten, erscheint so
generell als eine Aufbaugesetzlichkeit formalen Denkens, das immer eine
Metasymbolik oder systematische Bezeichnungen von Bezeichnungen
einschlieBt 88.

Damit diirfte anhand der Ausbildung des logisch-mathematischen
Denkens als der Voraussetzung aller Wissenschaft ersichtlich werden,
inwiefern die genetische Epistemologie als die Realisierung des Pro-
gramms einer genetischen Semiologie auf dem engern Gebiet der Er-
kenntnisentwicklung gelten kann. Uber die Symbolbildung hinaus 148t
sie den Aufbau der kognitiven Symbolsysteme und der durch sie repri-
sentierten Denkstrukturen als eine Fortfithrung der Organisation des
naturalen Subjekts im neuen Medium von Symbol und Begriff verstind-
lich werden. Das symbolisch-begriffliche Erkenntnisuniversum erscheint
als das Resultat einer progressiven Konstruktion, die ihre Hauptwurzel
im Menschen als Handlungswesen hat. Der handlungs- und der symbol-
theoretische Aspekt sind damit in eine Beziehung gebracht, die zu einem
vertieften Verstdndnis des Symbolisch-Begrifflichen, seiner notwendigen
Abhebung vom Realen, aber auch des inneren Zusammenhangs von Real-
und Erkenntnisstrukturen fiihrt. Nur die Konstruktion symbolisch
reprisentierter Begriffs- und Denkstrukturen mit ihren Charakteren der
Abstraktheit, Allgemeinheit und inneren Notwendigkeit 14Bt ein Reich
des Intelligiblen erstehen.  Erst die Eingliederung des einzelnen Wirk-
lichen in die durch das Denken erschlossenen Alternativen des Moglichen
fiilhrt zum Erkanntsein des Wirklichen 8. Umgekehrt garantiert die

8 EG 51-53 (72-74); M1 77.

87 Logiker sprechen von «second-order vocabulary». Vgl. P. F. STRAWSON,
Introduction to Logical Theory, London 1963, 15.

88 Vgl. LC 382-385; EG 83-84 (106-107).

8 EG 110-123, besonders 113 (133-145, 136).



468 Genetische Semiologie ?

Filiation der Denkstrukturen aus der Handlungsorganisation des Men-
schen, der als «offenes System» nur in stidndiger Interaktion mit seiner
Umwelt lebt, die urspriingliche Wirklichkeitsbezogenheit menschlicher
Erkenntnis %°. So bringt die genetische Epistemologie neue Verstehens-
moglichkeiten ins Spiel, insofern sie die Abfolge und Zuordnung der
realen und kognitiven Strukturhierarchien als eine Rekonstruktion der
ersteren durch die letzteren, das heit des realen Universums im sym-
bolischen zu erfassen sucht.

3.3 Genetische Epistemologie — genetische Semiologie

Die weitere Frage ist dann, ob die genetische Epistemologie in der
ihr durch Piaget gegebenen Gestalt die Moglichkeiten einer genetischen
Symboltheorie ausschopft. Sie ist sofort mit Nein zu beantworten, steht
doch von vorneherein fest, daB3 die genetische Epistemologie «nur» die
Entwicklung der Symbolformen hinsichtlich ihrer kognitiven Funktion
im engeren Sinn untersuchen will. Um der von ihr unausgeschépften
Moglichkeiten einer genetischen Symboltheorie ansichtig zu werden, ist
ein Vergleich des Ausgangs- und des Zielpunktes der genetischen Episte-
mologie aufschluBreich. Zur Erklirung der Symbolbildung bezieht Piaget
so verschiedene Reprisentationsformen wie die Nachahmung und das
Spiel ein, wobei er sich durchaus bewuBt bleibt, daB deren Einiibung
beim Kind andern als nur kognitiven Interessen folgt, da beide zu einem
groBen Teil affektiven Mechanismen gehorchen. Hinsichtlich der Ur-
spriinge der Symbolfunktion realisiert so Piaget weitgehend das Pro-
gramm einer umfassenden Symboltheorie, auch wenn bereits hier die
erkenntnistheoretische Absicht bestimmend ist. Anders wird es fiir die
spiteren Stufen, wo nur mehr die verbalen, bildhaften und graphischen
Reprisentationssysteme in ihrer Bedeutung fiir die logisch-mathemati-
sche und empirische Erkenntnisentwicklung beriicksichtigt sind. DaB
es daneben noch andere, ebenso fundamentale Entwicklungslinien gibt,
die in den Aufgabenbereich einer genetischen Symboltheorie fallen,
wird sofort deutlich, wenn man bedenkt, daB beispielsweise die klassi-
schen Asthetiktheorien die Kunst als eine besondere und héhere Form
der Nachahmung oder des Spiels begreifen .

9 BC 468-477 (347-354).

91 Vgl. ARISTOTELES, Poetik, insbesondere Kap. 4; F.ScHILLER, Uber die
dsthetische Erziehung des Menschen, insbesondere den 15., 23., 24. Brief, dazu
Cassirer (Anm. 8) Kap. 9. Vgl. auch J. HuiziNnga, Homo ludens. Versuch einer Be-



Genetische Semiologie ? 469

Von hier aus laBt sich das Programm einer genetischen Semiologie
vollends umreiBen. Sie bestiinde im Versuch, eine umfassende Symbol-
theorie oder Semiologie in der durch Piaget erdffneten genetischen Per-
spektive zu realisieren. Analog der genetischen Epistemologie, welche die
Symbolisierung im Hinblick auf die Erkenntnisentwicklung untersucht,
hitte die genetische Semiologie der Heraufkunft aller hoheren Symbol-
systeme und der durch sie reprisentierten Strukturen nachzugehen. Ein
solches Programm kann sich unter spezieller Berufung auf Cassirer als
die konsequente Transformation der fritheren symboltheoretischen
Ansiitze legitimieren. Dariiberhinaus 148t es sich als die Verallgemeine-
rung einer Grundforderung Piagets rechtfertigen. Wie die Ausbildung der
Symbolfunktion zu ihrer Erkldrung die Beiziehung simtlicher Reprisen-
tationsformen des Kindes verlangt, so kann auch beziiglich der héheren
Symbolformen gelten, da8 nur die ganzheitliche Betrachtung ihrer Diffe-
renzierung und Komplementaritit die Dimensionen des «symbolischen
Universums» erhellt. Hier ist auch auf die Interferenz aller Symbol-
formen hinzuweisen, die eine erschopfende Analyse einer einzelnen héhe-
ren Symbolform ohne Beriicksichtigung der andern verunméglicht: Die
Wissenschaftsentwicklung etwa 148t sich am Ende ohne das ihr inne-
wohnende dsthetische Moment sowenig begreifen wie die Geschichte der
Kunst ohne die Beachtung der epochalen Formen der Welterkenntnis.
Ahnliches gilt auch fiir die Entwicklung des Individuums, dessen Sym-
bolik ohne Zweifel multikausal determiniert ist. Da3 eine solche geneti-
sche Semiologie grundsitzliche anthropologische und kulturelle Fragen
neu stellen konnte, versteht sich infolge der aufgeworfenen Sachprobleme
und vor dem Hintergrund aller Konzepte einer Symboltheorie als Kon-
kretisierung einer «philosophischen Anthropologie» (Cassirer), als «Huma-
nistik» (Morris) oder als «allgemeine Psychologie» (de Saussure) von
selbst. Die Sonderstellung des Menschen als Natur- und Kulturwesen, sei-
ne Spezifikation als Wissenschaftler oder Kiinstler lassen sich wohl in
keiner Weise besser erfassen als durch die Verfolgung der Hauptstriange
der Symbolisierungsleistungen des «animal symbolicum».

«Genetische Semiologie» kann allerdings nicht der Name einer ein-
zelnen Disziplin, sondern nur der Oberbegriff verschiedener Forschungs-
zweige gleicher Forschungsrichtung sein. DaB sich bereits Hinweise auf
solche Zweige geben lassen, in denen das skizzierte Programm Gestalt

stimmung des Spielelementes der Kultur, Amsterdam 1939; J. HEIDEMANN, Der
Begriff des Spiels und das dsthetische Weltbild in der Philosophie der Gegenwart,
Berlin 1968.

31



470 Genetische Semiologie ?

angenommen hat oder zusehends annimmt, riickt seine Realisierung in
den Bereich des Moglichen. Piaget selbst hat in seinem frithen Werk «Le
jugement moral chez ’enfant» °2 bezeichnenderweise das kindliche Spiel
zum Ausgangspunkt einer Entwicklungsanalyse moralischer Normen
genommen. Lawrence Kohlberg fithrte diese Forschungen von einem
explizit als solchen formulierten symboltheoretischen Ansatz®3 aus wei-
ter, und Fritz Oser ist neuerdings unter dhnlichen Voraussetzungen an
die Untersuchung der Entwicklungsstufen des religidsen Urteils gegan-
gen %, Erkenntnis, Moral und Religion scheinen sich so nacheinander
einer genetischen Symboltheorie zu erdffnen. Als ein erst noch zu erschlie-
Bender, besonders reizvoller Bereich 148t sich die Asthetik ansehen. Auch
hier ist wie angedeutet der genetische Zusammenhang mit den von Piaget
untersuchten anfinglichen Symbolformen ein unmittelbarer, verstehen
doch klassische Asthetiken die Kunst als eine Hoherfithrung von Nach-
ahmung oder Spiel. Schlieflich konnten sich dhnliche Methodenwege
selbst in einem klassischen Kerngebiet der Philosophie wie der Onto-
logie als gangbar erweisen, da eindeutig Beziehungen zwischen den
psychogenetisch erkennbaren Stufen der Seinsbegriffe und Wirklich-
keitsreprisentationen und ihrer philosophiegeschichtlich nachweisbaren
Abfolge bestehen . Es ist nicht ausgeschlossen, da den Nachfahren
Piagets zusammen der Schritt zu einer genetischen Semiologie gelingen
konnte.

92 Paris (1932) 19693. Dt. Ausg.: Das moralische Urteil beim Kinde, Frank-
furt 1973.

93 «My own approach does not go from sign to sign, but rather from expression
or ‘symbols’ to what is postulated as common theme or ‘structure’. ¢«L. KoHL-
BERG, The Meaning and Measurement of Moral Development. Heinz Werner Memo-
rial Lecture, Unverdffentlichtes Manuskript, Clark University, 1979, 14 (zit. nach
F. OsER, P. GMUENDER, U. FritzscHE, Religion und Entwicklung: Zur Messung des
religidsen Urteils, Berichte zur Erziehungswissenschaft Nr. 20, Freiburg Schweiz
1979, 5).

9 F. OsER, Zur Entwicklung kognitiver Stufen des religidsen Urteils, in
G. StacHEL (Hrsg.), Sozialisation — Identititsfindung — Glaubenserfahrung, Ziirich-
Einsiedeln-Ko6ln 1979. Vgl. auch Anm. 93.

95 Bereits Piaget hat sich mit dem Gedanken einer «genetischen Ontologie»
getragen, ohne sich je schriftlich zu fixieren. Fiir eine Konkretisierung und geistesge-
schichtliche Begriindung dieser Idee vgl. VERF., Pour une ontologie génétique.
Jean Piaget et la philosophie moderne, in Revue Internationale de Philosophie
1981. Vgl. auch J. M. BrougHTON, The Development of Philosophical Thinking
in Adolescence. A Progress Report on a Longitudinal Study, Harvard 1979.



	Genetische Semiologie? : Symboltheorie im Ausgang von Ernst Cassirer und Jean Piaget

