Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 28 (1981)

Heft: 3

Artikel: Notizen zu Platos Hohlengleichnis
Autor: Ferber, Rafael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-813126

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-813126
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RAFAEL FERBER

Notizen zu Platos Hohlengleichnis

Denn meine Weisheit diivfte wohl eine
-gevinge sein oder auch eine zweiseitige,
da sie wie ein Traum ist.

Platos Sokrates

Zu den philosophischen Erlebnissen, die man auf dieser Welt haben
kann, gehort nicht nur das Gefiihl, es sei seltsam, daB3 es diese Welt
gibt, sondern auch das Gefiihl, daB es sie gar nicht gibt. Was immer es
aber wirklich gibt, es ist etwas anderes als das, was wir gemeinhin dafiir
halten. Das Gefiihl ist nicht neu, sondern alt. Es liegt einem Bild zugrun-
de, das vielleicht wie kein zweites der philosophischen Weltliteratur das
Bild unserer menschlichen Lage ist — Platos Hohlengleichnis. Wie unsere
menschliche Lage ist es uns schon irgendwie bekannt. Wie unsere mensch-
liche Lage ist es uns auch unbekannt. Weil wir beides kennen #nd nicht
kennen, reizen beide zur Reinterpretation. Wenn Denken Notieren im
Sinne eines Hervorhebens ist, dann soll im folgenden einiges notiert
werden. Einiges, selbstverstindlich nicht alles. Denn wie das Gleich-
nis, so spricht auch folgende Deutung den gréBeren philosophischen
Raum, in den sie gehort, mehr an als aus, so daf das Schweigen der
grofere Teil des Sprechens von Bild und Deutung ist.



394 Notizen zu Platos Hohlengleichnis

Das Ziel des Gleichnisses fixiert Sokrates so:

«Nichstdem, sprach ich, vergleiche dir unsere Natur in bezug auf
Bildung und Unbildung (matdelag t= mept xat dmwondeusiag) folgendem
Zustande (rdfet) (Rep. 514a. Zitiert wird nach der Ubersetzung von
F. Schleiermacher.)

Die Worter «moudeior» und «amwondevuoio» lassen sich nur notdiirftig
ins Deutsche iibersetzen. Da die Paideia fiir Plato jedoch eine moralische
und intellektuelle Funktion hat, 14Bt sich der Ausdruck dafiir vielleicht
am besten mit «Bildung und Erziehung» wiedergeben, wobei «Bildung»
mehr die intellektuelle, «Erziehung» mehr die moralische Funktion
akzentuieren soll. Analog dazu l4Bt sich «&motdeuctar vielleicht am be-
sten mit «Unbildung und Unerzogenheit» iibertragen. Doch auch diese
Transpositionen sind noch notdiirftig und irrefithrend genug. Wir
werden deshalb die griechischen Termini, die Plato kontextual neu defi-
niert hat, auch im Deutschen verwenden. Aus der kontextualen Neude-
finition ergibt sich auch die neue platonische Bedeutung. — «wdfog»
heiBt soviel wir Erleidnis oder Widerfahrnis.

Was ist nun unserer Natur widerfahren? Dies 1dBt sich so formu-
lieren: DaB sie von ihrem Ursprung entfernt ist.

Das aber ist vielleicht der anthropologische Grundgedanke Platos
und allen Platonismus, sei er neuplatonisch, christlich oder goethisch
gefarbt (vgl. Faust II: «Am farbigen Abglanz haben wir das Leben.»).
Ja selbst Marxens sidkularisierte These von der Entfremdung des Men-
schen ist noch ein fernes Echo dieses Gedankens, wenn auch der Ursprung,
von dem wir entfernt sind, bei Marx etwas sehr anderes ist als bei
Plato und bekanntlich in die Zukunft verlegt wird. Die bedeutendste
dichterische Gestaltung dieser anthropologischen Erkenntnis in unserem
Jahrhundert finden wir in Kafkas «SchloB».

Auch das Vergleichsdritte zwischen der Ausgangslage des Hoh-
lengleichnisses und unserer Apaideusia besteht in der Entfernung vom
Ursprung. Sie kennzeichnet die erste Stufe des Gleichnisses: «Sieh nim-
lich Menschen wie in einer unterirdischen héhlenartigen Wohnung ...»
(514a). Diese Menschen — wir fassen das Wesentliche kurz zusammen —
sind von Kindheit an gefesselt an Hals und Schenkeln, so daB sie auf
demselben Fleck bleiben und auch nur nach vorne hin sehen, den Kopf
aber herumzudrehen der Fesseln wegen nicht vermégen. Licht haben



Notizen zu Platos Hohlengleichnis 395

sie von einem Feuer, welches hinter ihnen brennt. Zwischen dem Feuer
und den Gefangenen geht ein Weg. Lings diesem ist eine Mauer auf-
gefiihrt wie die Schranken, welche sich die Gaukler vor den Zuschauern
erbauen, iiber die hertiber sie ihre Kunststiicke zeigen. Dieser Mauer
entlang tragen Menschen allerlei Gerdte, Bildsdulen sowie andere stei-
nerne und hélzerne Bilder; einige reden dabei, andere schweigen. Die
Gefangenen aber sehen von sich selbst, voneinander und von dem, was
voriibergetragen wird, nichts anderes als die Schatten, welche das
Feuer auf die ihnen gegeniiberstehende Wand der Hohle wirft. Diese
Schatten halten sie fiir wirklich. Auch die Stimmen, die sie von den
Voriibergehenden horen, schreiben sie den Schatten zu. Kurz: Die
Hoéhlenmenschen sehen nicht nur nichts von der Sonne Erleuchtetes,
sondern auch kein Licht. Die Entfernung vom Ursprung ist auch eine
vom Licht.

Glaukon meint nun zu dieser Ausgangslage: «Ein gar wunderliches
Bild, sprach er, stellst du dar und wunderliche Gefangene» (515a).
Darauf antwortet Sokrates: «Uns ganz Zhnliche ...» (ebd.). Also: de
nobis fabula narratur. Plato bedient sich eben einer Verfremdung unserer
menschlichen Situation, damit wir uns iiber uns wundern. Denn faktisch
leben wir nicht nur in einer falschen Vertrautheit mit der Welt, sondern
auch mit uns: Wir wundern uns vielleicht iiber gewisse auBergewdhn-
liche menschliche Eigenschaften und Verhaltensweisen, doch nicht iiber
unsere gewohnliche Natur als Menschen. Die fillt uns nicht mehr auf.
Insofern sind wir uns nicht die N#chsten, sondern die Fernsten. Die
Verfremdung durch dieses wunderliche Bild bricht nun diese aus einer
langen GewdShnung entstandene Vertrautheit und 148t uns dort wieder-
finden, wo wir uns nie vermutetet hitten, in einer Hohle. Und die fillt
uns auf.

Damit uns das Gewdhnliche unserer menschlichen Situation bewuft
wird, brauchen wir ndmlich eine auBergewdhnliche Situation.

Natiirlich ist diese Kaverne eine Fiktion oder ein Traum, gewisser-
maBen ein «menschlicher Traum fiir Wachende» (Soph. 266c). Doch
da uns unsere menschliche Kondition in der Regel nicht mehr wundert,
ist es durchaus angebracht, durch den kontrastierenden Vergleich mit
dem Traum von einer Hohle und ihren Bewohnern diese Kondition
wunderlich zu machen, die nach Plato in gewissem Sinne auch nur ein
Traum ist (vgl. Rep. 476b—d). Durch den einen Traum versucht Plato
so den anderen wunderlich, das heiBt bewuBt zu machen, durch den von
der Hohle den von der Sinneswelt: «...: man braucht eine Traumwell,



396 Notizen zu Platos Héhlengleichnis

um die Eigenschaften der wirklichen Welt zu erkennen, in der wiv zu leben
glanben (und die in Wirklichkeit vielleicht auch nur eine andere Traum-
welt ist)» 1. Denn {iberzeugt wohl von den Grenzen des Wissens und der
Macht der Fiktion lehrt er zu wissen durch die Macht der Fiktion.

Die nun folgende sukzessive Aufhebung der Entfernung ist die
Riickkehr in die Ndhe zum Ursprung, dem die Héhlenmenschen — und
das sind in gewissem Sinne wir — eigentlich angehéren. Wie ndmlich bei
Plato das Niedrigere dem Hoheren zugeordnet ist — die Sinnendinge
etwa den Ideen —, so auch das Niedrigere im Menschen dem Héheren
im Menschen. Diese Riickkehr in die Nidhe zum Ursprung ist nun auch
eine Riickkehr ins Licht und bildet das Vergleichsdritte zwischen dem
Aufstieg des Hohlenmenschen und unserer Paideia. Sie vollzieht sich so:

Auf der zweiten Stufe (515c4—d8) sieht der von den Fesseln Geloste
und aufzustehen, den Hals umzudrehen und gegen das Licht zu sehen
Gezwungene die Dinge, von denen er vorher nur die Schatten sah. Er
ist jetzt dem Seienden niher und dem «mehr Seienden» (515d3) zuge-
wandt. Die Umwendung fithrt so zum in ontischer Hinsicht Gesteigerten
hin; und die Auslegung des Gleichnisses beginnt damit schon im Gleich-
nis: Die Schatten an der Wand gelfen fiir die Hohlenmenschen als
Seiendes (vgl. 515b4-5) beziehungsweise Wirkliches. Die Dinge, deren
Abschattungen sie bilden, sind aber «mehr Seiendes» (515d4) beziehungs-
weise Wirkliches, das heift im Grunde: Sie dauern linger und sind wah-
rer (vgl. 515d7-8) als das Abgeschattete. Auf der dritten Stufe (515e1-5)
sieht er in das Licht selbst, womit zweifelsohne das des Hohlenfeuers
gemeint ist. Auf der vierten (515¢6-516a5) wird er durch den unwegsa-
men und steilen Aufgang geschleppt, bis er in das Licht der Sonne
gebracht ist. Auf der fiinften (516a6-7) wiirde er Schatten am leichtesten
erkennen, hernach die Bilder der Menschen und der anderen Dinge im
Wasser. Auf der sechsten (516a8) erkennt er die Originale dazu. Auf der
siebten (516a8-b2) wiirde er, was am Himmel ist und den Himmel selbst
leichter bei Nacht betrachten und in das Mond- und Sternenlicht sehen
als bei Tage in die Sonne und in ihr Licht. Auf der achten (516b3-e2)
sieht er die Sonne selbst. Und dann wird er schon herausbringen,
daB sie es ist, die alle Zeiten und Jahre schafft und alles ordnet in dem
sichtbaren Raum und auch von dem, was sie dort sahen, gewissermaGen
die Ursache ist. Auf der achten Stufe iiberwindet der Héhlenmensch die
Entfernung vom Ursprung, insofern er den Ursprung als Ursprung erkennt.

1 P. FEYERABEND, Wider den Methodenzwang, S. 51, Frankfurt a. M. 1976.



Notizen zu Platos Héhlengleichnis 397

Der Aufstieg bringt so eine fortschreitende Enthiillung der Wirklich-
keit, die in der Enthiillung 1thres Ursprungs endet. Mit der fortschreiten-
den Enthiillung der Wirklichkeit steigert sich aber auch die Erkenntnis
der Wirklichkeit.

Doch bleibt der Hohlenmensch nicht auf der achten Stufe stehen,
sondern kehrt mit der neunten (516e3-517a6) wieder ins Dunkel der
Kaverne zuriick. Beschreiben so die zweite bis achte Stufe den Aufstieg
vom Abkiinftigen zum Ursprung, so die neunte den Abstieg vom Ur-
sprung zum Abkiinftigen. Oder in der primaren Metaphorik des Héhlen-
gleichnisses: Beschreiben die zweite bis achte Stufe den Aufstieg vom
Dunkel der Hohle ins Sonnenlicht, so die neunte den Abstieg vom
Sonnenlicht ins Dunkel der Hohle. Das aber ist — vorgreifend gesprochen
— der Bogen des philosophischen Lebens nach Plato, und das Hohlen-
gleichnis ist auch wesentlich Gleichnis dieses Lebens.

II.

Der Sohn Athens hat seinem berithmtesten Gleichnis noch eine
Auslegung mitgegeben. Wir gliedern den unerhért dichten Text in fiinf
Sinnblocke:

«(1) Dieses ganze Bild nun, sagte ich, lieber Glaukon, muBt du mit
dem frither Gesagten verbinden (npocantéov), die durch das Gesicht
uns erscheinende Region der Wohnung im Gefingnisse gleichsetzen
(dpopotobvta) und den Schein von dem Feuer darin der Kraft der
Sonne; und wenn du nun das Hinaufsteigen und die Beschauung der
oberen Dinge setzt als den Aufschwung der Seele in die Region der
Erkenntnis, (2) so wird dir nicht entgehen, was mein Glaube (éArtc) ist,
da du doch dieses zu wissen begehrst. Gott mag wissen, ob er richtig
ist; (3) was ich wenigstens sehe, das sehe ich so, daB zuletzt unter
allem Erkennbaren und nur mit Miihe die Idee des Guten erblickt
wird, wenn man sie aber erblickt hat, sie auch gleich dafiir anerkannt
wird, daB sie fiir alle die Ursache alles Richtigen und Schonen ist, im
Sichtbaren das Licht und die Sonne, von der dieses abhdngt, erzeugend,
im Erkennbaren aber sie allein als Herrscherin Wahrheit und Vernunft
hervorbringend (4) und daB also diese sehen muB, wer verniinftig
handeln will, es sei nun in eigenen oder (5) in 6ffentlichen Angelegen-
heiten» (517a—c).

Bei der Interpretation dieser Auslegung gehen wir nach den fiinf
Sinnblécken vor:



398 Notizen zu Platos Hohlengleichnis

1. Wie ist die Bemerkung zu verstehen, daB das «ganze Bild» mit
dem «frither Gesagten» zu verbinden sei (mposantéov)? Mit das «ganze
Bild» ist das Hohlengleichnis gemeint. Denn das Liniengleichnis wird
von Plato nicht eigens als Bild, sondern als Analogie angesprochen
(vgl. 534a). Mit dem «frither Gesagten» aber konnen Linien- oder Sonnen-
gleichnis oder beide gemeint sein. Doch angenommen, diese Fragen
seien gelost, wie ist dann das Hohlengleichnis mit einem der beiden oder
beiden der vorangegangenen zu verbinden? Diese Probleme haben in
unserem Jahrhundert insbesondere die angelsichsische Interpretation
der drei Gleichnisse geradezu hypnotisiert.

Die orthodoxe Auffassung ist dabei die, daB das Hohlengleichnis
mit dem von der Linie zu verbinden sei, die Verbindung aber eine Paral-
lelisierung bedeute. Die vier Seelenzustinde (vgl. 511d-e) des Linien-
gleichnisses finden sich so im Héhlengleichnis wieder: Eikasia und Pistis
in der Hohle, Dianoia und Noesis in der Oberwalt. Das «wpocantéovs
bedeute dann soviel wie eine eineindeutige Beziehungsstruktur. Treffend
veranschaulichen R. C. Cross und A.D. Woozley diese Auffassung so:

«We might say that the Line is a map of the country through which
the human mind must travel as it progresses from a low degree of

intelligence to the highest, while the allegory of the Cave pictures to
us the actual journey through the country mapped out in the Line» 2.

Doch gegen diese orthodoxe Ansicht 148t sich einwenden:

a) Die Bedeutung des Ausdrucks«rpocamréovrist zu wenig bestimmt,
um eine eineindeutige Beziehungsstruktur zwischen Hohle und Linie
zu verbiirgen 3.

b) Ob man eine exakte Parallelitit zwischen Linie und Hohle
findet, hingt von der Einteilung der Héhle ab. Wihrend aber die Linie
ausdriicklich in vier Teile geteilt wurde, so nicht der Komplex von Héhle
und Oberwelt. Das heiflt: Dem Interpreten ist eine gewisse Freiheit
gelassen, den Komplex selber zu gliedern, und faktisch gibt es auch
fast so viele Gliederungen wie Interpreten. Uns schien eine Einteilung
von Héhle und Oberwelt in je vier Stufen sinnvoll 4. Doch wihrend der
Fall in der Oberwelt relativ klar ist, so nicht in der Hohle. Ist zum
Beispiel der Aufstieg durch den unwegsamen und steilen Aufgang eigens

2 R. C. Cross and A. D. WoozLEY, Plato’s Republic, A Philosophical Com-
mentary, S. 208-9, London and Basingstoke 19805.

3 Vgl. W. D. Ross, Plato’s Theory of Ideas, S. 72, Oxford 1951.

4 So auch R. RoBiNsoN, Plato’s Eavlier Dialectic, S. 182, Oxford 19532,



Notizen zu Platos Hohlengleichnis 399

als Stufe der Realitdtserfassung zu verstehen? Hier kann man geteilter
Meinung sein. Eine objektive Textgrundlage jedoch, die eine exakte
Parallelitdt von Linien- und Hoéhlengleichnis stiitzen wiirde, fehlt.

c) Wenn es eine exakte Korrelation zwischen Linie und Héhle
gibe, dann miiBte die Ausgangslage des Hohlengleichnisses dem episte-
mologischen Status der Eikasia entsprechen. Nun ist es aber unwahr-
scheinlich, daB unser alltdgliches Verhalten gegeniiber der Sinneswelt
nur ein Vermuten von Bildern, also Eikasia, und nicht schon ein Ver-
trauen in die abgebildeten Gegenstinde, «... nimlich die Tiere bei uns
und das gesamte Gewichsreich und alle Arten des kiinstlich Gearbeite-
ten» (510a), also Pistis ist. Ferner zeigt die Befreiung von den Fesseln,
die sich zwischen der ersten und zweiten Stufe des Hohlengleichnisses
vollzieht, keine Ahnlichkeit mit dem Ubergang von der Eikasia zur
Pistis. Denn der Ubergang von der ersten bis zur zweiten Stufe in der
Hohle ist durch Befremden gekennzeichnet (vgl. 515d), der von der
Eikasia zur Pistis nicht >.

d) Plato gibt noch eine zweite Auslegung des Hohlengleichnisses.
Wir gliedern die hier aufgezdhlten Stufen in Entsprechung zu unserer
Gliederung des Hohlengleichnisses:

¢(2) Die Loésung aber von den Banden und die Umwendung von den
Schatten zu den Bildern und (3) zum Licht, und (4) das Hinaufsteigen
aus dem unterirdischen Aufenthalt an den Tag, und (5) dort das zwar
auf die Tiere und Pflanzen selbst und auf das Licht der Sonne noch
bestehende Unvermoégen hinzuschauen, wohl aber auf deren géttliche
Abbilder im Wasser und Schatten des Seienden, ...: das ist die Kraft,
welche die gesamte Beschéftigung mit den Kiinsten besitzt, welche wir
durchgenommen haben; und solche Anleitung gewihren sie dem
Besten in der Seele zum Anschauen des Trefflichsten unter dem

Seienden, wie dort dem Klarsten am Leibe zu der des Glinzendsten
in dem kérperlichen und sichtbaren Gebiet» (532b-d).

Hieraus geht eindeutig hervor, daB die zweite bis fiinfte Stufe
unserer Einteilung des "Hohlengleichnisses die Kraft symbolisieren,
«welche die gesamte Beschiftigung mit den Kiinsten besitzt» (532c3-4).
Daraus folgt natiirlich nicht, daB3 die zweite bis fiinfte Stufe schon als
Dianoia zu interpretieren wiren, sondern nur, daB die Beschiftigung
mit den genannten Kiinsten die Wendung bewirkt, welche die zweite
bis fiinfte Stufe symbolisieren. Eindeutig aber geht daraus hervor, da3

5 Vgl. R. RoBinsoN, op. cit. S, 183,



400 Notizen zu Platos Hohlengleichnis

die erste Stufe sowohl Eikasia als auch Pistis unter sich begreift. Denn
zweifelsohne bedeutet die Beschiftigung mit den genannten Kiinsten
nicht eine Umwendung von der Eikasia zur Pistis. Deshalb besteht auch
eine exakte Parallelitit zwischen den beiden Seelenzustinden der unteren
Linienhilfte und den Stufen in der Hohle nicht 6. Weiterhin fungieren
auch die Bilder im Liniengleichnis anders als die Schatten in der Hghle:
Die Bilder werden symbolisch aufgefallt, die Schatten aber fiir wirklich
gehalten (vgl. 515b5) Die Abbilder werden so im einen Fall in Bezie-
hung zu ihren Urbildern gesehen, im anderen aber in Isolation.

e) Bestiinde eine exakte Parallelitit zwischen Linie und Héhle, so
miiBten nicht nur Eikasia und Pistis eineindeutige Entsprechungen in
der Hohle, sondern auch Dianoia und Noesis eineindeutige Entsprechun-
gen in der Oberwelt haben. Da wir aber in der Erkenntnis der Oberwelt
vier Stufen zdhlen, im oberen Abschnitt der Linie jedoch nur zwei,
ndmlich Dianoia und Noesis, ist zumindestens eine eineindeutige Korre-
lation zwischen den vier Stufen der Oberwelt mit Dianoia und Noesis
nicht gegeben. Die Annahme aber, Dianoia und Noesis bezdgen sich
auf je zweil, die Dianoia auf die fiinfte und sechste, die Noesis auf die
siebte und achte, wirkt auf Grund der bisherigen Argumente gegen eine
exakte Korrelation erratisch.

Auf Grund der aufgezdhlten Argumente diirfen wir annehmen, da
die orthodoxe Ansicht unhaltbar ist. Doch konnen wir auch nicht ein-
fach behaupten, daB das Liniengleichnis #ichfs mit den vorangegangenen
zu tun hat; ist es doch mit dem «frither Gesagten» zu verbinden (rpo-
cantéov) (517b1). In der Tat bestehen auch Gemeinsamkeiten, die
eine solche Verbindung ermdoglichen:

a) Alle drei Gleichnisse haben gemeinsam, daB sie auf der Zwei-
Welten- beziehungsweise Zwei-Werte-Theorie fuBen, das heiBt im Grunde
auf der platonischen Rezeption und produktiven Verwandlung der
Parmenideischen Urdichotomie von Sein und Werden. Im Sonnen-
gleichnis gehdrt offenbar das Gesehene, nidmlich das mit Schatten
Gemischte, das Werdende und Vergehende, der sensiblen, das Gedachte
aber, nimlich Sein und Wahrheit, der intelligiblen Welt an (vgl. 508d-
509b). Ebenso gehdrt die Sonne zur sensiblen, die Idee des Guten zur
intelligiblen Welt. Im Liniengleichnis symbolisieren die beiden unteren
Abschnitte der Linie wieder Sinnliches, nimlich die Eikones und die

6 Auf diese Stelle hat R. Robinson zum erstenmal aufmerksam gemacht, vgl.
op. cit. S. 183-185.



Notizen zu Platos Hohlengleichnis 401

entsprechenden Originale, die beiden oberen Abschnitte aber Denkbares,
ndmlich die Hypotheseis und das Anhypotheton (vgl. 509e-511b). Im
Hohlengleichnis aber symbolisiert die Hohle wieder die sensible, die
Oberwelt die intelligible Welt: Die durch das Gesicht uns erscheinende
Region wird mit der Wohnung im Gefingnis, also mit der Héhle ver-
glichen, der Schein des Feuers darin aber mit der Kraft der Sonne. Die
Oberwelt jedoch gilt als Ort des Denkbaren (vgl. 517b).

b) Alle drei Gleichnisse haben ferner die Subjekt-Objekt-Spaltung
gemeinsam, und zwar auf zwei Ebenen, auf der sinnlichen und der gei-
stigen. Im Sonnengleichnis finden wir die Spaltung in Sehen und Gese-
henes, Denken und Gedachtes (vgl. 508d-509a). Im Liniengleichnis
begegnen wir auf der sinnlichen Ebene der Spaltung in Eikasia und Eiko-
nes, Pistis und Originale, auf der geistigen der in Dianoia und Hypothe-
seis, Noesis und Anhypotheton (vgl. 509d-511e). Im Hoéhlengleichnis
finden wir auf der sinnlichen Ebene die Gegenstinde der vier Stufen in
der Hohle und die ihnen entsprechenden Stufen des sinnlichen Sehens,
auf der geistigen Ebene die Gegenstinde der vier Stufen der Oberwelt
und die ithnen entsprechenden Stufen des geistigen Sehens.

c) Alle drei Gleichnisse haben ferner gemeinsam, da8 sie von der
Idee des Guten handeln, das Sonnen- und Héhlengleichnis explizit
(vgl. 508e-509b, 517b—c), das Liniengleichnis implizit. Denn wir diirfen
annehmen, daB die apyn avunébetoc (510b7) der Linie dasselbe wie die
Idee des Guten ist: Einmal schlieBt das Liniengleichnis unmittelbar an
das von der Sonne an und fithrt die Ahnlichkeit mit der Sonne weiter
(vgl. 509¢5-6). Also diirfen wir vermuten, da3 die Idee des Guten auch
im Liniengleichnis eine Rolle spielt. Wie aber soll sie eine Rolle spielen,
wenn nicht als &py? avunoletoc? Ferner wird die Identitit von dpyh
&vrdfetoc und Idee des Guten auch dadurch angezeigt, daB die Dialektik,
die im Liniengleichnis in der Erfassung des &vuméfetov als « Anfang von
allem» (vgl. 511b7) endet, im siebten Buch der « Republik» in der Erfas-
sung der Idee des Guten'ans Ziel kommt (vgl. 534b—c). Deshalb diirfte
wohl die Annahme berechtigt sein, daB der «voraussetzungslose Anfang»
des Liniengleichnisses dasselbe wie die Idee des Guten ist, die dann ohne-
hin in der Auslegung des Hohlengleichnisses (vgl. 517b—c) eine zentrale
Rolle spielt.

d) AuBer diesen grundsitzlichen Gemeinsamkeiten aller drei Bilder
ist Hohlen- und Sonnengleichnis noch im speziellen das gemeinsam, was
wir ihren Heliotropismus nennen. Beide richten sich nach der Sonne aus,
die in beiden als Grundsymbol fungiert.



402 Notizen zu Platos Hohlengleichnis

e) Doch auch Sonnen- und Liniengleichnis ist etwas im speziellen
gemeinsam. Sie fuBen nidmlich nicht nur auf der Zwei-Welten- bezie-
hungsweise Zwei-Werte-Theorie, sondern auch auf der entsprechenden
dichotomischen Erkenntnistheorie, namlich auf der Trennung von Sinn-
lichkeit beziehungsweise Doxa und Verstand beziehungsweise Noesis
(vgl. 508d, 534a). Diese Trennung wird zwar auch noch im Héhlen-
gleichnis vorausgesetzt, ist dort aber mehr latent als manifest.

f) Aber auch Hohlen- und Liniengleichnis ist etwas im speziellen
gemeinsam, ndmlich das Auf- und Abstiegsmotiv. Freilich geht der Auf-
stieg in der Linie ¢z der intelligiblen Welt vor sich (vgl. 510b, 511b),
in der Hohle aber von der sensiblen zur intelligiblen: «..., und wenn du
nun das Hinaufsteigen und die Beschauung der oberen Dinge setzt als
den Aufschwung der Seele in die Region der Erkenntnis ...» (517b4-5) 7.
Ebenso geht der Abstieg in der Linie % der intelligiblen (vgl. 511b—c),
in der Hohle aber von der intelligiblen zur sensiblen Welt vor sich (vgl.
520c). Es l4Bt sich so auch nicht einfach sagen, das Liniengleichnis lege
statisch dar, was das Hoéhlengleichnis dynamisch dartut, vielmehr haben
beide ein dynamisches Moment. In der Linie aber finden wir es erst in
der intelligiblen, in der Hohle jedoch schon in der sensiblen Welt.

Gemeinsam haben Hohle und Linie ferner auch das mathematische
und dialektische Motiv — doch mit einem Unterschied: Was die Linie
mehr in Begriffen zu Wort bringt, bringt die Héhle mehr in Bildern zur
Anschauung. DaB die zweite bis fiinfte Stufe der Héhle die Kraft sym-
bolisiert, «welche die gesamte Beschiftigung mit den Kiinsten [pafipore]
besitzt, welche wir durchgenommen haben» (532c), ging aus der zitierten
zweiten platonischen Auslegung hervor. Dal3 aber die restlichen Stufen
bis zur achten die Dialektik veranschaulichen, wird nahegelegt durch:
«... und du sollst nicht mehr nur ein Bild dessen, wovon wir reden, sehen,
sondern die Sache selbst ...» (533a). Mit «ein Bild» ist hier ein Bild der
Dialektik gemeint, das in der zweiten platonischen Auslegung des Hoh-
lengleichnisses (vgl. 532c5-d1) latent war. Diese Interpretation der
sechsten bis achten Stufe als Bild der Dialektik wird dadurch bestitigt,
daB jenes Vermdogen des Gesichts, welches bestrebt ist, auf die Tiere
selbst zu schauen und auf die Gestirne selbst, ja zuletzt auch auf die
Sonne selbst, ein Abbild der Dialektik ist (vgl. 532a). Das Suffix «selbst»
— das Markenzeichen der Ideen — zeigt deutlich, daB hier Ideen gemeint
sind.

7 Vgl. R. RoBINsoN, op. cit. S. 187.



Notizen zu Platos Hohlengleichnis 403

Symbolisieren die zweite bis achte Stufe des Hohlengleichnisses
das mathematische und dialektische Motiv der Linie, so erklirt dies
noch zweierlei: () warum die Hohle der Linie folgt und nicht umgekehrt,
wie es zum Beispiel R. Robinson haben mdchte &, und (8) warum zwi-
schen der diskursiven Erfassung der Idee des Guten durch die Dialektik
(vgl. 534b—) und der intuitiven, welche durch die Hohle veranschaulicht
wird und die auch sonst im siebten Buch vorherrscht (vgl. 517b-c,
518c~d, 519¢—d, 532c, 540a), kein Widerspruch besteht.

Ad («): Symbolisiert die Hohle die beiden erwdhnten Motive der
Linie, so ist es natiirlich, daB sie ihr folgt und nicht ihr vorangeht.
Ansonsten wiilten wir ja gar nicht, was sie symbolisiert. Da sie ferner
mit den beiden vorangegangenen Gleichnissen auch noch je spezielle
Gemeinsamkeiten hat und ihre Vorgingerinnen gewissermafen vollendet,
so ist es ebenfalls natiirlich, wenn sie die Trias abschlieBt. Denn eine
Vollendung kommt in der Regel zuletzt.

Ad (B): Symbolisiert die Hohle ferner in der sechsten bis achten
Stufe die Dialektik der Linie, so ist die intuitive Erfassung der Idee des
Guten in der Hohle als Bild der dialektisch-diskursiven der Linie zu
verstehen. Die Dialektik ist — metaphorisch gesprochen — ein ins-Licht-
Bringen dessen, was im Dunkeln war. Das gemeinsame Dritte von
intuitiver und diskursiver Erfassung liegt in der stufenweisen Erfassung.
Denn nicht nur ein diskursiver ProzeB, sondern auch eine Intuition kann
sich in Stufen, also nicht unmittelbar, sondern mittelbar vollziehen, wie
es die Hohle veranschaulicht. Es ist deshalb verfehlt, zwischen der
diskursiven und intuttiven Erkenntnis der Idee des Guten schon einen
Widerspruch zu wittern. Abgesehen davon, daB hier eine aristotelische
Unterscheidung auf Plato zuriickprojiziert wird, ist die platonische
Annahme natiirlich: Die Evolution der Erkenntnis, geschehe sie intuitiv
oder diskursiv, geschieht graduiert. Zeigt aber die Linie nur die Gradua-
tion, so die Hohle auch die Hindernisse auf dem Wege dieser Graduation.

Das Fazit aus den bisherigen Uberlegungen lautet: Zwischen den
drei Gleichnissen bestehen sowohl Gemeinsamkeiten als auch Verschie-
denheiten; Gemeinsamkeiten der Grundstrukturen, Verschiedenheiten
in den jeweils anderen Akzentuierungen dieser Strukturen: Das wpocar-
Téov von 517b1 diirfen wir deshalb so verstehen, daB das Hohlengleichnis
mit beiden vorangegangenen Bildern zu verbinden ist.

8 Vgl. R. RoBINSON, op. cit. S. 196.



404 Notizen zu Platos Héhlengleichnis

Eine addquate Beschreibung des Verhéltnisses der drei Bilder aber
muf3 sowohl deren Gemeinsamkeit als auch deren Verschiedenheiten
gerecht werden und darf nicht das eine zugunsten des anderen weger-
kldren, wie es die einseitig harmonisierenden oder differenzierenden
Deutungen tun. Denn de facto sind beide Momente unbestreitbar vor-
handen. Das wird dadurch bestitigt, da3 sich keine der einseitig diffe-
renzierenden oder harmonisierenden Theorien durchgesetzt hat. Weiter-
hin muB eine adiquate Beschreibung auch den kiinstlerischen Gehalt
insbesondere des Hohlengleichnisses beriicksichtigen und darf auch
Platos vermutliche Kompositionsmethode nicht vergessen. Es geht dabei
nicht nur darum, beiden Seiten gerecht zu werden, sondern auch den
Gesichtspunkt zu finden, der sowohl die strukturelle Selbigkeit als auch
Verschiedenheit der drei Gleichnisse erklirs.

Da es eine solche Theorie nicht gibt, schlagen wir eine solche vor,
die der Ahnlichkeit: Die Gleichnisse sind einander dhnlich und weisen
deshalb strukturelle Gemeinsamkeiten aber auch Verschiedenheiten
auf. Denn die Beziehung der Ahnlichkeit involviert bekanntlich struk-
turelle Selbigkeit und Verschiedenheit: Die Beziehungsstruktur, welche
das mposantéov andeutet, ist also eine Ahnlichkeitsstruktur. Diese Theorie
beriicksichtigt auch das kompositorische und kiinstlerische Moment
der drei Gleichnisse, insbesondere des letzten, indem sie es bewul3t mit
der bloBen Feststellung einer Ahnlichkeit oder, wenn man will, Inter-
ferenz bewenden 148t und nicht alles zu rationalisieren beansprucht.
Plato hat eben die drei Bilder zum Leidwesen manches Interpreten nicht
auf dem ReiBbrett, sondern in freier kiinstlerischer Intuition entwor-
fen und wohl erst im nachhinein zu einer Trias gebiindelt. Daraus diirf-
ten sich auch gewisse Unstimmigkeiten ergeben haben. Im tibrigen sind
nur Sonne und Linie Analogien im mathematischen Sinne von Verhilt-
nisgleichheiten, das Hohlengleichnis aber wird als Bild bezeichnet
(vgl. 514d, 517a, d). Auch das deutet eine Inkongruenz zwischen Hohle
einerseits sowie Sonne und Linie andererseits an. Platos Denken ist
eben nicht nur rational aufzuschliisselnde Philosophie, sondern ebenfalls
Kunst.

Wie uns nun ein Kunstwerk wohl erst deshalb jenes befriedigende
Gefiihl gibt, das im Erlebnis des Geheimnisvollen besteht, weil es keine
Rechnung ist, die einfach aufgeht, so ist es auch mit den drei Gleich-
nissen und deren Beziehungsstruktur: Sie 148t sich rational nicht véllig
auflosen und besitzt so das Irrationale groBer Kunst. Das ist ein Vorzug:
«Ganz befriedigt durch den Eindruck eines Kunstwerks sind wir nur dann,



Notizen zu Platos Hoéhlengleichnis 405

wann er etwas hinterldBt, das wir, bei allem Nachdenken dariiber, nicht
bis zur Deutlichkeit eines Begriffs herabziehen konnen» °. Wegen dieser
Irrationalitit ist es auch falsch, die drei Bilder exakt aufeinander
abbilden zu wollen, wie es ebenfalls falsch ist, es mit der bloBen Nicht-
abbildbarkeit bewenden zu lassen.

Plato hat, was fiir ihn vielleicht das Schwierigste war, in seinem
Denken MaB gehalten und ihm so den Charakter inkommensurabler
Kunst gewahrt: Wie fiir ihn die Episteme Techne ist, so das Denken
Kunst. Deshalb %af es nicht nur eine Asthetik, sondern #st auch sthe-
tisch, was fiir einen Platoniker ein Zeichen seiner Wahrheit ist, gilt ihm
doch das Schéne als Abbild des Wahren. Es gehort sogar zur Exzellenz
dieses Denkens, daB es mit ganzer Seele sprechend auch irrational
spricht, dsthetisches Vergniigen und Erkenntnis des Wahren nicht
trennt, sondern verbindet und ein Hybrid von Dichtung und Philoso-
phie zu sein wagt. Diesem hybriden Charakter seines Denkens verdankt
Plato nicht nur in groBem Ausmal seinen sublimen Stil, sondern auch
die Wirkung dieses Stils, zu dessen Sublimitit auch die gewisse Nach-
lassigkeit gehort: «Un homme qui écrit bien n’écrit pas comme on écrit,
mais comme il écrit, et c’est souvent en parlant mal qu’il parle bien.»
Das fiir ihn typische hybride Denken und Schreiben ihm aber vorzu-
werfen, heiBt Plato vorwerfen, dafl er Plato war, dessen Denken sich
wie gute Kunst jeder Regel immer wieder entzieht.

Auf Grund des kiinstlerischen Charakters der drei Gleichnisse und
insbesondere des dritten ist es nicht nur falsch, nach einer eineindeutigen
Beziehungsstruktur zu suchen, sondern auch den Symbolen in der
Héhle sowie dem der Hohle jeweils nur eine exakte Bedeutung zu geben.
Es gibt unseres Wissens keine allegorischen Erklirungen der platoni-
schen Hohlengeographie, die iiberzeugend genug wiren, um ernsthaft
verteidigbar zu sein. Nicht nur verkennen sie, daB sich die Symbolik
des Hohlengleichnisses wie diejenige eines Homerischen irgendwo selbst-
stindig macht. AuBerdem ignorieren sie auch den vie/deutigen Charakter
kiinstlerischer Symbole, der auch in der platonischen Auslegung von
Hohle und Hohlenmenschen zum Tragen kommt:

Einmal soll die Hohle mit der durch das Gesicht uns erscheinenden
Region, also mit der Sinneswelt gleichgesetzt werden (vgl. 517b). Die

® A. SCHOPENHAUER, Die Welt als Wille und Vorstellung, 11, Drittes Buch,
Kapitel 34, S. 466467, in Arthur Schopenhauer’s simtliche Werke, hg. v. J. FRAUEN-
sTADT, 111, Leipzig 19162

27



406 Notizen zu Platos Hohlengleichnis

Sinnes- und Lebenswelt ist so gewissermaBen die Unterwelt. Aber der
Aufenthalt in der Hohle wird nicht nur als Aufenthalt in der Sinneswelt,
sondern auch juridisch-politisch gedeutet (vgl. 517d—e, vgl. dazu 516c—d).
Die juridisch-politische Deutung besagt jedoch nur, daB sich die Hohlen-
menschen vor Gericht oder anderwirts, das heifft wohl in politischen
Versammlungen «... {iber die Schatten des Gerechten oder die Bilder,
zu denen sie gehoren ...» (517d8-el), also iiber die Gegenstdnde der ersten
beiden Stufen des Hohlengleichnisses streiten. Sie steht noch nicht mit
der Deutung der Hohle als Sinneswelt in Widerspruch, da «die Schatten
des Gerechten oder die Bilder, zu denen sie gehoren ...» grundsitzlich als
sinnliche Instanzen der Idee der Gerechtigkeit (vgl. 517el-2) interpre-
tiert werden konnen, wenn auch als sinnliche Instanzen verschiedener
Stufe, gelten doch die Gegenstinde der zweiten Stufe als «mehr Seien-
des» (515d3). Die Hohle versinnbildet so auch eine Welt, welche die
platonische Idee der Gerechtigkeit nicht erkennt, geschweige denn ver-
wirklicht: Die Sinneswelt ist eine vergleichsweise ungerechte Welt.

Nicht ausgefiihrt ist aber in der platonischen Auslegung eine Theorie,
die Gaukler und Gefangene als Symbole fiir Herrscher und Beherrschte
und das Verhiltnis zwischen den beiden als irgendein spezifisches Herr-
schaftsverhiltnis sieht 0. Eine solche Theorie ist zwar nicht von vor-
neherein auszuschlieBen, konnten doch die Gaukler (vgl. 514b5) Sophisten
und Dichter bedeuten. Aber es gibt weder einen expliziten Hinweis auf
sie noch wird sie von der subsididren Gestensprache der Hohleninszenie-
rung geniigend evident gemacht. Spezifischeres als die Sinneswelt, das
juridisch-politische Streiten, die Umwendung zum «mehr Seienden»
(515d3) und das Schillern zwischen diesen Deutungen ergibt die platoni-
sche Auslegung der Hohle nicht, vielmehr ist ihr das Allgemeinbleiben
wesentlich.

Wie jedoch unseres Wissens noch nicht bemerkt wurde, diirfen wir
vermuten, daB die Hohle eine metaphorische Vorform der y&pa aus dem
«Timaius» bildet. Denn auch die Hohle ist gewissermaBen «... die Mutter
und Aufnehmerin alles gewordenen Sichtbaren und durchaus sinnlich
Wahrnehmbaren ...» (Tim. 51a), insofern sie das Worin des sinnlich
wahrnehmbaren Hohleninventars ist. Im iibrigen gilt ja auch in der

10 Eine politische Deutung vertritt A. S. FERGUsoON, Plato’s Simile of Light,
Part I, The Classical Quarterly, XV, S.131-152, 1921, Part II, XVI, S.15-28
1922, Sie wird treffend widerlegt durch W. D. Ross, op. cit., S. 72-74.



Notizen zu Platos Hhlengleichnis 407

heutigen Traumanalyse die Hohle als Symbol des MutterschoBes 11.
Die €3pa der «Republik» (vgl. 517b2) erscheint so als Vorwegnahme der
y&pa aus dem «Timaius», die Erweiterung der Dichotomie von Sein und
Werden zur Trichotomie von Sein, Werden und Raum (vgl. Tim. 48e-
52d) schon im Hohlengleichnis vorgezeichnet. Freilich nur vorgezeichnet.
Die Hohle wird ndmlich mit der durch das Gesicht uns erscheinenden
Region verglichen, ist also sichtbar, die Chora aber ist unsichtbar
(vgl. Tim. 52b). Eine konkrete Allegorie des Kaverneninventars hingegen
wird von Plato nicht angegeben, und auch wir lassen das, woriiber sich
kaum etwas Plausibles, geschweige denn Sicheres ausmachen laBt,
besser unter dem geheimnisvollen Schleier platonischer Kunst. Dies
scheint uns auch sinnvoller zu sein, als die luxurierende Bedeutungs-
vegetation des Gleichnisses zu einer konkreten Allegorie zu verengen.
Denn: «Das Schonste, was wir erleben koénnen, ist das Geheimnisvolle.
Es ist das Grundgefiihl, das an der Wiege von wahrer Kunst und Wissen-
schaft steht. Wer es nicht kennt ..., der ist sozusagen tot und sein Auge
erloschen» 12, De facto steht das Erlebnis des Geheimnisvollen aber nicht
nur am Anfang, sondern auch am Ende von wahrer Kunst und Wissen-
schaft.

2. Lenken wir nun unsere Aufmerksamkeit den zwar vernachlissig-
ten, aber im Grunde interessanteren und wichtigeren Fragen der Aus-
legung der platonischen Auslegung zu! Im zweiten Sinnblock finden wir
das Eingestidndnis, daB} es sich in der folgenden Interpretation der Idee
des Guten um eine Hoffnung handelt. Eine Hoffnung aber ist ein Affekt,
ein Affekt eine Eigenschaft des Willens, nicht des Verstandes. Das ist
deshalb entscheidend, weil die nun folgende Auslegung der Idee des Guten
somit nicht auf einer Konstruktion des Verstandes, sondern auf einem
Affekt des Willens beruht. Dem entspricht die Hiufung von Imperativen,
die wir in den drei Gleichnissen finden 13, Auch Imperative sind Setzun-
gen des Willens. Obwohl so die Auslegung der Idee des Guten die intel-
lektuelle Spitze von Platos Dialogen bildet, wurzelt sie mehr in Platos
Willen als Intellekt: Der «SchluBB» (vgl. suAhoyiotéx 517cl. vgl. 516b9)
beruht auf einem EntschluB.

11 Darauf macht auch G. Patzig aufmerksam in Platons Ideenlehve, kvitisch
betrachtet, S. 137-138, jetzt in G. PATzIG, Tatsachen, Normen, Sdtze, Reclam Uni-
versal-Bibliothek 9866, Stuttgart 1980, aber ohne Bezug der Hohle auf die y&pa des
¢« Timaius».

12 A. EINsTEIN, Mein Weltbild, hg. v. C. SEELIG, S. 9-10, Ziirich 1974.

13 Vgl. 508e3, 509b7, d1, 7, 510a5, b2, 511b3, d8, 514al, 2, b8, 515c4, 516e3.



408 Notizen zu Platos Héhlengleichnis

Der Anfang des nichsten Satzes, der Gott das Wissen zuschreibt,
ob diese Hoffnung richtig ist (vgl. 516b6-7), zeigt, daB Plato zogert, den
Aussagen iiber die Idee des Guten GewiBheit zuzuerkennen. Er bleibt
vielmehr in der intellektuellen Unsicherheit des ehemaligen Sokrates-
schiilers und 148t nur eine auf Hoffnung basierende Meinung vortragen
(vgl. 506c—d). Er ist noch auf der Hohe seines Werkes Sokratiker genug,
um von der Philosophie in der Frage nach dem Guten nicht zuviel zu
erwarten, um zuwenig zu bekommen. Im Gegenteil diirfte er gerade als
Sokratesschiiler noch die Erfahrung in Erinnerung haben, die sich viel-
leicht am besten so formulieren ldBt: « Was die Philosophie den Men-
schen verschaffen will [GewiBheit], das verliert er am leichtesten, wenn
er sich mit ihr beschiftigt» (F. Hebel). Auch wo er Sokrates im Verlauf
des Sonnen- und Liniengleichnisses so sprechen 14Bt, als wisse er um die
Idee des Guten, ist das mit dem Vorbehalt aufzunehmen, den Sokrates
folgendermallen artikuliert: « Wie? sprach ich, diinkt denn das recht,
was einer nicht weil3, dariiber zu reden, als wisse er es?» (506c). Wenn
Sokrates nachher trotzdem so tut, als wisse er um die Idee des Guten,
so ist das noch nicht als Sophistik aufzufassen. Denn nicht nur impliziert
die Vorldufigkeit des Wissens noch keine Unsicherheit oder Schwiche
in der Behauptung dieses Wissens: Wie nidmlich sicheres Wissen unsi-
cher, so kann auch unsicheres Wissen sicher behauptet werden. Es
scheint sogar manchmal fiir einen Philosophen notwendig zu sein, etwas
zu sagen, als wisse er es, wenn er iiberhaupt etwas sagen und gehért
werden will, obwohl er vielleicht selber am meisten iiber die Vorldufigkeit
seines Wissens weil3.

3. Der dritte Sinnblock bringt das Hauptstiick der platonischen
Auslegung: Zuletzt (televtaia) unter allem Erkennbaren und nur mit
Miihe wird die Idee des Guten erblickt. Wie im Liniengleichnis gilt so
auch in dem von der Héhle die Idee des Guten als erkennbar und wie in
der Fortsetzung des Liniengleichnisses, dem siebten Buch der «Repu-
blik», als Ende (téAog) des Erkennbaren (vgl. 532b2, 532¢3). Denn nicht
nur ist nach einem bekannten Satz des Aristoteles das von Natur Friih-
ere das fiir uns Spitere, sondern das von Natur Friiheste auch das fiir
uns Spiteste. Ist aber die Idee des Guten erblickt worden, so wird sie
auch gleich dafiir anerkannt, daB sie fiir alle die Ursache alles Richtigen
und Schénen ist. Das wird nun so spezifiziert, dal die Idee des Guten im
Sichtbaren das Licht und die Sonne, von der dieses abhingt, erzeugt, im
Erkennbaren aber als Herrscherin Wahrheit und Vernunft gewdhrt



Notizen zu Platos Héhlengleichnis 409

(vgl. 517b7-c4). Sokrates bezieht sich hier eindeutig auf das Sonnen-
gleichnis zuriick, bleibt doch die Machtstellung der Idee des Guten im
Grunde dieselbe:

a) Im Sichtbaren erzeugt sie das Licht und die Sonne, von der
dieses abhdngt. Die Idee des Guten fungiert so wie schon im Sonnen-
gleichnis als Wirkursache der Sonne und des Lichtes (vgl. 508b). Das
bildet einen eindeutigen Beleg dafiir, daB Plato im Gegensatz zu Ari-
steles’ Behauptung, er habe nur die Formal- und Materialursache ge-
braucht (vgl. Metaph. A6, 988a8-11), auch die Wirkursache beniitzt
hat: Die «Formalursache» ist eben auch Wirkursache, wie die Idee des
Guten bestéitigt. Nicht wie ferner Aristoteles nahelegt (vgl. Metaph.
A9, 990a33-b8), sind die Ideen Projektionen der Sinnendinge auf eine
hohere, sondern die Sinnendinge Projektionen der Ideen auf eine nie-
drigere Ebene, wie der Sprifling der Idee des Guten, die Sonne, besti-
tigt. Die Macht dieser Idee zeigt sich so auch an ihrer generativen Krea-
tivitit: Die Sonne (6 #Aog) beziehungsweise der Vater (vgl. 506e6)
veranschaulicht so ein mdnnliches Gegenprinzip zum weiblichen, das
die Hohle () olxnoig ommronmdyc) als die metaphorische Vorform der
«Mutter» (vgl. Tim. 51a) zu illustrieren scheint. Wenn also Plato eine
sogenannte Zwei-Prinzipien-Lehre vertreten hat, sind dann nicht Sonne
und Hohle deren auf die gegenwirtigen Zwecke beschrinkte Veran-
schaulichung?

b) Im Erkennbaren gewihrt die Idee des Guten prinzipiell wie im
Sonnengleichnis Wahrheit und Vernunft (vgl. 508e-509a). Was das
heiBt, 148t sich nur durch eine Interpretation des Sonnengleichnisses in
extenso erortern. Hier muB folgendes geniigen: Die Idee des Guten
gewihrt Wahrheit beziehungsweise Sein und Vernunft, insofern sie —
als Drittes zwischen beiden fungierend (vgl. 507d1, el) — die Bedingung
der Moglichkeit beider ist. Die spezifische Kausalitit der Idee des Guten
im Erkennbaren ist also unseres Erachtens nicht mehr wie im Sichtbaren
als Wirkursichlichkeit, sondern transzendental im Sinne einer Bedingung
der Moglichkeit zu deuten: Was Denken und Wahrheit beziehungsweise
Sein iibertrifft (vgl. 509a—c), ist das Dritte zwischen Denken und Sein,
das sie erst beide bedingt. Der FuBpunkt dieses Hoheren wird freilich
nur durch die Gipfel des Niedrigeren erreicht, durch Denken und Sein,
weshalb es auch von dort anvisiert wird. Jenes Dritte iibertrifft aber
auch diese beiden Gipfel. Es ist so weder Denken noch Sein, weder etwas
Epistemisches noch etwas Ontisches, fillt so weder auf die Seite des



410 Notizen zu Platos Hohlengleichnis

Subjekts noch des Objekts. Alles andere aber fillt auf die eine oder die
andere der beiden Seiten. Dieses oberste theoretische Prinzip des Dritten
zwischen Denken und Sein nennen wir kurz das Dritte. Da sich eine
philosophische Position am besten vielleicht durch das charakterisieren
14Bt, was sie an Erstaunlichem als etwas Letztes hinnimmt 14, 148t sich
Platos Position am besten vielleicht durch dieses Dritte charakterisieren.

4. Aus Platos Interpretation des Hohlengleichnisses geht weiter
hervor, daB die Idee des Guten sehen muB, wer verniinftig handeln
will, sei es in eigenen oder in Offentlichen Angelegenheiten (vgl. 517c4—
5). DaB die Idee des Guten Prinzip des Handelns ist, wird auch noch
durch folgende Parallelstellen bestitigt: Einmal sind die Apaideutoi und
der Wahrheit Unkundigen nicht fidhig, dem Staat vorzustehen: «... weil
sie nicht etnen Zweck (oxo6moc) im Leben haben, auf welchen zielend sie
alles tiaten, was sie tun fiir sich und o6ffentlich...» (519c). Mit dem
«einen Zweck» ist offensichtlich die Idee des Guten gemeint. Ferner
miissen die Dialektiker, wenn sie das Gute selbst gesehen haben, dieses
als Urbild (rapdderype) gebrauchend, den Staat, ihre Mitbiirger und sich
selbst ihr iibriges Leben hindurch in Ordnung halten (vgl. 540a-b).

Ist die Idee des Guten als Drittes zwischen Denken und Sein ober-
stes theoretisches, so als Skopos und Paradigma verniinftigen privaten
und offentlichen Handelns oberstes praktisches Prinzip: Die Idee des
Guten ist als das eine Ziel des Handelns auch hochstes Gut. Fungiert
diese Idee aber als oberstes praktisches Prinzip, dann auch als oberstes
Prinzip und Letztbegriindung von Platos Ethik. Dies jedoch sowohl als
Letztbegriindung von Platos materialer oder objektbestimmter wie auch
von Platos formaler oder subjektbestimmter Ethik. Platos Ethik ist
niamlich sowohl material als auch formal: Sie beruht auf Werten, etwa
den vier kardinalen Vortrefflichkeiten, und Maximen, etwa derjenigen,
nur das Seinige zu tun. Diese Maxime der Gerechtigkeit ist freilich in
der Idee der Gerechtigkeit fundiert. Plato scheint hier anzunehmen,
daB moralische Urteile verkleidete Tatsachenbehauptungen sind, ist
doch die Erkenntnis von Werten fiir ihn die Erkenntnis von Tatsachen:
«Knowledge of values, in fact, is a matter of direct insight, like seeing
that the sky is blue, the grass green» 1.

14+ Vgl. P. BERNAYS, Abhandlungen zur Philosophie dev Mathematik, S. 125,
Darmstadt 1976.
15 Diese Formulierung gebraucht F. M. CORNFORD in Before and after Socrates,



Notizen zu Platos Hohlengleichnis 411

Als Bedingung der Moglichkeit von Wahrheit beziehungsweise
Sein fundiert die Idee des Guten die materialen Werte, die ja wie die
kardinalen Vortrefflichkeiten Ideen (vgl. 445¢c) und mithin das im pathe-
tischen Sinne Seiende sind. Als Bedingungen der Méglichkeit von Erkennt-
nis beziehungsweise theoretischer Vernunft fundiert sie auch die Maximen
verniinftigen Handelns oder praktischer Vernunft. Denn diese sind nach
der sokratischen Wissensethik, die ja noch in der «Republik» voraus-
gesetzt wird (vgl. z. B. 429a—430c), Erkenntnisse theoretischer Vernunft.
Die Idee des Guten fungiert so als «the ultimate sanction of ethics and
politics which the minor dialogues sought in vain» 1, um eine Wendung
P. Shoreys zu gebrauchen. Das aber ist nicht mit P. Shorey so mifizu-
verstehen, daB3 die Idee des Guten selber eine Maxime der Vernunft ist.
Es i1st auch nicht so miBzuverstehen, dafl die Idee des Guten selber ein
materialer Wert ist. Als Drittes zwischen Denken und Sein ist sie weder
ein materialer Wert noch eine Maxime der Vernunft, sondern das Dritte
zwischen den beiden, das Werte und Maximen erst bedingt. In diesem
noch nicht erkannten Sinne kénnen wir in der Idee des Guten die Letzt-
begriindung von Platos Ethik der «Republik» sehen 7 und in diesem
Sinne hat — im Gegensatz zu einer verbreiteten Meinung — auch die Idee
des Guten eine ethische Bedeutung.

Was aber heiBt, daB die Idee des Guten sehen mul, wer verniinftig
handeln will, sei es in privaten oder in &ffentlichen Angelegenheiten?
Mit dem verniinftigen Handeln ist hier selbstverstandlich das verniinftige
sittliche und nicht unsittliche Handeln gemeint. Die Orientierung dieses
Handelns an der Idee des Guten kann nun im Sinne des Sokrates-
Paradoxes so verstanden werden, daBB das Wissen des Guten auch das
Tun des Guten bewirkt. Freilich heiB3t das noch nicht, daB die Idee des
Guten umittelbar realisiert wird. Dies nicht nur aus dem Grunde, weil
die Ranghohe eines Wertes meist in umgekehrt proportionalem Ver-
hiltnis zu seiner Realisierbarkeit steht. Denn das impliziert noch, daf3

S. 46, Cambridge 1932. Zitiert in J. GouLD, The Development of Plato’s Ethics, S. 5,
New York 1955.

18 P, SHOREY, Plato, The Republic, 11, S. xxvi1, London 1935.

17 DaB Platos Ethik sowohl material als auch formal ist und die Idee des
Guten im gekennzeichneten Sinne als Letztbegriindung von Platos materialer und
formaler Ethik fungiert, vermissen wir nicht nur z. B. bei K. PoPPER, Die offene
Gesellschaft und thre Feinde, I, Der Zauber Platos, S. 200-201, Bern 1957, sondern
auch in den neuesten Arbeiten zu Platos Moraltheorie wie z. B. T. IRwIN, Plalo’s
Movral Theory, S. 224226, Oxford 1977, und N. P. WHITE, A4 Companion to Plato’s
Republic, S. 30-60, Oxford 1979.



412 Notizen zu Platos Hohlengleichnis

er grundsitzlich unmittelbar realisiert werden kann. Die Idee des Guten
als éméxeva Tig odoiag kann aber auch grundsatzlich nicht unmittelbar
realisiert werden, da sie gar nicht real ist. Sie kann aber mittelbar auf
der niedrigeren Stufe des Boniformen, der Wahrheit (vgl. 508e-509a)
und mithin auch der Ideen verwirklicht werden, indem zum Beispiel
die Idee der Gerechtigkeit im Staat verwirklicht wird. Die oberste Stufe
lift sich so nur auf niedrigerer realisieren, da Realisation selber schon
ein Schritt von der obersten Stufe hinunter ist.

Erwihnt sei noch der fiir Platos Denken vitale Zusammenhang von
Ethik und Gliick, der ebenfalls auf der Ebene der Idee des Guten zum
Ausdruck kommt, gilt sie doch als «Gliickseligstes des Seienden» (526e3—
4). Die Gleichung «Einsicht = Tugend = Gliick», die das Fluidum der
frithen Dialoge kristallisiert, wird so noch auf der Ebene der Idee des
Guten mutatis mutandis wiederholt: Die Idee des Guten ist nicht nur
oberstes theoretisches und praktisches Prinzip, sondern auch «Gliick-
seligstes des Seienden». Diese theoretisch-praktisch-eudimonologische
Dreieinigkeit spiegelt sich auf niedrigerer Ebene bei den Philosophen-
konigen, die als Philosophenkdénige nicht nur Theorie und Praxis, sondern
auch Gliick auf sich vereinen. Denn in der Platonopolis werden die tat-
sachlich Reichen herrschen, die es nicht an Golde sind, sondern an
demjenigen, woran der Gliickliche reich sein soll, an gutem und ver-
niinftigem Leben (521a). Das impliziert, daB die Philosophenkénige die
Gliicklichen sind, die an gutem und verniinftigen Leben reich sein sollen.
Ferner gilt fiir Plato die aus der Einsicht erwachsende Lust als die gro3te
(vgl. 583a). Lust aber gehort zum Gliick. Ist so das Gute weder Lust
noch Einsicht (vgl. 505b—c), so scheint es doch nicht nur Einsicht (vgl.
508e-509a, 517c4), sondern auch Lust und damit Gliick zu gewidhren,
nimlich das der Erkenntnis. Dabei nimmt auch Plato im Sinne des
eudimonologischen Paradoxes an, daB Gliick nicht direkt erstrebt wer-
den kann, sondern sich als Folge eines verniinftigen und sittlichen Lebens
einstellt, wie es bei den Gerechten der Fall ist (vgl. 612b-613e).

Doch wie konnen die Philosophen gliicklich sein, wo sie doch auf
das, was die Menschen gliicklich zu machen scheint, nimlich Privat-
eigentum, verzichten? Sie kénnen es eben, weil die allgemeine mensch-
liche Leidenschaft, gliicklich zu werden, am besten so befriedigt wird,
daB man auf verschiedene spezielle Gliicksmoglichkeiten verzichtet
(vgl. 465d-466d). Hat also die platonische Philosophie das Gliick nicht
vor Augen, so doch im Riicken. Sie ist einem Gliicksversprechen ver-
schwistert, das sich erfiillt. Der Mensch als verniinftig-sittliches Wesen,



Notizen zu Platos Héhlengleichnis 413

das er nach Plato ist, fiihlt sich eben erst dann befriedigt, wenn er auf
dieser tieferen Ebene befriedigt ist, wohingegen der praktische Hedonis-
mus von einer Unbefriedigtheit auf tieferer Ebene zeugt.

5. Doch die Idee des Guten ist nicht nur im gekennzeichneten Sinne
oberstes Prinzip des privaten, sondern auch des 6ffentlichen verniinfti-
gen Handelns. Das o6ffentliche Handeln ist aber das politische. Die Idee
des Guten als oberstes praktisches Prinzip ist auch das oberste Prinzip
verniinftiger Politik. Die verniinftige Politik ist eben nach Plato philoso-
phisch, die Philosophie aber politisch, und seine « Republik» ein Tracta-
tus philosophico-politicus oder politico-philosophicus. Sie ist nimlich
nicht nur das Buch von der Macht des Staates und von der Macht der
Ideen, sondern auch das Buch von der Macht, die aus der Verbindung
beider in der Hand der Philosophenkdnige entsteht. Denn um das seines
Erachtens realiter vorhandene Machtdefizit der Philosophen und das
Vernunftdefizit der Politiker zu vermeiden, mochte Plato in seinem Ideal-
staat die Fahigkeit zur gréBten Einsicht und zur groBten Macht in den-
selben Personen vereinen. Er wiinscht den Verniinftigen Macht wie den
Michtigen Vernunft. Kurz: Es geht ihm um die Errichtung einer Per-
sonalunion von Vernunft und Macht. Das will das Paradox von der
Philosophenherrschaft oder vom Philosophieren der Herrschenden
(vgl. 473c-e).

Um die in diesem Paradox involvierte Problematik zu erdrtern,
miiBten wir weiter ausholen, als hier moglich ist. Im Grunde ndmlich
handelt es sich in diesem um die Ausformung eines anderen: Dem
Paradox von der Philosophenherrschaft oder vom Philosophieren der
Herrschenden liegt das Sokrates-Paradox « Tugend ist Wissen» zugrunde:
Die Wissensethik wird zur Wissenspolitik. Denn in beiden Fillen wird
angenommen, daB Theorie schon Praxis impliziert: Wissen um Tugend
impliziert schon Tugend und Wissen um die Idee des Guten impliziert
das Tun des Gutférmigen, etwa der Gerechtigkeit in der Republik.

Die Frage also, ob ein Ethiker auch ethisch sein soll, ist fiir Plato
gar keine Frage mehr. Denn ein Ethiker ist schon ethisch. Analoges gilt
vom Politiker als Philosophenkonig. Das ethisch-politische Wissen ist
eben schon eine praktische Macht. Wie ndmlich bei Plato die Episteme
der Techne angeglichen wird und umgekehrt (vgl. 342c, 428b—c), so ist
hier die ethisch-politische Episteme schon ethisch-politische Techne.
Das Paradigma des Wissens aber, das der Wissensethik und -politik
zugrundeliegt, scheint das handwerkliche Wissen zu sein, das als Techne



414 Notizen zu Platos Hohlengleichnis

auch die Macht hat zu machen, was es weiB3 18, Ebenso hat die Wissens-
ethik und -politik die Macht das, was sie weil, zu tun. Der Unterschied
zwischen Praxis und Poiesis spielt dabei fiir Plato noch keine Rolle. Die
handwerkliche Poiesis wird vielmehr zum latenten Modell der ethisch-
politischen Praxis: Wie der Tischler die Idee der Weberlade vor Augen
haben muB, wenn er eine Weberlade macht (vgl. Crat. 389b), und der
Handwerker die Idee des Bettgestelles oder Tisches, wenn er Bettgestelle
oder Tische macht (vgl. 596b), so der Politiker das Muster des Guten
(vgl. 540a), wenn er das Gutférmige #u¢. In der am Handwerk abgelesenen
Machtauffassung des Wissens ist auch der Ubergang von der theoreti-
schen Priamisse «X weill um das Gute» zur praktischen Konklusion «X
tut das Gutférmige» fundiert. Nicht umsonst gilt ja die Erkenntnis als
das Stirkste aller Vermogen (Suvapewv) (vgl. 477d). Diese Dynamis-
Auffassung der Erkenntnis bei Plato bedeutet noch nicht, daf} er sie als
bloBe Moglichkeit im Gegensatz zu einer Wirklichkeit (potentia), sondern
daB er sie als Macht (potestas) auffaBt. Der aristotelische Gegensatz von
Potenz und Akt ist ihm noch fremd. Weil Wissen also selber schon die
Macht ist, sollen die Philosophen an die Macht.

Das aber ist ein normativer Losungsvorschlag des Rechtfertigungs-
problems politischer Herrschaft. Denn herrschen wollen bekanntlich
viele, doch nicht alle, die es wollen, sollen dazu berechtigt sein. Es gibt
so fiir Plato kein Herrschaftsrecht des militirisch, wirtschaftlich oder
einfach im weitesten Sinne des Wortes physisch Stidrkeren, sondern nur
des Wissenderen. Das natiirliche Herrschaftsrecht der (physischen)
Stiarke, das Thukydides’ «Geschichte des Peloponnesischen Krieges»
im Melierdialog so eindriicklich beschreibt (vgl. insbesondere V. 105),
hebt er auf zugunsten des normativen des Wissens, das er durch seinen
Sprecher Sokrates nicht weniger eindriicklich vorschreibt.

Offenbar handelt es sich dabei nicht um irgendein Wissen, sondern
um ein Wissen von den Ideen und insbesondere der Idee des Guten.
Es handelt sich also um die Forderung einer Politik von Ideen her.
Aber gerade von dieser Idealpolitik verspricht sich Plato auch den
realpolitischen Erfolg. Denn wer in der Idee des Guten das eine Ziel

18 Auf das handwerkliche Wissen als Paradigma der Wissensethik hat u. a.
J. HinTikkA hingewiesen im brillanten Artikel Plato on Knowing How, Knowing
That, and Knowing What in Knowledge and the Known, S. 32—-49, Dordrecht/Boston
1974. Das handwerkliche Wissen scheint aber auch das latente Paradigma der Wis-
senspolitik, also nicht nur des Sokrates-Paradoxes, «Tugend ist Wissen», sondern
auch des Paradoxes von der Philosophenherrschaft zu sein. Vgl. R. K. SPRAGUE,
Plato’s Philosopher-King, Columbia, South Carolina 1976.



Notizen zu Platos Hoéhlengleichnis 415

des Handelns (vgl. 519¢) oder hiochste Gut sieht, wird es nicht mehr in
der Macht sehen. Er wird den Machtgebrauch vielmehr fiir eine Ver-
pflichtung halten, die sich am Paradigma der Idee des Guten orientiert
(vgl. 540a). Da die Philosophen in diesem Sinne die Macht relativiert
sehen, werden sie sich nach Ansicht Platos auch nicht um sie streiten,
als ob sie ein gar groBes Gut wire (vgl. 520d). Dadurch werden auch die
unseligen staatsinternen Machtkdmpfe verhindert (vgl. 521a-b). Die
«Republik» ist so nicht nur das Buch von der Macht, sondern auch von
der Beschrinkung der Macht. Wie? Durch Orientierung an einem hdhe-
ren Gut, dem Guten als hochstem Gut. Denn weil die Philosophen im
Handeln nicht von dem abfallen, was sie wissen, werden sie das Gute
auch tun: Sie werden es auf der niedrigeren Stufe der Gerechtigkeit im
Staat verwirklichen (vgl. 540e).

Nun ist aber im Fall des Sokrates-Paradoxes der Schlu3 von theo-
retischen Priamissen zu einer praktischen Konklusion nicht zuléssig.
Ebensowenig gilt dessen kontrapositive Ausdeutung, wonach niemand
freiwillig, sondern nur aus Unwissenheit fehlt (nemo sua sponte peccat).
Denn einer unleugbaren Erfahrung zufolge sind die Leidenschaften der
Menschen stirker als deren Vernunft: Auch wenn wir das Gute erkannt
haben, haben wir oft nicht die Kraft, es zu tun: «Nous n’avons pas la
force de suivre toute notre raison» (La Rochefoucauld). Wenn ferner
Wissen der Tugend schon Tun der Tugend impliziert, warum dann nicht
Wissen des Lasters Tun des Lasters? Weiterhin ist es nicht einmal
definitorisches Wesenswissen, das entsprechendes Handeln veranlaBt,
wie Sokrates anzunehmen scheint, sondern exemplifikatorisches Einzel-
wissen. Denn nicht Definitionen, sondern Beispiele ziehen in moralischen
(und unmoralischen) Dingen mit. Wenn Jesus auf die Frage «Wer ist
denn mein Nichster?» antwortet: «Es war einmal ein Mensch, der ging
von Jerusalem hinab gen Jericho, und fiel unter die Rduber: ...» (Luk
10,29-30), so ist das zweifelsohne wirksamer, als wenn er eine trockene
Realdefinition des Nichsten oder der Nichstenliebe gegeben hitte. In
der moralischen Praxis ist &s nimlich hier gerade umgekehrt wie in der
moralischen Theorie: In der Theorie sind Definitionen nétig, in der
Praxis Beispiele, wobei auch Beispiele noch nicht notwendig entspre-
chendes Handeln nach sich ziehen.

Um dieses Paradox zu losen, ist schon viel geschrieben, der ent-
scheidende Punkt jedoch noch kaum beriicksichtigt worden 1°. Wenn

19 Vgl. z. B. J. GourLp, The Development of Plato’s Ethics, S.3-53, New



416 Notizen zu Platos Hohlengleichnis

wir den deskriptiven Siatzen, daBB Tugend Wissen ist und niemand frei-
willig, sondern nur aus Unwissenheit fehlt, einen legitimierbaren Sinn
geben wollen, dann miissen wir sie als kryptonormative deuten: Tugend
soll Wissen sein und niemand sol/ freiwillig, sondern nur aus Unwissen-
heit fehlen. Also nicht mehr: Nemo sua sponte peccat, sondern vielmehr:
Nemo sua sponte peccet. Ebenso hat das Wortchen «ist» in der These
«Tugend ist Wissen» normative Bedeutung. Denn die in den bisherigen
Bedeutungsunterscheidungen dieses Wortchens stillschweigend gemachte
Voraussetzung, daB dieses Hilfsverb nur deskriptive Bedeutung hat,
iibersieht, daB es auch normative besitzt 2. So gedeutet verschwindet
das Sokrates-Paradox und ergibt sich ein legitimierbarer Sinn: Wissen
1st noch nicht, doch soll praktische Macht sein.

Doch so gedeutet, zeugt das Sokrates-Paradox gerade davon, daB
die Affekte stirker sind als die Vernunft: Denn dann erweist sich ein
Wunsch als Vater des von Sokrates behaupteten Faktums, daB Tugend
Wissen ist und niemand freiwillig, sondern nur aus Unwissenheit fehlt:
Der Wunsch war Vater des Faktums. Dann aber entspringt die Wissens-
ethik nicht selber dem Wissen oder der Ratio, sondern etwas Irratio-
nalem, dem Willen, der Leidenschaft. Ist es nicht auch eine Leiden-
schaft, die von den Leidenschaften zu befreien sucht? Wie nidmlich nach
einer tiefen Einsicht Spinozas Affekte nicht durch Gedanken, sondern
durch andere Affekte iiberwunden werden, so wird die Irrationalitdt
einer Instinktethik und -politik nicht durch eine Wissensethik und -poli-
tik, sondern durch den Wunsch nach einer Wissensethik und -politik
iiberwunden.

Der Wunsch- und Illusionscharakter zeigt sich ebenfalls bei dem
im Sokrates-Paradox fundierten Paradox von der Philosophenherr-
schaft oder vom Philosophieren der Herrschenden. Denn diejenigen, die
sagen, wie die Menschen zu fiihren seien, sind meistens nicht in der Lage,

York 1955; R. E. ALLEN, The Socratic Paradox in: Journal of the History of Ideas,
1960 (21) 256-65; G. ViLAsTOS, Socratic Knowledge and Platonic ‘Pessimism’ in:
Platonic Studies, S.204-217, Princeton 1973; J. HINTIKKA, op. cit.; G. SANTAS,
Socrvates, Philosophy in Plato’s Early Dialogues, S. 189-194, London, Boston and
Henley 1979. Einzig J. Gould scheint mit dem Satz «The proposition ‘virtue is
knowledge’ is a disguised recommendation, a ‘persuasive definition’...», op. cit.
S. 28, unsere Position vorwegzunehmen. Die normative Bedeutung des Wértchens
«ist» wird jedoch von ihm nicht explizit gemacht.

20 Vgl. R. FERBER, Zenons Pavadoxien dev Bewegung und die Strukiur von
Raum und Zeit in Zetemata, Monographien zuv klassischen Alteviumswissenschaft,
Heft 76, S. 86-87, Miinchen 1981.



Notizen zu Platos Héhlengleichnis 417

sie selber zu fithren: Die Theoretiker der Macht sind meist nicht deren
Empiriker, wie ja auch der theoretische Arzt dem empirischen in der
Praxis unterlegen ist (vgl. Aristoteles, Metaph. Al. 981a12-24). Auch
wenn nimlich das Wissen um das Gute das Tun des Gutférmigen impli-
zierte, hitten die Philosophenkénige damit noch wenig Macht iiber
andere:

«...: perché uno uomo, che voglia fare in tutte le parte professione di

buono, conviene ruini infra tanti che non sono buoni. Onde & necessa-

rio a uno principe, volendosi mantenere, imparare a potere essere non
buono, e usarlo e non 'usare secondo la necessita.» 2!

Auch Plato ist ja bekanntlich an der Verwirklichung seiner «Re-
publik» des Guten in Sizilien gescheitert, was vielleicht nicht einmal
schlecht war. Denn eine reine politische Theorie, die tale quale in die
Praxis umgesetzt wird, degeneriert meist schnell zum reinen Machia-
vellismus, wofiir die neuere Geschichte einige Beispiele aufweist. Auch
aus der Platonopolis wire vermutlich schnell eine «Machiavellipolis»
geworden, zumal sie ja schon auf dem Papier mit der Staatsliige ma-
chiavellistische Ziige aufweist (vgl. 414b—415d).

Im iibrigen hat eine politische Theorie in der Regel nur dann eine
Chance auf Verwirklichung, wenn sie einem praktischen Bediirfnis
womoglich einer Mehrheit entgegenkommt. Die Theorie von der Philoso-
phenherrschaft oder vom Philosophieren der Herrschenden jedoch
kommt unseres Wissens keinem praktischen Bediirfnis einer Mehrheit
entgegen. Doch auch wenn dieses Paradox nur ein Wunschtraum ist,
so ist es trotzdem unangemessen, sich dariiber zu mokieren. Auch
Wunschtriume konnen ihr Licht auf die Realitit werfen, Illusionen
INluminationen sein. Wenn nidmlich nicht unbedingt im Sinne Platos,
so ist es doch sonst sinnvoll, wenn die Michtigen ein gewisses Mal} an
Einsicht und die Einsichtigen ein gewisses MalBl an Macht besitzen. Denn
leider ist es nicht nur so, daB Macht korrumpiert, sondern auch vélliger
Mangel an Macht, was nicht weiter exemplifiziert zu werden braucht.

21 N. MacHIAVELLI, Il Principe, S. 147, Milano 1975.



418 Notizen zu Platos Hdohlengleichnis

I1I.

Doch mit der platonischen Auslegung von 517a-c ist der Gehalt
des Hohlengleichnisses noch nicht ausgeschépft:

1. Der Aufstieg vom Dunkel der Hohle ins Tageslicht symbolisiert
nicht nur «die Kraft, welche die gesamte Beschéftigung mit den Kiinsten
bewirkt ...» (532c4-5), sondern auch die platonische Neubestimmung
der Paideia als Umlenkung der Seele:

«Wir miissen daher, sprach ich, so hieriiber denken, wenn das Bisherige
richtig ist, daB die Unterweisung (mowdele) nicht das sei, wofiir einige
sich vermessen sie auszugeben. Namlich sie behaupten, wenn keine
Erkenntnis in der Seele sei, kénnten sie sie ihr einsetzen, wie wenn sie
blinden Augen ein Gesicht einsetzten. — Das behaupten sie freilich,
sagte er. — Die jetzige Rede aber, sprach ich, deutet an, daB dieses
der Seele eines jeden einwohnende Vermoégen und das Organ, womit
jeder begreift, wie wenn ein Auge nicht anders als mit dem gesamten
Leibe zugleich sich aus dem Finstern ans Helle wenden kénnte, so
auch dieses mit der gesamten Seele (obv 6An 17} Puy}) zugleich von dem
Werdenden abgefiihrt werden mubB, bis es das Anschauen des Seien-
den und des glinzendsten unter dem Seienden aushalten lernt. Die-
ses aber, sagten wir, sei das Gute; nicht wahr? — Ja. — Hiervon nun
eben, sprach ich, mag sie wohl die Kunst sein, die Kunst der Umlen-
kung (téyvn tic mepaywyic), auf welche Weise wohl am leichtesten
und wirksamsten dieses Vermogen kann umgewendet werden, nicht
die Kunst, ihm das Sehen erst einzubilden, sondern als ob es dies schon
habe und nur nicht recht gestellt sei und nicht sehe, wohin es solle,
ihm dieses zu erleichtern» (518b—d).

Die Paideia als Umlenkung der Seele lenkt sie also vom Werden
ab aufs Sein hin, das heiBt sie lenkt vom Parmenideischen Urdichotom
des Werdens ab zum Urdichotom des Seins hin, um in der Schau des
«Glinzendsten unter dem Seienden» (518c9), in der Schau des Guten zu
enden. Die Neubestimmung der Paideia durch Plato fuBlt so auf der
Parmenideischen Urdichotomie, ohne die auch die Pidagogiktheorie
Platos undenkbar wire. Doch wihrend Parmenides das Verhiltnis
zwischen den beiden Dichotomen sowohl in ontologischer als auch in
anthropologischer Hinsicht offenld8t, so wird es von Plato nicht nur
ontologisch, sondern auch anthropologisch ausgewertet. Die anthropo-
logische Auswertung besteht unter anderem in der platonischen Auf-



Notizen zu Platos Héhlengleichnis 419

fassung der Paideia als Aufstieg vom Urdichotom des Werdens zu dem
des Seins. Uber die Parmenideische Urdichotomie hinaus aber geht Plato,
wenn er das Ziel der Paideia nicht in der Erfassung des Seins, sondern
in der Schau des Guten beziehungsweise der Idee des Guten sieht.

Bemerkenswert ist nun an dieser platonischen Neubestimmung der
Paideia noch folgendes:

a) Die platonische Paideia ist holistisch. Die Dynamis und das
Organon, womit jeder lernt (vgl. 518¢5-6), miissen mit der gesamten
Seele (obv 8y T} Yuyf) vom Werdenden weggefiihrt werden (vgl. 518c4—
9). Dieses Organon ist aber der verniinftige Seelenteil im Gegensatz zum
mutvollen oder begehrlichen (vgl. 438d-441c). Miissen nun die Dynamis
und das Organon, womit jeder lernt, zusammen mit der ganzen Seele
umgewendet werden, dann der verniinftige Seelenteil zusammen mit
dem mutvollen und begehrlichen. Der mutvolle und begehrliche ist
aber der Wille im Unterschied zur Vernunft. Zwar hat Plato keinen
dquivalenten Begriff fiir den neuzeitlichen des Willens gehabt. Nichts-
destoweniger liegt die Dichotomie von Wille und Vernunft auch der
platonischen Trichotomie der Seele zugrunde. Wie nun das Auge mit
dem ganzen Leibe, so muB die Vernunft mit dem Willen umgewendet
werden. Die Umwendung ist so nicht nur eine Sache der Vernunft,
sondern der Vernunft u#nd des Willens. Vernunft allein ist zweideutig,
je nach dem Willen. Ist der Wille bose, so wird sich auch die Seele und
damit die von Bosheit (verdunkelte und erhellte) Vernunft auf das Bése
richten (vgl. 519a). Wird umgekehrt der dem Werden, also dem von
Plato negativ Bewerteten, anhingende bése Wille beschnitten, so richtet
sich auch die Seele empor. Die Paideia hat so fiir Plato keineswegs nur
eine intellektuelle, sondern auch eine moralische Aufgabe: Sie wendet
Vernunft und Willen, — die ganze Seele.

b) Die platonische Paideia geht von einem Vorwissen aus. Sie
setzt uns ndmlich nicht einfach nur neue Augen ein, sondern verschiebt
nur die Blickrichtung der alten (vgl. 518b8—c2, d5-7). In uns liegt nim-
lich nicht nur der Same zu Wissenschaft und Moral, sondern auch Wissen-
schaft und Moral, wievohl nur in gewissem, nimlich in verhiilltem Sinne.
Ziel der Paideia ist nicht die Entdeckung von neuem Wissen, sondern
die Aufdeckung des alten. Das aber ist als Weiterentwicklung der durch
das Menon-Paradox angeregten Problematik zu verstehen:

«Daf3 nimlich ein Mensch unmdéglich suchen kann, weder was er weil3,
noch was er nicht wei3. Niamlich weder was er wei3, kann er suchen,



420 Notizen zu Platos Héhlengleichnis

denn er weil es ja, und es bedarf dafiir keines Suchens weiter; noch
was er nicht weill, denn er weill ja dann auch nicht, was er suchen
soll» (Men. 80e).

Im «Menon» wird dieses Paradox durch die Lehre von der Anamnesis
und des durch sie bedingten Vorwissens gelost (vgl. 81c—d). Diese
Theorie des ekphorischen Wissenserwerbes durch Erinnerung kommt hier
nicht an die Oberfliche des Textes, wiewohl auch sie unter der Ober-
fliche steckt. Es entspricht eben Platos schriftstellerischer Sparsamkeit,
hier nur die Umlenkung eines schon bestehenden Vorwissens explizit
zu machen, auch wenn diese Umlenkung der Sicht zur Einsicht, der
Doxa zur Episteme implizit anamnetischer Natur ist.

c) Das Ziel der Umlenkung aber besteht nicht in der Schau des
Seienden, sondern des «Glinzendsten unter dem Seienden» (518¢9),
des Guten oder der Idee des Guten. Die moralisch und intellektuell auf-
zufassende platonische Paideia endet so in der Schau desjenigen, was
Wissenschaft und Moral und damit sie selbst erst moglich macht, in der
Schau ihrer eigenen Bedingung der Moglichkeit. Wenn wir hier die in
Platos piddagogischer Theorie implizite Lehre von der Anamnesis explizit
machen diirfen, so 148t sich sagen: Die platonische Paideia als Riick-
kehr zum Ursprung besteht in der Erinnerung an die Idee des Guten
als des Dritten zwischen Denken und Sein. Sie besteht so keineswegs
nur in Bildung und Erziehung im heutigen Sinne, vielmehr konnen
Bildung und Erziehung, wie man sie heute auffassen mag, ohne weiteres
mit der Apaideusia im platonischen Sinne Hand in Hand gehen. Umge-
kehrt bedeutet die platonische Apaideusia keineswegs nur Mangel an
Bildung und Erziehung, wie man sie heute auffassen mag, sondern
Vergessenheit des Dritten, des GroBten, was es zu lernen gibt (vgl. 505a,
519c). Darin liegt letztlich unsere Entfernung vom Ursprung. Das ist
unsere menschliche Lage, die wir mit den Bewohnern der Hohle teilen.
Es scheint eben nicht nur zum Wesen von etwas GroBem zu gehoren,
daB3 es miBverstanden, sondern auch, daB es vergessen wird. Da jedoch
das Vergessen ebenfalls das Vergessen vergiBt und selbst der Verlust
verloren geht, wissen wir nicht um unsere Amnesie. Wir wehren uns
sogar, an sie erinnert zu werden. Wir wollen sie vergessen.

2. Doch wie ist unsere menschliche Grundsituation der Vergessen-
heit des Dritten moglich geworden? Die Antwort 148t sich im Sinne
Platos auf erster Stufe so geben: Weil wir in einen kollektiven Wahn
appoclvy, 515¢5), in eine Zwangspsychose hineingeboren wurden: Von



Notizen zu Platos Hohlengleichnis 421

Kindheit an (vgl. 514a5) halten wir fiir wirklich und wertvoll, was nicht
eigentlich wirklich und wertvoll ist, ndmlich die Sinneswelt. Sie dringt
sich uns auf mit iiberwiltigender Macht, sobald wir nur schon die Augen
offnen, und verfolgt uns bis in die Triume hinein. Wir leben alle unter
Sinneszwang. Was aber nach Plato allein wirklich und wertvoll ist, die
unsinnlichen Ideen, das ist fiir uns unwirklich und wertlos, zumal wir
nicht einmal deren Existenz ahnen.

Diese ontologisch-axiologische Psychose dehnt sich auch auf uns
und unsere Mitmenschen aus. Wir sehen ndmlich nicht nur die Schatten
der voriibergehenden Dinge, sondern auch von uns und unseren Mit-
bewohnern der Hohle sehen wir nur die Schatten (vgl. 515a6). Wir sind
umgekehrte Peter Schlemihls. Auch bei uns und unseren Mitmenschen
halten wir fiir wirklich und wertvoll, was nicht eigentlich wirklich und
wertvoll ist, nimlich das Sinnliche und dessen Kostlichkeiten, etwa Aus-
sehen, Ansehen, Besitz und Macht und all die anderen sinnlichen Stiitzen
des Ichs. Die Entfernung vom Ursprung und Vergessenheit des Dritten
bedeutet so auch eine Entfernung von uns und unseren Mitmenschen,
eine kollektive Selbstentfremdung und Selbstvergessenheit wie auch eine
gegenseitige Entfremdung und Vergessenheit. Deshalb ist die Vergessen-
heit des Dritten auch die Selbstvergessenheit des Menschen.

Mit dieser kollektiven Zwangspsychose von der Sinneswelt hingt
aber auch unsere menschliche Grundsituation der Zeitlichkeit zusammen,
die ebenfalls im Hohlengleichnis zum Ausdruck kommt: Die Hdohlen-
menschen haben Ehre, Lob und Belohnung fiir den bestimmt, der das
Voriiberziehende am schirfsten sieht und am besten behilt, was zuerst
zu kommen pflegt und was zuletzt und was 2ugleich und daher also am
besten vorhersehen kann, was nun erscheinen wird (vgl. 516¢c-d). Wir
und die Sinnendinge sind so offenbar der Zeitlichkeit unterworfen. Da
fiir Plato aber die Sinnendinge der Veranderung in der Zeit unterstehen,
ist die Psychose von der Sinneswelt auch die von der Verinderung und
Zeitlichkeit, die uns mit der Sinneswelt iiberwiltigt. Real ist ndmlich
nach Plato nur das Unverdnderliche und Immerseiende, die Ideen.

Aber auch Ehre, Lob und Belohnung fiir die beschriebene Titigkeit
in der zeitlichen Sinneswelt, etwa die Titigkeit der empirischen Wissen-
schaft und Politik, sind nichts eigentlich Wirkliches und Wertvolles,
sondern ebenfalls Wahn. Auch die soziale Anerkennung und ihre (finan-
ziellen) Folgen sind eine Psychose. Das zeigt sich an folgendem: Der in
das Tageslicht Hinaufgestiegene wird die bei den Hohlenmenschen
Geehrten und Machthabenden nicht beneiden, sondern wie Achilles in

28



422 Notizen zu Platos Hohlengleichnis

der Unterwelt (vgl. Od. XI, 489) viel lieber «das Feld als Tagelchner
bestellen einem diirftigen Mann» und lieber alles iiber sich ergehen lassen,
als wieder solche Meinungen zu haben wie dort und dort zu leben (vgl.
516d). Um eine Psychose beneidet man eben niemanden. Der Hinauf-
gestiegene wird sich dagegen gliicklich preisen tiber die Verinderung,
seine Mitgefangenen aber bemitleiden (vgl. 516¢6). Wiren nun die soziale
Anerkennung und ihre Folgen, welche die Hohlenmenschen erhalten,
etwas wirklich Wertvolles, so wiirde er vermutlich sich bemitleiden,
seine Mitgefangenen aber gliicklich preisen beziehungsweise beneiden,
was er offensichtlich nicht tut. Die «dortige Weisheit» (516¢5), die Weis-
heit der Sinneswelt, ist eben in toto nur die Weisheit einer Psychose.

Treffend wird nun diese kollektive Zwangspsychose von der Sinn-
lichkeit, Verinderung, Zeitlichkeit und sozialen Anerkennung, der wir
alle unterworfen sind, mit einer Gefangenschaft verglichen: Die Zwangs-
psychose ist eben die Gefangenschaft. Sie ist dabei so zwingend, da} wir
sie nicht einmal mehr bemerken: Die Psychose verlduft larviert: Wie
die Gefangenen in der Hohle ihre Gefangenschaft nicht realisieren, so
bemerken auch wir unsere kollektive Zwangspsychose nicht. Den Wahn
erkennt eben nicht, wer von ihm befallen, sondern nur, wer von ihm
befreit ist. Ebenso bemerkt die durch die kollektive Zwangspsychose
veranlaBte Vergessenheit des Dritten nicht, wer das Dritte vergessen,
sondern erst, wer sich an es erinnert hat.

Die Sinnlichkeit der Erkenntnis ist aber nur die erste und néchst-
liegende Stufe zur Erklirung unserer Vergessenheit des Dritten. Auf
tieferer Stufe ist diese nicht in der Sinnlichkeit, sondern in der Inten-
tionalitit unserer Erkenntnis (im Brentanoschen Sinne) fundiert. Denn
da unsere Erkenntnis immer auf etwas bezogen ist, verstellt sie syste-
matisch das Dritte zwischen sich und Erkanntem, das diese Beziehung
auf das Erkannte erst ermdglicht. Von dieser Intentionalitit ist die
Sinnlichkeit unserer Erkenntnis nur e¢s» Ausdruck; bleibt sie doch auch
fiir die unsinnliche noch bestehen.

3. Doch ist unsere Psychose nicht unheilbar. Es gibt eine Heilung
und Befreiung von Fessel und Wahnsinn (vgl. 515¢4-5). Sie vollzieht
sich durch die platonische Paideia als Umlenkung der Seele, die auch die
wahre Philosophie ist. Ein groBer Philosoph sagt auch wieder neu, was
die Philosophie ist:

«Das ist nun freilich, scheint es, nicht wie sich eine Scherbe umwendet,
sondern es ist eine Umlenkung der Seele (Juyis mepraywyyn), welche aus



Notizen zu Platos Hohlengleichnis 423

einem gleichsam nichtlichen Tage zu dem wahren Tage des Seienden
jene Auffahrt antritt, welche wir eben die wahre Philosophie nennen
wollen» (521c).

Die wahre Philosophie ist so Paideia, die Paideia aber die wahre
Philosophie, die eben wie die Paideia eine intellektuelle ##d moralische
Aufgabe hat. Hier erkennen wir auch die fiir Platos reifes Denken cha-
rakteristische Auffassung der Philosophie: Sie besteht in einer Wen-
dung, Konversion oder Revolution, die plétzlich geschieht (vgl. 515¢6,
vgl. Symp. 210e, Ep. VII. 341d). Platos «Republik»s, von K. Popper
und anderen als Apotheose staatlicher Stabilitit verdammt, ist somit
zutiefst revolutionir. Dies nicht nur, weil sie simtliche damals wie heute
bestehenden Verfassungen auf den Kopf stellt, sondern in ihrem Kern-
stiick eine Revolution nicht nur eingeplant, sondern auch durchgefiihrt
hat. Freilich handelt es sich dabei nicht um eine politische Revolution
der unteren Stidnde gegen die oberen, sondern um eine psychische Revo-
lution der nach unten gerichteten Seelenkrifte nack oben. Es handelt
sich also um eine Revolution der Seele, das heit von Wissen und Willen.
Denn nicht die tatsichlich auf Stabilitit angelegten sozialen Institutio-
nen, sondern die Seelen miissen nach Plato revolutioniert werden, da
ihnen in der Héhle etwas mangelt. Philosophie ist eben wie jedes Bediirf-
nis auch Ausdruck eines Mangels. Die Revolution der Seele ist so die
wahre Philosophie, die wahre Philosophie aber die Revolution der Seele,
die wie jede wahre Philosophie und Revolution auch ein Akt der Befrei-
ung ist und hier in eine Revolution der Welten und Werte miindet:
Sinnes- und Werdewelt werden abgewertet zugunsten der intelligiblen
und immerseienden Welt der Ideen.

Irrefithrend scheint das Hohlengleichnis hier insofern zu sein, als
es nahelegt, daB der ganze Mensch befreit wird. De facto handelt es sich
hier natiirlich nur um eine «Auferstehung der Seele», nicht aber «des
Fleisches». Doch hat es auch in dieser scheinbar irrefiihrenden Form in
Wirklichkeit recht: Wie ndmlich (zumindest nach einer bestimmten
Auffassung) die Bedeutung von Ausdriicken zwar nicht korperlicher
Natur ist, sich aber in einem korperlichen Medium, einer Sprache
inkarniert, so ist auch die Seele wihrend ihres Aufstieges zwar nicht
korperlicher Natur, aber in einem Korper inkarniert. Die Seele ist eben
bei Plato Kind zweier Reiche, eines sichtbaren und eines unsichtbaren.
Der Ubergang aber vom sichtbaren, dem sie scheinbar angehdrt, zum
unsichtbaren, in dem sie wirklich zu Hause ist, geschieht noch #m sicht-
baren. Ebenso geschieht der Aufstieg aus der Zeit noch in der Zeit.



424 Notizen zu Platos Hohlengleichnis

In Platos Metaphorik geht es bei diesem Aufstieg um eine bestimmte
Wendung des Sehens, namlich um das Sehen, das sich aus seinem Philo-
sophiebegriff als Aufstieg vom Urdichotom des Werdens zu dem des
Seins ergibt. Die Philosophie ist Aufblick (vgl. 515c8, 516a5), das plato-
nische Echo auf die «Auffahrt» des Parmenides vom «Haus der Nacht»
«ins Licht» (vgl. I. 9-10), Tardn) ?2. Gut wird dabei der Gegensatz zwi-
schen den beiden Urdichotomen von Plato durch den Kontrast zwischen
dem Dunkel der Hohle und dem Licht des Tages zur metaphorischen
Wirkung gebracht. Denn wenn alles hell oder dunkel wire, dann fielen
auch Helligkeit und Dunkel nicht auf, die eben wie Kontrastfarben
allein nicht wirken. Das heiBt: Bei Gegensatzpaaren wie Dunkel und
Helligkeit miissen beide Glieder bewuBt werden, damit auch nur eines
bewuBt wird. Deshalb kann auch der Aufstieg zum Urdichotom des
Seins durch die sinnliche Wahrnehmung von Kontrasten angeregt wer-
den (vgl. 522e-525a). Diese schwerverstindliche These wird durch die
der Sinnespsychologie bekannte Tatsache verstindlich, da der Kontrast
erst auffallen 14Bt, beziehungsweise die Gegenwart der Gegensitze
Ursache fiir das Erwachen der Einsicht ist. So ist es nach Plato bei der
Wahrnehmung der Eins und der Zahlen der Fall, wobei er sich auf den
Standpunkt des noch der Sinneswelt verhafteten Menschen stellt, der
die Zahlen noch nicht vom Gezdhlten unterscheidet: «Denn wir sehen
dasselbe Ding zugleich als eines und als unendlich vieles» (525a). Da
hier die Eins zugleich mit ihrem Gegenteil, dem Vielen, gesehen wird,
beginnt sich die Seele zu fragen, was denn die Eins selbst wohl ist und
wird so zum Denkbaren beziehungsweise dem Urdichotom des Seins
hingeleitet.

Historisch gesehen, bedeutet diese Wendung: Die Revolution der
Welten und Werte, die sich in der Parmenideischen Urdichotomie voll-
zogen hat, muf in der platonischen Paideia mutatis mutandis von den
angehenden Philosophen wieder erarbeitet werden. In dieser Parmeni-
deischen Revolution der Welten und Werte diirfen wir aber auch den
Ursprung der Metaphysik sehen. Dieser Ursprung wird in der plato-
nischen Paideia wiederholt. Wie von M. Heidegger beobachtet wurde %,

22 Dal} es sich hier um eine Auffahrt handelt, wird neuerdings wieder von ]J.
Owens plausibel gemacht, vgl. J. OWENs, Knowledge and KATABASIS in Parmenides
in The Monist, January (1979) VI, 62, 1, S. 15-25.

23 Vgl. M. HEIDEGGER, Platons Lehve von der Wahrheit in Wegmarken, S. 141,
Frankfurt a. M. 1967.



Notizen zu Platos Hohlengleichnis 425

ist dabei das spitere Wort «Metaphysik» im Hdohlengleichnis schon vor-
geprigt: Der Aufstieg geht pet’ éxeiva, das heiBt nach den Erkenntnis-
stufen der Hohle, éml tabte, das heiBt zu den Ideen und der Idee des
Guten (vgl. 516¢c3). Doch wird der Ursprung der Metaphysik von der
platonischen Paideia nicht nur wiederholt, sondern auch iiberboten,
insofern die Philosophie nicht beim Sein, sondern jenseits des Seins halt-
macht. Denn mit der dianoetischen Erkenntnis des Urdichotoms des
Seins ist die Vergessenheit des Dritten noch nicht iiberwunden, sondern
erst mit der noetischen Schau des jenseits des Seins georteten Dritten
zwischen Denken und Sein, das erst die Intentionalitit des Denkens
ermoglicht. Wenn also die Ontologie des Parmenides Metaphysik ist,
dann die Ontologie Platos hier Metaontologie oder Metametaphysik:
Die Metaphysik Platos birgt in sich auch eine Uberwindung der Meta-
physik.

4. Aber es ist das unvermeidliche Paradox dieser auf das Trans-
seiende gerichteten Metametaphysik, daB sie es zu einem Seienden macht,
wie es das unvermeidliche Paradox des Denkens ist, welches die Inten-
tionalitit des Denkens zu iiberwinden sucht, daB es selber noch in der
Intentionalitit geschieht. Das zeigt sich auch bei Plato. Einerseits gilt
die Idee des Guten als Trans-seiendes (vgl. 509b), andererseits wieder
als «Glanzendstes unter dem Seienden» (518c) und als «Seligstes von allem
Seienden» (vgl. 526e; vgl. dazu 532c, 534a). Diesem ontologischen Wider-
spruch entspricht ein epistemologischer: Einerseits steht die Idee des
Guten als anderes und schoneres denn Erkenntnis (vgl. 509a) iiber der
intentionalen Erkenntnis, die ja erst durch die Idee des Guten moglich
wird. Nach 534b-c hingegen soll die Idee des Guten offenbar rational,
mithin auch intentional erfaBBt werden kénnen.

Dieser Widerspruch ist nicht weg-, sondern so zu erkldren, daB3 die
Idee des Guten notwendigerweise nicht widerspruchsfrei erkennbar ist.
Denn macht Plato das Dritte zwischen und iiber Denken und Sein zu
einem Gegenstand der Erkenntnis, dann nicht nur zu einem grundsitz-
lich Erkennbaren, sondern atich zu einem Seienden: Nur das Seiende
ndmlich ist erkennbar, das Nichtseiende aber unerkennbar (vgl. 476e-
477a). Die metametaphysische Uberwindung der Metaphysik vollzieht
sich so noch als Metaphysik und das heit im Widerspruch mit sich
selbst. Das bildet noch nicht eine (Hegelsche) Dialektik der Metameta-
physik. Denn nicht nur ist der Widerspruch hier kein gleichsam realer
Widerstand, sondern es fehlt auch die Verséhnung der Widerspriiche.



426 Notizen zu Platos Héhlengleichnis

Wohl aber ndhern wir uns diesem Sachverhalt mit der Kantischen Ein-
sicht, daB die menschliche Vernunft beim Bedingten nicht stehenbleiben,
das Unbedingte aber nicht fassen kann, es sei denn kontradiktorisch.
Plato fiihrt hier eben das Denken und damit den Menschen an seine
Grenze, wo er nur noch widerspriichlich denken kann, was er sonst gar
nicht mehr denken kann. Wenn auch dieses kontradiktorische Vorgehen
von einem logischen Standpunkt aus als fehlerhaft verurteilt wird, so ist
dieser Fehler hier nicht nur unvermeidlich, sondern es ist uns durch ihn
auch Wertvollstes mitgeteilt worden.

5. In der «Metaphysik» Platos, wie sie das Hohlengleichnis verdich-
tet, wird aber auch der Beginn des « Humanismus» gesehen. So schreibt
zum Beispiel M. Heidegger in seiner einfluBreichen Interpretation dieses
Gleichnisses: «Der Beginn der Metaphysik im Denken Platos ist zugleich
der Beginn des ‘Humanismus’» 2. Diesen Begriff aber bestimmt er so:
«... daB der Mensch nach je verschiedenen Hinsichten, jedesmal aber
wissentlich in eine Mitte des Seienden riickt, ohne deshalb schon das
hochste Seiende zu seiny 2. Diese Bestimmung des « Humanismus» mag
zwar manchen nachplatonischen treffen, den platonischen aber trifft
sie nicht. Denn jenes «hdchste Seiende» ist fiir Platon kein Seiendes, auch
wenn es nur als Seiendes erfafit werden kann. M. Heidegger verfillt
hier offenbar dem theologischen MiBverstdndnis der Idee des Guten, was
auch durch folgende Sitze bestitigt wird:

«Well diese ‘Idee’ in solcher Weise fur alles die Ursache ist, deshalb
ist sie auch ‘die Idee’, die ‘das Gute’ heilt. Diese héchste und erste
Ursache wird von Plato und entsprechend von Aristoteles 16 Octov,
das Gottliche genannt. Seit der Auslegung des Seins als i3éa ist das
Denken auf das Sein des Seienden metaphysisch, und die Metaphysik
ist theologisch» 26,

Das aber ist ein grundsitzliches MiBverstindnis der platonischen
Philosophie auf ihrem Gipfelpunkt: Die ontotheologische Verfassung der
Metaphysik — wenn man das Kind so taufen will — beginnt erst mit
Aristoteles zu laufen (vg.Metaph. E1. 1026b23-33), auf dem Gipfel-
punkt des platonischen Denkens jedoch ist sie allenfalls erst unterwegs.
Nirgendwo wird denn auch von Plato die Idee des Guten das Gottliche
genannt. Es ist vielmehr vielleicht der Unterschied zwischen Plato und
Aristoteles, daB3 Aristoteles jene «hichste und erste Ursache» in etwas

2¢ M. HEIDEGGER, ebd. S. 142.
25 M. HEIDEGGER, ebd.
26 M. HEIDEGGER, ebd. S. 141.



Notizen zu Platos Hohlengleichnis 427

Gottlichem und Seiendem, Plato aber in etwas Tranmsgottlichem und
-seiendem sieht. Ebenso ist auch eine Auffassung des Humanismus im
Rahmen der Ontotheologie — der Paideia des Hohlengleichnisses unange-
messen. Platos Paideia bedeutet mehr und Tieferes als eine ontotheologi-
sche oder -atheologische oder sonstwie «humanistische» Humanismus-
konzeption.

Wenn man hier einen Humanismus sehen will, dann ist es - negativ
gesprochen — einer, der von der Inhumanitit unserer menschlichen
Grundsituation, unserer Apaideusia, und der BewuBtmachung dieser
Inhumanitidt ausgeht. Denn moglich wird dieser Aufstieg nur, weil wir
in den vorrevolutionidren Zustand einer Psychose hineingeboren wurden:
Befreiung setzt Gefangenschaft, Heilung Krankheit, Riickkehr zum
Ursprung Entfernung vom Ursprung, Erinnerung an das Dritte Verges-
senheit des Dritten voraus. Die Apaideusia unserer menschlichen Grund-
situation zeigt so die Inhumanitidt dieser Situation: Wir sehen uns in
ihr noch nicht als Menschen, sondern als Schatten von Menschen.

Positiv gesehen besteht der Humanismus der platonischen Paideia
in einer Revolution der Welten und Werte, namlich in einer Abwertung
der Sinnes- und Werdewelt zugunsten einer Aufwertung der intelligiblen
und immerseienden. Damit geht aber auch eine Abwertung des sinn-
lichen Menschen zugunsten einer Aufwertung des geistigen Hand in
Hand: Wie die Sinnesdinge die Ideen verstellen oder auf sie verweisen
konnen, so kann sich auch der Mensch aktiv im Zusammenhang mit der
intelligiblen Welt oder ohne sie sehen. Da aber fiir Plato die Idee des
Guten als Drittes zwischen Denken und Sein Ziel der Paideia ist, geht
es letztlich der Paideia um eine Revolution unserer Vergessenheit des
Dritten in Erinnerung des Dritten. Wie die Vergessenheit des Dritten
dabei die Selbstvergessenheit des Menschen ist, so die Erinnerung an das
Dritte die Autoanamnese des Menschen 27.

6. Bemerkenswert ist ferner, daB in der Paideia auch ein Lehrer
angedeutet wird: Die Paideia braucht einen Pidagogen. Die Heilung
und Befreiung von der Zwangspsychose geschieht nicht einfach vonselbst,
sondern durch jemanden, def den Gefangenen entfesselt und zum Auf-

27 Der Gerechtigkeit halber sei hier erwihnt: Wenn auch M. Heidegger die
Idee des Guten falsch interpretiert hat, so hat er doch der Sache nach im Prinzip
dasselbe wieder vor Augen bekommen, wenn er als «Ereignis» das Dritte zwischen
und iiber Denken bzw. Mensch und Sein bestimmt, vgl. M. HEIDEGGER, Der Satz
der Identitit in Identitdt und Differenz, S. 9-30, Pfullingen 1957¢. Dies wird anders-
wo noch ausfithrlich begriindet werden.



428 Notizen zu Platos Héhlengleichnis

stehen zwingt (vgl. 515c6-7; vgl. 515d1-5, el, e6-8). Wer ist dieser
Jemand? Offenbar ein schon Hinaufgestiegener, vermutlich ein platoni-
scher Sokrates. Diese Vermutung wird dadurch bestitigt, daB er den
Gefangenen mit der sokratischen Frage «Was ist X?» beldstigt (vgl.
515d5) und nicht nur zu Umwendung und Aufstieg, das heiBt zum Philo-
sophieren hoflich einlddt, sondern dazu zwingt (vgl. 515¢6, d5, e6).
Bezeichnend ist ja auch, daB der Gefangene die Aporie erlebt (vgl.
515d6), welche die natiirliche Reaktion auf die sokratische Frage ist
(vgl. z. B. Men. 80a-b) und hier als Mittel der Paideia dient. Die Not-
wendigkeit eines Lehrers wird auch im Verlauf der platonischen Pro-
paideia (vgl. 536d) bzw. dem Studium des Quadriviums betont, das
eben durch die zweite bis fiinfte Stufe des Hohlengleichnisses symbolisiert
wird (vgl. 532c): Die Forschenden bediirfen eines Anfiihrers, ohne den
sie nicht so leicht etwas finden werden (vgl. 528b).

Doch da wir ja alle in die Hohle der Sinneswelt hineingeboren wur-
den, stellt sich die Frage, wer denn diesen Lehrer zum Aufstieg veran-
laBt hat und wer den Lehrer des Lehrers usw. Scheinbar fithrt diese
Frage in einen unendlichen RegreB3, doch historisch gesehen, diirfen wir
vermuten, daBB Parmenides der erste war, der den ehemaligen Héhlen-
menschen Plato aus dem Dunkel der Sinnes- und Werdewelt ins Tages-
licht der intelligiblen und immerseienden gefithrt hat. Auch Plato ist ja
in die Sinneswelt hineingeboren worden, und das Hohlengleichnis ist in
gewissem Sinne nichts anderes als dessen intellektuelle Kurzbiographie
im Bild. Wir sehen unser Leben im Lichte von Theorien. Plato aber sieht
und verbirgt sein Leben im Lichte seiner Theorie.

Doch obwohl ein Lehrer den angehenden Philosophen zu Umwen-
dung und Aufstieg zwingt, nimmt er ihm Umwendung und Aufstieg doch
nicht ab: Der unfreiwillige Adept der Philosophie muB sich selber um-
wenden und den Weg hinauf, wenn auch unter Zwang, selber gehen. Die
Tétigkeit des Lehrers beschrinkt sich allein darauf, den Schiiler zu
Umwendung und Aufstieg zu zwingen. Hat der Schiiler aber den Auf-
stieg hinter sich gebracht, so 148t ihn der Lehrer los und verschwindet.
Platos Pidagoge belehrt eben nicht durch Antworten, die zum Nach-
denken, sondern durch Fragen, die zum Selbst-denken zwingen: «Plato
believed that the young men entering his course of instruction should
first be intoxicated to learn what was in their soul» 28. Lehrer und Schiiler

28 Anekdote 81 in Platonica, The anecdotes concerning the life and wr:tzngs of
Plato by Alice SwiFT RiGINos, S. 217, Leiden 1976.



Notizen zu Platos Hohlengleichnis 429

aber miissen den Weg zur Idee des Guten hinaufsteigen: Die Befreiung
durch Wissen geschieht nur durch eine Leistung ihrerseits. Nicht aber
kommt die Idee des Guten zu ihnen hinab: Die Sonne steigt nicht hinab.

7. Das Hohlengleichnis veranschaulicht weiter, dal wir es vorziehen,
im vorrevolutiondren Zustand der Psychose zu bleiben: Wir verweigern
die uns nach Plato so nétige Befreiung und Heilung, — den Zweck der
Gefangenschaft. Denn ist nicht der Zweck der Gefangenschaft die Be-
freiung? Der Hohlenmensch mull gezwungen werden, ins Licht des
Hohlenfeuers zu schauen, hilt aber die Schatten an der Hohlenwand
tiir wirklicher als das Abgeschattete (vgl. 515¢c—d). Wer eben nur Schatten
sieht und #nur im Finstern sitzt, merkt nicht, daB er nu» Schatten sieht
und #nur im Finstern sitzt. Ebenso weill auch Dummbheit nicht um sich
(vgl. Symp. 204a). Dummbheit ist nicht reflexiv. Um nimlich den ent-
scheidenden Grund zu wiederholen: Bei Gegensatzpaaren wie Dunkel
und Helligkeit, Dummbheit und Intelligenz, miissen beide Glieder bewuBt
werden, damit auch nur eines bewuBBt wird.

Das Hohlengleichnis zeigt aber auch, warum wir es vorziehen, im
vorrevolutioniren Zustand einer Psychose zu bleiben: Weil es Schmerzen
macht und blendet, ins Licht zu schauen (vgl. 515e2, 515¢8, 516al-2).
Im Unterschied zur anstrengungslosen Sinneswahrnehmung ist das
Denken eben nicht nur eine Anstrengung, sondern eine Qual: Das
pabetv ist wabeiv, das Denken qualvoll, wie ja auch der Elenchos Schmer-
zen bereitet. Doch ist es auch nicht ohne Lust. Denn: «Der groBte dem
Menschen mogliche GenuB ist die sntuitive Erkenntnis der Wahrheit» 2.
Wer niamlich Wahrheit sucht, wird auch wahre Lust finden; wer nur
Lust sucht, auch nicht wahre Lust (vgl. 582a-586c¢).

8. Die Paideia der Philosophen bedarf einer Propaideia, das heiBt
einer Propiddeutik (vgl. 536d). Diese wird von den vier Wissenschaften
beziehungsweise Kiinsten ibernommen, die spiter als Quadrivium ins
Lehrprogramm der sieben freien Kiinste des Mittelalters eingegangen
sind, Arithmetik, Geometrie, Astronomie und Harmonik, wenn wir von
der nur kurz beriihrten Steredmetrie (vgl. 528a-d) absehen. Alle diese
vier Kiinste sollen von den angehenden Philosophen nicht um ihres
kommerziellen Nutzens willen betrieben werden, was insbesondere am

2 Diese schlagende Formulierung A. Schopenhauers, zitiert in Av»fhur Scho-
penhauer’s simmitliche Werke, hg. v. J. FRAUENSTADT, Einleitung des Herausgebers,
I, S. 108, Leipzig 19162, trifft auch bei Plato den Nagel auf den Kopf.



430 Notizen zu Platos Hohlengleichnis

Beispiel der Arithmetik betont wird (vgl. 525c). Vermutlich werden sie
deshalb spiter zu den sieben freien Kiinsten gezihlt, gelten ja schon die
Philosophen vermutlich deshalb als Freie (vgl. 536e), weil sie von einer
Erwerbstatigkeit befreit sind. Die vier Kiinste sollen vielmehr betrieben
werden, da sie fiir die Kriegskunst niitzlich sind (vgl. 522e, 526d, 527d)
und die Macht haben (521d1), die Seele vom Werden zu Sein und Wesen
zu schleppen (vgl. 521d, 523a, 524e). Mit der Metapher «schleppen»
bezieht Plato die Propaideia offenbar auf das Hohlengleichnis zuriick,
wo ja der angehende Philosoph durch den steilen und unwegsamen Auf-
stieg geschleppt wird (vgl. 515e¢). Wie schon aus 532b—c hervorging,
symbolisieren die zweite bis fiinfte Stufe des Hohlengleichnisses eben
«die Kraft (§0vapig), welche die gesamte Beschiftigung mit den Kiinsten
besitzt ...» (532c). Auch hier kommt die Machtauffassung des Wissens
zum Ausdruck, und auch hier erkennen wir den EinfluB des Parmenides.
Denn zwar diirfte die Vierzahl des Quadriviums auf die Pythagorier
zuriickgehen 30, aber moglich wird die platonische Interpretation der
Propaideia als «Schleppung» (6Axog) vom Werden zum Sein nur durch
dessen Rezeption und Verwandlung der Parmenideischen Urdichotomie.
Die Pythagorier aber werden gerade wegen ihrer empiristischen Auf-
fassung der Harmonik getadelt (vgl. 530d—e). Anders gesagt: Sie werden
deshalb getadelt, weil sie die Harmonik noch nicht mittels des Parme-
nideischen Urdichotoms des Seins interpretieren. Bestitigt wird der
EinfluB des Parmenides auch durch die explizit geforderte Unieilbar-
keit der Eins in der Arithmetik (vgl. 525a-526a) 3!. Das Ziel der Pro-
paideia aber ist die Dialektik: «Oder wissen wir nicht, daB alles dies nur
das Vorspiel ist zu der Melodie, welche eigentlich erlernt werden soll?»
(531d.) Die eigentliche Melodie ist so nicht die Harmonik, sondern die
Dialektik, welche durch die sechste bis achte Stufe des Hohlengleichnisses
symbolisiert wird und in der Schau der Idee des Guten endet.

9. Das Hohlengleichnis veranschaulicht schlieBlich, daB die zur
Schau der Idee des Guten Hinaufgestiegenen nicht — conditionis humanae
obliti — oben bleiben diirfen, sondern wieder in die Hohle hinabsteigen
miissen (vgl. 519c—d). Am Ort ihres Ursprungs konnen sie nicht bleiben.

30 Vgl. B. L. v. DER WAERDEN, Die Pythagoreer, Religiése Bruderschaft und
Schule dey Wissenschaft, S. 323-336, Ziirich und Munchen 1979.

31 Darauf macht A.SzaBd aufmerksam in Anfinge der griechischen Mathe-
matik, S. 346-352, Miinchen/Wien 1969.



Notizen zu Platos Hohlengleichnis 431

Der Anabasis (vgl. 519d1) folgt die Katabasis (vgl. 516e4, 519d5): Der
Theorie folgt die Praxis auf dem FuBl. Das kaum zufillig gewihlte
Einleitungswort in die «Republik» «Ich stieg hinab» (Katéfznv, 327al)
scheint sogar anzudeuten, daB sich nicht nur die Einleitung, sondern
auch der groBere Teil der « Republik», der es ja wesentlich mit der Praxis
zu tun hat, in der Hohle abspielt. Dies wird auch dadurch nahegelegt,
daB das ganze Gesprich nachts stattfindet (vgl. 328a). Denn wie Proklos
einmal treffend bemerkt, sind die Einleitungszenen in Platos Dialogen
nicht um der dramatischen Spannung willen erfunden worden, auch
nicht um des geschichtlichen Gegenstandes willen, sondern sie wirken
von vorneherein mit an dem philosophischen Ziel des Dialogs 32.

Da sich der Herabgestiegene dabei in der Hohle nicht sofort zurecht-
findet (vgl. 517d), empfingt ihn ein MiBverstindnis: Die Hohlenmen-
schen lachen ihn aus und sagen von ihm, er sei mit verdorbenen Augen
von oben zuriickgekommen und es lohne sich nicht, daB man auch nur
versuche hinaufzukommen. Im Gegenteil, man miisse jeden, der sie
l6sen und hinaufbringen wollte, wenn man seiner nur habhaft werden
kénnte, auch wirklich umbringen (vgl. 516e-517a). Dies ist nicht nur
eine Bestitigung des Gesetzes, dal Unterschied HaB erzeugt, sondern
auch eine Erinnerung an das Schicksal des Sokrates — «qui vive la pieta
quando & ben morto» — und die Gefdhrlichkeit der Philosophie iiber-
haupt, die ja auch Plato zu spiiren bekam.

Die Hohlenmenschen beurteilen eben den Hinaufgestiegenen nach
den Kriterien der «dortigen Weisheit» (516c5), worin er natiirlich ihnen
gegeniiber unterliegt, wihrend sie fiir dasjenige, worin er ihnen gegen-
iiber exzelliert, kein Sensorium, geschweige denn Kriterien der Beur-
teilung haben. Sie sehen nur die Schwiche einer Stirke, die zu erkennen
ihnen nicht gegeben ist, kénnen sie doch nicht zwischen zwei verschiede-
nen Storungen des Gesichtssinnes unterscheiden. Beide weisen wenig-
stens momentan dasselbe Ergebnis, wiewohl ganz verschiedene Griinde
auf. Die eine entsteht daraus, daB man aus dem Licht in die Dunkel-
heit, die andere daraus, daBl man aus der Dunkelheit ins Licht versetzt
wird (vgl. 518a). Ebenso geht es mit der Seele: Sie kann aus einem licht-
volleren Leben herkommend, aus Ungewohnheit verfinstert, oder, aus
groBerem Unverstande ins Hellere gekommen, durch die Fiille des
Glanzes geblendet sein (vgl. 518a6-bl). Bei dem Herabgestiegenen ist

32 Formulierung nach P. FRIEDLANDER, Platon, 1, Seinswahrheit und Lebens-
wirvkiichkeit, S. 245, Berlin 19643,



432 Notizen zu Platos Hoéhlengleichnis

offenbar das erste der Fall. Wie es nun fiir den aus der Hohle Hinauf-
steigenden der Gewodhnung bedarf, um die Tageswelt zu schauen (vgl.
516a5), so fiir den Hinabsteigenden, um wieder die Schatten zu erkennen
(vgl. 517d7, 518a7). Der Mangel an Gewdhnung und das heifit auch an
Erfahrung ist so das Einzige, worin der Philosoph den Hohlenmenschen
unterlegen ist.

Im Grunde aber geht das MiBverstandenwerden des Philosophen
durch die nichtphilosophierende Welt darauf zuriick, da der Philosoph
die Lage der Hohlenmenschen erkennt, nicht aber die Héhlenmenschen
die seine. Doch wihrend der Philosoph die Hoéhlenmenschen nur be-
dauert (vgl. 516c6), sind diese ein bilchen unhéflicher: Sie versuchen,
den Philosophen zu téten (vgl. 517a).

Die theoretische Uberlegenheit des Hinabgestiegenen iiber die in
der Hohle Gebliebenen zeigt sich aber nach der Gewohnung ans Dunkel.
Sokrates spricht zu ihnen:

«Denn gewchnt ihr euch hinein: so werdet ihr tausendmal besser als
die dortigen sehen und jedes Schattenbild erkennen, was es ist und
wovon, weil ihr das Schone, Gute und Gerechte selbst in der Wahrheit
gesehen habt» (520c).

Die Hinabgestiegenen sehen eben die Schattenbilder im Licht der
Urbilder, das Abkiinftige im Lichte des Urspriinglichen, die Eidola im
Lichte der Eide, kurz die Sinnendinge im Lichte der Ideen. Das ist nicht
nur ein Anwendungsfall fiir den monumentalen Satz des Aristoteles:
«Aber das Denken, wenn es etwas iibermidBig Denkbares gedacht hat,
denkt nicht weniger das Geringere, sondern sogar mehr.» (De an. I 4,
429b3-4). Denn die Hinabgestiegenen sehen das Geringere nicht nur
mehy, sondern auch anders: Die Revolution des Denkens bewirkt auch
eine Revolution der Wahrnehmung, insofern die Sinnendinge jetzt nicht
mehr osne, sondern mit den entsprechenden Ideen gesehen werden. In
dieser neuen Sehweise steckt nicht nur Platos Dualismus, sondern auch
der mit dem Dualismus verbundene, wenn auch erst a posteriori ent-
deckte Apriorismus, wonach wir die Sinnendinge erst durch die vor-
gingige Erkenntnis der Ideen erkennen (vgl. Phid. 72e-75b). Erst das
Absehen von den Sinnendingen 148t sie eigentlich sehen. Um ndmlich
etwas von drinnen zu verstehen, muBB man schon etwas von drauBlen
verstanden haben: Die Sinne taugen nichts ohne die Brille des Ideen-
wissens.



Notizen zu Platos Hohlengleichnis 433

Mittels dieser Brille wird aber die theoretische Uberlegenheit des
Philosophen nach der Gewéhnung ans Dunkel auch zur praktischen. Die
Fortsetzung zu obigem Zitat lautet nimlich:

«Und so wird uns und euch der Staat wachend verwaltet werden
und nicht triumend, wie jetzt die meisten von solchen verwaltet
werden, welche Schattengefechte miteinander treiben und sich ent-
zweien um die Obergewalt, als ob sie ein gar groBes Gut wire» (520c-d).

Auch das politische Leben in der Sinnenwelt hilt eben fiir wirklich,
was nicht wirklich ist, und triumt insofern. Erst als Wissenspolitik
erwacht sie. Als Wissenspolitik aber hat sie auch praktische Macht.
Denn das Verbindungsglied der beiden Zitate ist das stillschweigend
vorausgesetzte Sokrates-Paradox, welches Plato hier fiir so selbst-
verstdndlich hilt, daB er es gar nicht mehr eigens erwihnt.

Die Vereinigung von Theorie und Praxis kommt auch im pddagogi-
schen Programm zum Ausdruck, das die angehenden Philosophenkdnige
zu absolvieren haben: Es besteht aus einem theoretischen und einem
praktischen Teil. Der theoretische Teil zerfillt dabei ins Studium des
Quadriviums, das sich vom zwanzigsten (vgl. 537b) bis zum dreiBigsten
(vgl. 537d) Lebensjahr erstreckt, und ins Studium der Dialektik, das
vom dreiBigsten bis zum fiinfunddreiBigsten Lebensjahr dauern soll
(vgl. 539¢). Zwischen dem fiinfunddreiBigsten und fiinfzigsten Lebens-
jahr wird die dialektische Ausbildung durch ein Hohlenpraktikum unter-
brochen. Erst fiinfzigjahrig werden die Philosophen ans Ziel, ndmlich zur
Schau der Idee des Guten gefiihrt, und erst dann sind sie zum Kénigtum
befihigt (vgl. 540a). Denn erst durch die Betrachtung des Jenseitigen
lernen sie das Geheimnis des richtigen Machtgebrauchs im Diesseitigen.

Mit dem Abstieg ist denn auch der Bogen des philosophischen Lebens
vollendet. Und nirgendwo sonst hat uns Plato mehr iiber dieses mit-
geteilt als im Gleichnis dieses Lebens — dem Hohlengleichnis. Zwar hat
ihn nicht nur das Problem des Sophisten, sondern auch das des Philo-
sophen in der Spitzeit weiterbeschiftigt. Doch wihrend er den «Sophi-
stes» noch geschrieben hat, so nicht mehr den « Philosophus». Die Griinde
lassen sich nicht mehr mit Sicherheit angeben. Wir diirfen aber vermuten:

Das groBte Problem des Philosophen ist vielleicht doch der Phi-
losoph 33,

33 Diese Vorstudie soll durch ein Platobuch ergénzt werden, das eine Interpre-
tation und Kiritik aller drei Gleichnisse zum Gegenstand hat. Der Verfasser dankt
dem Schweizerischen Nationalfonds fiir materielle Férderung und Prof. Dr. A.
Graeser fiir die Durchsicht einer fritheren Fassung.



	Notizen zu Platos Höhlengleichnis

