
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 28 (1981)

Heft: 3

Artikel: Notizen zu Platos Höhlengleichnis

Autor: Ferber, Rafael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-813126

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-813126
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rafael Ferber

Notizen zu Piatos Höhlengleichnis

Denn meine Weisheit dürfte wohl eine

geringe sein oder auch eine zweiseitige,
da sie wie ein Traum ist.

Piatos Sokrates

Zu den philosophischen Erlebnissen, die man auf dieser Welt haben

kann, gehört nicht nur das Gefühl, es sei seltsam, daß es diese Welt
gibt, sondern auch das Gefühl, daß es sie gar nicht gibt. Was immer es

aber wirklich gibt, es ist etwas anderes als das, was wir gemeinhin dafür
halten. Das Gefühl ist nicht neu, sondern alt. Es liegt einem Bild zugrunde,

das vielleicht wie kein zweites der philosophischen Weltliteratur das

Bild unserer menschlichen Lage ist - Piatos Höhlengleichnis. Wie unsere
menschliche Lage ist es uns schon irgendwie bekannt. Wie unsere menschliche

Lage ist es uns auch unbekannt. Weil wir beides kennen und nicht
kennen, reizen beide zur Reinterpretation. Wenn Denken Notieren im
Sinne eines Hervorhebens ist, dann soll im folgenden einiges notiert
werden. Einiges, selbstverständlich nicht alles. Denn wie das Gleichnis,

so spricht auch folgende Deutung den größeren philosophischen
Raum, in den sie gehört, mehr an als aus, so daß das Schweigen der

größere Teil des Sprechens von Bild und Deutung ist.



394 Notizen zu Piatos Höhlengleichnis

I.

Das Ziel des Gleichnisses fixiert Sokrates so :

«Nächstdem, sprach ich, vergleiche dir unsere Natur in bezug auf
Bildung und Unbildung (TcatSslaç te nepi xal àroxiSsucnaç) folgendem
Zustande (rcâ0ei) (Rep. 514a. Zitiert wird nach der Übersetzung von
F. Schleiermacher.)

Die Wörter «mxiSeta» und «a7taiSsuata» lassen sich nur notdürftig
ins Deutsche übersetzen. Da die Paideia für Plato jedoch eine moralische
und intellektuelle Funktion hat, läßt sich der Ausdruck dafür vielleicht
am besten mit «Bildung und Erziehung» wiedergeben, wobei «Bildung»
mehr die intellektuelle, «Erziehung» mehr die moralische Funktion
akzentuieren soll. Analog dazu läßt sich «àraxiSeuala» vielleicht am
besten mit «Unbildung und Unerzogenheit» übertragen. Doch auch diese

Transpositionen sind noch notdürftig und irreführend genug. Wir
werden deshalb die griechischen Termini, die Plato kontextual neu
definiert hat, auch im Deutschen verwenden. Aus der kontextualen
Neudefinition ergibt sich auch die neue platonische Bedeutung. - «toxQoç»

heißt soviel wir Erleidnis oder Widerfahrnis.
Was ist nun unserer Natur widerfahren? Dies läßt sich so formulieren

: Daß sie von ihrem Ursprung entfernt ist.
Das aber ist vielleicht der anthropologische Grundgedanke Piatos

und allen Piatonismus, sei er neuplatonisch, christlich oder goethisch
gefärbt (vgl. Faust II: «Am farbigen Abglanz haben wir das Leben.»).
Ja selbst Marxens säkularisierte These von der Entfremdung des
Menschen ist noch ein fernes Echo dieses Gedankens, wenn auch der Ursprung,
von dem wir entfernt sind, bei Marx etwas sehr anderes ist als bei
Plato und bekanntlich in die Zukunft verlegt wird. Die bedeutendste
dichterische Gestaltung dieser anthropologischen Erkenntnis in unserem
Jahrhundert finden wir in Kafkas «Schloß».

Auch das Vergleichsdritte zwischen der Ausgangslage des

Höhlengleichnisses und unserer Apaideusia besteht in der Entfernung vom
Ursprung. Sie kennzeichnet die erste Stufe des Gleichnisses: «Sieh nämlich

Menschen wie in einer unterirdischen höhlenartigen Wohnung...»
(514a). Diese Menschen - wir fassen das Wesentliche kurz zusammen -
sind von Kindheit an gefesselt an Hals und Schenkeln, so daß sie auf
demselben Fleck bleiben und auch nur nach vorne hin sehen, den Kopf
aber herumzudrehen der Fesseln wegen nicht vermögen. Licht haben



Notizen zu Piatos Höhlengleichnis 395

sie von einem Feuer, welches hinter ihnen brennt. Zwischen dem Feuer
und den Gefangenen geht ein Weg. Längs diesem ist eine Mauer
aufgeführt wie die Schranken, welche sich die Gaukler vor den Zuschauern

erbauen, über die herüber sie ihre Kunststücke zeigen. Dieser Mauer

entlang tragen Menschen allerlei Geräte, Bildsäulen sowie andere

steinerne und hölzerne Bilder; einige reden dabei, andere schweigen. Die

Gefangenen aber sehen von sich selbst, voneinander und von dem, was

vorübergetragen wird, nichts anderes als die Schatten, welche das

Feuer auf die ihnen gegenüberstehende Wand der Höhle wirft. Diese

Schatten halten sie für wirklich. Auch die Stimmen, die sie von den

Vorübergehenden hören, schreiben sie den Schatten zu. Kurz: Die
Höhlenmenschen sehen nicht nur nichts von der Sonne Erleuchtetes,
sondern auch kein Licht. Die Entfernung vom Ursprung ist auch eine

vom Licht.
Glaukon meint nun zu dieser Ausgangslage: «Ein gar wunderliches

Bild, sprach er, stellst du dar und wunderliche Gefangene» (515a).
Darauf antwortet Sokrates: «Uns ganz ähnliche...» (ebd.). Also: de

nobis fabula narratur. Plato bedient sich eben einer Verfremdung unserer
menschlichen Situation, damit wir uns über uns wundern. Denn faktisch
leben wir nicht nur in einer falschen Vertrautheit mit der Welt, sondern
auch mit uns: Wir wundern uns vielleicht über gewisse außergewöhnliche

menschliche Eigenschaften und Verhaltensweisen, doch nicht über
unsere gewöhnliche Natur als Menschen. Die fällt uns nicht mehr auf.

Insofern sind wir uns nicht die Nächsten, sondern die Fernsten. Die
Verfremdung durch dieses wunderliche Bild bricht nun diese aus einer

langen Gewöhnung entstandene Vertrautheit und läßt uns dort wiederfinden,

wo wir uns nie vermutetet hätten, in einer Höhle. Und die fällt
uns auf.

Damit uns das Gewöhnliche unserer menschlichen Situation bewußt
wird, brauchen wir nämlich eine außergewöhnliche Situation.

Natürlich ist diese Kaverne eine Fiktion oder ein Traum, gewissermaßen

ein «menschlicher Traum für Wachende» (Soph. 266c). Doch
da uns unsere menschliche Kondition in der Regel nicht mehr wundert,
ist es durchaus angebracht, durch den kontrastierenden Vergleich mit
dem Traum von einer Höhle und ihren Bewohnern diese Kondition
wunderlich zu machen, die nach Plato in gewissem Sinne auch nur ein
Traum ist (vgl. Rep. 476b-d). Durch den einen Traum versucht Plato
so den anderen wunderlich, das heißt bewußt zu machen, durch den von
der Höhle den von der Sinneswelt: «...: man braucht eine Traumwelt,



396 Notizen zu Piatos Höhlengleichnis

um die Eigenschaften der wirklichen Welt zu erkennen, in der wir zu leben

glauben (und die in Wirklichkeit vielleicht auch nur eine andere Traumwelt

ist) »1. Denn überzeugt wohl von den Grenzen des Wissens und der
Macht der Fiktion lehrt er zu wissen durch die Macht der Fiktion.

Die nun folgende sukzessive Aufhebung der Entfernung ist die

Rückkehr in die Nähe zum Ursprung, dem die Höhlenmenschen - und
das sind in gewissem Sinne wir - eigentlich angehören. Wie nämlich bei

Plato das Niedrigere dem Höheren zugeordnet ist - die Sinnendinge
etwa den Ideen -, so auch das Niedrigere im Menschen dem Höheren
im Menschen. Diese Rückkehr in die Nähe zum Ursprung ist nun auch
eine Rückkehr ins Licht und bildet das Vergleichsdritte zwischen dem

Aufstieg des Höhlenmenschen und unserer Paideia. Sie vollzieht sich so :

Auf der zweiten Stufe (515c4-d8) sieht der von den Fesseln Gelöste

und aufzustehen, den Hals umzudrehen und gegen das Licht zu sehen

Gezwungene die Dinge, von denen er vorher nur die Schatten sah. Er
ist jetzt dem Seienden näher und dem «mehr Seienden» (515d3)
zugewandt. Die Umwendung führt so zum in ontischer Hinsicht Gesteigerten
hin; und die Auslegung des Gleichnisses beginnt damit schon im Gleichnis:

Die Schatten an der Wand gelten für die Höhlenmenschen als

Seiendes (vgl. 515b4-5) beziehungsweise Wirkliches. Die Dinge, deren

Abschattungen sie bilden, sind aber «mehr Seiendes» (515d4) beziehungsweise

Wirkliches, das heißt im Grunde : Sie dauern länger und sind wahrer

(vgl. 515d7-8) als das Abgeschattete. Auf der dritten Stufe (515el-5)
sieht er in das Licht selbst, womit zweifelsohne das des Höhlenfeuers

gemeint ist. Auf der vierten (515e6-516a5) wird er durch den unwegsamen

und steilen Aufgang geschleppt, bis er in das Licht der Sonne

gebracht ist. Auf der fünften (516a6-7) würde er Schatten am leichtesten
erkennen, hernach die Bilder der Menschen und der anderen Dinge im
Wasser. Auf der sechsten (516a8) erkennt er die Originale dazu. Auf der
siebten (516a8-b2) würde er, was am Himmel ist und den Himmel selbst

leichter bei Nacht betrachten und in das Mond- und Sternenlicht sehen

als bei Tage in die Sonne und in ihr Licht. Auf der achten (516b3-e2)
sieht er die Sonne selbst. Und dann wird er schon herausbringen,
daß sie es ist, die alle Zeiten und Jahre schafft und alles ordnet in dem
sichtbaren Raum und auch von dem, was sie dort sahen, gewissermaßen
die Ursache ist. Auf der achten Stufe überwindet der Höhlenmensch die

Entfernungvom Ursprung, insofern er den Ursprung als Ursprung erkennt.

1 P. Feyerabend, Wider den Methodenzwang, S. 51, Frankfurt a. M. 1976.



Notizen zu Piatos Höhlengleichnis 397

Der Aufstieg bringt so eine fortschreitende Enthüllung der Wirklichkeit,

die in der Enthüllung ihres Ursprungs endet. Mit der fortschreitenden

Enthüllung der Wirklichkeit steigert sich aber auch die Erkenntnis
der Wirklichkeit.

Doch bleibt der Höhlenmensch nicht auf der achten Stufe stehen,
sondern kehrt mit der neunten (516e3-517a6) wieder ins Dunkel der
Kaverne zurück. Beschreiben so die zweite bis achte Stufe den Aufstieg
vom Abkünftigen zum Ursprung, so die neunte den Abstieg vom
Ursprung zum Abkünftigen. Oder in der primären Metaphorik des

Höhlengleichnisses: Beschreiben die zweite bis achte Stufe den Aufstieg vom
Dunkel der Höhle ins Sonnenlicht, so die neunte den Abstieg vom
Sonnenlicht ins Dunkel der Höhle. Das aber ist - vorgreifend gesprochen

- der Bogen des philosophischen Lebens nach Plato, und das

Höhlengleichnis ist auch wesentlich Gleichnis dieses Lebens.

II.

Der Sohn Athens hat seinem berühmtesten Gleichnis noch eine

Auslegung mitgegeben. Wir gliedern den unerhört dichten Text in fünf
Sinnblöcke :

«(1) Dieses ganze Bild nun, sagte ich, lieber Glaukon, mußt du mit
dem früher Gesagten verbinden (nrpoaaTCTéov), die durch das Gesicht
uns erscheinende Region der Wohnung im Gefängnisse gleichsetzen
(àçoptotoûvxa) und den Schein von dem Feuer darin der Kraft der
Sonne; und wenn du nun das Hinaufsteigen und die Beschauung der
oberen Dinge setzt als den Aufschwung der Seele in die Region der
Erkenntnis, (2) so wird dir nicht entgehen, was mein Glaube (èX7rt;) ist,
da du doch dieses zu wissen begehrst. Gott mag wissen, ob er richtig
ist; (3) was ich wenigstens sehe, das sehe ich so, daß zuletzt unter
allem Erkennbaren und nur mit Mühe die Idee des Guten erblickt
wird, wenn man sie aber erblickt hat, sie auch gleich dafür anerkannt
wird, daß sie für alle die Ursache alles Richtigen und Schönen ist, im
Sichtbaren das Licht und die Sonne, von der dieses abhängt, erzeugend,
im Erkennbaren aber sie allein als Herrscherin Wahrheit und Vernunft
hervorbringend (4) und daß also diese sehen muß, wer vernünftig
handeln will, es sei nun in eigenen oder (5) in öffentlichen Angelegenheiten»

(517a-c).

Bei der Interpretation dieser Auslegung gehen wir nach den fünf
Sinnblöcken vor:



398 Notizen zu Piatos Höhlengleichnis

1. Wie ist die Bemerkung zu verstehen, daß das «ganze Bild» mit
dem «früher Gesagten» zu verbinden sei (Tcpoaa7TT£ov) Mit das «ganze
Bild» ist das Höhlengleichnis gemeint. Denn das Liniengleichnis wird
von Plato nicht eigens als Bild, sondern als Analogie angesprochen

(vgl. 534a). Mit dem «früher Gesagten» aber können Linien- oder
Sonnengleichnis oder beide gemeint sein. Doch angenommen, diese Fragen
seien gelöst, wie ist dann das Höhlengleichnis mit einem der beiden oder
beiden der vorangegangenen zu verbinden? Diese Probleme haben in
unserem Jahrhundert insbesondere die angelsächsische Interpretation
der drei Gleichnisse geradezu hypnotisiert.

Die orthodoxe Auffassung ist dabei die, daß das Höhlengleichnis
mit dem von der Linie zu verbinden sei, die Verbindung aber eine Paral-

lelisierung bedeute. Die vier Seelenzustände (vgl. 511d-e) des

Liniengleichnisses fänden sich so im Höhlengleichnis wieder : Eikasia und Pistis
in der Höhle, Dianoia und Noesis in der Oberwalt. Das «TtpoaoOTTÉov »

bedeute dann soviel wie eine eineindeutige Beziehungsstruktur. Treffend
veranschaulichen R. C. Cross und A. D. Woozley diese Auffassung so:

«We might say that the Line is a map of the country through which
the human mind must travel as it progresses from a low degree of
intelligence to the highest, while the allegory of the Cave pictures to
us the actual journey through the country mapped out in the Line» 2.

Doch gegen diese orthodoxe Ansicht läßt sich einwenden:

a) Die Bedeutung des Ausdrucks«7rpoaa7UT£ov » ist zu wenig bestimmt,
um eine eineindeutige Beziehungsstruktur zwischen Höhle und Linie
zu verbürgen3.

b) Ob man eine exakte Parallelität zwischen Linie und Höhle
findet, hängt von der Einteilung der Höhle ab. Während aber die Linie
ausdrücklich in vier Teile geteilt wurde, so nicht der Komplex von Höhle
und Oberwelt. Das heißt: Dem Interpreten ist eine gewisse Freiheit
gelassen, den Komplex selber zu gliedern, und faktisch gibt es auch
fast so viele Gliederungen wie Interpreten. Uns schien eine Einteilung
von Höhle und Oberwelt in je vier Stufen sinnvoll 4. Doch während der
Fall in der Oberwelt relativ klar ist, so nicht in der Höhle. Ist zum
Beispiel der Aufstieg durch den unwegsamen und steilen Aufgang eigens

2 R. C. Cross and A. D. Woozley, Plato's Republic, A Philosophical
Commentary, S. 208-9, London and Basingstoke 19806.

3 Vgl. W. D. Ross, Plato's Theory of Ideas, S. 72, Oxford 1951.
4 So auch R. Robinson, Plato's Earlier Dialectic, S. 182, Oxford 19532.



Notizen zu Piatos Höhlengleichnis 399

als Stufe der Realitätserfassung zu verstehen? Hier kann man geteilter
Meinung sein. Eine objektive Textgrundlage jedoch, die eine exakte
Parallelität von Linien- und Höhlengleichnis stützen würde, fehlt.

c) Wenn es eine exakte Korrelation zwischen Linie und Höhle
gäbe, dann müßte die Ausgangslage des Höhlengleichnisses dem episte-
mologischen Status der Eikasia entsprechen. Nun ist es aber
unwahrscheinlich, daß unser alltägliches Verhalten gegenüber der Sinneswelt

nur ein Vermuten von Bildern, also Eikasia, und nicht schon ein
Vertrauen in die abgebildeten Gegenstände, «... nämlich die Tiere bei uns
und das gesamte Gewächsreich und alle Arten des künstlich Gearbeiteten»

(510a), also Pistis ist. Ferner zeigt die Befreiung von den Fesseln,
die sich zwischen der ersten und zweiten Stufe des Höhlengleichnisses
vollzieht, keine Ähnlichkeit mit dem Übergang von der Eikasia zur
Pistis. Denn der Übergang von der ersten bis zur zweiten Stufe in der
Höhle ist durch Befremden gekennzeichnet (vgl. 515d), der von der
Eikasia zur Pistis nicht5.

d) Plato gibt noch eine zweite Auslegung des Höhlengleichnisses.
Wir gliedern die hier aufgezählten Stufen in Entsprechung zu unserer
Gliederung des Höhlengleichnisses:

«(2) Die Lösung aber von den Banden und die Umwendung von den
Schatten zu den Bildern und (3) zum Licht, und (4) das Hinaufsteigen
aus dem unterirdischen Aufenthalt an den Tag, und (5) dort das zwar
auf die Tiere und Pflanzen selbst und auf das Licht der Sonne noch
bestehende Unvermögen hinzuschauen, wohl aber auf deren göttliche
Abbilder im Wasser und Schatten des Seienden, : das ist die Kraft,
welche die gesamte Beschäftigung mit den Künsten besitzt, welche wir
durchgenommen haben; und solche Anleitung gewähren sie dem
Besten in der Seele zum Anschauen des Trefflichsten unter dem
Seienden, wie dort dem Klarsten am Leibe zu der des Glänzendsten
in dem körperlichen und sichtbaren Gebiet» (532b-d).

Hieraus geht eindeutig hervor, daß die zweite bis fünfte Stufe

unserer Einteilung des "Höhlengleichnisses die Kraft symbolisieren,
«welche die gesamte Beschäftigung mit den Künsten besitzt» (532c3-4).
Daraus folgt natürlich nicht, daß die zweite bis fünfte Stufe schon als

Dianoia zu interpretieren wären, sondern nur, daß die Beschäftigung
mit den genannten Künsten die Wendung bewirkt, welche die zweite
bis fünfte Stufe symbolisieren. Eindeutig aber geht daraus hervor, daß

5 Vgl. R. Robinson, op. cit. S. 183.



400 Notizen zu Piatos Höhlengleichnis

die erste Stufe sowohl Eikasia als auch Pistis unter sich begreift. Denn
zweifelsohne bedeutet die Beschäftigung mit den genannten Künsten
nicht eine Umwendung von der Eikasia zur Pistis. Deshalb besteht auch
eine exakte Parallelität zwischen den beiden Seelenzuständen der unteren
Linienhälfte und den Stufen in der Höhle nicht 6. Weiterhin fungieren
auch die Bilder im Liniengleichnis anders als die Schatten in der Höhle :

Die Bilder werden symbolisch aufgefaßt, die Schatten aber für wirklich
gehalten (vgl. 515b5) Die Abbilder werden so im einen Fall in Beziehung

zu ihren Urbildern gesehen, im anderen aber in Isolation.
e) Bestünde eine exakte Parallelität zwischen Linie und Höhle, so

müßten nicht nur Eikasia und Pistis eineindeutige Entsprechungen in
der Höhle, sondern auch Dianoia und Noesis eineindeutige Entsprechungen

in der Oberwelt haben. Da wir aber in der Erkenntnis der Oberwelt
vier Stufen zählen, im oberen Abschnitt der Linie jedoch nur zwei,
nämlich Dianoia und Noesis, ist zumindestens eine eineindeutige Korrelation

zwischen den vier Stufen der Oberwelt mit Dianoia und Noesis

nicht gegeben. Die Annahme aber, Dianoia und Noesis bezögen sich

auf je zwei, die Dianoia auf die fünfte und sechste, die Noesis auf die
siebte und achte, wirkt auf Grund der bisherigen Argumente gegen eine

exakte Korrelation erratisch.
Auf Grund der aufgezählten Argumente dürfen wir annehmen, daß

die orthodoxe Ansicht unhaltbar ist. Doch können wir auch nicht
einfach behaupten, daß das Liniengleichnis nichts mit den vorangegangenen
zu tun hat; ist es doch mit dem «früher Gesagten» zu verbinden (upo-
ctoottéov) (517bl). In der Tat bestehen auch Gemeinsamkeiten, die
eine solche Verbindung ermöglichen :

a) Alle drei Gleichnisse haben gemeinsam, daß sie auf der Zwei-
Welten- beziehungsweise Zwei-Werte-Theorie fußen, das heißt im Grunde
auf der platonischen Rezeption und produktiven Verwandlung der
Parmenideischen Urdichotomie von Sein und Werden. Im
Sonnengleichnis gehört offenbar das Gesehene, nämlich das mit Schatten
Gemischte, das Werdende und Vergehende, der sensiblen, das Gedachte

aber, nämlich Sein und Wahrheit, der intelligiblen Welt an (vgl. 508d-
509b). Ebenso gehört die Sonne zur sensiblen, die Idee des Guten zur
intelligiblen Welt. Im Liniengleichnis symbolisieren die beiden unteren
Abschnitte der Linie wieder Sinnliches, nämlich die Eikones und die

6 Auf diese Stelle hat R. Robinson zum erstenmal aufmerksam gemacht, vgl.
op. cit. S. 183-185.



Notizen zu Piatos Höhlengleichnis 401

entsprechenden Originale, die beiden oberen Abschnitte aber Denkbares,
nämlich die Hypotheseis und das Anhypotheton (vgl. 509e-511b). Im
Höhlengleichnis aber symbolisiert die Höhle wieder die sensible, die

Oberwelt die intelligible Welt: Die durch das Gesicht uns erscheinende

Region wird mit der Wohnung im Gefängnis, also mit der Höhle
verglichen, der Schein des Feuers darin aber mit der Kraft der Sonne. Die
Oberwelt jedoch gilt als Ort des Denkbaren (vgl. 517b).

b) Alle drei Gleichnisse haben ferner die Subjekt-Objekt-Spaltung
gemeinsam, und zwar auf zwei Ebenen, auf der sinnlichen und der
geistigen. Im Sonnengleichnis finden wir die Spaltung in Sehen und
Gesehenes, Denken und Gedachtes (vgl. 508d-509a). Im Liniengleichnis
begegnen wir auf der sinnlichen Ebene der Spaltung in Eikasia und Eiko-
nes, Pistis und Originale, auf der geistigen der in Dianoia und Hypotheseis,

Noesis und Anhypotheton (vgl. 509d-511e). Im Höhlengleichnis
finden wir auf der sinnlichen Ebene die Gegenstände der vier Stufen in
der Höhle und die ihnen entsprechenden Stufen des sinnlichen Sehens,

auf der geistigen Ebene die Gegenstände der vier Stufen der Oberwelt
und die ihnen entsprechenden Stufen des geistigen Sehens.

c) Alle drei Gleichnisse haben ferner gemeinsam, daß sie von der
Idee des Guten handeln, das Sonnen- und Höhlengleichnis explizit
(vgl. 508e-509b, 517b-c), das Liniengleichnis implizit. Denn wir dürfen
annehmen, daß die àp^v) àvuTîôOsToç (510b7) der Linie dasselbe wie die
Idee des Guten ist: Einmal schließt das Liniengleichnis unmittelbar an
das von der Sonne an und führt die Ähnlichkeit mit der Sonne weiter

(vgl. 509c5-6). Also dürfen wir vermuten, daß die Idee des Guten auch

im Liniengleichnis eine Rolle spielt. Wie aber soll sie eine Rolle spielen,

wenn nicht als txpyvj (xvunoGsrop? Ferner wird die Identität von dpyrt
àviOToôsToç und Idee des Guten auch dadurch angezeigt, daß die Dialektik,
die im Liniengleichnis in der Erfassung des avtmoOsTOv als «Anfang von
allem» (vgl. 511b7) endet, im siebten Buch der «Republik» in der Erfassung

der Idee des Guten'ans Ziel kommt (vgl. 534b-c). Deshalb dürfte
wohl die Annahme berechtigt sein, daß der «voraussetzungslose Anfang»
des Liniengleichnisses dasselbe wie die Idee des Guten ist, die dann ohnehin

in der Auslegung des Höhlengleichnisses (vgl. 517b-c) eine zentrale
Rolle spielt.

d) Außer diesen grundsätzlichen Gemeinsamkeiten aller drei Bilder
ist Höhlen- und Sonnengleichnis noch im speziellen das gemeinsam, was

wir ihren Heliotropismus nennen. Beide richten sich nach der Sonne aus,
die in beiden als Grundsymbol fungiert.



402 Notizen zu Piatos Höhlengleichnis

e) Doch auch Sonnen- und Liniengleichnis ist etwas im speziellen

gemeinsam. Sie fußen nämlich nicht nur auf der Zwei-Welten-
beziehungsweise Zwei-Werte-Theorie, sondern auch auf der entsprechenden
dichotomischen Erkenntnistheorie, nämlich auf der Trennung von
Sinnlichkeit beziehungsweise Doxa und Verstand beziehungsweise Noesis

(vgl. 508d, 534a). Diese Trennung wird zwar auch noch im
Höhlengleichnis vorausgesetzt, ist dort aber mehr latent als manifest.

f) Aber auch Höhlen- und Liniengleichnis ist etwas im speziellen
gemeinsam, nämlich das Auf- und Abstiegsmotiv. Freilich geht der
Aufstieg in der Linie in der intelligiblen Welt vor sich (vgl. 510b, 511b),
in der Höhle aber von der sensiblen zur intelligiblen: «..., und wenn du
nun das Hinaufsteigen und die Beschauung der oberen Dinge setzt als

den Aufschwung der Seele in die Region der Erkenntnis ...» (517b4-5) 7.

Ebenso geht der Abstieg in der Linie in der intelligiblen (vgl. 511b-c),
in der Höhle aber von der intelligiblen zur sensiblen Welt vor sich (vgl.
520c). Es läßt sich so auch nicht einfach sagen, das Liniengleichnis lege
statisch dar, was das Höhlengleichnis dynamisch dartut, vielmehr haben
beide ein dynamisches Moment. In der Linie aber finden wir es erst in
der intelligiblen, in der Höhle jedoch schon in der sensiblen Welt.

Gemeinsam haben Höhle und Linie ferner auch das mathematische
und dialektische Motiv - doch mit einem Unterschied: Was die Linie
mehr in Begriffen zu Wort bringt, bringt die Höhle mehr in Bildern zur
Anschauung. Daß die zweite bis fünfte Stufe der Höhle die Kraft
symbolisiert, «welche die gesamte Beschäftigung mit den Künsten [paO^para]
besitzt, welche wir durchgenommen haben» (532c), ging aus der zitierten
zweiten platonischen Auslegung hervor. Daß aber die restlichen Stufen
bis zur achten die Dialektik veranschaulichen, wird nahegelegt durch:
«... und du sollst nicht mehr nur ein Bild dessen, wovon wir reden, sehen,
sondern die Sache selbst...» (533a). Mit «ein Bild» ist hier ein Bild der
Dialektik gemeint, das in der zweiten platonischen Auslegung des

Höhlengleichnisses (vgl. 532c5-dl) latent war. Diese Interpretation der
sechsten bis achten Stufe als Bild der Dialektik wird dadurch bestätigt,
daß jenes Vermögen des Gesichts, welches bestrebt ist, auf die Tiere
selbst zu schauen und auf die Gestirne selbst, ja zuletzt auch auf die
Sonne selbst, ein Abbild der Dialektik ist (vgl. 532a). Das Suffix «selbst»

- das Markenzeichen der Ideen - zeigt deutlich, daß hier Ideen gemeint
sind.

7 Vgl. R. Robinson, op. cit. S. 187.



Notizen zu Piatos Höhlengleichnis 403

Symbolisieren die zweite bis achte Stufe des Höhlengleichnisses
das mathematische und dialektische Motiv der Linie, so erklärt dies

noch zweierlei: (oc) warum die Höhle der Linie folgt und nicht umgekehrt,
wie es zum Beispiel R. Robinson haben möchte 8, und (ß) warum
zwischen der diskursiven Erfassung der Idee des Guten durch die Dialektik
(vgl. 534b-c) und der intuitiven, welche durch die Höhle veranschaulicht
wird und die auch sonst im siebten Buch vorherrscht (vgl. 517b-c,
518c-d, 519c-d, 532c, 540a), kein Widerspruch besteht.

Ad (oc): Symbolisiert die Höhle die beiden erwähnten Motive der

Linie, so ist es natürlich, daß sie ihr folgt und nicht ihr vorangeht.
Ansonsten wüßten wir ja gar nicht, was sie symbolisiert. Da sie ferner
mit den beiden vorangegangenen Gleichnissen auch noch je spezielle
Gemeinsamkeiten hat und ihre Vorgängerinnen gewissermaßen vollendet,
so ist es ebenfalls natürlich, wenn sie die Trias abschließt. Denn eine

Vollendung kommt in der Regel zuletzt.
Ad (ß): Symbolisiert die Höhle ferner in der sechsten bis achten

Stufe die Dialektik der Linie, so ist die intuitive Erfassung der Idee des

Guten in der Höhle als Bild der dialektisch-diskursiven der Linie zu
verstehen. Die Dialektik ist - metaphorisch gesprochen - ein ins-Licht-
Bringen dessen, was im Dunkeln war. Das gemeinsame Dritte von
intuitiver und diskursiver Erfassung liegt in der stufenweisen Erfassung.
Denn nicht nur ein diskursiver Prozeß, sondern auch eine Intuition kann
sich in Stufen, also nicht unmittelbar, sondern mittelbar vollziehen, wie

es die Höhle veranschaulicht. Es ist deshalb verfehlt, zwischen der
diskursiven und intuitiven Erkenntnis der Idee des Guten schon einen

Widerspruch zu wittern. Abgesehen davon, daß hier eine aristotelische

Unterscheidung auf Plato zurückprojiziert wird, ist die platonische
Annahme natürlich : Die Evolution der Erkenntnis, geschehe sie intuitiv
oder diskursiv, geschieht graduiert. Zeigt aber die Linie nur die Graduation,

so die Höhle auch die Hindernisse auf dem Wege dieser Graduation.
Das Fazit aus den bisherigen Überlegungen lautet: Zwischen den

drei Gleichnissen bestehen sowohl Gemeinsamkeiten als auch
Verschiedenheiten; Gemeinsamkeiten der Grundstrukturen, Verschiedenheiten

in den jeweils anderen Akzentuierungen dieser Strukturen: Das 7tpo<joc7r-

teov von517bl dürfen wir deshalb so verstehen, daß das Höhlengleichnis
mit beiden vorangegangenen Bildern zu verbinden ist.

8 Vgl. R. Robinson, op. cit. S. 196.



404 Notizen zu Piatos Höhlengleichnis

Eine adäquate Beschreibung des Verhältnisses der drei Bilder aber
muß sowohl deren Gemeinsamkeit als auch deren Verschiedenheiten

gerecht werden und darf nicht das eine zugunsten des anderen
wegerklären, wie es die einseitig harmonisierenden oder differenzierenden

Deutungen tun. Denn de facto sind beide Momente unbestreitbar
vorhanden. Das wird dadurch bestätigt, daß sich keine der einseitig
differenzierenden oder harmonisierenden Theorien durchgesetzt hat. Weiterhin

muß eine adäquate Beschreibung auch den künstlerischen Gehalt
insbesondere des Höhlengleichnisses berücksichtigen und darf auch
Piatos vermutliche Kompositionsmethode nicht vergessen. Es geht dabei

nicht nur darum, beiden Seiten gerecht zu werden, sondern auch den

Gesichtspunkt zu finden, der sowohl die strukturelle Selbigkeit als auch

Verschiedenheit der drei Gleichnisse erklärt.
Da es eine solche Theorie nicht gibt, schlagen wir eine solche vor,

die der Ähnlichkeit: Die Gleichnisse sind einander ähnlich und weisen

deshalb strukturelle Gemeinsamkeiten aber auch Verschiedenheiten
auf. Denn die Beziehung der Ähnlichkeit involviert bekanntlich
strukturelle Selbigkeit und Verschiedenheit: Die Beziehungsstruktur, welche
das 7tpoaa7TTeov andeutet, ist also eine Ähnlichkeitsstruktur. Diese Theorie

berücksichtigt auch das kompositorische und künstlerische Moment
der drei Gleichnisse, insbesondere des letzten, indem sie es bewußt mit
der bloßen Feststellung einer Ähnlichkeit oder, wenn man will,
Interferenz bewenden läßt und nicht alles zu rationalisieren beansprucht.
Plato hat eben die drei Bilder zum Leidwesen manches Interpreten nicht
auf dem Reißbrett, sondern in freier künstlerischer Intuition entworfen

und wohl erst im nachhinein zu einer Trias gebündelt. Daraus dürften

sich auch gewisse Unstimmigkeiten ergeben haben. Im übrigen sind

nur Sonne und Linie Analogien im mathematischen Sinne von
Verhältnisgleichheiten, das Höhlengleichnis aber wird als Bild bezeichnet

(vgl. 514d, 517a, d). Auch das deutet eine Inkongruenz zwischen Höhle
einerseits sowie Sonne und Linie andererseits an. Piatos Denken ist
eben nicht nur rational aufzuschlüsselnde Philosophie, sondern ebenfalls

Kunst.
Wie uns nun ein Kunstwerk wohl erst deshalb jenes befriedigende

Gefühl gibt, das im Erlebnis des Geheimnisvollen besteht, weil es keine

Rechnung ist, die einfach aufgeht, so ist es auch mit den drei Gleichnissen

und deren Beziehungsstruktur: Sie läßt sich rational nicht völlig
auflösen und besitzt so das Irrationale großer Kunst. Das ist ein Vorzug:
«Ganz befriedigt durch den Eindruck eines Kunstwerks sind wir nur dann,



Notizen zu Piatos Höhlengleichnis 405

wann er etwas hinterläßt, das wir, bei allem Nachdenken darüber, nicht
bis zur Deutlichkeit eines Begriffs herabziehen können» 9. Wegen dieser

Irrationalität ist es auch falsch, die drei Bilder exakt aufeinander
abbilden zu wollen, wie es ebenfalls falsch ist, es mit der bloßen Nicht-
abbildbarkeit bewenden zu lassen.

Plato hat, was für ihn vielleicht das Schwierigste war, in seinem

Denken Maß gehalten und ihm so den Charakter inkommensurabler
Kunst gewahrt: Wie für ihn die Episteme Techne ist, so das Denken
Kunst. Deshalb hat es nicht nur eine Ästhetik, sondern ist auch ästhetisch,

was für einen Platoniker ein Zeichen seiner Wahrheit ist, gilt ihm
doch das Schöne als Abbild des Wahren. Es gehört sogar zur Exzellenz
dieses Denkens, daß es mit ganzer Seele sprechend auch irrational
spricht, ästhetisches Vergnügen und Erkenntnis des Wahren nicht
trennt, sondern verbindet und ein Hybrid von Dichtung und Philosophie

zu sein wagt. Diesem hybriden Charakter seines Denkens verdankt
Plato nicht nur in großem Ausmaß seinen sublimen Stil, sondern auch
die Wirkung dieses Stils, zu dessen Sublimitât auch die gewisse
Nachlässigkeit gehört: «Un homme qui écrit bien n'écrit pas comme on écrit,
mais comme il écrit, et c'est souvent en parlant mal qu'il parle bien.»
Das für ihn typische hybride Denken und Schreiben ihm aber
vorzuwerfen, heißt Plato vorwerfen, daß er Plato war, dessen Denken sich
wie gute Kunst jeder Regel immer wieder entzieht.

Auf Grund des künstlerischen Charakters der drei Gleichnisse und
insbesondere des dritten ist es nicht nur falsch, nach einer eineindeutigen

Beziehungsstruktur zu suchen, sondern auch den Symbolen in der
Höhle sowie dem der Höhle jeweils nur eine exakte Bedeutung zu geben.
Es gibt unseres Wissens keine allegorischen Erklärungen der platonischen

Höhlengeographie, die überzeugend genug wären, um ernsthaft

verteidigbar zu sein. Nicht nur verkennen sie, daß sich die Symbolik
des Höhlengleichnisses wie diejenige eines Homerischen irgendwo
selbstständig macht. Außerdem ignorieren sie auch den we/deutigen Charakter
künstlerischer Symbole, der auch in der platonischen Auslegung von
Höhle und Höhlenmenschen zum Tragen kommt:

Einmal soll die Höhle mit der durch das Gesicht uns erscheinenden

Region, also mit der Sinneswelt gleichgesetzt werden (vgl. 517b). Die

9 A. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung, II, Drittes Buch,
Kapitel 34, S. 466-467, in Arthur Schopenhauer's sämtliche Werke, hg. v. J. Frauen-
städt, III, Leipzig 19162.

27



406 Notizen zu Piatos Höhlengleichnis

Sinnes- und Lebenswelt ist so gewissermaßen die Unterwelt. Aber der
Aufenthalt in der Höhle wird nicht nur als Aufenthalt in der Sinneswelt,
sondern auch juridisch-politisch gedeutet (vgl. 517d-e, vgl. dazu 516c-d).
Die juridisch-politische Deutung besagt jedoch nur, daß sich die
Höhlenmenschen vor Gericht oder anderwärts, das heißt wohl in politischen
Versammlungen «... über die Schatten des Gerechten oder die Bilder,
zu denen sie gehören ...» (517d8-el), also über die Gegenstände der ersten
beiden Stufen des Höhlengleichnisses streiten. Sie steht noch nicht mit
der Deutung der Höhle als Sinneswelt in Widerspruch, da «die Schatten
des Gerechten oder die Bilder, zu denen sie gehören ...» grundsätzlich als

sinnliche Instanzen der Idee der Gerechtigkeit (vgl. 517el-2) interpretiert

werden können, wenn auch als sinnliche Instanzen verschiedener

Stufe, gelten doch die Gegenstände der zweiten Stufe als «mehr Seiendes»

(515d3). Die Höhle versinnbildet so auch eine Welt, welche die

platonische Idee der Gerechtigkeit nicht erkennt, geschweige denn
verwirklicht : Die Sinneswelt ist eine vergleichsweise ungerechte Welt.

Nicht ausgeführt ist aber in der platonischen Auslegung eine Theorie,
die Gaukler und Gefangene als Symbole für Herrscher und Beherrschte
und das Verhältnis zwischen den beiden als irgendein spezifisches
Herrschaftsverhältnis sieht10. Eine solche Theorie ist zwar nicht von
vorneherein auszuschließen, könnten doch die Gaukler (vgl. 514b5) Sophisten
und Dichter bedeuten. Aber es gibt weder einen expliziten Hinweis auf
sie noch wird sie von der subsidiären Gestensprache der Höhleninszenierung

genügend evident gemacht. Spezifischeres als die Sinneswelt, das

juridisch-politische Streiten, die Umwendung zum «mehr Seienden»

(515d3) und das Schillern zwischen diesen Deutungen ergibt die platonische

Auslegung der Höhle nicht, vielmehr ist ihr das Allgemeinbleiben
wesentlich.

Wie jedoch unseres Wissens noch nicht bemerkt wurde, dürfen wir
vermuten, daß die Höhle eine metaphorische Vorform der /üpx aus dem
«Timaius» bildet. Denn auch die Höhle ist gewissermaßen «... die Mutter
und Aufnehmerin alles gewordenen Sichtbaren und durchaus sinnlich
Wahrnehmbaren...» (Tim. 51a), insofern sie das Worin des sinnlich
wahrnehmbaren Höhleninventars ist. Im übrigen gilt ja auch in der

10 Eine politische Deutung vertritt A. S. Ferguson, Plato's Simile of Light,
Part I, The Classical Quarterly, XV, S. 131-152, 1921, Part II, XVI, S. 15-28
1922. Sie wird treffend widerlegt durch W. D. Ross, op. cit., S. 72-74.



Notizen zu Piatos Höhlengleichnis 407

heutigen Traumanalyse die Höhle als Symbol des Mutterschoßesu.
Die sSpa der «Republik» (vgl. 517b2) erscheint so als Vorwegnahme der

yüpa aus dem «Timaius», die Erweiterung der Dichotomie von Sein und
Werden zur Trichotomie von Sein, Werden und Raum (vgl. Tim. 48e-

52d) schon im Höhlengleichnis vorgezeichnet. Freilich nur forgezeichnet.
Die Höhle wird nämlich mit der durch das Gesicht uns erscheinenden

Region verglichen, ist also sichtbar, die Chora aber ist unsichtbar

(vgl. Tim. 52b). Eine konkrete Allegorie des Kaverneninventars hingegen
wird von Plato nicht angegeben, und auch wir lassen das, worüber sich

kaum etwas Plausibles, geschweige denn Sicheres ausmachen läßt,
besser unter dem geheimnisvollen Schleier platonischer Kunst. Dies
scheint uns auch sinnvoller zu sein, als die luxurierende Bedeutungsvegetation

des Gleichnisses zu einer konkreten Allegorie zu verengen.
Denn: «Das Schönste, was wir erleben können, ist das Geheimnisvolle.
Es ist das Grundgefühl, das an der Wiege von wahrer Kunst und Wissenschaft

steht. Wer es nicht kennt..., der ist sozusagen tot und sein Auge
erloschen» 12. De facto steht das Erlebnis des Geheimnisvollen aber nicht
nur am Anfang, sondern auch am Ende von wahrer Kunst und Wissenschaft.

2. Lenken wir nun unsere Aufmerksamkeit den zwar vernachlässigten,

aber im Grunde interessanteren und wichtigeren Fragen der

Auslegung der platonischen Auslegung zu Im zweiten Sinnblock finden wir
das Eingeständnis, daß es sich in der folgenden Interpretation der Idee
des Guten um eine Hoffnung handelt. Eine Hoffnung aber ist ein Affekt,
ein Affekt eine Eigenschaft des Willens, nicht des Verstandes. Das ist
deshalb entscheidend, weil die nun folgende Auslegung der Idee des Guten
somit nicht auf einer Konstruktion des Verstandes, sondern auf einem

Affekt des Willens beruht. Dem entspricht die Häufung von Imperativen,
die wir in den drei Gleichnissen finden 13. Auch Imperative sind Setzungen

des Willens. Obwohl so die Auslegung der Idee des Guten die
intellektuelle Spitze von Piatos' Dialogen bildet, wurzelt sie mehr in Piatos

Willen als Intellekt: Der «Schluß» (vgl. miXXoyiaTea 517cl. vgl. 516b9)
beruht auf einem Entschluß.

11 Darauf macht auch G. Patzig aufmerksam in Piatons Ideenlehre, kritisch
betrachtet, S. 137-138, jetzt in G. Patzig, Tatsachen, Normen, Sätze, Reclam Uni-
versal-Bibliothek 9866, Stuttgart 1980, aber ohne Bezug der Höhle auf die X"Pa des
«Timaius».

12 A. Einstein, Mein Weltbild, hg. v. C. Seelig, S. 9-10, Zürich 1974.
13 Vgl. 508e3, 509b7, dl, 7, 510a5, b2, 511b3, d8, 514al, 2, b8, 515c4, 516e3.



408 Notizen zu Piatos Höhlengleichnis

Der Anfang des nächsten Satzes, der Gott das Wissen zuschreibt,
ob diese Hoffnung richtig ist (vgl. 516b6-7), zeigt, daß Plato zögert, den

Aussagen über die Idee des Guten Gewißheit zuzuerkennen. Er bleibt
vielmehr in der intellektuellen Unsicherheit des ehemaligen Sokrates-
schülers und läßt nur eine auf Hoffnung basierende Meinung vortragen
(vgl. 506c-d). Er ist noch auf der Höhe seines Werkes Sokratiker genug,
um von der Philosophie in der Frage nach dem Guten nicht zuviel zu
erwarten, um zuwenig zu bekommen. Im Gegenteil dürfte er gerade als

Sokratesschüler noch die Erfahrung in Erinnerung haben, die sich
vielleicht am besten so formulieren läßt: «Was die Philosophie den
Menschen verschaffen will [Gewißheit], das verliert er am leichtesten, wenn
er sich mit ihr beschäftigt» (F. Hebel). Auch wo er Sokrates im Verlauf
des Sonnen- und Liniengleichnisses so sprechen läßt, als wisse er um die
Idee des Guten, ist das mit dem Vorbehalt aufzunehmen, den Sokrates

folgendermaßen artikuliert: «Wie? sprach ich, dünkt denn das recht,
was einer nicht weiß, darüber zu reden, als wisse er es?» (506c). Wenn
Sokrates nachher trotzdem so tut, als wisse er um die Idee des Guten,
so ist das noch nicht als Sophistik aufzufassen. Denn nicht nur impliziert
die Vorläufigkeit des Wissens noch keine Unsicherheit oder Schwäche

in der Behauptung dieses Wissens: Wie nämlich sicheres Wissen unsicher,

so kann auch unsicheres Wissen sicher behauptet werden. Es
scheint sogar manchmal für einen Philosophen notwendig zu sein, etwas

zu sagen, als wisse er es, wenn er überhaupt etwas sagen und gehört
werden will, obwohl er vielleicht selber am meisten über die Vorläufigkeit
seines Wissens weiß.

3. Der dritte Sinnblock bringt das Hauptstück der platonischen
Auslegung: Zuletzt (TeXsuToda) unter allem Erkennbaren und nur mit
Mühe wird die Idee des Guten erblickt. Wie im Liniengleichnis gilt so
auch in dem von der Höhle die Idee des Guten als erkennbar und wie in
der Fortsetzung des Liniengleichnisses, dem siebten Buch der «Republik»,

als Ende (tÉXoç) des Erkennbaren (vgl. 532b2, 532e3). Denn nicht
nur ist nach einem bekannten Satz des Aristoteles das von Natur Frühere

das für uns Spätere, sondern das von Natur Früheste auch das für
uns Späteste. Ist aber die Idee des Guten erblickt worden, so wird sie

auch gleich dafür anerkannt, daß sie für alle die Ursache alles Richtigen
und Schönen ist. Das wird nun so spezifiziert, daß die Idee des Guten im
Sichtbaren das Licht und die Sonne, von der dieses abhängt, erzeugt, im
Erkennbaren aber als Herrscherin Wahrheit und Vernunft gewährt



Notizen zu Piatos Höhlengleichnis 409

(vgl. 517b7-c4). Sokrates bezieht sich hier eindeutig auf das

Sonnengleichnis zurück, bleibt doch die Machtstellung der Idee des Guten im
Grunde dieselbe :

a) Im Sichtbaren erzeugt sie das Licht und die Sonne, von der
dieses abhängt. Die Idee des Guten fungiert so wie schon im
Sonnengleichnis als Wirkursache der Sonne und des Lichtes (vgl. 508b). Das
bildet einen eindeutigen Beleg dafür, daß Plato im Gegensatz zu Ari-
steles' Behauptung, er habe nur die Formal- und Materialursache
gebraucht (vgl. Metaph. A6, 988a8-ll), auch die Wirkursache benützt
hat: Die «Formalursache» ist eben auch Wirkursache, wie die Idee des

Guten bestätigt. Nicht wie ferner Aristoteles nahelegt (vgl. Metaph.
A9, 990a33-b8), sind die Ideen Projektionen der Sinnendinge auf eine

höhere, sondern die Sinnendinge Projektionen der Ideen auf eine

niedrigere Ebene, wie der Sprößling der Idee des Guten, die Sonne, bestätigt.

Die Macht dieser Idee zeigt sich so auch an ihrer generativen
Kreativität: Die Sonne (o ijXioç) beziehungsweise der Vater (vgl. 506e6)
veranschaulicht so ein männliches Gegenprinzip zum weihlichen, das

die Höhle (rj oÏxtjctiç uTcyjXatfûSTjç) als die metaphorische Vorform der
«Mutter» (vgl. Tim. 51a) zu illustrieren scheint. Wenn also Plato eine

sogenannte Zwei-Prinzipien-Lehre vertreten hat, sind dann nicht Sonne

und Höhle deren auf die gegenwärtigen Zwecke beschränkte
Veranschaulichung

b) Im Erkennbaren gewährt die Idee des Guten prinzipiell wie im
Sonnengleichnis Wahrheit und Vernunft (vgl. 508e-509a). Was das

heißt, läßt sich nur durch eine Interpretation des Sonnengleichnisses in
extenso erörtern. Hier muß folgendes genügen: Die Idee des Guten

gewährt Wahrheit beziehungsweise Sein und Vernunft, insofern sie -
als Drittes zwischen beiden fungierend (vgl. 507dl, el) - die Bedingung
der Möglichkeit beider ist. Die spezifische Kausalität der Idee des Guten
im Erkennbaren ist also unseres Erachtens nicht mehr wie im Sichtbaren
als Wirkursächlichkeit, sondern transzendental im Sinne einer Bedingung
der Möglichkeit zu deuten: Was Denken und Wahrheit beziehungsweise
Sein übertrifft (vgl. 509a-c), ist das Dritte zwischen Denken und Sein,
das sie erst beide bedingt. Der Fußpunkt dieses Höheren wird freilich
nur durch die Gipfel des Niedrigeren erreicht, durch Denken und Sein,
weshalb es auch von dort anvisiert wird. Jenes Dritte übertrifft aber
auch diese beiden Gipfel. Es ist so weder Denken noch Sein, weder etwas

Epistemisches noch etwas Ontisches, fällt so weder auf die Seite des



410 Notizen zu Piatos Höhlengleichnis

Subjekts noch des Objekts. Alles andere aber fällt auf die eine oder die
andere der beiden Seiten. Dieses oberste theoretische Prinzip des Dritten
zwischen Denken und Sein nennen wir kurz das Dritte. Da sich eine

philosophische Position am besten vielleicht durch das charakterisieren
läßt, was sie an Erstaunlichem als etwas Letztes hinnimmt14, läßt sich
Piatos Position am besten vielleicht durch dieses Dritte charakterisieren.

4. Aus Piatos Interpretation des Höhlengleichnisses geht weiter
hervor, daß die Idee des Guten sehen muß, wer vernünftig handeln

will, sei es in eigenen oder in öffentlichen Angelegenheiten (vgl. 517c4-
5). Daß die Idee des Guten Prinzip des Handelns ist, wird auch noch
durch folgende Parallelstellen bestätigt : Einmal sind die Apaideutoi und
der Wahrheit Unkundigen nicht fähig, dem Staat vorzustehen: «...weil
sie nicht einen Zweck (oxÔTtoç) im Leben haben, auf welchen zielend sie

alles täten, was sie tun für sich und öffentlich...» (519c). Mit dem
«einen Zweck» ist offensichtlich die Idee des Guten gemeint. Ferner
müssen die Dialektiker, wenn sie das Gute selbst gesehen haben, dieses

als Urbild (7rapaSeiyp.a) gebrauchend, den Staat, ihre Mitbürger und sich
selbst ihr übriges Leben hindurch in Ordnung halten (vgl. 540a-b).

Ist die Idee des Guten als Drittes zwischen Denken und Sein oberstes

theoretisches, so als Skopos und Paradigma vernünftigen privaten
und öffentlichen Handelns oberstes praktisches Prinzip: Die Idee des

Guten ist als das eine Ziel des Handelns auch höchstes Gut. Fungiert
diese Idee aber als oberstes praktisches Prinzip, dann auch als oberstes

Prinzip und Letztbegründung von Piatos Ethik. Dies jedoch sowohl als

Letztbegründung von Piatos materialer oder objektbestimmter wie auch

von Piatos formaler oder subjektbestimmter Ethik. Piatos Ethik ist
nämlich sowohl material als auch formal: Sie beruht auf Werten, etwa
den vier kardinalen Vortrefflichkeiten, und Maximen, etwa derjenigen,

nur das Seinige zu tun. Diese Maxime der Gerechtigkeit ist freilich in
der Idee der Gerechtigkeit fundiert. Plato scheint hier anzunehmen,
daß moralische Urteile verkleidete Tatsachenbehauptungen sind, ist
doch die Erkenntnis von Werten für ihn die Erkenntnis von Tatsachen :

«Knowledge of values, in fact, is a matter of direct insight, like seeing

that the sky is blue, the grass green» 15.

14 Vgl. P. BernaYS, Abhandlungen zur Philosophie der Mathematik, S. 125,
Darmstadt 1976.

15 Diese Formulierung gebraucht F. M. Cornford in Before and after Socrates,



Notizen zu Piatos Höhlengleichnis 411

Als Bedingung der Möglichkeit von Wahrheit beziehungsweise
Sein fundiert die Idee des Guten die materialen Werte, die ja wie die

kardinalen Vortrefflichkeiten Ideen (vgl. 445c) und mithin das im
pathetischen Sinne Seiende sind. Als Bedingungen der Möglichkeit von Erkenntnis

beziehungsweise theoretischer Vernunft fundiert sie auch die Maximen

vernünftigen Handelns oder praktischer Vernunft. Denn diese sind nach
der sokratischen Wissensethik, die ja noch in der «Republik» vorausgesetzt

wird (vgl. z. B. 429a^t30c), Erkenntnisse theoretischer Vernunft.
Die Idee des Guten fungiert so als «the ultimate sanction of ethics and

politics which the minor dialogues sought in vain»16, um eine Wendung
P. Shoreys zu gebrauchen. Das aber ist nicht mit P. Shorey so mißzu-

verstehen, daß die Idee des Guten selber eine Maxime der Vernunft ist.
Es ist auch nicht so mißzuverstehen, daß die Idee des Guten selber ein
materialer Wert ist. Als Drittes zwischen Denken und Sein ist sie weder
ein materialer Wert noch eine Maxime der Vernunft, sondern das Dritte
zwischen den beiden, das Werte und Maximen erst bedingt. In diesem

noch nicht erkannten Sinne können wir in der Idee des Guten die

Letztbegründung von Piatos Ethik der «Republik» sehen 17 und in diesem

Sinne hat - im Gegensatz zu einer verbreiteten Meinung - auch die Idee
des Guten eine ethische Bedeutung.

Was aber heißt, daß die Idee des Guten sehen muß, wer vernünftig
handeln will, sei es in privaten oder in öffentlichen Angelegenheiten?
Mit dem vernünftigen Handeln ist hier selbstverständlich das vernünftige
sittliche und nicht unsittliche Handeln gemeint. Die Orientierung dieses

Handelns an der Idee des Guten kann nun im Sinne des Sokrates-
Paradoxes so verstanden werden, daß das Wissen des Guten auch das

Tun des Guten bewirkt. Freilich heißt das noch nicht, daß die Idee des

Guten umittelbar realisiert wird. Dies nicht nur aus dem Grunde, weil
die Ranghöhe eines Wertes meist in umgekehrt proportionalem
Verhältnis zu seiner Realisierbarkeit steht. Denn das impliziert noch, daß

S. 46, Cambridge 1932. Zitiert in J. Gould, The Development of Plato's Ethics, S. 5,
New York 1955.

16 P. Shorey, Plato, The Republic, II, S. xxvii, London 1935.
17 Daß Piatos Ethik sowohl material als auch formal ist und die Idee des

Guten im gekennzeichneten Sinne als Letztbegründung von Piatos materialer und
formaler Ethik fungiert, vermissen wir nicht nur z. B. bei K. Popper, Die offene
Gesellschaft und ihre Feinde, I, Der Zauber Piatos, S. 200—201, Bern 1957, sondern
auch in den neuesten Arbeiten zu Piatos Moraltheorie wie z. B. T. Irwin, Plato's
Moral Theory, S. 224—226, Oxford 1977, und N. P. White, A Companion to Plato's
Republic, S. 30-60, Oxford 1979.



412 Notizen zu Piatos Höhlengleichnis

er grundsätzlich unmittelbar realisiert werden kann. Die Idee des Guten
als ÈTtéxeiVfz -njç oùmaç kann aber auch grundsätzlich nicht unmittelbar
realisiert werden, da sie gar nicht real ist. Sie kann aber mittelbar auf
der niedrigeren Stufe des Boniformen, der Wahrheit (vgl. 508e-509a)
und mithin auch der Ideen verwirklicht werden, indem zum Beispiel
die Idee der Gerechtigkeit im Staat verwirklicht wird. Die oberste Stufe
läßt sich so nur auf niedrigerer realisieren, da Realisation selber schon

ein Schritt von der obersten Stufe hinunter ist.
Erwähnt sei noch der für Piatos Denken vitale Zusammenhang von

Ethik und Glück, der ebenfalls auf der Ebene der Idee des Guten zum
Ausdruck kommt, gilt sie doch als «Glückseligstes des Seienden» (526e3-
4). Die Gleichung «Einsicht Tugend Glück», die das Fluidum der
frühen Dialoge kristallisiert, wird so noch auf der Ebene der Idee des

Guten mutatis mutandis wiederholt: Die Idee des Guten ist nicht nur
oberstes theoretisches und praktisches Prinzip, sondern auch
«Glückseligstes des Seienden». Diese theoretisch-praktisch-eudämonologische
Dreieinigkeit spiegelt sich auf niedrigerer Ebene bei den Philosophenkönigen,

die als Philosophenkönige nicht nur Theorie und Praxis, sondern

auch Glück auf sich vereinen. Denn in der Platonopolis werden die
tatsächlich Reichen herrschen, die es nicht an Golde sind, sondern an
demjenigen, woran der Glückliche reich sein soll, an gutem und
vernünftigem Leben (521a). Das impliziert, daß die Philosophenkönige die
Glücklichen sind, die an gutem und vernünftigen Leben reich sein sollen.

Ferner gilt für Plato die aus der Einsicht erwachsende Lust als die größte
(vgl. 583a). Lust aber gehört zum Glück. Ist so das Gute weder Lust
noch Einsicht (vgl. 505b-c), so scheint es doch nicht nur Einsicht (vgl.
508e-509a, 517c4), sondern auch Lust und damit Glück zu gewähren,
nämlich das der Erkenntnis. Dabei nimmt auch Plato im Sinne des

eudämonologischen Paradoxes an, daß Glück nicht direkt erstrebt werden

kann, sondern sich als Folge eines vernünftigen und sittlichen Lebens

einstellt, wie es bei den Gerechten der Fall ist (vgl. 612b-613e).
Doch wie können die Philosophen glücklich sein, wo sie doch auf

das, was die Menschen glücklich zu machen scheint, nämlich
Privateigentum, verzichten? Sie können es eben, weil die allgemeine menschliche

Leidenschaft, glücklich zu werden, am besten so befriedigt wird,
daß man auf verschiedene spezielle Glücksmöglichkeiten verzichtet

(vgl. 465d-466d). Hat also die platonische Philosophie das Glück nicht
vor Augen, so doch im Rücken. Sie ist einem Glücksversprechen ver-
schwistert, das sich erfüllt. Der Mensch als vernünftig-sittliches Wesen,



Notizen zu Piatos Höhlengleichnis 413

das er nach Plato ist, fühlt sich eben erst dann befriedigt, wenn er auf
dieser tieferen Ebene befriedigt ist, wohingegen der praktische Hedonis-

mus von einer Unbefriedigtheit auf tieferer Ebene zeugt.

5. Doch die Idee des Guten ist nicht nur im gekennzeichneten Sinne
oberstes Prinzip des privaten, sondern auch des öffentlichen vernünftigen

Handelns. Das öffentliche Handeln ist aber das politische. Die Idee
des Guten als oberstes praktisches Prinzip ist auch das oberste Prinzip
vernünftiger Politik. Die vernünftige Politik ist eben nach Plato philosophisch,

die Philosophie aber politisch, und seine «Republik» ein Tracta-
tus philosophico-politic.us oder politico-philosophicus. Sie ist nämlich
nicht nur das Buch von der Macht des Staates und von der Macht der

Ideen, sondern auch das Buch von der Macht, die aus der Verbindung
beider in der Hand der Philosophenkönige entsteht. Denn um das seines

Erachtens realiter vorhandene Machtdefizit der Philosophen und das

Vernunftdefizit der Politiker zu vermeiden, möchte Plato in seinem Idealstaat

die Fähigkeit zur größten Einsicht und zur größten Macht in
denselben Personen vereinen. Er wünscht den Vernünftigen Macht wie den

Mächtigen Vernunft. Kurz: Es geht ihm um die Errichtung einer
Personalunion von Vernunft und Macht. Das will das Paradox von der

Philosophenherrschaft oder vom Philosophieren der Herrschenden

(vgl. 473c-e).
Um die in diesem Paradox involvierte Problematik zu erörtern,

müßten wir weiter ausholen, als hier möglich ist. Im Grunde nämlich
handelt es sich in diesem um die Ausformung eines anderen: Dem
Paradox von der Philosophenherrschaft oder vom Philosophieren der
Herrschenden liegt das Sokrates-Paradox «Tugend ist Wissen» zugrunde :

Die Wissensethik wird zur Wissenspolitik. Denn in beiden Fällen wird

angenommen, daß Theorie schon Praxis impliziert: Wissen um Tugend
impliziert schon Tugend und Wissen um die Idee des Guten impliziert
das Tun des Gutförmigen, etwa der Gerechtigkeit in der Republik.

Die Frage also, ob ein Ethiker auch ethisch sein soll, ist für Plato

gar keine Frage mehr. Denn ein Ethiker ist schon ethisch. Analoges gilt
vom Politiker als Philosophenkönig. Das ethisch-politische Wissen ist
eben schon eine praktische Macht. Wie nämlich bei Plato die Episteme
der Techne angeglichen wird und umgekehrt (vgl. 342c, 428b-c), so ist
hier die ethisch-politische Episteme schon ethisch-politische Techne.
Das Paradigma des Wissens aber, das der Wissensethik und -politik
zugrundeliegt, scheint das handwerkliche Wissen zu sein, das als Techne



414 Notizen zu Piatos Höhlengleichnis

auch die Macht hat zu machen, was es weiß 18. Ebenso hat die Wissensethik

und -politik die Macht das, was sie weiß, zu tun. Der Unterschied
zwischen Praxis und Poiesis spielt dabei für Plato noch keine Rolle. Die
handwerkliche Poiesis wird vielmehr zum latenten Modell der
ethischpolitischen Praxis : Wie der Tischler die Idee der Weberlade vor Augen
haben muß, wenn er eine Weberlade macht (vgl. Crat. 389b), und der
Handwerker die Idee des Bettgestelles oder Tisches, wenn er Bettgestelle
oder Tische macht (vgl. 596b), so der Politiker das Muster des Guten
(vgl. 540a), wenn er das Gutförmige tut. In der am Handwerk abgelesenen

MacÄiauffassung des Wissens ist auch der Übergang von der theoretischen

Prämisse «X weiß um das Gute» zur praktischen Konklusion «X
tut das Gutförmige» fundiert. Nicht umsonst gilt ja die Erkenntnis als

das Stärkste aller Vermögen (Suvajrecov) (vgl. 477d). Diese Dynamis-
Auffassung der Erkenntnis bei Plato bedeutet noch nicht, daß er sie als

bloße Möglichkeit im Gegensatz zu einer Wirklichkeit (potentia), sondern
daß er sie als Macht (potestas) auffaßt. Der aristotelische Gegensatz von
Potenz und Akt ist ihm noch fremd. Weil Wissen also selber schon die

Macht ist, sollen die Philosophen an die Macht.
Das aber ist ein normativer Lösungsvorschlag des Rechtfertigungsproblems

politischer Herrschaft. Denn herrschen wollen bekanntlich
viele, doch nicht alle, die es wollen, sollen dazu berechtigt sein. Es gibt
so für Plato kein Herrschaftsrecht des militärisch, wirtschaftlich oder
einfach im weitesten Sinne des Wortes physisch Stärkeren, sondern nur
des Wissenderen. Das natürliche Herrschaftsrecht der (physischen)
Stärke, das Thukydides' «Geschichte des Peloponnesischen Krieges»
im Melierdialog so eindrücklich beschreibt (vgl. insbesondere V. 105),
hebt er auf zugunsten des normativen des Wissens, das er durch seinen

Sprecher Sokrates nicht weniger eindrücklich vorschreibt.
Offenbar handelt es sich dabei nicht um irgendein Wissen, sondern

um ein Wissen von den Ideen und insbesondere der Idee des Guten.
Es handelt sich also um die Forderung einer Politik von Ideen her.
Aber gerade von dieser A7ea/politik verspricht sich Plato auch den

rea/politischen Erfolg. Denn wer in der Idee des Guten das eine Ziel

18 Auf das handwerkliche Wissen als Paradigma der Wissensethik hat u. a.

J. Hintikka hingewiesen im brillanten Artikel Plato on Knowing How, Knowing
That, and Knowing What in Knowledge and the Known, S. 32^49, Dordrecht/Boston
1974. Das handwerkliche Wissen scheint aber auch das latente Paradigma der
Wissenspolitik, also nicht nur des Sokrates-Paradoxes, «Tugend ist Wissen», sondern
auch des Paradoxes von der Philosophenherrschaft zu sein. Vgl. R. K. Sprague,
Plato's Philosopher-King, Columbia, South Carolina 1976.



Notizen zu Piatos Höhlengleichnis 415

des Handelns (vgl. 519c) oder höchste Gut sieht, wird es nicht mehr in
der Macht sehen. Er wird den Machtgebrauch vielmehr für eine

Verpflichtung halten, die sich am Paradigma der Idee des Guten orientiert
(vgl. 540a). Da die Philosophen in diesem Sinne die Macht relativiert
sehen, werden sie sich nach Ansicht Piatos auch nicht um sie streiten,
als ob sie ein gar großes Gut wäre (vgl. 520d). Dadurch werden auch die

unseligen staatsinternen Machtkämpfe verhindert (vgl. 521a-b). Die

«Republik» ist so nicht nur das Buch von der Macht, sondern auch von
der Beschränkung der Macht. Wie Durch Orientierung an einem höheren

Gut, dem Guten als höchstem Gut. Denn weil die Philosophen im
Handeln nicht von dem abfallen, was sie wissen, werden sie das Gute
auch tun : Sie werden es auf der niedrigeren Stufe der Gerechtigkeit im
Staat verwirklichen (vgl. 540e).

Nun ist aber im Fall des Sokrates-Paradoxes der Schluß von
theoretischen Prämissen zu einer praktischen Konklusion nicht zulässig.

Ebensowenig gilt dessen kontrapositive Ausdeutung, wonach niemand

freiwillig, sondern nur aus Unwissenheit fehlt (nemo sua sponte peccat).
Denn einer unleugbaren Erfahrung zufolge sind die Leidenschaften der
Menschen stärker als deren Vernunft: Auch wenn wir das Gute erkannt
haben, haben wir oft nicht die Kraft, es zu tun: «Nous n'avons pas la
force de suivre toute notre raison» (La Rochefoucauld). Wenn ferner
Wissen der Tugend schon Tun der Tugend impliziert, warum dann nicht
Wissen des Lasters Tun des Lasters? Weiterhin ist es nicht einmal
definitorisches Wesenswissen, das entsprechendes Handeln veranlaßt,
wie Sokrates anzunehmen scheint, sondern exemplifikatorisches
Einzelwissen. Denn nicht Definitionen, sondern Beispiele ziehen in moralischen

(und unmoralischen) Dingen mit. Wenn Jesus auf die Frage «Wer ist
denn mein Nächster?» antwortet: «Es war einmal ein Mensch, der ging
von Jerusalem hinab gen Jericho, und fiel unter die Räuber: ...» (Luk
10,29-30), so ist das zweifelsohne wirksamer, als wenn er eine trockene
Realdefinition des Nächsten oder der Nächstenliebe gegeben hätte. In
der moralischen Praxis ist es nämlich hier gerade umgekehrt wie in der
moralischen Theorie: In der Theorie sind Definitionen nötig, in der

Praxis Beispiele, wobei auch Beispiele noch nicht notwendig entsprechendes

Handeln nach sich ziehen.

Um dieses Paradox zu lösen, ist schon viel geschrieben, der
entscheidende Punkt jedoch noch kaum berücksichtigt worden19. Wenn

19 Vgl. z. B. J. Gould, The Development of Plato's Ethics, S. 3-53, New



416 Notizen zu Piatos Höhlengleichnis

wir den deskriptiven Sätzen, daß Tugend Wissen ist und niemand
freiwillig, sondern nur aus Unwissenheit fehlt, einen legitimierbaren Sinn

geben wollen, dann müssen wir sie als kryptonormative deuten : Tugend
soll Wissen sein und niemand soll freiwillig, sondern nur aus Unwissenheit

fehlen. Also nicht mehr: Nemo sua sponte peccnt, sondern vielmehr:
Nemo sua sponte peccet. Ebenso hat das Wörtchen «ist» in der These

«Tugend ist Wissen» normative Bedeutung. Denn die in den bisherigen
Bedeutungsunterscheidungen dieses Wörtchens stillschweigend gemachte

Voraussetzung, daß dieses Hilfsverb nur deskriptive Bedeutung hat,
übersieht, daß es auch normative besitzt20. So gedeutet verschwindet
das Sokrates-Paradox und ergibt sich ein legitimierbarer Sinn: Wissen

ist noch nicht, doch soll praktische Macht sein.

Doch so gedeutet, zeugt das Sokrates-Paradox gerade davon, daß

die Affekte stärker sind als die Vernunft: Denn dann erweist sich ein
Wunsch als Vater des von Sokrates behaupteten Faktums, daß Tugend
Wissen ist und niemand freiwillig, sondern nur aus Unwissenheit fehlt :

Der Wunsch war Vater des Faktums. Dann aber entspringt die Wissensethik

nicht selber dem Wissen oder der Ratio, sondern etwas Irrationalem,

dem Willen, der Leidenschaft. Ist es nicht auch eine Leidenschaft,

die von den Leidenschaften zu befreien sucht Wie nämlich nach
einer tiefen Einsicht Spinozas Affekte nicht durch Gedanken, sondern

durch andere Affekte überwunden werden, so wird die Irrationalität
einer Instinktethik und -politik nicht durch eine Wissensethik und -poli-
tik, sondern durch den Wunsch nach einer Wissensethik und -politik
überwunden.

Der Wunsch- und Illusionscharakter zeigt sich ebenfalls bei dem

im Sokrates-Paradox fundierten Paradox von der Philosophenherrschaft

oder vom Philosophieren der Herrschenden. Denn diejenigen, die

sagen, wie die Menschen zu führen seien, sind meistens nicht in der Lage,

York 1955; R. E. Allen, The Socratic Paradox in: Journal of the History of Ideas,
1960 (21) 256-65; G. Vlastos, Socratic Knowledge and Platonic 'Pessimism,' in:
Platonic Studies, S. 204-217, Princeton 1973; J. Hintikka, op. cit. ; G.Santas,
Socrates, Philosophy in Plato's Early Dialogues, S. 189-194, London, Boston and
Henley 1979. Einzig J. Gould scheint mit dem Satz «The proposition 'virtue is
knowledge' is a disguised recommendation, a 'persuasive definition' ...», op. cit.
S. 28, unsere Position vorwegzunehmen. Die normative Bedeutung des Wörtchens
«ist» wird jedoch von ihm nicht explizit gemacht.

20 Vgl. R. Ferber, Zenons Paradoxien der Bewegung und die Struktur von
Raum und Zeit in Zetemata, Monographien zur klassischen Altertumswissenschaft,
Heft 76, S. 86-87, München 1981.



Notizen zu Piatos Höhlengleichnis 417

sie selber zu führen: Die Theoretiker der Macht sind meist nicht deren

Empiriker, wie ja auch der theoretische Arzt dem empirischen in der
Praxis unterlegen ist (vgl. Aristoteles, Metaph. AI. 981al2-24). Auch

wenn nämlich das Wissen um das Gute das Tun des Gutförmigen
implizierte, hätten die Philosophenkönige damit noch wenig Macht über
andere :

«...: perché uno uomo, che voglia fare in tutte le parte professione di
buono, conviene ruini infra tanti che non sono buoni. Onde è necessa-
rio a uno principe, volendosi mantenere, imparare a potere essere non
buono, e usarlo e non l'usare secondo la necessità. » 21

Auch Plato ist ja bekanntlich an der Verwirklichung seiner

«Republik» des Guten in Sizilien gescheitert, was vielleicht nicht einmal
schlecht war. Denn eine reine politische Theorie, die tale quale in die

Praxis umgesetzt wird, degeneriert meist schnell zum reinen Machia-

vellismus, wofür die neuere Geschichte einige Beispiele aufweist. Auch
aus der Platonopolis wäre vermutlich schnell eine « Machiavellipolis »

geworden, zumal sie ja schon auf dem Papier mit der Staatslüge ma-
chiavellistische Züge aufweist (vgl. 414b-415d).

Im übrigen hat eine politische Theorie in der Regel nur dann eine

Chance auf Verwirklichung, wenn sie einem praktischen Bedürfnis

womöglich einer Mehrheit entgegenkommt. Die Theorie von der
Philosophenherrschaft oder vom Philosophieren der Herrschenden jedoch
kommt unseres Wissens keinem praktischen Bedürfnis einer Mehrheit

entgegen. Doch auch wenn dieses Paradox nur ein Wunschtraum ist,
so ist es trotzdem unangemessen, sich darüber zu mokieren. Auch
Wunschträume können ihr Licht auf die Realität werfen, Illusionen
Illuminationen sein. Wenn nämlich nicht unbedingt im Sinne Piatos,
so ist es doch sonst sinnvoll, wenn die Mächtigen ein gewisses Maß an
Einsicht und die Einsichtigen ein gewisses Maß an Macht besitzen. Denn
leider ist es nicht nur so, daß Macht korrumpiert, sondern auch völliger
Mangel an Macht, was nicht weiter exemplifiziert zu werden braucht.

21 N. Machiavelli, II Principe, S. 147, Milano 1975.



418 Notizen zu Piatos Höhlengleichnis

III.

Doch mit der platonischen Auslegung von 517a-c ist der Gehalt
des Höhlengleichnisses noch nicht ausgeschöpft :

1. Der Aufstieg vom Dunkel der Höhle ins Tageslicht symbolisiert
nicht nur «die Kraft, welche die gesamte Beschäftigung mit den Künsten
bewirkt...» (532c4-5), sondern auch die platonische Neubestimmung
der Paideia als Umlenkung der Seele:

«Wir müssen daher, sprach ich, so hierüber denken, wenn das Bisherige
richtig ist, daß die Unterweisung (TtatSsia) nicht das sei, wofür einige
sich vermessen sie auszugeben. Nämlich sie behaupten, wenn keine
Erkenntnis in der Seele sei, könnten sie sie ihr einsetzen, wie wenn sie
blinden Augen ein Gesicht einsetzten. - Das behaupten sie freilich,
sagte er. - Die jetzige Rede aber, sprach ich, deutet an, daß dieses
der Seele eines jeden einwohnende Vermögen und das Organ, womit
jeder begreift, wie wenn ein Auge nicht anders als mit dem gesamten
Leibe zugleich sich aus dem Finstern ans Helle wenden könnte, so
auch dieses mit der gesamten Seele (aùv 0X77 -ufj zugleich von dem
Werdenden abgeführt werden muß, bis es das Anschauen des Seienden

und des glänzendsten unter dem Seienden aushalten lernt. Dieses

aber, sagten wir, sei das Gute; nicht wahr? - Ja. - Hiervon nun
eben, sprach ich, mag sie wohl die Kunst sein, die Kunst der Umlenkung

TîsptayoiY^Ç), auf welche Weise wohl am leichtesten
und wirksamsten dieses Vermögen kann umgewendet werden, nicht
die Kunst, ihm das Sehen erst einzubilden, sondern als ob es dies schon
habe und nur nicht recht gestellt sei und nicht sehe, wohin es solle,
ihm dieses zu erleichtern» (518b-d).

Die Paideia als Umlenkung der Seele lenkt sie also vom Werden
ab aufs Sein hin, das heißt sie lenkt vom Parmenideischen Urdichotom
des Werdens ab zum Urdichotom des Seins hin, um in der Schau des

«Glänzendsten unter dem Seienden» (518c9), in der Schau des Guten zu
enden. Die Neubestimmung der Paideia durch Plato fußt so auf der
Parmenideischen Urdichotomie, ohne die auch die Pädagogiktheorie
Piatos undenkbar wäre. Doch während Parmenides das Verhältnis
zwischen den beiden Dichotomen sowohl in ontologischer als auch in
anthropologischer Hinsicht offenläßt, so wird es von Plato nicht nur
ontologisch, sondern auch anthropologisch ausgewertet. Die anthropologische

Auswertung besteht unter anderem in der platonischen Auf-



Notizen zu Piatos Höhlengleichnis 419

fassung der Paideia als Aufstieg vom Urdichotom des Werdens zu dem
des Seins. Über die Parmenideische Urdichotomie hinaus aber geht Plato,
wenn er das Ziel der Paideia nicht in der Erfassung des Seins, sondern
in der Schau des Guten beziehungsweise der Idee des Guten sieht.

Bemerkenswert ist nun an dieser platonischen Neubestimmung der
Paideia noch folgendes :

a) Die platonische Paideia ist holistisch. Die Dynamis und das

Organon, womit jeder lernt (vgl. 518c5-6), müssen mit der gesamten
Seele (oùv 0X7) Tfj iJ/ujcîi) vom Werdenden weggeführt werden (vgl. 518c4-
9). Dieses Organon ist aber der vernünftige Seelenteil im Gegensatz zum
mutvollen oder begehrlichen (vgl. 438d-441c). Müssen nun die Dynamis
und das Organon, womit jeder lernt, zusammen mit der ganzen Seele

umgewendet werden, dann der vernünftige Seelenteil zusammen mit
dem mutvollen und begehrlichen. Der mutvolle und begehrliche ist
aber der Wille im Unterschied zur Vernunft. Zwar hat Plato keinen

äquivalenten Begriff für den neuzeitlichen des Willens gehabt.
Nichtsdestoweniger liegt die Dichotomie von Wille und Vernunft auch der

platonischen Trichotomie der Seele zugrunde. Wie nun das Auge mit
dem ganzen Leibe, so muß die Vernunft mit dem Willen umgewendet
werden. Die Umwendung ist so nicht nur eine Sache der Vernunft,
sondern der Vernunft und des Willens. Vernunft allein ist zweideutig,
je nach dem Willen. Ist der Wille böse, so wird sich auch die Seele und
damit die von Bosheit (verdunkelte und erhellte) Vernunft auf das Böse

richten (vgl. 519a). Wird umgekehrt der dem Werden, also dem von
Plato negativ Bewerteten, anhängende böse Wille beschnitten, so richtet
sich auch die Seele empor. Die Paideia hat so für Plato keineswegs nur
eine intellektuelle, sondern auch eine moralische Aufgabe: Sie wendet
Vernunft und Willen, - die ganze Seele.

b) Die platonische Paideia geht von einem Vorwissen aus. Sie

setzt uns nämlich nicht einfach nur neue Augen ein, sondern verschiebt

nur die Blickrichtung der alten (vgl. 518b8-c2, d5-7). In uns liegt nämlich

nicht nur der Same zu Wissenschaft und Moral, sondern auch Wissenschaft

und Moral, wievohl nur in gewissem, nämlich in verhülltem Sinne.

Ziel der Paideia ist nicht die Entdeckung von neuem Wissen, sondern
die Aufdeckung des alten. Das aber ist als Weiterentwicklung der durch
das Menon-Paradox angeregten Problematik zu verstehen :

«Daß nämlich ein Mensch unmöglich suchen kann, weder was er weiß,
noch was er nicht weiß. Nämlich weder was er weiß, kann er suchen,



420 Notizen zu Piatos Höhlengleichnis

denn er weiß es ja, und es bedarf dafür keines Suchens weiter; noch
was er nicht weiß, denn er weiß ja dann auch nicht, was er suchen
soll» (Men. 80e).

Im «Menon» wird dieses Paradox durch die Lehre von der Anamnesis
und des durch sie bedingten Vorwissens gelöst (vgl. 81c-d). Diese

Theorie des ekphorischen Wissenserwerbes durch Erinnerung kommt hier
nicht an die Oberfläche des Textes, wiewohl auch sie unter der
Oberfläche steckt. Es entspricht eben Piatos schriftstellerischer Sparsamkeit,
hier nur die Umlenkung eines schon bestehenden Vorwissens explizit
zu machen, auch wenn diese Umlenkung der Sicht zur Einsicht, der
Doxa zur Episteme implizit anamnetischer Natur ist.

c) Das Ziel der Umlenkung aber besteht nicht in der Schau des

Seienden, sondern des «Glänzendsten unter dem Seienden» (518c9),
des Guten oder der Idee des Guten. Die moralisch und intellektuell
aufzufassende platonische Paideia endet so in der Schau desjenigen, was
Wissenschaft und Moral und damit sie selbst erst möglich macht, in der
Schau ihrer eigenen Bedingung der Möglichkeit. Wenn wir hier die in
Piatos pädagogischer Theorie implizite Lehre von der Anamnesis explizit
machen dürfen, so läßt sich sagen: Die platonische Paideia als Rückkehr

zum Ursprung besteht in der Erinnerung an die Idee des Guten
als des Dritten zwischen Denken und Sein. Sie besteht so keineswegs

nur in Bildung und Erziehung im heutigen Sinne, vielmehr können

Bildung und Erziehung, wie man sie heute auffassen mag, ohne weiteres

mit der Apaideusia im platonischen Sinne Hand in Hand gehen. Umgekehrt

bedeutet die platonische Apaideusia keineswegs nur Mangel an

Bildung und Erziehung, wie man sie heute auffassen mag, sondern

Vergessenheit des Dritten, des Größten, was es zu lernen gibt (vgl. 505a,

519c). Darin liegt letztlich unsere Entfernung vom Ursprung. Das ist
unsere menschliche Lage, die wir mit den Bewohnern der Höhle teilen.
Es scheint eben nicht nur zum Wesen von etwas Großem zu gehören,
daß es mißverstanden, sondern auch, daß es vergessen wird. Da jedoch
das Vergessen ebenfalls das Vergessen vergißt und selbst der Verlust
verloren geht, wissen wir nicht um unsere Amnesie. Wir wehren uns

sogar, an sie erinnert zu werden. Wir wollen sie vergessen.

2. Doch wie ist unsere menschliche Grundsituation der Vergessenheit

des Dritten möglich geworden? Die Antwort läßt sich im Sinne
Piatos auf erster Stufe so geben: Weil wir in einen kollektiven Wahn
<x<ppooüvY), 515c5), in eine Zwangspsychose hineingeboren wurden: Von



Notizen zu Piatos Höhlengleichnis 421

Kindheit an (vgl. 514a5) halten wir für wirklich und wertvoll, was nicht
eigentlich wirklich und wertvoll ist, nämlich die Sinneswelt. Sie drängt
sich uns auf mit überwältigender Macht, sobald wir nur schon die Augen
öffnen, und verfolgt uns bis in die Träume hinein. Wir leben alle unter
Sinnes2w««g. Was aber nach Plato allein wirklich und wertvoll ist, die
unsinnlichen Ideen, das ist für uns unwirklich und wertlos, zumal wir
nicht einmal deren Existenz ahnen.

Diese ontologisch-axiologische Psychose dehnt sich auch auf uns
und unsere Mitmenschen aus. Wir sehen nämlich nicht nur die Schatten
der vorübergehenden Dinge, sondern auch von uns und unseren
Mitbewohnern der Höhle sehen wir nur die Schatten (vgl. 515a6). Wir sind

umgekehrte Peter Schlemihls. Auch bei uns und unseren Mitmenschen
halten wir für wirklich und wertvoll, was nicht eigentlich wirklich und
wertvoll ist, nämlich das Sinnliche und dessen Köstlichkeiten, etwa
Aussehen, Ansehen, Besitz und Macht und all die anderen sinnlichen Stützen
des Ichs. Die Entfernung vom Ursprung und Vergessenheit des Dritten
bedeutet so auch eine Entfernung von uns und unseren Mitmenschen,
eine kollektive Selbstentfremdung und Selbstvergessenheit wie auch eine

gegenseitige Entfremdung und Vergessenheit. Deshalb ist die Vergessenheit

des Dritten auch die Selbstvergessenheit des Menschen.

Mit dieser kollektiven Zwangspsychose von der Sinneswelt hängt
aber auch unsere menschliche Grundsituation der Zeitlichkeit zusammen,
die ebenfalls im Höhlengleichnis zum Ausdruck kommt: Die
Höhlenmenschen haben Ehre, Lob und Belohnung für den bestimmt, der das

Vorüberziehende am schärfsten sieht und am besten behält, was zuerst

zu kommen pflegt und was zuletzt und was zugleich und daher also am
besten vorhersehen kann, was nun erscheinen wird (vgl. 516c-d). Wir
und die Sinnendinge sind so offenbar der Zeitlichkeit unterworfen. Da
für Plato aber die Sinnendinge der Veränderung in der Zeit unterstehen,
ist die Psychose von der Sinneswelt auch die von der Veränderung und
Zeitlichkeit, die uns mit der Sinneswelt überwältigt. Real ist nämlich
nach Plato nur das Unveränderliche und Immerseiende, die Ideen.

Aber auch Ehre, Lob und Belohnung für die beschriebene Tätigkeit
in der zeitlichen Sinneswelt, etwa die Tätigkeit der empirischen Wissenschaft

und Politik, sind nichts eigentlich Wirkliches und Wertvolles,
sondern ebenfalls Wahn. Auch die soziale Anerkennung und ihre
(finanziellen) Folgen sind eine Psychose. Das zeigt sich an folgendem: Der in
das Tageslicht Hinaufgestiegene wird die bei den Höhlenmenschen
Geehrten und Machthabenden nicht beneiden, sondern wie Achilles in

28



422 Notizen zu Piatos Höhlengleichnis

der Unterwelt (vgl. Od. XI, 489) viel lieber «das Feld als Tagelöhner
bestellen einem dürftigen Mann» und lieber alles über sich ergehen lassen,

als wieder solche Meinungen zu haben wie dort und dort zu leben (vgl.
516d). Um eine Psychose beneidet man eben niemanden. Der
Hinaufgestiegene wird sich dagegen glücklich preisen über die Veränderung,
seine Mitgefangenen aber bemitleiden (vgl. 516c6). Wären nun die soziale

Anerkennung und ihre Folgen, welche die Höhlenmenschen erhalten,
etwas wirklich Wertvolles, so würde er vermutlich sich bemitleiden,
seine Mitgefangenen aber glücklich preisen beziehungsweise beneiden,

was er offensichtlich nicht tut. Die «dortige Weisheit» (516c5), die Weisheit

der Sinneswelt, ist eben in toto nur die Weisheit einer Psychose.
Treffend wird nun diese kollektive Zwangspsychose von der

Sinnlichkeit, Veränderung, Zeitlichkeit und sozialen Anerkennung, der wir
alle unterworfen sind, mit einer Gefangenschaft verglichen : Die Zwangs-

psychose ist eben die Gefangenschaft. Sie ist dabei so zwingend, daß wir
sie nicht einmal mehr bemerken: Die Psychose verläuft larviert: Wie
die Gefangenen in der Höhle ihre Gefangenschaft nicht realisieren, so

bemerken auch wir unsere kollektive Zwangspsychose nicht. Den Wahn
erkennt eben nicht, wer von ihm befallen, sondern nur, wer von ihm
befreit ist. Ebenso bemerkt die durch die kollektive Zwangspsychose
veranlaßte Vergessenheit des Dritten nicht, wer das Dritte vergessen,
sondern erst, wer sich an es erinnert hat.

Die Sinnlichkeit der Erkenntnis ist aber nur die erste und
nächstliegende Stufe zur Erklärung unserer Vergessenheit des Dritten. Auf
tieferer Stufe ist diese nicht in der Sinnlichkeit, sondern in der Inten-
tionalität unserer Erkenntnis (im Brentanoschen Sinne) fundiert. Denn
da unsere Erkenntnis immer auf etwas bezogen ist, verstellt sie

systematisch das Dritte zwischen sich und Erkanntem, das diese Beziehung
auf das Erkannte erst ermöglicht. Von dieser Intentionalität ist die
Sinnlichkeit unserer Erkenntnis nur ein Ausdruck; bleibt sie doch auch

für die unsinnliche noch bestehen.

3. Doch ist unsere Psychose nicht unheilbar. Es gibt eine Heilung
und Befreiung von Fessel und Wahnsinn (vgl. 515c4-5). Sie vollzieht
sich durch die platonische Paideia als Umlenkung der Seele, die auch die

wahre Philosophie ist. Ein großer Philosoph sagt auch wieder neu, was
die Philosophie ist :

«Das ist nun freilich, scheint es, nicht wie sich eine Scherbe umwendet,
sondern es ist eine Umlenkung der Seele (<{juyjjç Trepiaycoyr)). welche aus



Notizen zu Piatos Höhlengleichnis 423

einem gleichsam nächtlichen Tage zu dem wahren Tage des Seienden
jene Auffahrt antritt, welche wir eben die wahre Philosophie nennen
wollen» (521c).

Die wahre Philosophie ist so Paideia, die Paideia aber die wahre
Philosophie, die eben wie die Paideia eine intellektuelle und moralische

Aufgabe hat. Hier erkennen wir auch die für Piatos reifes Denken
charakteristische Auffassung der Philosophie: Sie besteht in einer
Wendung, Konversion oder Revolution, die plötzlich geschieht (vgl. 515c6,

vgl. Symp. 210e, Ep. VII. 341d). Piatos «Republik», von K. Popper
und anderen als Apotheose staatlicher Stabilität verdammt, ist somit
zutiefst revolutionär. Dies nicht nur, weil sie sämtliche damals wie heute
bestehenden Verfassungen auf den Kopf stellt, sondern in ihrem Kernstück

eine Revolution nicht nur eingeplant, sondern auch durchgeführt
hat. Freilich handelt es sich dabei nicht um eine politische Revolution
der unteren Stände gegen die oberen, sondern um eine psychische Revolution

der nach unten gerichteten Seelenkräfte nach oben. Es handelt
sich also um eine Revolution der Seele, das heißt von Wissen und Willen.
Denn nicht die tatsächlich auf Stabilität angelegten sozialen Institutionen,

sondern die Seelen müssen nach Plato revolutioniert werden, da
ihnen in der Höhle etwas mangelt. Philosophie ist eben wie jedes Bedürfnis

auch Ausdruck eines Mangels. Die Revolution der Seele ist so die
wahre Philosophie, die wahre Philosophie aber die Revolution der Seele,

die wie jede wahre Philosophie und Revolution auch ein Akt der Befreiung

ist und hier in eine Revolution der Welten und Werte mündet:
Sinnes- und Werdewelt werden abgewertet zugunsten der intelligiblen
und immerseienden Welt der Ideen.

Irreführend scheint das Höhlengleichnis hier insofern zu sein, als

es nahelegt, daß der ganze Mensch befreit wird. De facto handelt es sich
hier natürlich nur um eine «Auferstehung der Seele», nicht aber «des

Fleisches». Doch hat es auch in dieser scheinbar irreführenden Form in
Wirklichkeit recht: Wie nämlich (zumindest nach einer bestimmten

Auffassung) die Bedeutung von Ausdrücken zwar nicht körperlicher
Natur ist, sich aber in einem körperlichen Medium, einer Sprache

inkarniert, so ist auch die Seele während ihres Aufstieges zwar nicht
körperlicher Natur, aber in einem Körper inkarniert. Die Seele ist eben

bei Plato Kind zweier Reiche, eines sichtbaren und eines unsichtbaren.
Der Übergang aber vom sichtbaren, dem sie scheinbar angehört, zum
unsichtbaren, in dem sie wirklich zu Hause ist, geschieht noch im
sichtbaren. Ebenso geschieht der Aufstieg aus der Zeit noch in der Zeit.



424 Notizen zu Piatos Höhlengleichnis

In Piatos Metaphorik geht es bei diesem Aufstieg um eine bestimmte

Wendung des Sehens, nämlich um das Sehen, das sich aus seinem

Philosophiebegriff als Aufstieg vom Urdichotom des Werdens zu dem des

Seins ergibt. Die Philosophie ist Aufblick (vgl. 515c8, 516a5), das
platonische Echo auf die «Auffahrt» des Parmenides vom «Haus der Nacht»
«ins Licht» (vgl. I. 9-10), Tarän) 22. Gut wird dabei der Gegensatz
zwischen den beiden Urdichotomen von Plato durch den Kontrast zwischen
dem Dunkel der Höhle und dem Licht des Tages zur metaphorischen
Wirkung gebracht. Denn wenn alles hell oder dunkel wäre, dann fielen
auch Helligkeit und Dunkel nicht auf, die eben wie Kontrastfarben
allein nicht wirken. Das heißt: Bei Gegensatzpaaren wie Dunkel und

Helligkeit müssen beide Glieder bewußt werden, damit auch nur eines

bewußt wird. Deshalb kann auch der Aufstieg zum Urdichotom des

Seins durch die sinnliche Wahrnehmung von Kontrasten angeregt werden

(vgl. 522e-525a). Diese schwerverständliche These wird durch die
der Sinnespsychologie bekannte Tatsache verständlich, daß der Kontrast
erst auffallen läßt, beziehungsweise die Gegenwart der Gegensätze
Ursache für das Erwachen der Einsicht ist. So ist es nach Plato bei der

Wahrnehmung der Eins und der Zahlen der Fall, wobei er sich auf den

Standpunkt des noch der Sinneswelt verhafteten Menschen stellt, der
die Zahlen noch nicht vom Gezählten unterscheidet: «Denn wir sehen

dasselbe Ding zugleich als eines und als unendlich vieles» (525a). Da
hier die Eins zugleich mit ihrem Gegenteil, dem Vielen, gesehen wird,
beginnt sich die Seele zu fragen, was denn die Eins selbst wohl ist und
wird so zum Denkbaren beziehungsweise dem Urdichotom des Seins

hingeleitet.
Historisch gesehen, bedeutet diese Wendung: Die Revolution der

Welten und Werte, die sich in der Parmenideischen Urdichotomie
vollzogen hat, muß in der platonischen Paideia mutatis mutandis von den

angehenden Philosophen wieder erarbeitet werden. In dieser Parmenideischen

Revolution der Welten und Werte dürfen wir aber auch den

Ursprung der Metaphysik sehen. Dieser Ursprung wird in der
platonischen Paideia wiederholt. Wie von M. Heidegger beobachtet wurde 23,

22 Daß es sich hier um eine Auffahrt handelt, wird neuerdings wieder von J.
Owens plausibel gemacht, vgl. J. Owens, Knowledge and Katabasis in Parmenides
in The Monist, January (1979) VI, 62, 1, S. 15-25.

23 Vgl. M. Heidegger, Piatons Lehre von der Wahrheit in Wegmarken, S. 141,
Frankfurt a. M. 1967.



Notizen zu Piatos Höhlengleichnis 425

ist dabei das spätere Wort «Metaphysik» im Höhlengleichnis schon

vorgeprägt : Der Aufstieg geht ijlst' èxsïva, das heißt nach den Erkenntnisstufen

der Höhle, èrà tocûtcc, das heißt zu den Ideen und der Idee des

Guten (vgl. 516c3). Doch wird der Ursprung der Metaphysik von der

platonischen Paideia nicht nur wiederholt, sondern auch überboten,
insofern die Philosophie nicht beim Sein, sondern jenseits des Seins

haltmacht. Denn mit der dianoetischen Erkenntnis des Urdichotoms des

Seins ist die Vergessenheit des Dritten noch nicht überwunden, sondern
erst mit der noetischen Schau des jenseits des Seins georteten Dritten
zwischen Denken und Sein, das erst die Intentionalität des Denkens

ermöglicht. Wenn also die Ontologie des Parmenides Metaphysik ist,
dann die Ontologie Piatos hier Metaontologie oder Metametaphysik :

Die Metaphysik Piatos birgt in sich auch eine Überwindung der
Metaphysik.

4. Aber es ist das unvermeidliche Paradox dieser auf das
Transseiende gerichteten Metametaphysik, daß sie es zu einem Seienden macht,
wie es das unvermeidliche Paradox des Denkens ist, welches die
Intentionalität des Denkens zu überwinden sucht, daß es selber noch in der
Intentionalität geschieht. Das zeigt sich auch bei Plato. Einerseits gilt
die Idee des Guten als Trans-seiendes (vgl. 509b), andererseits wieder
als «Glänzendstes unter dem Seienden» (518c) und als «Seligstes von allem
Seienden» (vgl. 526e; vgl. dazu 532c, 534a). Diesem ontologischen Widerspruch

entspricht ein epistemologischer : Einerseits steht die Idee des

Guten als anderes und schöneres denn Erkenntnis (vgl. 509a) über der
intentionalen Erkenntnis, die ja erst durch die Idee des Guten möglich
wird. Nach 534b-c hingegen soll die Idee des Guten offenbar rational,
mithin auch intentional erfaßt werden können.

Dieser Widerspruch ist nicht weg-, sondern so zu erklären, daß die
Idee des Guten notwendigerweise nicht widerspruchsfrei erkennbar ist.
Denn macht Plato das Dritte zwischen und über Denken und Sein zu
einem Gegenstand der Erkenntnis, dann nicht nur zu einem grundsätzlich

Erkennbaren, sondern aüch zu einem Seienden: Nur das Seiende

nämlich ist erkennbar, das Nichtseiende aber unerkennbar (vgl. 476e-

477a). Die metametaphysische Überwindung der Metaphysik vollzieht
sich so noch als Metaphysik und das heißt im Widerspruch mit sich
selbst. Das bildet noch nicht eine (Hegeische) Dialektik der Metametaphysik.

Denn nicht nur ist der WiderSpruch hier kein gleichsam realer
Widerstand, sondern es fehlt auch die Versöhnung der Widersprüche.



426 Notizen zu Piatos Höhlengleichnis

Wohl aber nähern wir uns diesem Sachverhalt mit der Kantischen
Einsicht, daß die menschliche Vernunft beim Bedingten nicht stehenbleiben,
das Unbedingte aber nicht fassen kann, es sei denn kontradiktorisch.
Plato führt hier eben das Denken und damit den Menschen an seine

Grenze, wo er nur noch widersprüchlich denken kann, was er sonst gar
nicht mehr denken kann. Wenn auch dieses kontradiktorische Vorgehen

von einem logischen Standpunkt aus als fehlerhaft verurteilt wird, so ist
dieser Fehler hier nicht nur unvermeidlich, sondern es ist uns durch ihn
auch Wertvollstes mitgeteilt worden.

5. In der «Metaphysik» Piatos, wie sie das Höhlengleichnis verdichtet,

wird aber auch der Beginn des «Humanismus» gesehen. So schreibt

zum Beispiel M. Heidegger in seiner einflußreichen Interpretation dieses

Gleichnisses: «Der Beginn der Metaphysik im Denken Piatos ist zugleich
der Beginn des 'Humanismus' » 24. Diesen Begriff aber bestimmt er so :

«... daß der Mensch nach je verschiedenen Hinsichten, jedesmal aber

wissentlich in eine Mitte des Seienden rückt, ohne deshalb schon das

höchste Seiende zu sein»25. Diese Bestimmung des «Humanismus» mag
zwar manchen nachplatonischen treffen, den platonischen aber trifft
sie nicht. Denn jenes «höchste Seiende» ist für Piaton kein Seiendes, auch

wenn es nur als Seiendes erfaßt werden kann. M. Heidegger verfällt
hier offenbar dem theologischen Mißverständnis der Idee des Guten, was
auch durch folgende Sätze bestätigt wird :

«Weil diese 'Idee' in solcher Weise für alles die Ursache ist, deshalb
ist sie auch 'die Idee', die 'das Gute' heißt. Diese höchste und erste
Ursache wird von Plato und entsprechend von Aristoteles to Oetov,

das Göttliche genannt. Seit der Auslegung des Seins als iSéa ist das
Denken auf das Sein des Seienden metaphysisch, und die Metaphysik
ist theologisch» 26.

Das aber ist ein grundsätzliches Mißverständnis der platonischen
Philosophie auf ihrem Gipfelpunkt : Die ontotheologische Verfassung der

Metaphysik - wenn man das Kind so taufen will - beginnt erst mit
Aristoteles zu laufen (vg. Metaph. El. 1026b23-33), auf dem Gipfelpunkt

des platonischen Denkens jedoch ist sie allenfalls erst unterwegs.
Nirgendwo wird denn auch von Plato die Idee des Guten das Göttliche
genannt. Es ist vielmehr vielleicht der Unterschied zwischen Plato und
Aristoteles, daß Aristoteles jene «höchste und erste Ursache» in etwas

24 M. Heidegger, ebd. S. 142.
25 M. Heidegger, ebd.
26 M. Heidegger, ebd. S. 141.



Notizen zu Piatos Höhlengleichnis 427

Göttlichem und Seiendem, Plato aber in etwas Trawsgöttlichem und
-seiendem sieht. Ebenso ist auch eine Auffassung des Humanismus im
Rahmen der Ontotheologie - der Paideia des Höhlengleichnisses unangemessen.

Piatos Paideia bedeutet mehr und Tieferes als eine ontotheologi-
sche oder -atheologische oder sonstwie «humanistische» Humanismuskonzeption.

Wenn man hier einen Humanismus sehen wih, dann ist es - negativ
gesprochen - einer, der von der Inhumanität unserer menschlichen

Grundsituation, unserer Apaideusia, und der Bewußtmachung dieser

Inhumanität ausgeht. Denn möglich wird dieser Aufstieg nur, weil wir
in den vorrevolutionären Zustand einer Psychose hineingeboren wurden:
Befreiung setzt Gefangenschaft, Heilung Krankheit, Rückkehr zum
Ursprung Entfernung vom Ursprung, Erinnerung an das Dritte Vergessenheit

des Dritten voraus. Die Apaideusia unserer menschlichen
Grundsituation zeigt so die Inhumanität dieser Situation: Wir sehen uns in
ihr noch nicht als Menschen, sondern als Schatten von Menschen.

Positiv gesehen besteht der Humanismus der platonischen Paideia
in einer Revolution der Welten und Werte, nämlich in einer Abwertung
der Sinnes- und Werdewelt zugunsten einer Aufwertung der intelligiblen
und immerseienden. Damit geht aber auch eine Abwertung des
sinnlichen Menschen zugunsten einer Aufwertung des geistigen Hand in
Hand: Wie die Sinnesdinge die Ideen verstellen oder auf sie verweisen

können, so kann sich auch der Mensch aktiv im Zusammenhang mit der

intelligiblen Welt oder ohne sie sehen. Da aber für Plato die Idee des

Guten als Drittes zwischen Denken und Sein Ziel der Paideia ist, geht
es letztlich der Paideia um eine Revolution unserer Vergessenheit des

Dritten in Erinnerung des Dritten. Wie die Vergessenheit des Dritten
dabei die Selbstvergessenheit des Menschen ist, so die Erinnerung an das

Dritte die Autoanamnese des Menschen 27.

6. Bemerkenswert ist ferner, daß in der Paideia auch ein Lehrer

angedeutet wird: Die Paideia braucht einen Pädagogen. Die Heilung
und Befreiung von der Zwangspsychose geschieht nicht einfach von selbst,
sondern durch jemanden, der den Gefangenen entfesselt und zum Auf-

27 Der Gerechtigkeit halber sei hier erwähnt: Wenn auch M. Heidegger die
Idee des Guten falsch interpretiert hat, so hat er doch der Sache nach im Prinzip
dasselbe wieder vor Augen bekommen, wenn er als «Ereignis» das Dritte zwischen
und über Denken bzw. Mensch und Sein bestimmt, vgl. M. Heidegger, Der Satz
der Identität in Identität und Differenz, S. 9-30, Pfullingen 19574. Dies wird anderswo

noch ausführlich begründet werden.



428 Notizen zu Piatos Höhlengleichnis

stehen zwingt (vgl. 515c6-7; vgl. 515dl-5, el, e6-8). Wer ist dieser

Jemand? Offenbar ein schon Hinaufgestiegener, vermutlich ein platonischer

Sokrates. Diese Vermutung wird dadurch bestätigt, daß er den

Gefangenen mit der sokratischen Frage «Weis ist X?» belästigt (vgl.
515d5) und nicht nur zu Umwendung und Aufstieg, das heißt zum
Philosophieren höflich einlädt, sondern dazu zwingt (vgl. 515c6, d5, e6).
Bezeichnend ist ja auch, daß der Gefangene die Aporie erlebt (vgl.
515d6), welche die natürliche Reaktion auf die sokratische Frage ist
(vgl. z. B. Men. 80a-b) und hier als Mittel der Paideia dient. Die
Notwendigkeit eines Lehrers wird auch im Verlauf der platonischen Pro-

paideia (vgl. 536d) bzw. dem Studium des Quadriviums betont, das

eben durch die zweite bis fünfte Stufe des Höhlengleichnisses symbolisiert
wird (vgl. 532c) : Die Forschenden bedürfen eines Anführers, ohne den
sie nicht so leicht etwas finden werden (vgl. 528b).

Doch da wir ja alle in die Höhle der Sinneswelt hineingeboren wurden,

stellt sich die Frage, wer denn diesen Lehrer zum Aufstieg veranlaßt

hat und wer den Lehrer des Lehrers usw. Scheinbar führt diese

Frage in einen unendlichen Regreß, doch historisch gesehen, dürfen wir
vermuten, daß Parmenides der erste war, der den ehemaligen
Höhlenmenschen Plato aus dem Dunkel der Sinnes- und Werdewelt ins Tageslicht

der intelligiblen und immerseienden geführt hat. Auch Plato ist ja
in die Sinneswelt hineingeboren worden, und das Höhlengleichnis ist in
gewissem Sinne nichts anderes als dessen intellektuelle Kurzbiographie
im Bild. Wir sehen unser Leben im Lichte von Theorien. Plato aber sieht
und verbirgt sein Leben im Lichte seiner Theorie.

Doch obwohl ein Lehrer den angehenden Philosophen zu Umwendung

und Aufstieg zwingt, nimmt er ihm Umwendung und Aufstieg doch
nicht ab: Der unfreiwillige Adept der Philosophie muß sich selber
umwenden und den Weg hinauf, wenn auch unter Zwang, selber gehen. Die
Tätigkeit des Lehrers beschränkt sich allein darauf, den Schüler zu
Umwendung und Aufstieg zu zwingen. Hat der Schüler aber den
Aufstieg hinter sich gebracht, so läßt ihn der Lehrer los und verschwindet.
Piatos Pädagoge belehrt eben nicht durch Antworten, die zum
Nachdenken, sondern durch Fragen, die zum Selbst-denken zwingen: « Plato
believed that the young men entering his course of instruction should
first be intoxicated to learn what was in their soul»28. Lehrer und Schüler

28 Anekdote 81 in Platonica, The anecdotes concerning the life and writings of
Plato by Alice Swift Riginos, S. 217, Leiden 1976.



Notizen zu Piatos Höhlengleichnis 429

aber müssen den Weg zur Idee des Guten hinaufsteigen: Die Befreiung
durch Wissen geschieht nur durch eine Leistung ihrerseits. Nicht aber
kommt die Idee des Guten zu ihnen hinab : Die Sonne steigt nicht hinab.

7. Das Höhlengleichnis veranschaulicht weiter, daß wir es vorziehen,
im vorrevolutionären Zustand der Psychose zu bleiben: Wir verweigern
die uns nach Plato so nötige Befreiung und Heilung, - den Zweck der

Gefangenschaft. Denn ist nicht der Zweck der Gefangenschaft die

Befreiung? Der Höhlenmensch muß gezwungen werden, ins Licht des

Höhlenfeuers zu schauen, hält aber die Schatten an der Höhlenwand
für wirklicher als das Abgeschattete (vgl. 515c-d). Wer eben nur Schatten
sieht und nur im Finstern sitzt, merkt nicht, daß er nur Schatten sieht
und nur im Finstern sitzt. Ebenso weiß auch Dummheit nicht um sich

(vgl. Symp. 204a). Dummheit ist nicht reflexiv. Um nämlich den
entscheidenden Grund zu wiederholen: Bei Gegensatzpaaren wie Dunkel
und Helligkeit, Dummheit und Intelligenz, müssen beide Glieder bewußt
werden, damit auch nur eines bewußt wird.

Das Höhlengleichnis zeigt aber auch, warum wir es vorziehen, im
vorrevolutionären Zustand einer Psychose zu bleiben : Weil es Schmerzen

macht und blendet, ins Licht zu schauen (vgl. 515e2, 515c8, 516al~2).
Im Unterschied zur anstrengungslosen Sinneswahrnehmung ist das

Denken eben nicht nur eine Anstrengung, sondern eine Qual: Das

jraOsïv ist toxOsïv, das Denken qualvoll, wie ja auch der Elenchos Schmerzen

bereitet. Doch ist es auch nicht ohne Lust. Denn: «Der größte dem

Menschen mögliche Genuß ist die intuitive Erkenntnis der Wahrheit »29.

Wer nämlich Wahrheit sucht, wird auch wahre Lust finden; wer nur
Lust sucht, auch nicht wahre Lust (vgl. 582a-586c).

8. Die Paideia der Philosophen bedarf einer Propaideia, das heißt
einer Propädeutik (vgl. 536d). Diese wird von den vier Wissenschaften

beziehungsweise Künsten übernommen, die später als Quadrivium ins

Lehrprogramm der sieben freien Künste des Mittelalters eingegangen

sind, Arithmetik, Geometrie, Astronomie und Harmonik, wenn wir von
der nur kurz berührten Stereômetrie (vgl. 528a-d) absehen. Alle diese

vier Künste sollen von den angehenden Philosophen nicht um ihres
kommerziellen Nutzens willen betrieben werden, was insbesondere am

29 Diese schlagende Formulierung A. Schopenhauers, zitiert in Arthur
Schopenhauer's sämmtliche Werke, hg. v. J. Frauenstädt, Einleitung des Herausgebers,
I, S. 108, Leipzig 19162, trifft auch bei Plato den Nagel auf den Kopf.



430 Notizen zu Piatos Höhlengleichnis

Beispiel der Arithmetik betont wird (vgl. 525c). Vermutlich werden sie

deshalb später zu den sieben freien Künsten gezählt, gelten ja schon die

Philosophen vermutlich deshalb als Freie (vgl. 536e), weil sie von einer

Erwerbstätigkeit befreit sind. Die vier Künste sollen vielmehr betrieben
werden, da sie für die Kriegskunst nützlich sind (vgl. 522e, 526d, 527d)
und die Macht haben (521dl), die Seele vom Werden zu Sein und Wesen

zu schleppen (vgl. 521d, 523a, 524e). Mit der Metapher «schleppen»
bezieht Plato die Propaideia offenbar auf das Höhlengleichnis zurück,
wo ja der angehende Philosoph durch den steilen und unwegsamen
Aufstieg geschleppt wird (vgl. 515e). Wie schon aus 532b-c hervorging,
symbolisieren die zweite bis fünfte Stufe des Höhlengleichnisses eben

«die Kraft (Suvajric), welche die gesamte Beschäftigung mit den Künsten
besitzt...» (532c). Auch hier kommt die Machtauffassung des Wissens

zum Ausdruck, und auch hier erkennen wir den Einfluß des Parmenides.
Denn zwar dürfte die Vierzahl des Quadriviums auf die Pythagoräer
zurückgehen30, aber möglich wird die platonische Interpretation der

Propaideia als «Schleppung» (ôàxoç) vom Werden zum Sein nur durch
dessen Rezeption und Verwandlung der Parmenideischen Urdichotomie.
Die Pythagoräer aber werden gerade wegen ihrer empiristischen
Auffassung der Harmonik getadelt (vgl. 530d-e). Anders gesagt: Sie werden
deshalb getadelt, weil sie die Harmonik noch nicht mittels des
Parmenideischen Urdichotoms des Seins interpretieren. Bestätigt wird der
Einfluß des Parmenides auch durch die explizit geforderte Unteilbarkeit

der Eins in der Arithmetik (vgl. 525a-526a)31. Das Ziel der
Propaideia aber ist die Dialektik: «Oder wissen wir nicht, daß alles dies nur
das Vorspiel ist zu der Melodie, welche eigentlich erlernt werden soll »

(531d.) Die eigentliche Melodie ist so nicht die Harmonik, sondern die

Dialektik, welche durch die sechste bis achte Stufe des Höhlengleichnisses
symbolisiert wird und in der Schau der Idee des Guten endet.

9. Das Höhlengleichnis veranschaulicht schließlich, daß die zur
Schau der Idee des Guten Hinaufgestiegenen nicht - conditionis humanae

obliti - oben bleiben dürfen, sondern wieder in die Höhle hinabsteigen
müssen (vgl. 519c-d). Am Ort ihres Ursprungs können sie nicht bleiben.

30 Vgl. B. L. v. der Waerden, Die Pythagoreer, Religiöse Bruderschaft und
Schule der Wissenschaft, S. 323-336, Zürich und München 1979.

31 Darauf macht A. SzabÔ aufmerksam in Anfänge der griechischen Mathematik,

S. 346-352, München/Wien 1969.



Notizen zu Piatos Höhlengleichnis 431

Der Anabasis (vgl. 519dl) folgt die Katabasis (vgl. 516e4, 519d5) : Der
Theorie folgt die Praxis auf dem Fuß. Das kaum zufällig gewählte
Einleitungswort in die «Republik» «Ich stieg hinab» (Ka-r£ßY)v, 327al)
scheint sogar anzudeuten, daß sich nicht nur die Einleitung, sondern
auch der größere Teil der «Republik», der es ja wesentlich mit der Praxis
zu tun hat, in der Höhle abspielt. Dies wird auch dadurch nahegelegt,
daß das ganze Gespräch nachts stattfindet (vgl. 328a). Denn wie Proklos
einmal treffend bemerkt, sind die Einleitungszenen in Piatos Dialogen
nicht um der dramatischen Spannung willen erfunden worden, auch

nicht um des geschichtlichen Gegenstandes willen, sondern sie wirken
von vorneherein mit an dem philosophischen Ziel des Dialogs 32.

Da sich der Herabgestiegene dabei in der Höhle nicht sofort zurechtfindet

(vgl. 517d), empfängt ihn ein Mißverständnis: Die Höhlenmenschen

lachen ihn aus und sagen von ihm, er sei mit verdorbenen Augen
von oben zurückgekommen und es lohne sich nicht, daß man auch nur
versuche hinaufzukommen. Im Gegenteil, man müsse jeden, der sie

lösen und hinaufbringen wollte, wenn man seiner nur habhaft werden

könnte, auch wirklich umbringen (vgl. 516e-517a). Dies ist nicht nur
eine Bestätigung des Gesetzes, daß Unterschied Haß erzeugt, sondern
auch eine Erinnerung an das Schicksal des Sokrates - «qui vive la pietà
quando è ben morto» - und die Gefährlichkeit der Philosophie
überhaupt, die ja auch Plato zu spüren bekam.

Die Höhlenmenschen beurteilen eben den Hinaufgestiegenen nach
den Kriterien der «dortigen Weisheit» (516c5), worin er natürlich ihnen

gegenüber unterliegt, während sie für dasjenige, worin er ihnen gegenüber

exzelliert, kein Sensorium, geschweige denn Kriterien der
Beurteilung haben. Sie sehen nur die Schwäche einer Stärke, die zu erkennen
ihnen nicht gegeben ist, können sie doch nicht zwischen zwei verschiedenen

Störungen des Gesichtssinnes unterscheiden. Beide weisen wenigstens

momentan dasselbe Ergebnis, wiewohl ganz verschiedene Gründe
auf. Die eine entsteht daraus, daß man aus dem Licht in die Dunkelheit,

die andere daraus, daß man aus der Dunkelheit ins Licht versetzt
wird (vgl. 518a). Ebenso geht es mit der Seele: Sie kann aus einem
lichtvolleren Leben herkommend, aus Ungewohnheit verfinstert, oder, aus

größerem Unverstände ins Hellere gekommen, durch die Fülle des

Glanzes geblendet sein (vgl. 518a6-bl). Bei dem Herabgestiegenen ist

32 Formulierung nach P. Friedländer, Platon, I, Seinswahrheit und
Lebenswirklichkeit, S. 245, Berlin 19643.



432 Notizen zu Piatos Höhlengleichnis

offenbar das erste der Fall. Wie es nun für den aus der Höhle
Hinaufsteigenden der Gewöhnung bedarf, um die Tageswelt zu schauen (vgl.
516a5), so für den Hinabsteigenden, um wieder die Schatten zu erkennen

(vgl. 517d7, 518a7). Der Mangel an Gewöhnung und das heißt auch an

Erfahrung ist so das Einzige, worin der Philosoph den Höhlenmenschen

unterlegen ist.
Im Grunde aber geht das Mißverstandenwerden des Philosophen

durch die nichtphilosophierende Welt darauf zurück, daß der Philosoph
die Lage der Höhlenmenschen erkennt, nicht aber die Höhlenmenschen
die seine. Doch während der Philosoph die Höhlenmenschen nur
bedauert (vgl. 516c6), sind diese ein bißchen unhöflicher: Sie versuchen,
den Philosophen zu töten (vgl. 517a).

Die theoretische Überlegenheit des Hinabgestiegenen über die in
der Höhle Gebliebenen zeigt sich aber nach der Gewöhnung ans Dunkel.
Sokrates spricht zu ihnen :

«Denn gewöhnt ihr euch hinein: so werdet ihr tausendmal besser als
die dortigen sehen und jedes Schattenbild erkennen, was es ist und
wovon, weil ihr das Schöne, Gute und Gerechte selbst in der Wahrheit
gesehen habt» (520c).

Die Hinabgestiegenen sehen eben die Schattenbilder im Licht der

Urbilder, das Abkünftige im Lichte des Ursprünglichen, die Eidola im
Lichte der Eide, kurz die Sinnendinge im Lichte der Ideen. Das ist nicht
nur ein Anwendungsfall für den monumentalen Satz des Aristoteles:
«Aber das Denken, wenn es etwas übermäßig Denkbares gedacht hat,
denkt nicht weniger das Geringere, sondern sogar mehr. » (De an. T 4,

429b3^t). Denn die Hinabgestiegenen sehen das Geringere nicht nur
mehr, sondern auch anders: Die Revolution des Denkens bewirkt auch
eine Revolution der Wahrnehmung, insofern die Sinnendinge jetzt nicht
mehr ohne, sondern mit den entsprechenden Ideen gesehen werden. In
dieser neuen Sehweise steckt nicht nur Piatos Dualismus, sondern auch
der mit dem Dualismus verbundene, wenn auch erst a posteriori
entdeckte Apriorismus, wonach wir die Sinnendinge erst durch die

vorgängige Erkenntnis der Ideen erkennen (vgl. Phäd. 72e-75b). Erst das

Absehen von den Sinnendingen läßt sie eigentlich sehen. Um nämlich
etwas von drinnen zu verstehen, muß man schon etwas von draußen
verstanden haben: Die Sinne taugen nichts ohne die Brille des

Ideenwissens.



Notizen zu Piatos Höhlengleichnis 433

Mittels dieser Brille wird aber die theoretische Überlegenheit des

Philosophen nach der Gewöhnung ans Dunkel auch zur praktischen. Die

Fortsetzung zu obigem Zitat lautet nämlich:
«Und so wird uns und euch der Staat wachend verwaltet werden
und nicht träumend, wie jetzt die meisten von solchen verwaltet
werden, welche Schattengefechte miteinander treiben und sich
entzweien um die Obergewalt, als ob sie ein gar großes Gut wäre» (520c-d).

Auch das politische Leben in der Sinnenwelt hält eben für wirklich,
was nicht wirklich ist, und träumt insofern. Erst als Wissenspolitik
erwacht sie. Als Wissenspolitik aber hat sie auch praktische Macht.
Denn das Verbindungsglied der beiden Zitate ist das stillschweigend
vorausgesetzte Sokrates-Paradox, welches Plato hier für so
selbstverständlich hält, daß er es gar nicht mehr eigens erwähnt.

Die Vereinigung von Theorie und Praxis kommt auch im pädagogischen

Programm zum Ausdruck, das die angehenden Philosophenkönige
zu absolvieren haben: Es besteht aus einem theoretischen und einem

praktischen Teil. Der theoretische Teil zerfällt dabei ins Studium des

Quadriviums, das sich vom zwanzigsten (vgl. 537b) bis zum dreißigsten
(vgl. 537d) Lebensjahr erstreckt, und ins Studium der Dialektik, das

vom dreißigsten bis zum fünfunddreißigsten Lebensjahr dauern soll

(vgl. 539e). Zwischen dem fünfunddreißigsten und fünfzigsten Lebensjahr

wird die dialektische Ausbildung durch ein Höhlenpraktikum
unterbrochen. Erst fünfzigjährig werden die Philosophen ans Ziel, nämlich zur
Schau der Idee des Guten geführt, und erst dann sind sie zum Königtum
befähigt (vgl. 540a). Denn erst durch die Betrachtung des Jenseitigen
lernen sie das Geheimnis des richtigen Machtgebrauchs im Diesseitigen.

Mit dem Abstieg ist denn auch der Bogen des philosophischen Lebens

vollendet. Und nirgendwo sonst hat uns Plato mehr über dieses

mitgeteilt als im Gleichnis dieses Lebens - dem Höhlengleichnis. Zwar hat
ihn nicht nur das Problem des Sophisten, sondern auch das des

Philosophen in der Spätzeit weiterbeschäftigt. Doch während er den «Sophistes»

noch geschrieben hat, so nicht mehr den «Philosophus». Die Gründe
lassen sich nicht mehr mit Sicherheit angeben. Wir dürfen aber vermuten :

Das größte Problem des Philosophen ist vielleicht doch der

Philosoph 33.

33 Diese Vorstudie soll durch ein Platobuch ergänzt werden, das eine Interpretation

und Kritik aller drei Gleichnisse zum Gegenstand hat. Der Verfasser dankt
dem Schweizerischen Nationalfonds für materielle Förderung und Prof. Dr. A.
Graeser für die Durchsicht einer früheren Fassung.


	Notizen zu Platos Höhlengleichnis

