
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 28 (1981)

Heft: 3

Artikel: Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus' Confessors

Autor: Heinzer, Felix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-813125

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-813125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Felix Heinzer

Anmerkungen zum Willensbegriff
Maximus' Confessors

In den christologischen Schriften Maximus' Confessors nimmt,
bedingt durch die monotheletistische Krise, die Analyse des Gehorsamsaktes

Jesu in Gethsemani eine zentrale Stellung ein 1. Damit rücken
naturgemäß psychologische Termini in den Vordergrund. Insbesondere gilt
dies für den Begriff des Willens. Der vor nunmehr gut 25 Jahren erschienene

grundlegende Artikel von R. A. Gauthier und noch mehr die während

des Maximus-Symposiums im September 1980 in Freiburg (Schweiz)

vorgelegten Forschungen von J. A. Madden haben deutlich gemacht,
daß Maximus in diesem Zusammenhang eine geistesgeschichtlich höchst
bedeutsame Tat vollbracht hat, indem erden Begriff des Willens (OéXrjcnç)

zum ersten Mal auf der Ebene wissenschaftlichen Denkens zur Geltung
bringt und recht eigentlich als terminus technicus einführt2.

Die folgenden Ausführungen verstehen sich als Anmerkungen: zum
einen auf die Frage eventuell erkennbarer Quellen dieser Willensspekulation

und zum andern auf deren theologische Hintergründe und
Konsequenzen bezogen.

1 Vgl. zu dieser Thematik die Monographie von F. M. Lethel, Theologie de
l'Agonie du Christ. La liberté humaine du Fils de Dieu et son importance sotério-
logique, mises en lumière par saint Maxime le Confesseur (Théologie Historique 52),
Paris 1979, sowie B. Studer, Das Heil aufgrund der gottmenschlichen Freiheit
nach Maximus dem Bekenner, in: Handbuch für Dogmengeschichte III/2a,
Freiburg-Basel-Wien 1978, 212-223. Beide Autoren haben sich auch am Symposium
über Maximus Confessor (Freiburg, 2.-5. Sept. 1980) zu diesem Bereich geäußert
(vgl. den demnächst als Bd. 27 der Reihe «Paradosis» erscheinenden Sammelband
der Akten dieses Symposiums).

2 R. A. Gauthier, Saint Maxime le Confesseur et la psychologie de l'acte
humain, in: RThAM 21 (1954) 31-100; J. A. Madden, Earlier Definitions of will...
(im genannten Sammelband).



Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus' Confessors 373

1. ZUR QUELLENFRAGE

Maximus' Analyse des Willensaktes steht wesentlich auf dem
Grund der aristotelischen Lehre von Akt und Potenz. Sie beruht auf der

Einsicht, daß jeder Akt (èvépysia bzw. irpa^iç) in einer entsprechenden
Potenz (Sûvapuç) wurzelt, die ihrerseits als spezifisches Merkmal der Natur
(cpiic;iç bzw. oïicrta) des Handelnden zu verstehen ist. Die ÔéXvjaiç, von
Maximus immer als naturhafte (rpuaixrj) verstanden, ordnet sich ein in die
eben genannte Trias oùala - Suvap.it; - èvspyeia, die P. Sherwood in
seinem Werk über die Ambigua ad Johannem eingehend untersucht hat3,
und zwar entspricht sie dem mittleren Glied, so daß sie als Vermögen
bestimmt ist: als Suvaptç tpuaix^ der menschlichen Natur.

In opusc. 1 ad Marinum, dem Text, der für unsere Fragestellung
von besonderem Interesse ist - vor allem die Sammlung von psychologischen

Begriffsbestimmungen im ersten Teil (PG 91, 12 C - 21 C) -
begegnet uns die erwähnte Trias in der Form oûaia - Sûvapiç - TtpaÇiç

beziehungsweise Suvàjxevov - Sûvagiç - Suvarov. Maximus ist hier (33 B 7 -
C 2) unmittelbar von Nemesius von Emesa abhängig. Er zitiert de nat.

hom., cap. 34 (PG 40, 740 A 14 - B 8). Nemesius - so viel sei bereits jetzt
angemerkt - spielt in opusc. 1 ohnehin eine bedeutsame Rolle 4.

Entscheidend ist nun, daß die BegriffsVerbindung Wesenheit-Vermögen-Akt

von Maximus konsequent auf beide Naturen Christi bezogen
wird. Diesen beiden Naturen eignen ihre je spezifischen Vermögen, aus
denen die Akte Christi - als gottmenschliche - entspringen. Die 0éX7)uiç

gehört in dieser Sicht unabdingbar zur menschlichen Natur als

Geistnatur, ja sie ist geradezu als deren konstitutive Sûvapuç anzusehen, wie

aus der Definition von opusc. 1, 12 C (s. unten) hervorgeht. Ausdrücklich

zeigt sich dies auch an mehreren Stellen des Florilegiums in PG 91,

276-280, das zwar nicht als authentisches Werk Maximus' gelten kann 5,

3 P. Sherwood, The Earlier Ambigua of St. Maximus the Confessor, Rome
1955, 103-116.

+ Vgl. dazu die untenstehende Tabelle über die Quellen von opusc. 1.
5 Das Florilegium bringt am Schluß zwei Fragmente von Maximus selber. Die

Echtheit der übrigen Texte ist mit wenigen Ausnahmen nicht aufrechtzuerhalten
(vgl. dazu den bereits genannten Beitrag von Madden). Sie sind indessen bedeutsam
für die Position des Kreises um Maximus selber, als dessen Produkt sie anzusehen
sind. Für die Sicht der 6éXï)<nç als Konstitutivum der menschlichen Natur besonders
bezeichnend ist 276 A 14 - B 1 (Gregor von Nyssa zugeschrieben) : 6£Xy)(j£<; ê<m
7tâoï]Ç Xoyiy.7jç çûcrs&jç f] y.arà <pùaiv aùxîjç Çcûtj * fj axépyjaiç xTjç ctutw Çtoïjç où-

c£aç êaxlv àvalpeatç, aber auch 276 C 9-10 und 277 A 4-5.

25



374 Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus' Confessors

wohl aber in enger Beziehung zu opusc. 1 steht, wo es mehrfach zitiert
wird 6.

Daraus ergibt sich eine erste wichtige Erkenntnis: O-qX^cnç als
konstitutives Merkmal der menschlichen Natur meint für Maximus nicht den
WillensaÄ^ als personalen Vollzug, sondern das WiWensvermögen, und
steht somit auf der Ebene der Natur. Dies zeigt sich besonders deutlich,
wenn der Begriff in opusc. 1, 25 A dem Xoyoç Tïjç cpûoswç der menschlichen

Natur zugeordnet wird und daher geradezu als numerisch eine, allen
Menschen gemeinsame bezeichnet werden kann. Demgegenüber gilt vom
sogenannten «gnomischen» Willen (yvcùjnxov 0sXt)pa), daß er «nicht die

Natur kennzeichnet, sondern vielmehr die Person und die Hypostase»,
wie Maximus in opusc. 16,192 B 15 - C 1 sagt1. Auf den christologischen
Hintergrund dieser Zuordnung von OsXvjatç zur Natur sowie auf die sich

daraus ergebenden Fragen werden wir im zweiten Teil dieses Artikels zu

sprechen kommen.
Bevor wir uns nun der Definition des 0.-Begriffes in opusc. 1

eingehender widmen, sei noch kurz darauf hingewiesen, daß für die Frage
nach der Vorgeschichte der Trias oûcna - Sovapiç -èvépysia nebst den von
Sherwood genannten Iamblichus, Proclus, Ps. Dionysius und Johannes

von Scythopolis8 auch Johannes Philoponus zu beachten ist, der diese

Begrifflichkeit in seinem Kommentar zu de anima zweimal ausdrücklich
verwendet 9. Da Maximus diesen Kommentar in opusc. 1 einmal zitiert,
nämlich im Abschnitt über die 8o£a in 20 AB, ist eine direkte Beeinflussung

Maximus' durch Philoponus in diesem Punkte nicht auszuschließen.

Damit nun, wie angekündigt zur Definition von 0éXy)(jtç in opusc. 1.

Hier zunächst ihr Wortlaut :

Den naturhaften Willen bezeichnet man als ein Vermögen, das nach
dem strebt, was der Natur gemäß ist, und das alle Merkmale
zusammenhält, die wesenhaft zur Natur gehören.
Die Wesenheit nämlich, die von ihm natürlicherweise zusammengehalten

wird, strebt in ihrer Sinnlichkeit und Geistigkeit nach Sein, Leben
und Bewegung, da sie nach ihrer eigenen natürlichen und vollen
Integrität verlangt. Die Natur ist nämlich so beschaffen, daß sie sich

6 Vgl. die Hinweise in der Tabelle (s. unten).
7 Sehr ähnlich auch opusc. 3, 48 A.
8 Sherwood, a. a. O., 103-105.
9 Philoponus, in de anima comm. I, p. 15, 28 und p. 39, 9-10 (ed. Hayduck,

CAG 15).



Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus' Confessors 375

selber und alles, was ihr Bestehen bewirkt, will, und so hängt sie
strebend ihrem Seinsprinzip an, dem gemäß sie ist und wurde.
Daher definieren andere den naturhaften Willen als vernünftiges und
vitales Streben (PG 91, 12 C 5-13 A 2).

Zwei Gesichtspunkte sind hier besonders hervorzuheben. Zum einen wird
deutlich, daß Maximus den Willen grundsätzlich als Strebevermögen
(Suvapiç ôpsxTLXY), 12 C 5-6) versteht. Darin schließt er sich ganz an
Aristoteles an, insbesondere an dessen Beschreibung der Seelenkräfte in
de anima III, 9-11, wo dem «strebenden Teil», dem opexTixov, in der

Analyse des menschlichen Handelns eine grundlegende Funktion
eingeräumt wird 10. Zum andern aber entfernt sich Maximus auch wieder
sehr deutlich von Aristoteles, indem er 0. ganz bewußt als ihrem Wesen

nach vernünftige Strebekraft (ope^iç XoyixTj, 13 A 2) versteht. Willen
erscheint somit bei Maximus als geistgeprägte und daher spezifisch
menschliche Dynamik, während die aristotelische ope^iç im Grunde doch
auf der vorrationalen Ebene des Animalischen stehen bleibt11. Die

Rationalität, die von Maximus dem Willen als substantielle Eigenschaft
zugeschrieben wird, hat ein eigentümliches, für Maximus' Denken sehr
bezeichnendes Gepräge. Sie ist nicht bloß in der Ratio des Menschen

selber, in dessen Xoyoç grundgelegt, sondern auch in dem, was man als

seine ontologische Ratio bezeichnen könnte. Das 8i6p zu Beginn des

letzten Satzes in unserem Text ist hierfür deutlicher Ausdruck: Die
0éXv)<nç ist Xoywd), weil sie den Xoyoç tou elvai der menschlichen Natur
zum Ziel hat : das, was diese ihrer ursprünglichen Bestimmung nach sein

soll, ihre ôvtôttqç, wie Maximus hier sagt (was ich mit «Integrität» übersetzt

habe)12. Die Rationalität von OéXijcuç hat somit wesentlich auch die
Konnotation des xaxà cpüaiv beziehungsweise xaxà Xôyov. Dieser Akzent
ist unzweifelhaft stoisch.

Gauthier, dem ich hier das Wort geben darf, hat die Eigenart der
maximianischen 0,-Definition sehr gut zusammengefaßt, wenn er formuliert:

«Le vouloir naturel, c'est sans doute le souhait aristotélicien. Mais

au heu de faire surgir, avec Aristote, ce souhait sur le fond indifférencié
du désir, saint Maxime, et par là il dépasse de loin Aristote, le fait surgir
dans la 0éXi)aiç, mot qu'Aristote ignorait comme il ignorait la chose qu'il

10 Vgl. Gauthier, a. a. O., 58.
11 Vgl. die Analyse von Gauthier, ebd.
12 Für eine ausführlichere Darstellung der komplexen Xoyoç-Lehre von Maximus

vgl. I. H. Dalmais, La théorie des logoi des créatures chez saint Maxime le
Confesseur, in: RSPhTh 36 (1952) 244-249.



376 Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus' Confessors

désigne. La0éX7]cuç, ce n'est plus un désir raisonnable par accident, c'est

un désir rationnel par nature, c'est une faculté (Sûvajjuç), emportée par
son propre élan, avant toute intervention de la connaissance, vers ce

même bien universel de la nature que la raison est faite pour connaître »13.

Gauthier hat auch das Zusammenspiel von aristotelischen und
stoischen Gedanken in dieser Sicht Maximus' ausführlich untersucht:
sowohl die einzelnen Stränge, die sich hier knoten 14, als auch deren

Verflechtung bei den Aristoteleskommentatoren des 2. und 3. Jahrhunderts15,
die über Nemesius auf Maximus einwirken 16

Ich darf es hier deshalb bei diesem Verweis auf Gauthiers gründliche
Analyse bewenden lassen und diese lediglich mit einigen Anmerkungen
versehen. Zuvor aber möchte ich die Quellen, aus denen Maximus in
opusc. 1 schöpft, in einer tabellarischen Übersicht im Einzelnen angeben.
Ich beschränke mich dabei auf die Definitionensammlung in 12 C - 21 C.

Die Nemesiuszitate, die den größten Raum einnehmen, hat Gauthier
bereits erwähnt, Seine Ausführungen sollen hier präzisiert und wo nötig
ergänzt werden.

Wenn nichts anderes bemerkt ist, handelt es sich um wörtliche Zitate.
Für Maximus und Nemesius habe ich auf eine Angabe der Tomusnum-

mern PG 91 beziehungsweise 40 verzichtet und nur die Nummern der

Spalten verzeichnet.

Maximus, opusc. 1 Quellen

Tiepi 91KJLXOÖ 0s>o)u.aToç Y)youv 0eX^crewç.

12 C5-6 Ps. Clemens Alex., de prov. Florilegium;
PG 91, 276 C 7-8)

C6-D3
13 A 1-2 Ps. Eustathius Antioch., de anima Florile¬

gium, 277 A 10)

A 2-3 Nemesius Ernes., de nat. hom. 33, 736 A 10-11

(vgl. unten, zu 13 B 7b-8)
A 3-4
A 4-5 Ps. Eustathius (wie oben)

13 Gauthier, a. a. O., 78-79.
14 Aristoteles, Chrysippus, mittlere Stoa (Gauthier 58-68).
15 Aspasius, Alexander von Aphrodisias (68-71).
16 «Les sources de saint Maxime, ce sont les analyses aristotélicienne et stoi-

cienne de l'action, fondues en un seul tout par les commentateurs grecs d'Aristote,
dont Nemesius s'est fait l'écho et l'interprète auprès de saint Maxime» (57).



Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus' Confessors 377

A 5-6
A 7-10

A 10

A 10b-ll

A 12

7tepi PouXyjGstoç

13 B 2

B 2-7a
B 7b-8

B9-C1
C 1-9

C 9-10

13 C 11-13

13 C 13-16 A 1

16 A 1-3

A 3-6

rapi ßouXyj? ^youv
16 B 2-7a

B 7b-10

B 10-11

Ttspî Tîpoaipéoeojç
16 B 13 - C 1

C 1-7
C 8-12

Nemesius, 33, 733 B 11-12

Anklang an Nemesius, 33, 733 B 6-9 und 736

A 6-8.

Nemesius, 33, 732 C 5-6 (siehe auch 34, 737 A
2-3 und B 8-9; vgl. Aristoteles, Eth. Nie. III,
4, 1111b 25-26 und 5, 1112a 30-31)
Nemesius, 33, 732 B 14-15 (ßo6X.7)<n<; anstelle von
OSXtjglç)

Nemesius, 33, 732 B 14-15

Nemesius, 33, 736 A10-11 (vgl. Aristoteles,

III, 5,1113a 10-11)

Nemesius, 33, 732 B 15 - C 6 (vgl. Aristoteles,

III, 4, 1111b 20-26)
Nemesius, 33, 733 A 2-3 (vgl. Aristoteles, III, 4,

1111b 26-27)
Nemesius, 33, 733 A 5-6 (vgl. Aristoteles, III,
5, 1112b 33-34 und 7,1113b 3-4)
Nemesius, 33, 733 A 3-4 (vgl. Aristoteles wie
eben)

Nemesius, 33, 733 A 6-8 (vgl. Aristoteles, III,
4, 1111b 25-26)
Nemesius, 33, 732 B 14-15 und 733 B 6-7 (vgl.
Aristoteles, III, 4 1111b 10-11)

ßouXeöaew? (vgl. Nemesius, 33, 733 B 3-4)
Nemesius, 33, 733 B 4-9 (vgl. Aristoteles, III,
5, 1113a 4-5 und 9-12)
Nemesius, 33, 736 A 1-4 (vgl. Aristoteles, III,
4, 1112a 16-17)
Nemesius, 33, 733 B 3-4
(vgl. Nemesius, 33, 729 C 5)

Nemesius, 33, 736 A10-11 (vgl. Aristoteles,

III, 5, 1113a 10-11)
Nemesius, 33, 733 B 11 - C 4

Nemesius, 33, 736 A 6-9 (vgl. Aristoteles, III, 5,
1112a 4-12)



378 Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus' Confessors

C 12-13 Nemesius, 33, 736 A 13 - B 1

7iepl tlvcùv ßouXsu6|ie0a (vgl. Nemesius, 34, 736 B 3)

16 D 2-3 Nemesius, 34, 737 A 1-3 (vgl. Aristoteles, III, 4,
1111b 25-26 und 5,1112a 30-31 und b 2-4)

D 4-5 Nemesius, 34, 737 A 5-7 (vgl. Aristoteles, III,
5,1112a 10-31)

D 5b-6a Vgl. Nemesius, 34, 737 A 7-8 (vgl. Aristoteles,

III, 5, 1112a 18-27, auch zum folgenden
Abschnitt)

16 D 6b - 17 A 5a Nemesius, 34, 737 A 8 - B 3 (für Aristoteles sie¬

he oben)
17 A 5b-8 Nemesius, 34, 737 B 6-8 (vgl. Aristoteles, III,

5, 1112a 18-19 und b 2-4)
17 A 8-13 Nemesius, 34, 737 B 12 - C 2 (vgl. Aristoteles,

III, 5,1112a 18-19 und b 8-9)
A 13 - B 1 Nemesius, 34, 740 A 6-11 und 741 A 4-5 (vgl.

Aristoteles, III, 5, 1112b 11-12)
B l-9a Nemesius, 34, 741 A 6-13 17

B 9b-ll
B 12-13 Nemesius, 34, 741 A 4-5

7tspl yvcû[x7)ç und Ttepi è^ooedaç

17 C 1-20 A 2 Vgl. zu 17 C 2-6 Ps. Dionysius Alex., frag, in
Luc. 22, 44 (PG 10, 1593 C). Anklänge auch bei

Gregor Nyss., c. fatum (PG 45, 148 B).
TTSpl So£Y]Ç

20 A 4 Nemesius, 33, 733 A 11 (vgl. Aristoteles, III, 4,

1111b 30-31)
A 4b-6a Vgl. Joh. Philoponus, in de anima I prooem.

1, 7-8 (Hayduck, CAG 15)

A 6b-8 Vgl. Philoponus, 1,15-20
A 9-10 Philoponus, 1, 18-19

A 10b- B 3a Vgl. Philoponus, 1, 21-2, 2

B 3b-8 Philoponus 2, 2-6 (vgl. auch Ps. Maximus, de

anima, PG 91, 357 D)

17 Der Abschnitt 740 A 14 — B 8, den Maximus hier überspringt, wird später
in 33 B 7 - C 2 zitiert. Nemesius schöpft an dieser Stelle aus Ps. Plutarchus, de fato,
6, 42 (vgl. H. A. Koch, Quellenuntersuchungen zu Nemesius von Emesa, Berlin
1921, 35-36).



Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus' Confessors 379

20 B 9-1la
B llb-15a
B 15b - C 7a

C 7b-8a
C 8b-10a
C10b-lla
C llb-12

Vgl. Ps. Maximus, de anima, 357 C 18

Philoponus, 2, 2-3
Nemesius, 33, 733 A 13 - B 3 (vgl. Aristoteles,

III, 4, 1111b 31-1112a 2) 19

Nemesius, 33, 733 A 11-13

Vgl. Philoponus, 2, 2-3
Nemesius, 33, 736 A 10-11
Aristoteles, III, 4, 1112a 12-13

7tspl cppovy)p<XToç Tjyouv cppovTjascoç

20 D 2-4
20 D 4 (in fine) - 21 A 1 Ps. Procopius von Gaza, comm. in Prov. 3, 13

Hauptquelle für Maximus ist eindeutig Nemesius, de nat. hom. 33-34.
Im Hintergrund steht deutlich erkennbar Aristoteles, Eth. Nie. III, 1-5 20.

Allerdings fällt Nemesius (und mit ihm Aristoteles), wie die Übersicht

klar erkennen läßt, gerade für den Abschnitt über 0éXv] ruç aus.
Wohl finden sich in 13 A 2-3, 5-6 und 7-12 schon Nemesiuszitate,
aber diese greifen allesamt vor auf die 7rpoa(peaiç, von der anschließend

gehandelt wird. Für 0éXv]CHç selber läßt sich - außer den
Querverbindungen zum Florilegium - nichts ausmachen. Berücksichtigen wir
sodann die Tatsache, daß die Texte des Florilegs, wie Madden eindeutig
nachgewiesen hat, als Belege für einen Gebrauch von 0. vor Maximus
ausscheiden 21, so bestätigt sich gerade anhand unseres Textes eindrück-

18 20 B 9-lla ist analog strukturiert wie 20 B 6-8. Bei Philoponus findet sich
aber im Gegensatz zur ersten Stelle nichts Entsprechendes. Die drei Adjektive
à<riiv0e-roç, àSiàXuTOç und àOâvaxoç, die hier in einem kettenartigen Syllogismus
verbunden werden, finden sich im gleichen Kontext (Unsterblichkeit der Seele) schon
bei Plato, Phaidon, 78b-80e. Sollte ein Kommentar zu dieser Stelle (etwa
Philoponus' verlorener Phaidonkommentar.?) Maximus als Quelle gedient haben?

19 Maximus kommt im Vergleich mit Nemesius der Aristoteles-Stelle näher,
denn er gibt im Gegensatz zu diesem auch den aristotelischen Gedanken von der
Bezogenheit der jrpoaipeotç auf Gut und Böse wieder (vgl. 20 C 4).

20 Zur Vermittlung des Aristotelestextes durch die Kommentare, aus denen
Nemesius schöpft, vgl. Koch, a. a. O., 32-37.

21 Echt sind wohl nur das Zitat aus Diadochus von Photice, cap. spir. 5, in

21 A 2-3
A 3-10
A 11-15

(PG 87, 1245 B 2-3)
Nemesius, 33, 730 A 10-11

Nemesius, 14,668 A 3-5 (vgl. auch Florilegium,
277 D 1-3 und 9)

BC



380 Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus' Confessors

lieh, daß die Einführung dieses Begriffes in die philosophisch-theologische
Terminologie als eine schöpferische Tat von Maximus angesehen werden

muß, wie bereits Gauthier 22 angenommen hatte.
Gerade anhand von Nemesius läßt sich übrigens sehr schön zeigen,

wie der (oder die) Verfasser des Florilegs vorgeht. In 277 C wird ein an
sich echter Text von Nemesius angeführt, gleichzeitig aber wird er auf
den zu belegenden Begriff hin umgepolt : das Zitat bezieht sich nämlich
bei Nemesius selber gerade nicht auf GsXyjcuç, wie der Autor des Flori-
legiums möchte, sondern auf ßoüXsucm; beziehungsweise, 7rpoa[pecnç, das

heißt auf Begriffe, die Maximus selber in opusc. 1,13 A 3-12 von 0éXy]cuç

ausdrücklich unterscheidet. Eine Gegenüberstellung der Texte macht den

Sachverhalt am anschaulichsten:

Nemesius, 33, 736 A 10-11 :

ngoatgeaiv eIvo« Öpscp.v ßouXsuTix-?) töv è<p' vjfuv (von Maximus
korrekt zitiert in 13 B 7-8 und 16 B 13 - C 1).

34, 737 A 1-3:
ßovAevofieda o5v irepl t&v ecp' T)[üv xal Si* Tjjxwv Suvapivwv yevéaOat

xal a&7]Xov è^ovTMV to tÉXoç.

«Zitat» im Florilegium, 277 C:

dé-.fajoiç èemv ops^tç ßouXeuTixv) tmv sp'yjfuvxal Si'v][xcüv ylveofiai
Suvap-éveov xal aStjXov s^ovtmv to tÈXoç.

Daß Maximus beziehungsweise seine Mitstreiter zu derartigen Kunstgriffen

oder gar, wie etwa im Falle der Irenäus zugeschriebenen Texte 23,

zu eigentlichen Fälschungen Zuflucht nehmen müssen, ist wohl ein
deutliches Zeichen dafür, daß in der echten patristischen Tradition keinerlei
Belege für einen technischen Gebrauch des fraglichen Begriffes zu finden

waren, so daß dieser Versuch, die ©.-Spekulation in der Tradition zu
verankern, gerade zum Indiz für ihre Neuheit wird.

Wie steht es mit außerpatristischen Quellen? Maddens gründliche
Studie hat zu einem negativen Ergebnis geführt, was die griechische
Philosophie, insbesondere etwa die Stoa anbelangt. Allerdings lassen

sich im Bereich des Neuplatonismus vereinzelt Stellen finden, die für

277 BC, wo allerdings gerade nicht OéXrjcsiç definiert wird, sondern aÙTsÇouai6tyjç,
und das zweite Nemesiuszitat (277 D), das Maximus in opusc. 1, 21 A heranzieht
(0. kommt hier nicht vor).

*2 A. a. O., 78-79, Anm. 102.
23 Vgl. M. Richard, Un faux traité dithélite: le traité de S. Irénée au Diacre

Démétrius, in: Polychronion. Festschrift für F. Dölger (Hrsg. P. Wirth), Heidelberg

1966, 431-440.



Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus' Confessors 381

unsere Frage von gewissem Interesse sind. Gauthier 24 hat auf die
Tatsache hingewiesen, daß die Septuaginta und das Neue Testament OéXyjcuç

und vor allem 0éXY)p.a als Ausdrucksweise für den Willen Gottes recht
häufig verwenden, und daß dies auf die Entstehung der Vorstellung von
Willen als rationalem Streben eingewirkt haben dürfte. Nun findet sich
eine derartige theologische Verwendung von 0éX7)tnç/0éXY]fj[.a auch außerhalb

des biblischen Sprachgebrauchs, nämlich bei Plotin in Enn. VI, 8,

wo über Freiheit und Willen des sv reflektiert wird (vgl. VI 8, 13, 19. 27.

30. 38. 45 sowie 16, 22-23 und 18, 42). 0éXt) pa steht sogar im Titel des

Traktates: 7iepl toü êxoucuou y.cà dekrjftaToç toü évôç. Dazu wäre meines

Erachtens anzumerken, daß man im Titel eines philosophischen
beziehungsweise theologischen Traktates für die Formulierung der zu
behandelnden Thematik doch wohl kaum einen umgangssprachlichen, sondern
einen technischen Terminus verwendet. Insofern würde ich dieser Stelle

etwas mehr Bedeutung zumessen, als dies Madden tut, der in seiner

Untersuchung ebenfalls auf sie zu sprechen kommt. Eine theologische Verwendung

von 0éXt] pa finden wir dann übrigens auch (durch Proclus vermittelt?)

bei Dionysius Areopagita, div. nom. V, 8 - eine Stelle, die Maximus

bekanntlich in seinen Ausführungen über die Xoyoi in Amb. loh. 7,

PG 91, 1085 A zitiert.
Ein zweiter Beleg aus dem Bereich des Neuplatonismus - diesmal

sogar in psychologischem Kontext wie bei Maximus - findet sich bei

Porphyrins, ad Boeth. de anima, an einer Stelle, die uns nur als Fragment
im Referat durch Eusebius, praep. ev. XV, 11, 1 (GCS 43/2, 374, 5-6)
überliefert ist. Porphyrius hat hier die Ausdrucksweise : ai tyjç toü Çcjiou

tjmxîjç ßouXaE ts xai uxé^eiç xai deXrjaeiç.

Aufgrund dieser beiden Stellen, die allerdings zugegebenermaßen
eine sehr schmale Basis abgeben, darf man vielleicht vermuten, daß es im
neuplatonischen Sprachgebrauch zumindest Ansätze zu einer technischen

Verwendung von 0éXy)aiç' und OéXïjpa gegeben hat. Maximus behandelt
die beiden Begriffe übrigens weitgehend als Synonyme.

Nun gibt es in den Schriften des Bekenners selber eine Stelle, an der

er für seine 0,-Definition, wie wir sie in opusc. 1 kennengelernt haben,
ausdrücklich auf einen Gewährsmann rekurriert, von dem er sie übernommen

haben will. Es handelt sich um opusc. 16 (PG 91, 185 D und 192 B),
wo von einem «alten Mönch» die Rede ist. Was haben wir von diesem Verweis

zu halten? Der anonyme Charakter dieser Berufung ,die uns ähnlich

24 A. a. O., 78, Anm. 102.



382 Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus' Confessors

auch aus anderen Schriften, etwa der Mystagogie, den Ambigua ad Iohan-
nem und dem Liber Asceticus geläufig ist, läßt zunächst eher an eine

literarische Fiktion denken - im Sinne etwa des alten Mannes bei Justin oder
des Hierotheus bei Dionysius.

Gibt man sich damit nicht zufrieden, so kann man höchstens zu
einer sehr hypothetischen Vermutung kommen, die auf der Tatsache

beruht, daß sowohl im Zusammenhang mit dem «Pater pneumatikos»
des Liber Asceticus als auch mit dem «alten Weisen» in den Ambigua an

Sophronius von Jerusalem gedacht werden könnte 25. Die Betonung muß

allerdings auf «könnte» liegen. So spricht Sherwood deutlich von der

konjektureilen Natur einer solchen Hypothese, die sich allenfalls durch
die Tatsache einigermaßen rechtfertigen lasse, daß mehrere der einschlägigen

Stellen, wo in den Ambigua der alte Weise als Gewährsmann angeführt

wird, christologische Fragen betreffen, in denen Maximus
anerkanntermaßen von Sophronius beeinflußt worden sei26. Ähnliches ließe

sich nun auch für unseren Fall geltend machen, da der Kontext der O.¬

Spekulation ja eindeutig die Auseinandersetzung mit dem Monotheletis-

mus ist, in welcher Sophronius entscheidenden Einfluß auf Maximus

ausgeübt hat. Da sich in den erhaltenen Schriften des Sophronius keine

Anhaltspunkte dafür finden lassen, daß Maximus seinen Willensbegriff
dem Jerusalemer Patriarchen verdankt - zumindest nicht in der präzisen
technischen Form, in der er in opusc. 1 erscheint und in opusc. 16 dem

«ehrwürdigen Mönch» in den Mund gelegt wird -, ist wohl kaum eine

Abhängigkeit im Sinne eines bloßen Übernehmens einer bereits geprägten

Definition anzunehmen. Viel eher dürfte allenfalls an eine Anregung,
an einen inspirierenden Einfluß Sophronius' zu denken sein.

Daß Clemens von Alexandrien, dem die fragliche Definition im Flori-
legium, 276 C, zugeschrieben wird, als Quelle unmöglich in Frage kom-

23 Für den Liber Asceticus vgl. C. von Schönborn, Sophrone de Jérusalem. Vie
monastique et Confession dogmatique Théologie historique 20), Paris 1972, 223,
Anm. 140; für die Ambigua vgl. Sherwood, a. a. O., 8-9. In der Mystagogie soll der
«selige Greis» nach Ch. Sotiropoulos, H MTETArfllTA TOT ATIOT MA3I-
MOT OMOAOrHTOT (EIEAmTH - KEIMENON - KRITIKON YIIOM-
NHMA), Athen 1978, 55, mit Ps.-Dionysius zu identifizieren sein. Die Atmosphäre
des Werkes legt diese Annahme zwar nahe, doch der fragliche Text selber, der Prolog,

spricht eher dagegen: Warum sollte Maximus hier (in PG 91, 660 D) ein und
denselben Mann und sein einschlägiges Werk, die kirchliche Hierarchie, einerseits
namentlich erwähnen und anderseits wenige Zeilen davor und danach im Dunkel
eines mystischen Anonymates belassen

26 Sherwood, a. a. O., 9.



Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus' Confessors 383

men kann, hat Madden überzeugend nachgewiesen. Man kann sich

allerdings fragen, weshalb hier gerade Clemens und nicht ein anderer Autor
herangezogen wird. Ist dies bloß Willkür oder Zufall? Geht man dieser

Frage etwas nach, ergeben sich ganz interessante Feststellungen. Sucht

man in den echten Schriften des Alexandriners nach Stellen, die zu unserer

Definition eine gewisse Verwandtschaft aufweisen könnten, so gibt es

tatsächlich einen solchen Text, nämlich die Definition der 8pe£iç in
Strom. IV 117, 5 (GCS 52, 300, 1-4), auf die schon Stählin (GCS 17,

LVI) hingewiesen hat : opsÇtv o5v È7ti0o[jdaç Staxptvoucnv ot Ttspi Taüra
Seivoi ' xal tvjv pièv èm rjSovaïç xai àxoXacna TixTTOucnv aXoyov ouaav •

TTjv ôè ogeÇiv êm rôjv y.arà cpvotv âvayxaîmv Xoyixijv V7ià.Q%ovaav y.îvrjcuv.

Der Text gibt einen stoischen Gedanken wieder: Es handelt sich um ein
Referat aus Chrysippus 27.

Die Verwandtschaft mit Maximus, opusc. 1, 12 C (und Parallelen)
möchte ich in zwei Aspekten sehen : zum einen in der Betonung des rationalen

Charakters der ope^iç, die als Xoyixf) vom unvernünftigen Begehren
abgehoben wird, und zum anderen in der Tatsache, daß sowohl diese

ops^iç bei Clemens (bzw. Chrysippus) als auch die 0éXi)cn.ç bei Maximus
das der Natur Gemäße - Stichwort : xavà <ptWv - zum Ziel haben. An die
Stelle aus den Stromata wird man auch in opusc. 1, 21 D 3-5 gemahnt,
wo Maximus die OéXtjcuç als xoct' Öpei-iv Xoytxv) xivyjciiç der rationalen
Natur bezeichnet (vgl. den Schluß des Chrysippuszitates).

Die Unterscheidung zwischen un- beziehungsweise widervernünftigem

Begehren und vernünftigem Streben, um die es im vorliegenden
Text geht, begegnet auch anderwärts bei Clemens 28. Es handelt sich

um einen Gedanken, der typisch ist für die stoische Psychologie. Wir
finden ihn beispielsweise auch in einem anderen Fragment aus Chrysippus,

das uns diesmal bei Diogenes Laërtius überliefert ist29. Hier wird
das vernünftige Streben als Gegensatz zum Begehren mit der ßoi$Xy)cu<;

gleichgesetzt (vgl. auch Aristoteles, de anima III 9, 432 b 6) : Tyj §s

Imfiufua èvavriav cpaalv eïvai ty)v ßouXy)cnv oüuav söXoyov ops^iv.
Interessanterweise finden wir nun diese Definition von ßotiXpc«? auch bei

Maximus wieder, und zwar in der Disputatio cum Pyrrho, wo sie als Zitat

27 Fr. mor. 442 (von Arnim, SVF III).
28 Vgl. etwa Paid. 1101, 1 (Stählin 150, 23), Strom, II 57 4 (145, 9) und II,

119, 3 (177, 32).
29 Diog. Laërt. VII, 115 (von Arnim 431). Vgl. auch Andronicus, de affect. 6

6 (von Arnim 432).



384 Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus' Confessors

aus Clemens von Alexandrien(!), Strom. VI, ausgegeben wird, ohne daß

sich dort etwas Entsprechendes finden ließe. Hier der Wortlaut der Stelle :

T7)V [TSV ÖsXyJCTIV VOÜV slvOU ÔpSXTIXOV ÖplCiafLSVM (sc. KX7)p.eVTl), T7]V Sè

ßoüXrjCTiv söXoyov ops^iv r\ tvjv tzzq'i tivoç 0£Xy)<ti,v 30.

Teil 1 der Definition (die Bestimmung von OsXvjcriç) ist unschwer zu
erkennen als Zitat der aristotelischen Definition von Tcpoatpeotç (Eth. Nie.
VI 2, 1139 b 4), die hier nach bereits bekannter Art auf 0éXy]<ti<;

umgemünzt wird31. Sie begegnet uns übrigens auch im Florilegium, 276 C 2-3,
dort allerdings unter dem Namen des Irenaus Teil 2 (die Bestimmung
von PoÛXt]cj(.ç) bringt dann zunächst, wie erwähnt, das Zitat aus Chry-
sippus (s. oben und abschließend eine Formulierung, die auch in opusc.

1, 21 D 10 vorkommt.
Was ergibt sich aus der Analyse dieser Texte? Wenn der Name des

Clemens im Zusammenhang mit der Klärung des Willenbegriffes bei
Maximus auftaucht, führen stets auch mehr oder weniger deutliche Linien
in den Bereich der Stoa. Könnte der durchaus vorhandene stoische

Akzent der maximianischen Willenslehre etwa auch durch die Lektüre
der Stromata mit ihren vielen Zitaten aus den Stoikern (gerade im
Kontext der psychologischen Fragen) mitgeprägt worden sein? Die Frage
bleibt wohl einstweilen als Hypothese stehen. Immerhin dürfte deutlich
geworden sein, daß Clemens für den Willensbegriff bei Maximus von
einer gewissen Bedeutung ist32. Es ist deshalb vielleicht doch mehr als

bloß Zufall, wenn im Florilegium jene Definition von 0£Xï)chç, die in
opusc. 1 bestimmend ist, gerade ihm in den Mund gelegt wird.

Abschließend läßt sich sagen, daß weder der «ehrwürdige Mönch»

(Sophronius?) noch Clemens als angebliche Gewährsmänner für die 0.-

Definition von Maximus im eigentlichen Sinn als Quellen für diese
Definition betrachtet werden dürfen. Wohl aber bezeichnen diese beiden
Namen zwei Einflußsphären, welche auf Maximus bei seinem bedeutsamen

und ohne Zweifel schöpferischen Beitrag zur Geschichte des

Willensbegriffes in je verschiedener Weise eingewirkt haben.

30 Pyrrh. (PG91, 317 C 4-6).
31 In etwas abgewandelter Form findet sich diese Definition auch bei Clemens,

Strom. II 9, 2 (Stählin 117, 15-16). Sollte Maximus in Pyrrh. 317 C diese Stelle im
Blick gehabt haben

32 Auch M. Richard, a. a. O. 433, Anm. 10, weist darauf hin, daß bei der
Frage nach den von den «faussaires dithélites» benützten Quellen (insbesondere in
den Definitionensammlungen) Clemens eine nicht unbeträchtliche Rolle spielt.



Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus' Confessors 385

2. THEOLOGISCHE ASPEKTE

Nach den Quellenfragen zur Willensspekulation von Maximus
sollen im Folgenden nun noch einige Aspekte theologischer Art, die sich

auf den Inhalt seines Willensbegriffes beziehen, zur Sprache kommen.
Schon im ersten Teil hatte ich kurz auf die Tatsache hingewiesen,

daß 0éÀ7]cnç bei Maximus nicht den personalen Willensakt, sondern das

Willensvermögen als Kennzeichen und konstitutive Dynamik der menschlichen

Natur meint. Am deutlichsten schlägt sich dies, wie bereits erwähnt,
in der Unterscheidung von «naturhaftem» und «gnomischem» Willen
nieder (vgl. opusc. 16, 192 BC). Vor allem in den ausdrücklich christo-

logischen Texten tritt diese Zuordnung von ôéXvjaiç und <pûmç besonders

hervor. Dies ist zum einen bedingt durch die Tatsache, daß Maximus hier

- wie so oft in der Christologie - auf Prinzipien der Trinitätslehre zurückgreift

33 : in unserem Fall auf den in der Trinitätslehre der Kappadokier
geprägten Gedanken, wonach einer Natur oder Wesenheit (oùaîa) ihre

spezifische, sie kennzeichnende, ja geradezu konstituierende Wirkweise
(èvépysux) entspricht, was in der Christologie folgerichtig zur Annahme
zweier Energien (und zweier Willensvermögen) entsprechend den beiden

Naturen des einen Christus führt34. Dieser Zusammenhang von Willen
und Natur wird aber noch zusätzlich durch die Tatsache verstärkt, daß

im Raum der Christologie, wo die Willensspekulation von Maximus
ihren Ort hat, ganz bestimmte dogmatische Kriterien wirksam sind:
Einerseits muß das Personale und Existentielle, das wir vordringlich
mit der Vorstellung von Willen verbinden möchten, ein Stück weit

zurückgenommen werden zugunsten eines mehr essentiellen Willensbegriffes,

weil sonst leicht die Gefahr bestünde, in Christus ein zweites personales

Zentrum (neben der Person des Logos als letztem Subjekt der acta

et passa Christi) zu denken und so seine Personeinheit zu sprengen.
Und anderseits ist alles Schwankende, alles Wählen zwischen Gut und
Böse, das zumindest grundsätzlich auch die Möglichkeit eines Abfalls

von Gott einschließt, vom menschlichen Willen Christi fernzuhalten. Mit

33 Vgl. dazu meinen Beitrag: L'Explication trinitaire de l'Economie chez
Maxime le Confesseur, im bereits genannten Sammelband zum Maximus-Symposium
1980.

34 Vgl. dazu: J. J. Prado, Voluntad y Naturaleza. La antropologia filosöfica
de Maximo el Confesor, Rio Cuarto (Argentina) 1974, bes. 135-142.



386 Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus' Confessors

anderen Worten: Maximus will zwar, wie Gauthier treffend sagt35, gegenüber

dem Monotheletismus für einen menschlichen Willen Christi
eintreten, zugleich aber darf dieser Wille (oder besser : dieses Willensvermögen)

nichts Sündliches an sich tragen. Hinter diesem Gedanken eines un-
sündlichen Willens Christi wird ganz deutlich jenes Grundanliegen
spürbar, das die gesamte patristische Soteriologie durchwaltet: Die
menschliche Natur gilt dieser in ihrer letzten Tiefe nur dann als wahrhaft
geheilt, wenn sie in der Annahme durch den Logos und in dessen Existenz
als Menschgewordener in die unverrückbare und stetige Ausrichtung auf
Gott und seinen Willen, wie es ihrer ursprünglichen Bestimmung
entspricht, zurückgeführt wird.

So gibt es für Maximus im menschlichen Wollen Christi das Moment
der Wahl und der Entscheidung im Grunde nicht. Ja, man müßte wohl

sogar sagen : es kann dieses Moment, das wesentlich zu unserer geschichtlichen

Erfahrung von Willen gehört, gar nicht geben. Symptomatisch
dafür ist der folgende Text aus dem spekulativen Teil von opusc. 1 :

Die Menschheit Gottes (d. h. des Sohnes Gottes) bewegte sich nicht wie
wir gemäß der Wahl (xocrà TtpoaCpeciv), so daß sie also durch Überlegung

und Urteil zwischen den sich gegenüberstehenden Dingen
abgewogen hätte. Dann hätte sie ja der Wahl wegen als von Natur aus
wandelbar (tps7it6v) gelten müssen. Da sie vielmehr in der Vereinigung
mit dem Logos das Sein empfangen hatte, war ihre naturhafte
Strebebewegung, das heißt der Wille, nicht schwankend, sondern vielmehr
fest (oTixatpov). Genauer noch: Sie besaß die unbewegte Stetigkeit
(atauiv dbrivYjTov) im göttlichen Logos, da sie in ihm makelloses und
ganz vergöttlichtes Dasein hatte (PG91, 32 A).

Es handelt sich hier um eine Retraktation von qu. Thal. 42, wo
Maximus noch von einer - allerdings unwandelbaren - 7rpoaipeaiç Jesu

gesprochen hatte. Diese Position hält er nun nicht mehr länger aufrecht.
Der Grund dafür ist offensichtlich das bereits erwähnte soteriologische
Motiv der moralischen «Stabilität» des Menschseins Christi.

Es ist nicht uninteressant, auf jenen Fall zurückzublenden, in dem

dieses Motiv in extremster Form zur Geltung kam. Gemeint ist die

überzogene Logos-Sarx-Christologie des Apolinaris von Laodicea, deren sote-

riologischen Grundgedanken A. Grillmeier folgendermaßen formuliert
hat: «Das ganze Heil des Menschen beruht darauf, daß ein unfehlbarer,

göttlicher Nous, ein unveränderlicher Wille und eine göttliche Kraft

35 A. a. O., 77 f.



Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus' Confessors 387

dieses menschliche Fleisch in Christus beseelt und seine Unsündlichkeit
bewirkt »36. Apolinaris unterscheidet deshalb zwischen einem voûç

aÙTo>uv/]Toç, wie wir ihn besitzen, und dem voûç tccutoxivyjtoç Jesu, der

stets und unwandelbar auf Gott ausgerichtet bleibt, wobei faktisch der

Logos selber in Jesus die Stelle des menschlichen Geistes und somit auch
des Willens einnimmt und als yjyejrovtxov der menschlichen Natur und
ihrer Dynamik die Stabilität ihres Wollens und Tuns gewährleistet37.

Der Vergleich mit Maximus zeigt eine Kontinuität in der grundsätzlichen

soteriologischen Sicht und andeutungsweise sogar in der Terminologie

38, er macht aber zugleich auch den entscheidenden Unterschied -
und Fortschritt - der Sicht von Maximus gegenüber Apolinaris deutlich:
Das Moment der moralischen Festigkeit und damit die Begründung der
Unsündlichkeit des menschlichen Wollens und Handelns Christi wird
nicht durch Aufhebung beziehungsweise Absorption im und durch den

Logos gesichert, sondern durch den Gedanken der «In-existenz» der
Menschheit Christi im Logos, der wohl das personale Subjekt der menschlichen

Akte Jesu ist - die Person des Sohnes Gottes selber, nicht eine

menschliche Person, begegnet im Menschsein Jesu - aber zugleich in
dieser innigsten, untrennbaren Einheit die menschliche Natur als

Natur unvermischt wahrt in ihrer menschlich bleibenden Aktivität und
Freiheit39. Nicht Absorption heißt das Stichwort für die Beziehung des

Logos zur natura assumpta und ihrer Dynamik bei Maximus, sondern
Perichorese 40 der beiden Naturen und Überformung des Menschseins

durch den sohnschaftlichen Daseinsmodus, durch das göttliche «Wie» des

Sohnes 41. Die für Maximus' Denken so grundlegende Unterscheidung
von Wesensprinzip (Aoyoç) und Daseinsmodus (rpoTioç) und - was in

opusc. 1 nicht so stark zur Geltung kommt - die Ausweitung der christo-

logischen Perspektive auf die trinitarische Dimension hin (sodaß die

36 A. Grillmeier, Jesus der Christus im Glauben der Kirche, Band I, Frei-
burg-Basel-Wien 1979, 486 (Hervorhebung im Text von mir).

37 Grillmeier, a. a. O. 486, Anm. 21.
38 Vgl. t<xutox(vi)toç bei Apolinaris und CTrâaipoç xlvijaiç bzw. aràciç àx(vi)-

toç bei Maximus.
39 Für eine ausführlichere Darlegung dieser Sicht verweise ich auf meine

Studie : Gottes Sohn als Mensch. Die Struktur des Menschseins Christi bei Maximus
Confessor Paradosis 26), Fribourg 1980, bes. 117-145.

40 Vgl. das in Anm. 39 genannte Werk, 123 f.
41 Vgl. die sehr erhellenden Ausführungen von F. X. Murphy und P.

Sherwood, Constantinople III (Histoire des Conciles, vol. 3), Paris 1974, 233 zu unserem
Text [opusc. 1, 32 A).



388 Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus' Confessors

Konformität des menschlichen Willens Jesu mit dem Willen Gottes nicht
so sehr im «horizontalen» Sinne, das heißt auf der Ebene der beiden
Naturen gesucht wird, sondern «vertikal», das heißt im Gehorsam Jesu
ad Patrem) erlauben es Maximus, die Gefahr einer physizistischen
Auflösung des Menschlichen in der Gottheit Christi (gerade im Hinblick auf
den Willen) zu vermeiden und zu einer intentionalen Sicht des Verhältnisses

von Gott und Mensch in Christus durchzustoßen. So kann die
menschliche OsAyjctiç Christi, seine menschliche Freiheit in ganz neuer
Weise zum soteriologischen Angelpunkt werden, was auch dem neutesta-
mentlichen Befund besser entspricht.

Und dennoch: bei aller Bewunderung für die Ausgewogenheit dieser

Sicht bleibt doch ein Stück weit fraglich, inwieweit hier tatsächlich
von einem wahrhaft menschlichen Willen Christi, etwa von einem

menschlichen Gehorsam 42 die Rede sein kann, wenn doch Christus im
Grunde gar nicht anders handeln kann, als er tatsächlich handelt. Es

geht - etwas anders gewendet - um die Frage nach der «Menschlichkeit»
menschlicher Vollzüge, deren Subjekt nicht eine menschliche, sondern
eine göttliche Person ist, nämlich der Sohn Gottes selber. Nun muß ja an
dieser letzten Zuordnung der menschlichen Natur und ihrer Dynamik
zur Person des Logos und Sohnes Gottes festgehalten werden, will man
nicht das Mysterium der Inkarnation beziehungsweise der hypostatischen

Union selbst auflösen. Das «perfectus in humanitate» von 451 (und
seine Explikation auf den menschlichen Willen und die menschliche Aktivität

von 681) verlöre gerade seine soteriologische Relevanz, würde es

herausgelöst aus dem «Unus ex Trinitate» von 553. Die Ansätze zu einer

Christologie «von unten», die man in Chalcedon und im 3. Konstantino-
politanum erkennen kann 43, verstehen sich nicht als Gegensatz zur
Christologie «von oben», die Nicäa, Ephesus und das 2. Konstantinopoli-
tanum wesentlich bestimmt, sondern sind - nicht ohne eine gewisse

Spannung - in sie hineingebaut44. Ist dies einmal festgehalten, so kann
allerdings gefragt werden, wie weit sich diese Ansätze ausbauen lassen,

wie weit sich die «Demarkationslinie» zwischen Natur und Person des

Menschen dergestalt verschieben läßt, daß man der menschlichen Natur
Christi, insbesondere ihrer Psychologie, so viel echte Aktivität und Frei-

42 Vgl. das ÛTraxoùtov (ï>ç àv0pa>Ttoç in Pyrr., 301 D.
43 Beinahe noch stärker in der Lateransynode von 649 (vgl. Lethel, a. a. O.

107-112, v. a. Anm. 118).
44 Vgl. Grillmeier, a. a. O. 769-775.



Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus' Confessors 389

heit, so viel «Personalität» einräumt, ohne daß man dadurch auch bereits
eine menschliche Person postuliert und somit in eine Zweihypostasen-
Christologie abdriftet.

Einen Ansatz dazu gibt es ja innerhalb der patristischen Tradition
selbst: in Gestalt des traditionellen Axiomes «Quod non assumptum, non
sanatum». Wird dieses soteriologische Prinzip ernst genommen, so muß
in Christus auch für unser menschliches Wollen Raum sein. Maximus

bestätigt dies in der Disputatio cum Pyrrho, wenn er sagt :

Wenn nämlich Adam wollend gehorchte (dem Versucher), wollend
hinblickte und wollend aß, so ist es das Wollen (0éX7)aiç), das in uns
zuerst der Schuld verfiel. Wenn es sich aber so verhält und der Logos
bei seiner Menschwerdung, wie diese (die Monotheleten) sagen, das
Wollen nicht angenommen hat, so bin ich der Sünde nicht entronnen
und also nicht erlöst - denn «was nicht angenommen ist, ist nicht
erlöst» (PG. 91, 325 A) 45.

Annahme des menschlichen Willens also, auch und gerade in seiner

Möglichkeit zur Entscheidung, so daß hier OéXy]cnç mehr als in den

opuscula aufgebrochen erscheint für die Dimension des Existentiellen, für
Geschichtlichkeit. Erinnert man sich jedoch des zuvor besprochenen
Textes (opusc. 1, 32 A), der Christi menschlichem Willen die Wahl
(Ttpooupeaiç) abspricht46, so ist doch wieder fraglich, ob in Maximus' chri-
stologischer Anthropologie Raum ist für das, was zu unserer geschichtlichen

Erfahrung von Willen und Freiheit gehört, ob also das

soteriologische Axiom nicht doch ein Stück weit uneingelöst bleibt. Es wird hier
eine eigentümliche Spannung zwischen «theoretischer» und «praktischer»
Christologie bei Maximus spürbar. Auf der einen Seite erscheint das

menschliche Wollen Christi gewissermaßen schon in der Annahme durch
den Logos geheilt, Assumptio und Sanatio fallen sozusagen ineins,
so daß die menschliche Freiheit Jesu in ihrer «unbewegten Stetigkeit»
{opusc. 1, 32 A), die sich dem Getragensein durch den Logos verdankt,
als «befreite Freiheit» erscheint und als solche das Urbild und die
Ursache jener eschatologischen Freiheit ist, in der es keine Ttpoodpscnç und
keine xpicnç mehr geben wird, sondern nur noch «geheimnisvolles
Genießen des seiner Natur nach Erstrebenswerten» (d. h. Gottes), wie

45 Ganz ähnlich formuliert übrigens schon Theodor von Mopsuestia, hom. cat.
V, 11 (ed. Tonneau, 115-117) und V, 13 (119).

46 Analoges gilt auch für die yvcôfXT]; vgl. dazu Lethel, a. a. O. 127-129.

26



390 Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus' Confessors

Maximus in opusc. 1, 24 BC sagt. Andererseits stellt er - etwa im Liber
Asceticus - den Weg Christi als Mensch, besonders die Versuchungsszene
und die Passion - durchaus dramatisch dar, und zwar so, daß die menschliche

Freiheit Christi ganz real engagiert erscheint 47 : Gehorsam dem

Willen des Vaters gegenüber als bis zum Äußersten geprüfte Treue zum
Liebesgebot wird vom menschgewordenen Sohn «auf menschliche Weise»

(àv0p6>7TO7rps7iwç) geleistet. Und gerade dieses Äußerste, die Ttstpa des

Leidens und Sterbens, von der auch in opusc. 1 (vgl. 29 D - 32 A) schon

die Rede ist, bezeichnet die entscheidende Differenz solcher Verwirklichung

von menschlicher Freiheit gegenüber der protologischen Möglichkeit

einer Gleichförmigkeit des menschlichen Willens mit Gottes Müllen.
Hier wird ein eschatologisches Novum sichtbar, das die Heilung der
menschlichen Freiheit in und durch Christus mehr sein läßt als bloße

Restauration des Urstandes.
Die angedeutete Spannung läßt sich auch noch anders deutlich

machen: Geht man von der Definition von opusc. 1 aus, wo OéÀTjmç

bestimmt wird als Streben der Natur nach ihrer «Integrität» - eine Linie,
die sich weiter verfolgen läßt in opusc. 14 (0. als «Streben nach dem,

was von Natur aus bewahrend ist», 153 A), opusc. 16 (0. als Suvocpaç des

rationalen Seienden, die «auf dessen Bestehen» ausgerichtet ist 192 B),
opusc. 19 (wo Maximus unter Berufung auf die Väter in 224 C 0éXr)<Tt.ç und
ßoüXvjffic; ausdrücklich mit dem natürlichen Antrieb des Menschen, nicht
sterben sondern leben zu wollen, identifiziert) - so erscheint 0. geradezu
als eine Art elementarer, instinktiver Selbsterhaltungsdynamik aufgefaßt.

Gleiches gilt für die Beschreibung der 0. als dem Menschen konstitutive

<xv0exTri«) Sôvxuiç toü ovroç in Pyrr. 297 BC. Würde nur dies

als Inhalt von OéXTjtuç gesehen, so ergäbe sich etwa für das Geschehen von
Gethsemani die Konsequenz, daß strenggenommen nur die anfängliche
Zurückweisung des Leidenskelches - eben als Streben der menschlichen

Natur, sich im Sein zu erhalten48 - als menschlicher Vollzug interpretiert
werden kann, nicht aber das Ja zum Willen des Vaters, das im gewollten
Ergreifen des Kelches das Ja zum Tod einschließt. Damit aber
unterschiede sich die Position von Maximus nicht von der der meisten alten
Väter und auch nicht von der des Sergius in der Psephos 49. Tatsächlich

47 Ascet. 10-13 (PG 90, 920 A - 921 C).
48 Vgl. die Rede von der çuaixi) xfvTjcriç des Fleisches in der Psephos des

Sergius (Mansi XI, 536 A).
49 Maximus selber stellt diese Position der patristischen Tradition in opusc. 15,



Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus' Confessors 391

nimmt Maximus z. B. in opusc. 15 (Brief an Stephan von Dora) diese Position

ein, wie besonders deutlich aus 165 C 1-3 hervorgeht. Dann aber gibt
es Texte (v. a. opusc. 3, 7 und 16; vgl. Léthel 123-126), die zeigen, daß

Maximus diesen Ansatz überschreitet und auch das Ja Christi als menschlichen

Akt auffaßt. Nicht nur die Todesangst, sondern auch der innere

Impetus - die ôpp) - aus dem heraus Christus den Kelch des Leidens

ergreift, wird als Ausdruck des menschlichen OsÀsiv gesehen50. Damit
aber wird die Auffassung von 0éAy)cnç, die diese nur unter dem Vorzeichen

der Lebens- und Seinserhaltung sieht, gesprengt, und es wird ein

Willensbegriff vorausgesetzt, der gegenüber dem eben skizzierten ein
Mehr aufweist. Dieses Mehr ist, so scheint mir, im Moment der aÙTs^oucuo-

T7)ç, der Fähigkeit des Menschen zur Selbstbestimmung und mithin auch

zur Selbstverfügung, zu sehen.

Im untersuchten Teil von opusc. 1 (12 C - 21 C) kommt dieser

Begriff nicht vor. Sachlich entspricht ihm die allen volitiven Vollzügen
vorgeordnete ê^ooma, von der in 17 C - 20 A die Rede ist. Im Florile-
gium begegnet er hingegen wiederholt51. In den echten Maximusschriften

spielt er insbesondere in der Disputatio cum Pyrrho eine bedeutsame Rolle.
So wird in 301 BC das auxe^obaiov (unter Berufung auf Diadochus,
s. oben, Anm. 21) als das eigentliche Kennzeichen des menschlichen Willens

genannt.
Wir haben es hier mit einem ganz entscheidenden Aspekt der

Willenslehre von Maximus zu tun, der unbedingt zu beachten ist, wenn diese

in ihrer ganzen Spannweite zur Darstellung kommen soll. Denn man darf

sagen : Nur weil OsÀTjmç für Maximus nicht nur Selbsterhaltung beinhaltet,
sondern wesentlich auch Selbstverfügbarkeit, kann er im menschlichen
Willen Christi auch den freien Akt der Selbsthingabe in den Tod als

menschlichen Akt des Sohnes Gottes entspringen lassen.

160 C - 165 B ausführlich dar (vgl. v. a. 160 D Markellus v. Ankyra, de inc. et c.

Avianos 21; PG 26, 1021 BC, von Maximus Athanasius zugeschrieben; 161 C; 164

BC). Für Sergius vgl. Lethel, a. a. O. 36-41.
50 Vgl. opusc. 3, 48 C: -ri]V öpprijv roü àvOpcorrfvou OeXfjixaTOÇ, sowie 7, 81 B

und 16, 197 A.
51 276 C9-10: OéXïjoîç ècm tpuaixi; aÙTOxpâ-ropoç vou avreÇovcnoç jdwjaiç;

277 A 13: OéXrjtnç sari «p'-bGK vospâç avreÇovoioç xtvrçcnç. Vgl. auch 276 C 12,
277 B 7-8 und 277 C 1-2 (Diadochus v. Photice).



392 Anmerkungen zum Willensbegriff Maximu s' Confessors

ZUSAMMENFASSUNG

1. Die Prägung des OsXvjcriç-Begriffes als terminus technicus für den

menschlichen Willen ist eine schöpferische Leistung von Maximus. Er
macht dabei im griechischen Erbe bereitliegende Keime fruchtbar,
insbesondere aristotelisches, stoisches und neuplatonisches Gedankengut.
Nemesius von Emesa spielt als Vermittler der von den griechischen
Aristoteleskommentatoren erarbeiteten Synthese eine wichtige Rolle für die

Analyse des menschlichen Aktes bei Maximus, kommt aber für 0éXv)cnç

selber als Quelle nicht in Betracht. Sophronius von Jerusalem könnte
eine gewisse Bedeutung als Inspirator zukommen, während Clemens von
Alexandrien vielleicht als Vermittler stoischer Gedanken in Frage
kommt.

2. Der Begriff der 0éXy]ctiç erscheint zum einen als Ausdruck für die

selbsterhaltende Dynamik der menschlichen Natur. Ihre Spitze hat diese

Dynamik im Streben nach Sein und in der Abwehr des Nicht-seins, das

heißt konkret: des Todes. Dieser «Wille zum Sein» beinhaltet zugleich
den Aspekt des xocrà cpûaiv beziehungsweise xxrà Xoyov : Gleichförmigkeit

der menschlichen Natur mit ihrem Xoyoç, das heißt mit ihrer theologisch

begründeten Idealität. Wahl und Entscheidung haben demgegenüber

als defizienter Modus von Willen zu gelten, weil sie die Möglichkeit
des napà cpûmv und somit auch der Abkehr von Gott in sich tragen.

Zum anderen schließt OéXrçmç - von der «praktischen» Christologie
her - für Maximus auch die Fähigkeit zur Selbstverfügbarkeit und somit

zur Selbsthingabe ein, so daß die freie, das Streben nach physischer
Erhaltung überschreitende Übernahme des Todes für andere in Christus
als menschlicher Akt des Sohnes Gottes gedeutet werden kann.

3. Die Spannung, die hier spürbar wird, indem eine mehr essen-

tialistische, physizistische Sicht auf eine stärker existentielle und
geschichtliche Sicht hin aufgebrochen wird, darf vielleicht als Indiz für
eine tieferliegende Polarität angesehen werden : Im Denken von Maximus
treffen sich hier - und nicht nur hier - die Dimensionen von Idealität
und Geschichtlichkeit und letztlich wohl hellenische Antike und
biblischchristliches Erbe in einer spannungsreichen Synthese. Insofern stehen

wir hier, am Ausgang der griechischen Patristik, an einem

geistesgeschichtlichen Knotenpunkt von großem Interesse.


	Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus' Confessors

