Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 28 (1981)

Heft: 3

Artikel: Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus' Confessors
Autor: Heinzer, Felix

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-813125

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-813125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FeELiX HEINZER

Anmerkungen zum Willensbegriff
Maximus’ Confessors

In den christologischen Schriften Maximus’ Confessors nimmt,
bedingt durch die monotheletistische Krise, die Analyse des Gehorsams-
aktes Jesu in Gethsemani eine zentrale Stellung ein !. Damit riicken natur-
gemifB psychologische Termini in den Vordergrund. Insbesondere gilt
dies fiir den Begriff des Willens. Der vor nunmehr gut 25 Jahren erschie-
nene grundlegende Artikel von R. A. Gauthier und noch mehr die wih-
rend des Maximus-Symposiums im September 1980 in Freiburg (Schweiz)
vorgelegten  Forschungen von J. A. Madden haben deutlich gemacht,
daB Maximus in diesem Zusammenhang eine geistesgeschichtlich hochst
bedeutsame Tat vollbracht hat, indem er den Begriff des Willens (0éA\7o15)
zum ersten Mal auf der Ebene wissenschaftlichen Denkens zur Geltung
bringt und recht eigentlich als terminus technicus einfiihrt 2,

Die folgenden Ausfithrungen verstehen sich als Anmerkungen: zum
einen auf die Frage eventuell erkennbarer Quellen dieser Willensspeku-
lation und zum andem auf deren theologische Hintergriinde und Konse-
quenzen bezogen.

1 Vgl. zu dieser Thematik die Monographie von F. M. LETHEL, Théologie de
I’Agonie du Christ. La liberté humaine du Fils de Dieu et son importance sotério-
logique, mises en lumiére par saint Maxime le Confesseur (Théologie Historique 52),
Paris 1979, sowie B. STUDER, Das Heil aufgrund der gottmenschlichen Freiheit
nach Maximus dem Bekenner, in: Handbuch fiir Dogmengeschichte I11/2a, Frei-
burg-Basel-Wien 1978, 212-223. Beide Autoren haben sich auch am Symposium
tiber Maximus Confessor (Freiburg, 2.-5. Sept. 1980) zu diesem Bereich geduBert
(vgl. den demnichst als Bd. 27 der Reihe «Paradosis» erscheinenden Sammelband
der Akten dieses Symposiums).

2 R. A. GAUTHIER, Saint Maxime le Confesseur et la psychologie de l'acte
humain, in: RThAM 21 (1954) 31-100; J. A. MADDEN, Earlier Definitions of will ...
(im genannten Sammelband).



Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus’ Confessors 373

1. ZUR QUELLENFRAGE

Maximus’ Analyse des Willensaktes steht wesentlich auf dem
Grund der aristotelischen Lehre von Akt und Potenz. Sie beruht auf der
Einsicht, daB jeder Akt (&vépyeia bzw. mpaéLc) in einer entsprechenden
Potenz (8Vvaprg) wurzelt, die ihrerseits als spezifisches Merkmal der Natur
(@¥otg bzw. odota) des Handelnden zu verstehen ist. Die Oéinoig, von
Maximus immer als naturhafte (puotx®) verstanden, ordnet sich ein in die
eben genannte Trias odole — dbvapic — &vépyeia, die P. Sherwood in
seinem Werk iiber die Ambigua ad Johannem eingehend untersucht hat3,
und zwar entspricht sie dem mittleren Glied, so daB sie als Vermaogen
bestimmt ist: als §bvaptc guowxy der menschlichen Natur.

In opusc. 7 ad Marinum, dem Text, der fiir unsere Fragestellung
von besonderem Interesse ist — vor allem die Sammlung von psychologi-
schen Begriffsbestimmungen im ersten Teil (PG91,12C-21C) -
begegnet uns die erwihnte Trias in der Form odotia — S0vapig — mpakig
beziehungsweise duvapevov — Ovapig — duvatédy. Maximus ist hier (33 B 7-
C 2) unmittelbar von Nemesius von Emesa abhingig. Er zitiert de nat.
hom., cap. 34 (PG 40, 740 A 14 — B 8). Nemesius — so viel sei bereits jetzt
angemerkt — spielt in opusc. 1 ohnehin eine bedeutsame Rolle *.

Entscheidend ist nun, daB die Begriffsverbindung Wesenheit-Ver-
mogen-Akt von Maximus konsequent auf beide Naturen Christi bezogen
wird. Diesen beiden Naturen eignen ihre je spezifischen Vermdgen, aus
denen die Akte Christi — als gottmenschliche — entspringen. Die 6é\yo1g
gehort in dieser Sicht unabdingbar zur menschlichen Natur als Geist-
natur, ja sie ist geradezu als deren konstitutive 8vapig anzusehen, wie
aus der Definition von opusc. 1, 12 C (s. unten) hervorgeht. Ausdriick-
lich zeigt sich dies auch an mehreren Stellen des Florilegiums in PG 91,
276-280, das zwar nicht als authentisches Werk Maximus’ gelten kann 3,

3 P, Sherwood, The Earlier Ambigua of St. Maximus the Confessor, Rome
1955, 103-116.

4+ Vgl. dazu die untenstehende Tabelle iiber die Quellen von opusc. 1.

5 Das Florilegium bringt am SchluB zwei Fragmente von Maximus selber. Die
Echtheit der tibrigen Texte ist mit wenigen Ausnahmen nicht aufrechtzuerhalten
(vgl. dazu den bereits genannten Beitrag von Madden). Sie sind indessen bedeutsam
fiir die Position des Kreises um Maximus selber, als dessen Produkt sie anzusehen
sind. Fiir die Sicht der §é\not¢ als Konstitutivum der menschlichen Natur besonders
bezeichnend ist 276 A 14 — B 1 (Gregor von Nyssa zugeschrieben): 0é\nots o1t
mdong Aoyueiic eloswe N xatd oty adtic Lwv * 7 orépnots T odte Lwije od-
clac 2otiv dvatpeotg, aber auch 276 C 9-10 und 277 A 4-5.

25



374 Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus’ Confessors

wohl aber in enger Beziehung zu opusc. 1 steht, wo es mehrfach zitiert
wird S.

Daraus ergibt sich eine erste wichtige Erkenntnis: 04Avo15 als konsti-
tutives Merkmal der menschlichen Natur meint fiir Maximus nicht den
Willensakt als personalen Vollzug, sondern das Willensvermdgen, und
steht somit auf der Ebene der Natur. Dies zeigt sich besonders deutlich,
wenn der Begriff in opusc. 1, 25 A dem Aéyog 7¥¢ gbcews der menschlichen
Natur zugeordnet wird und daher geradezu als numerisch eine, allen
Menschen gemeinsame bezeichnet werden kann. Demgegeniiber gilt vom
sogenannten «gnomischen» Willen (yvopixdy 0édnpe), daB er ¢nicht die
Natur kennzeichnet, sondern vielmehr die Person und die Hypostasen,
wie Maximus in opusc. 16, 192 B 15 — C 1 sagt 7. Auf den christologischen
Hintergrund dieser Zuordnung von 0é\yoig zur Natur sowie auf die sich
daraus ergebenden Fragen werden wir im zweiten Teil dieses Artikels zu
sprechen kommen. |

Bevor wir uns nun der Definition des 0.-Begriffes in opusc. 1 ein-
gehender widmen, sei noch kurz darauf hingewiesen, daB fiir die Frage
nach der Vorgeschichte der Trias odato — 80Overpueg —évépyeia nebst den von
Sherwood genannten Iamblichus, Proclus, Ps. Dionysius und Johannes
von Scythopolis 8 auch Jokannes Philoponus zu beachten ist, der diese
Begrifflichkeit in seinem Kommentar zu de anima zweimal ausdriicklich
verwendet °. Da Maximus diesen Kommentar in opusc. 1 einmal zitiert,
nidmlich im Abschnitt iiber die 3£« in 20 AB, ist eine direkte Beeinflus-
sung Maximus’ durch Philoponus in diesem Punkte nicht auszuschlieBen.

Damit nun, wie angekiindigt zur Definition von 0é\ncic in opusc. 1.
Hier zunichst ihr Wortlaut:

Den naturhaften Willen bezeichnet man als ein Vermdégen, das nach
dem strebt, was der Natur gemal ist, und das alle Merkmale zusam-
menhilt, die wesenhaft zur Natur gehéren.

Die Wesenheit ndmlich, die von ihm natiirlicherweise zusammengehal-
ten wird, strebt in ihrer Sinnlichkeit und Geistigkeit nach Sein, Leben
und Bewegung, da sie nach ihrer eigenen natiirlichen und vollen
Integritit verlangt. Die Natur ist ndmlich so beschaffen, da8 sie sich

6 Vgl. die Hinweise in der Tabelle (s. unten).

7 Sehr dhnlich auch opusc. 3, 48 A.

8 SHERWOOD, a. a. 0., 103-105.

9 Philoponus, in de anima comm. 1, p. 15, 28 und p. 39, 9-10 (ed. Havpuck,
CAG 15).



Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus’ Confessors 375

selber und alles, was ihr Bestehen bewirkt, will, und so hingt sie
strebend ihrem Seinsprinzip an, dem gemaiB sie ist und wurde.
Daher definieren andere den naturhaften Willen als verniinftiges und
vitales Streben (PG 91, 12 C 5-13 A 2).

Zwei Gesichtspunkte sind hier besonders hervorzuheben. Zum einen wird
deutlich, daB Maximus den Willen grundsitzlich als Strebevermégen
(ddvarprg dpentiny), 12 C 5-6) versteht. Darin schlieBt er sich ganz an
Aristoteles an, insbesondere an dessen Beschreibung der Seelenkrifte in
de anima 1I1,9-11, wo dem «strebenden Teil», dem épextixév, in der
Analyse des menschlichen Handelns eine grundlegende Funktion einge-
raumt wird 1% Zum andern aber entfernt sich Maximus auch wieder
sehr deutlich von Aristoteles, indem er 0. ganz bewuBt als ihrem Wesen
nach werndinftige Strebekraft (6pefig Aoywx), 13 A 2) versteht. Willen
erscheint somit bei Maximus als geistgepridgte und daher spezifisch
menschliche Dynamik, wihrend die aristotelische §pekic im Grunde doch
auf der vorrationalen Ebene des Animalischen stehen bleibt 1. Die
Rationalitit, die von Maximus dem Willen als substantielle Eigenschaft
zugeschrieben wird, hat ein eigentiimliches, fiir Maximus’ Denken sehr
bezeichnendes Geprige. Sie ist nicht bloB in der Ratio des Menschen
selber, in dessen Adyoc grundgelegt, sondern auch in dem, was man als
seine ontologische Ratio bezeichnen kénnte. Das Siémep zu Beginn des
letzten Satzes in unserem Text ist hierfiir deutlicher Ausdruck: Die
0éAm 016 ist Aoy, weil sie den Adyog Tob elvar der menschlichen Natur
zum Ziel hat: das, was diese ihrer urspriinglichen Bestimmung nach sein
soll, ihre évtétyc, wie Maximus hier sagt (was ich mit «Integritit» iiber-
setzt habe) !2. Die Rationalitit von 6é\nc1c hat somit wesentlich auch die
Konnotation des xatx @bowv beziehungsweise xata Adyov. Dieser Akzent
ist unzweifelhaft stoisch.

Gauthier, dem ich hier das Wort geben darf, hat die Eigenart der
maximianischen 0.-Definition sehr gut zusammengefa3t, wenn er formu-
liert: «Le vouloir naturel, c’est sans doute le souhait aristotélicien. Mais
au lieu de faire surgir, avec Aristote, ce souhait sur le fond indifférencié
du désir, saint Maxime, et par 1a 1l dépasse de loin Aristote, le fait surgir
dans la 0é\y61g, mot qu’Aristote ignorait comme il ignorait la chose qu’il

10 Vgl. GAUTHIER, a. a. O., 58.

11 Vgl. die Analyse von GAUTHIER, ebd.

12 Fiir eine ausfithrlichere Darstellung der komplexen Aéyoc-Lehre von Maxi-
mus vgl. I. H. DaLmals, La théorie des logoi des créatures chez saint Maxime le
Confesseur, in: RSPhTh 36 (1952) 244-249.



376 Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus’ Confessors

désigne. La 0é\vjoic, ce n’est plus un désir raisonnable par accident, c’est
un désir rationnel par nature, c’est une faculté (ddvaptg), emportée par
son propre élan, avant toute intervention de la connaissance, vers ce
méme bien universel de la nature que la raison est faite pour connaitre» 13.

Gauthier hat auch das Zusammenspiel von aristotelischen und stoi-
schen Gedanken in dieser Sicht Maximus’ ausfiihrlich untersucht:
sowohl die einzelnen Striange, die sich hier knoten 4, als auch deren Ver-
flechtung bei den Aristoteleskommentatoren des 2. und 3. Jahrhunderts??,
die iiber Nemesius auf Maximus einwirken 16

Ich darf es hier deshalb bei diesem Verweis auf Gauthiers griindliche
Analyse bewenden lassen und diese lediglich mit einigen Anmerkungen
versehen. Zuvor aber mochte ich die Quellen, aus denen Maximus in
opusc. 1 schopft, in einer tabellarischen Ubersicht im Einzelnen angeben.
Ich beschrinke mich dabei auf die Definitionensammlung in 12 C - 21 C.
Die Nemesiuszitate, die den groBten Raum einnehmen, hat Gauthier
bereits erwidhnt, Seine Ausfithrungen sollen hier prizisiert und wo notig
erginzt werden.

Wenn nichts anderes bemerkt ist, handelt es sich um wortliche Zitate.
Fir Maximus und Nemesius habe ich auf eine Angabe der Tomusnum-
mern PG 91 beziehungsweise 40 verzichtet und nur die Nummern der
Spalten verzeichnet.

Maximus, opusc. 1 Quellen

mepl puotkol Beduatoc Nyouy Beanoenc.
12 C5-6 Ps. Clemens Alex., de prov. (= Florilegium;
PG 91, 276 C 7-8)

C6-D3 - - -
13 A1-2 Ps. Eustathius Antioch., de anima (= Florile-
gium, 277 A 10)
A2-3 Nemesius Emes., de nat. hom. 33, 736 A 10-11
(vgl. unten, zu 13 B 7b—8)
A 34 - - -
A4-5 Ps. Eustathius (wie oben)

13 GAUTHIER, a. a. O., 78-79.

14 Aristoteles, Chrysippus, mittlere Stoa (GAUTHIER 58-68).

15 Aspasius, Alexander von Aphrodisias (68-71).

16 «Les sources de saint Maxime, ce sont les analyses aristotelicienne et stoi-
cienne de l'action, fondues en un seul tout par les commentateurs grecs d’Aristote,
dont Nemesius s’est fait 1’écho et 'interpréte auprés de saint Maxime» (57).



Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus’ Confessors 377

A 5-6
A7-10

A10
A 10b-11
A12
mept BovAnoeg
13 B2
B 2-7a
B 7b-8

B9-C1
C1-9

C9-10
13 C11-13
13 C13-16 A1
16 A1-3

A3-6

Nemestus, 33, 733 B 11-12

Anklang an Nemesius, 33, 733 B 6-9 und 736
A 6-8.

Nemesius, 33, 732 C 5-6 (siehe auch 34, 737 A
2-3 und B 8-9; vgl. Aristoteles, Eth. Nic. I1I,
4, 1111b 25-26 und 5, 1112a 30-31)

Nemesius, 33, 732 B 14-15 (BobAnoug anstelle von
Bérnoe)

Nemesius, 33, 732 B 14-15

Nemesius, 33, 736 A 10-11 (vgl. Aristoteles,
I1I, 5, 1113a 10-11)

Nemesius, 33, 732 B 15-C 6 (vgl. Aristoteles,
III, 4, 1111b 20-26)

Nemesius, 33, 733 A 2-3 (vgl. Aristoteles, III, 4,
1111b 26-27)

Nemesius, 33, 733 A 5-6 (vgl. Aristoteles, III,
5, 1112b 33-34 und 7, 1113b 3-4)

Nemesius, 33, 733 A 3-4 (vgl. Aristoteles wie
eben)

Nemesius, 33, 733 A 6-8 (vgl. Aristoteles, III,
4, 1111b 25-26)

Nemesius, 33, 732 B 14-15 und 733 B 6-7 (vgl.
Aristoteles, III, 4 1111b 10-11)

mepl PovAdic fyouv Povredoeswe (vgl. Nemesius, 33, 733 B 3—4)

16 B 2-7a
B 7b-10
B 10-11
mepl Tpoatpéoenmg

16 B13-C1

C1-7
C8-12

Nemesius, 33, 733 B4-9 (vgl. Aristoteles, III,
5, 1113a 4-5 und 9-12)

Nemesius, 33, 736 A 14 (vgl. Aristoteles, III,
4, 1112a 16-17)

Nemesius, 33, 733 B 34

(vgl. Nemesius, 33, 729 C 5)

Nemesius, 33, 736 A 10-11 (vgl. Aristoteles,
III, 5, 1113a 10-11)

Nemesius, 33, 733 B 11 -C4

Nemesius, 33, 736 A 6-9 (vgl. Aristoteles, III, 5,
1112a 4-12)



378 Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus’ Confessors

C12-13 Nemesius, 33, 736 A13-B 1
mepl Tivev Bovievdpela (vgl. Nemesius, 34, 736 B 3)
16 D 2-3 Nemesius, 34, 737 A 1-3 (vgl. Aristoteles, III, 4,
1111b 25-26 und 5, 1112a 30-31 und b 24)

D 4-5 Nemesius, 34, 737 A 5-7 (vgl. Aristoteles, III,
5,1112a 10-31)

D 5b-6a Vgl. Nemesius, 34, 737 A 7-8 (vgl. Aristoteles,
I1I, 5, 1112a 18-27, auch zum folgenden Ab-
schnitt)

16 D 6b—-17 A 5a Nemesius, 34, 737 A 8 — B 3 (fiir Aristoteles sie-
he oben)

17 A 5b-8 Nemesius, 34, 737 B 6-8 (vgl. Aristoteles, 111,
5, 1112a 18-19 und b 2-4)

17 A 8-13 Nemesius, 34, 737 B 12-C 2 (vgl. Aristoteles,
I1I, 5, 1112a 18-19 und b 8-9)

Al13-B1 Nemesius, 34, 740 A 6-11 und 741 A 4-5 (vgl
Aristoteles, III, 5, 1112b 11-12)

B 1-9a Nemesius, 34, 741 A 6-13 7

B 9b-11 - - -

B 12-13 Nemesius, 34, 741 A 4-5

mepl Yvopys und wepl EEovotac
17 C1-20A 2 Vgl. zu 17 C 2-6 Ps. Dionysius Alex., frag. in

Luc. 22, 44 (PG 10, 1593 C). Ankldnge auch bei
Gregor Nyss., c. fatum (PG 45, 148 B).
mepl 86En¢

20 A4 Nemesius, 33, 733 A 11 (vgl. Aristoteles, II1I, 4,

1111b 30-31)

A 4b-6a Vgl. Joh. Philoponus, in de anima I prooem:.
1, 7-8 (Haypuck, CAG 15)

A 6b-8 Vgl. Philoponus, 1, 15-20

A 9-10 Philoponus, 1, 18-19

A 10b-B 3a Vgl. Philoponus, 1, 21-2, 2

B 3b-8 Philoponus 2, 2-6 (vgl. auch Ps. Maximus, de

anima, PG 91, 357 D)

17 Der Abschnitt 740 A 14 — B 8, den Maximus hier iiberspringt, wird spiter
in 33 B 7 — C 2 zitiert. Nemesius schopft an dieser Stelle aus Ps. Plutarchus, de fato,
6, 42 (vgl. H. A. KocH, Quellenuntersuchungen zu Nemesius von Emesa, Berlin
1921, 35-36).



Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus’ Confessors 379

20 B9-11a Vgl. Ps. Maximus, de anima, 357 C 18
B 11b-15a Philoponus, 2, 2-3
B15b-C7a Nemesius, 33, 733 A 13 — B 3 (vgl. Aristoteles,
I11, 4, 1111b 31-1112a 2) 19
C 7b-8a Nemesius, 33, 733 A 11-13
C 8b-10a Vgl. Philoponus, 2, 2-3
C 10b-11a Nemesius, 33, 736 A 10-11
C11b-12 Aristoteles, I1I, 4, 1112a 12-13
TEPL PPOVYLATOS ) YOUY PPOVYCEWG
20 D24 - - -

20 D 4 (in fine) — 21 A 1 Ps. Procopius von Gaza, comm. in Prov. 3, 13
(PG 87, 1245 B 2-3)

21 A2-3 Nemesius, 33, 730 A 10-11
A 3-10 -——
A11-15 Nemesius, 14, 668 A 3-5 (vgl. auch Florilegium,

277D 1-3und 9)
BC - ==

Hauptquelle fiir Maximus ist eindeutig Nemesius, de nat. hom. 33-34.
Im Hintergrund steht deutlich erkennbar Aristoteles, Eth. Nic. 111, 1-5 2,

Allerdings fillt Nemesius (und mit ihm Aristoteles), wie die Uber-
sicht klar erkennen liBt, gerade fiir den Abschnitt iiber 8é\naouc aus.
Wohl finden sich in 13 A 2-3, 5-6 und 7-12 schon Nemesiuszitate,
aber diese greifen allesamt vor auf die mpoaipeoig, von der anschlie-
Bend gehandelt wird. Fiir 0éAvouc selber 1Bt sich — auBer den Querver-
bindungen zum Florilegium — nichts ausmachen. Beriicksichtigen wir
sodann die Tatsache, daB die Texte des Florilegs, wie Madden eindeutig
nachgewiesen hat, als Belege fiir einen Gebrauch von 0. vor Maximus
ausscheiden 2!, so bestitigt sich gerade anhand unseres Textes eindriick-

18 20 B 9-11a ist analog strukturiert wie 20 B 6-8. Bei Philoponus findet sich
aber im Gegensatz zur ersten Stelle nichts Entsprechendes. Die drei Adjektive
dotvleroc, &StdAvToc und &Bdvatoc, die hier in einem kettenartigen Syllogismus ver-
bunden werden, finden sich im gleichen Kontext (Unsterblichkeit der Seele) schon
bei Plato, Phaidon, 78b—80e. Sollte ein Kommentar zu dieser Stelle (etwa Philo-
ponus’ verlorener Phaidonkommentar.?) Maximus als Quelle gedient haben?

19 Maximus kommt im Vergleich mit Nemesius der Aristoteles-Stelle niher,
denn er gibt im Gegensatz zu diesem auch den aristotelischen Gedanken von der
Bezogenheit der mpoafpeots auf Gut und Bése wieder (vgl. 20 C 4).

20 Zur Vermittlung des Aristotelestextes durch die Kommentare, aus denen
Nemesius schopft, vgl. Kocan, a. a. 0., 32-37.

21 Echt sind wohl nur das Zitat aus Diadochus von Photice, cap. spir. 5, in



380 Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus’ Confessors

lich, daB die Einfiithrung dieses Begriffes in die philosophisch-theologische
Terminologie als eine schopferische Tat von Maximus angesehen werden
mul, wie bereits Gauthier 22 angenommen hatte.

Gerade anhand von Nemesius 1aBt sich iibrigens sehr schon zeigen,
wie der (oder die) Verfasser des Florilegs vorgeht. In 277 C wird ein an
sich echter Text von Nemesius angefiihrt, gleichzeitig aber wird er auf
den zu belegenden Begriff hin umgepolt: das Zitat bezieht sich nimlich
bei Nemesius selber gerade nicht auf Oé\noig, wie der Autor des Flori-
legiums mochte, sondern auf BodAevoig beziehungsweise, wpoaipests, das
heiBt auf Begriffe, die Maximus selber in opusc. 1, 13 A 3-12 von 0érnotg
ausdriicklich unterscheidet. Eine Gegeniiberstellung der Texte macht den
Sachverhalt am anschaulichsten:

Nemesius, 33, 736 A 10-11:
mpoaipeoty clvan Bpekv Bovheutixy Tév &g’ Huiv (von Maximus kor-
rekt zitiert in 13 B 7-8 und 16 B13 - C 1).
34,737 A 1-3:

fovievduela ody mepl TGV &’ Ry xad O Hudv Suvapévav yevéson

xal &3nhov Exdvrev 10 Téhoc.
«Zitat» im Florilegium, 277 C:

0éAnoig (1) ot Spekig Povheutind Tav £ iy xal 8’ Audv yiveslor

Suvapévav xal &dnhov Exévtey 1o TEA0C.

DaB Maximus beziehungsweise seine Mitstreiter zu derartigen Kunst-
griffen oder gar, wie etwa im Falle der Irendus zugeschriebenen Texte 23,
zu eigentlichen Filschungen Zuflucht nehmen miissen, ist wohl ein deut-
liches Zeichen dafiir, daB in der echten patristischen Tradition keinerlei
Belege fiir einen technischen Gebrauch des fraglichen Begriffes zu finden
waren, so daf} dieser Versuch, die 0.-Spekulation in der Tradition zu ver-
ankern, gerade zum Indiz fiir ihre Neuheit wird.

Wie steht es mit auBerpatristischen Quellen? Maddens griindliche
Studie hat zu einem negativen Ergebnis gefiihrt, was die griechische
Philosophie, insbesondere etwa die Stoa anbelangt. Allerdings lassen
sich im Bereich des Neuplatonismus vereinzelt Stellen finden, die fiir

277 BC, wo allerdings gerade nicht 0éinotg definiert wird, sondern adreEovotdryg,
und das zweite Nemesiuszitat (277 D), das Maximus in opusc. 1, 21 A heranzieht
(0. kommt hier nicht vor). '

2 A.a. 0., 78-79, Anm. 102.

23 Vgl. M. RicHARD, Un faux traité dithélite: le traité de S. Irénée au Diacre
Démétrius, in: Polychronion. Festschrift fiir F, Dolger (Hrsg. P. WirtH), Heidel-
berg 1966, 431-440.



Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus’ Confessors 381

unsere Frage von gewissem Interesse sind. Gauthier 2* hat auf die Tat-
sache hingewiesen, daf3 die Septuaginta und das Neue Testament 6éivoig
und vor allem OéAnpe als Ausdrucksweise fiir den Willen Gottes recht
hdufig verwenden, und dafB} dies auf die Entstehung der Vorstellung von
Willen als rationalem Streben eingewirkt haben diirfte. Nun findet sich
eine derartige theologische Verwendung von 0éincic/0éAnua auch auber-
halb des biblischen Sprachgebrauchs, ndmlich bei Plofin in Enn. VI, 8,
wo iiber Freiheit und Willen des &v reflektiert wird (vgl. VI 8, 13, 19. 27.
30. 38. 45 sowie 16, 22-23 und 18, 42). 0éhnua steht sogar im Titel des
Traktates: mepl ol exovciov xal Oebjuaros Tob Evée. Dazu wire meines
Erachtens anzumerken, daBl man im Titel eines philosophischen bezie-
hungsweise theologischen Traktates fiir die Formulierung der zu behan-
delnden Thematik doch wohl kaum einen umgangssprachlichen, sondern
einen technischen Terminus verwendet. Insofern wiirde ich dieser Stelle
etwas mehr Bedeutung zumessen, als dies Madden tut, der in seiner Unter-
suchung ebenfalls auf sie zu sprechen kommt. Eine theologische Verwen-
dung von 0é\np« finden wir dann iibrigens auch (durch Proclus vermit-
telt?) bei Dionysius Areopagita, div. nom. V, 8 — eine Stelle, die Maxi-
mus bekanntlich in seinen Ausfithrungen iiber die Aéyor in Amb. Ioh.7,
PG 91, 1085 A zitiert.

Ein zweiter Beleg aus dem Bereich des Neuplatonismus — diesmal
sogar in psychologischem Kontext wie bei Maximus - findet sich bei
Porphyrius, ad Boeth. de anima, an einer Stelle, die uns nur als Fragment
im Referat durch Eusebius, praep. ev. XV, 11, 1 (GCS 43/2, 374, 5-6)
iiberliefert ist. Porphyrius hat hier die Ausdrucksweise: ai ¢ ToU {dov
Juyiic Bovhat Te xal oxédelg xal Oelrjoes.

Aufgrund dieser beiden Stellen, die allerdings zugegebenermalBen
eine sehr schmale Basis abgeben, darf man vielleicht vermuten, daB es im
neuplatonischen Sprachgebrauch zumindest Ansitze zu einer technischen
Verwendung von 0éinoi und 6éAnua gegeben hat. Maximus behandelt
die beiden Begriffe iibrigens weitgehend als Synonyme.

Nun gibt es in den Schriften des Bekenners selber eine Stelle, an der
er fiir seine 0.-Definition, wie wir sie in opusc. 1 kennengelernt haben,
ausdriicklich auf einen Gewdhrsmann rekurriert, von dem er sie iibernom-
men haben will. Es handelt sich um opusc. 16 (PG 91, 185 D und 192 B),
wo von einem «alten Monch» die Rede ist. Was haben wir von diesem Ver-
weis zu halten? Der anonyme Charakter dieser Berufung ,die uns dhnlich

2+ A.a. 0, 78, Anm. 102,



382 Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus’ Confessors

auch aus anderen Schriften, etwa der Mysfagogie, den Ambigua ad Iohan-
nem und dem Liber Asceticus geldufig ist, 1aBt zundchst eher an eine lite-
rarische Fiktion denken - im Sinne etwa des alten Mannes bei Justin oder
des Hierotheus bei Dionysius.

Gibt man sich damit nicht zufrieden, so kann man héchstens zu
einer sehr hypothetischen Vermutung kommen, die auf der Tatsache
beruht, daB sowohl im Zusammenhang mit dem «Pater pneumatikos»
des Liber Asceticus als auch mit dem «alten Weisen» in den Ambigua an
Sophronius von Jerusalem gedacht werden kénnte %. Die Betonung muB
allerdings auf «konnte» liegen. So spricht Sherwood deutlich von der
konjekturellen Natur einer solchen Hypothese, die sich allenfalls durch
die Tatsache einigermaBen rechtfertigen lasse, daB mehrere der einschli-
gigen Stellen, wo in den Ambigua der alte Weise als Gewdhrsmann ange-
fithrt wird, christologische Fragen betreffen, in denen Maximus aner-
kanntermaBen von Sophronius beeinfluBt worden sei 26, Ahnliches lieBe
sich nun auch fiir unseren Fall geltend machen, da der Kontext der 0.-
Spekulation ja eindeutig die Auseinandersetzung mit dem Monotheletis-
mus ist, in welcher Sophronius entscheidenden EinfluB auf Maximus
ausgeiibt hat. Da sich in den erhaltenen Schriften des Sophronius keine
Anhaltspunkte dafiir finden lassen, da Maximus seinen Willensbegriff
dem Jerusalemer Patriarchen verdankt — zumindest nicht in der prizisen
technischen Form, in der er in opusc. 1 erscheint und in opusc. 16 dem
«ehrwiirdigen Monch» in den Mund gelegt wird —, ist wohl kaum eine
Abhingigkeit im Sinne eines bloBen Ubernehmens einer bereits geprig-
ten Definition anzunehmen. Viel eher diirfte allenfalls an eine Anregung,
an einen inspirierenden EinfluB Sophronius’ zu denken sein.

DaB Clemens von Alexandrien, dem die fragliche Definition im Flori-
legium, 276 C, zugeschrieben wird, als Quelle unmoglich in Frage kom-

25 Fiir den Liber Asceticus vgl. C. vON SCHONBORN, Sophrone de Jérusalem. Vie
monastique et Confession dogmatique (= Théologie historique 20), Paris 1972, 223,
Anm. 140; fir die Ambigua vgl. SHERWOOD, a. a. O., 8-9. In der Mystagogie soll der
«selige Greis» nach Ch. Sotiropoulos, H MYZTATQI'TA TOY ATIOY MAEI-
MOY OMOAOTHTOY (EIZATQI'H — KEIMENON - KRITIKON YIIOM-
NHMA), Athen 1978, 55, mit Ps.-Dionysius zu identifizieren sein. Die Atmosphire
des Werkes legt diese Annahme zwar nahe, doch der fragliche Text selber, der Pro-
log, spricht eher dagegen: Warum sollte Maximus hier (in PG 91, 660 D) ein und
denselben Mann und sein einschligiges Werk, die kirchliche Hierarchie, einerseits
namentlich erwidhnen und anderseits wenige Zeilen davor und danach im Dunkel
eines mystischen Anonymates belassen?

26 SHERWOOD, a. a. 0., 9.



Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus’ Confessors 383

men kann, hat Madden iiberzeugend nachgewiesen. Man kann sich aller-
dings fragen, weshalb hier gerade Clemens und nicht ein anderer Autor
herangezogen wird. Ist dies bloB Willkiir oder Zufall? Geht man dieser
Frage etwas nach, ergeben sich ganz interessante Feststellungen. Sucht
man in den echten Schriften des Alexandriners nach Stellen, die zu unse-
rer Definition eine gewisse Verwandtschaft aufweisen kdnnten, so gibt es
tatsdchlich einen solchen Text, nidmlich die Definition der &pefic in
Strom. IV 117, 5 (GCS 52, 300, 1-4), auf die schon Stidhlin (GCS 17,
LVI) hingewiesen hat: 8gefwv obv émbuplag Sraxpivousty ol mepl Tabrta
detvot * xal ThHv pév &ént Ndovals xal dxolacle TETTOLGLY &AOYOV ODOOY *
v 08 Gpebw éni 1@y xata pbow dvayxaiwy Aoy dndoyoveay xivna.
Der Text gibt einen stoischen Gedanken wieder: Es handelt sich um ein
Referat aus Chrysippus 7.

Die Verwandtschaft mit Maximus, opusc. 1, 12 C (und Parallelen)
mochte ich in zwei Aspekten sehen: zum einen in der Betonung des ratio-
nalen Charakters der 8pzkrc, die als Aoyuey) vom unverniinftigen Begehren
abgehoben wird, und zum anderen in der Tatsache, daB sowohl diese
dpekig bei Clemens (bzw. Chrysippus) als auch die 0éAnotg bei Maximus
das der Natur GemiBe — Stichwort : xara @bowv— zum Ziel haben. An die
Stelle aus den Stromata wird man auch in opusc. 1, 21 D 3-5 gemahnt,
wo Maximus die 6éinoig als xat’ 8pekv hoyuxh xivnoig der rationalen
Natur bezeichnet (vgl. den Schluf3 des Chrysippuszitates).

Die Unterscheidung zwischen un- beziehungsweise widerverniinfti-
gem Begehren und verniinftigem Streben, um die es im vorliegenden
Text geht, begegnet auch anderwirts bei Clemens 2. Es handelt sich
um einen Gedanken, der typisch ist fiir die stoische Psychologie. Wir
finden ihn beispielsweise auch in einem anderen Fragment aus Chrysip-
pus, das uns diesmal bei Diogenes Laértius iiberliefert ist 2°. Hier wird
das verniinftige Streben als Gegensatz zum Begehren mit der BodAnoig
gleichgesetzt (vgl. auch Aristoteles, de anima II1 9, 432 b 6): 17} 8¢
¢mbupla Evavtiav gaolv elvar thv Boddnow oboav eBloyov 8pebuv.
Interessanterweise finden wir nun diese Definition von BodApstg auch bei
Maximus wieder, und zwar in der Disputatio cum Pyrrho, wo sie als Zitat

27 Fr. mor. 442 (voN ARrRNIM, SVF III).

28 Vgl. etwa Paid. 1101, 1 (STAnLIN 150, 23), Strom, 11 57 4 (145, 9) und II,
119, 3 (177,.32).

29 Diog. Laért. VII, 115 (voN ArRNIM 431). Vgl. auch Andronicus, de affect. 6
6 (voN ArRNIM 432).



384 Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus’ Confessors

aus Clemens von Alexandrien(!), Strom. VI, ausgegeben wird, ohne dal3
sich dort etwas Entsprechendes finden lieBe. Hier der Wortlaut der Stelle:
v pev 0éanowy voly elvar dpextindy dproapéve (sc. Kinpevrt), thv 8¢
BoVAnaty ebhoyov Bpekiv ¥ thy mept Tivog BEAn LY 30

Teil 1 der Definition (die Bestimmung von 6éAyo1g) ist unschwer zu
erkennen als Zitat der aristotelischen Definition von wpoaipesi (Eth. Nic.
VI 2, 1139 b 4), die hier nach bereits bekannter Art auf 0é\yotg umge-
miinzt wird 31, Sie begegnet uns iibrigens auch im Florilegium, 276 C 2-3,
dort allerdings unter dem Namen des Irendus (!). Teil 2 (die Bestimmung
von PodAncte) bringt dann zunichst, wie erwihnt, das Zitat aus Chry-
sippus (s. oben!) und abschlieBend eine Formulierung, die auch in opusc.
1, 21 D 10 vorkommt.

Was ergibt sich aus der Analyse dieser Texte? Wenn der Name des
Clemens im Zusammenhang mit der Klirung des Willenbegriffes bei
Maximus auftaucht, fiihren stets auch mehr oder weniger deutliche Linien
in den Bereich der Stoa. Koénnte der durchaus vorhandene stoische
Akzent der maximianischen Willenslehre etwa auch durch die Lektiire
der Stromata mit ihren vielen Zitaten aus den Stoikern (gerade im
Kontext der psychologischen Fragen) mitgeprigt worden sein? Die Frage
bleibt wohl einstweilen als Hypothese stehen. Immerhin diirfte deutlich
geworden sein, daBl Clemens fiir den Willensbegriff bei Maximus von
einer gewissen Bedeutung ist 32. Es ist deshalb vielleicht doch mehr als
bloB Zufall, wenn im Florilegium jene Definition von 6érncig, die in
opusc. 1 bestimmend ist, gerade ihm in den Mund gelegt wird.

AbschlieBend 148t sich sagen, daB weder der «ehrwiirdige Monch»
(Sophronius?) noch Clemens als angebliche Gewdhrsménner fiir die 0.-
Definition von Maximus im eigentlichen Sinn als Quellen fiir diese Defi-
nition betrachtet werden diirfen. Wohl aber bezeichnen diese beiden
Namen zwei EinfluBsphiren, welche auf Maximus bei seinem bedeutsa-
men und ohne Zweifel schipferischen Beitrag zur Geschichte des Willens-
begriffes in je verschiedener Weise eingewirkt haben.

30 Pyrrh. (PG 91, 317 C 4-6).

31 In etwas abgewandelter Form findet sich diese Definition auch bei Clemens,
Strom. 119, 2 (STAHLIN 117, 15-16). Sollte Maximus in Pyrrk. 317 C diese Stelle im
Blick gehabt haben?

32 Auch M. RICHARD, a. a. Q. 433, Anm, 10, weist darauf hin, daB bei der
Frage nach den von den «faussaires dithélites» beniitzten Quellen (insbesondere in
den Definitionensammlungen) Clemens eine nicht unbetrichtliche Rolle spielt.



Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus’ Confessors 385

2. THEOLOGISCHE ASPEKTE

Nach den Quellenfragen zur Willensspekulation von Maximus
sollen im Folgenden nun noch einige Aspekte theologischer Art, die sich
auf den Inhalt seines Willensbegriffes beziehen, zur Sprache kommen.

Schon im ersten Teil hatte ich kurz auf die Tatsache hingewiesen,
daB 9érnorg bei Maximus nicht den personalen Willensakt, sondern das
Willensvermogen als Kennzeichen und konstitutive Dynamik der mensch-
lichen Natur meint. Am deutlichsten schldgt sich dies, wie bereits erwihnt,
in der Unterscheidung von «naturhaftem» und «gnomischem» Willen
nieder (vgl. opusc. 16, 192 BC). Vor allem in den ausdriicklich christo-
logischen Texten tritt diese Zuordnung von 0éixnoic und ¢@beig besonders
hervor. Dies ist zum einen bedingt durch die Tatsache, da8 Maximus hier
— wie so oft in der Christologie — auf Prinzipien der Trinit4tslehre zuriick-
greift 33: in unserem Fall auf den in der Trinitéitslehre der Kappadokier
gepriagten Gedanken, wonach einer Natur oder Wesenheit (odotax) ihre
spezifische, sie kennzeichnende, ja geradezu konstituierende Wirkweise
(8vépyea) entspricht, was in der Christologie folgerichtig zur Annahme
zweier Energien (und zweier Willensvermogen) entsprechend den beiden
Naturen des einen Christus fithrt 3*. Dieser Zusammenhang von Willen
und Natur wird aber noch zusitzlich durch die Tatsache verstiarkt, daB
im Raum der Christologie, wo die Willensspekulation von Maximus
ihren Ort hat, ganz bestimmte dogmatische Kriterien wirksam sind:
Einerseits muBl3 das Personale und Existentielle, das wir vordringlich
mit der Vorstellung von Willen verbinden mochten, ein Stiick weit
zuriickgenommen werden zugunsten eines mehr essentiellen Willensbegrif-
fes, weil sonst leicht die Gefahr bestiinde, in Christus ein zweites perso-
nales Zentrum (neben der Person des Logos als letztem Subjekt der acta
et passa Christi) zu denken und so seine Personeinheit zu sprengen.
Und anderseits ist alles Schwankende, alles Wihlen zwischen Gut und
Bose, das zumindest grundsitzlich auch die Moglichkeit eines Abfalls
von Gott einschlieBt, vom menschlichen Willen Christi fernzuhalten. Mit

33 Vgl. dazu meinen Beitrag: L'Explication trinitaire de I'Economie chez
Maxime le Confesseur, im bereits genannten Sammelband zum Maximus-Symposium
1980.

3 Vgl. dazu: J. J. Prapo, Voluntad y Naturaleza. La antropologia filoséfica
de Maximo el Confesor, Rio Cuarto (Argentina) 1974, bes. 135-142.



386 Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus’ Confessors

anderen Worten: Maximus will zwar, wie Gauthier treffend sagt 35, gegen-
iiber dem Monotheletismus fiir einen menschlichen Willen Christi ein-
treten, zugleich aber darf dieser Wille (oder besser: dieses Willensverma-
gen) nichts Siindliches an sich tragen. Hinter diesem Gedanken eines un-
stindlichen Willens Christi wird ganz deutlich jenes Grundanliegen
spiirbar, das die gesamte patristische Soteriologie durchwaltet: Die
menschliche Natur gilt dieser in ihrer letzten Tiefe nur dann als wahrhaft
geheilt, wenn sie in der Annahme durch den Logos und in dessen Existenz
als Menschgewordener in die unverriickbare und stetige Ausrichtung auf
Gott und seinen Willen, wie es ihrer urspriinglichen Bestimmung ent-
spricht, zuriickgefiihrt wird.

So gibt es fiir Maximus im menschlichen Wollen Christi das Moment
der Wahl und der Entscheidung im Grunde nicht. Ja, man mii3te wohl
sogar sagen: es kann dieses Moment, das wesentlich zu unserer geschicht-
lichen Erfahrung von Willen gehort, gar nicht geben. Symptomatisch
dafiir ist der folgende Text aus dem spekulativen Teil von opusc. 1:

Die Menschheit Gottes (d. h. des Sohnes Gottes) bewegte sich nicht wie
wir gemidB der Wahl (xata mpoatpeowv), so daB sie also durch Uberle-
gung und Urteil zwischen den sich gegeniiberstehenden Dingen abge-
wogen hatte. Dann hitte sie ja der Wahl wegen als von Natur aus
wandelbar (tpentédv) gelten miissen. Da sie vielmehr in der Vereinigung
mit dem Logos das Sein empfangen hatte, war ihre naturhafte Strebe-
bewegung, das hei3t der Wille, nicht schwankend, sondern vielmehr
fest (otdotpov). Genauer noch: Sie besafl die unbewegte Stetigkeit
(otdow dxivntov) im goéttlichen Logos, da sie in ihm makelloses und
ganz vergottlichtes Dasein hatte (PG 91, 32 A).

Es handelt sich hier um eine Retraktation von qu. Thal. 42, wo
Maximus noch von einer — allerdings unwandelbaren — wpoaipesis Jesu
gesprochen hatte. Diese Position hilt er nun nicht mehr linger aufrecht.
Der Grund dafiir ist offensichtlich das bereits erwdhnte soteriologische
Motiv der moralischen «Stabilitit» des Menschseins Christi.

Es ist nicht uninteressant, auf jenen Fall zuriickzublenden, in dem
dieses Motiv in extremster Form zur Geltung kam. Gemeint ist die iiber-
zogene Logos-Sarx-Christologie des Apolinaris von Laodicea, deren sote-
riologischen Grundgedanken A. Grillmeier folgendermaBen formuliert
hat: «Das ganze Heil des Menschen beruht darauf, daB ein unfehlbarer,
gottlicher Nous, ein wunverdnderlicher Wille und eine gottliche Kraft

35 A.a. 0, 771



Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus’ Confessors 387

dieses menschliche Fleisch in Christus beseelt und seine Unsiindlichkeit
bewirkt» 3. Apolinaris unterscheidet deshalb zwischen einem vobg
adtoxivytog, wie wir ihn besitzen, und dem velg Tavtoxivytoc Jesu, der
stets und unwandelbar auf Gott ausgerichtet bleibt, wobei faktisch der
Logos selber in Jesus die Stelle des menschlichen Geistes und somit auch
des Willens einnimmt und als #yespovixév der menschlichen Natur und
ihrer Dynamik die Stabilitdt ihres Wollens und Tuns gewihrleistet 37.

Der Vergleich mit Maximus zeigt eine Kontinuitit in der grundsitz-
lichen soteriologischen Sicht und andeutungsweise sogar in der Termino-
logie 38, er macht aber zugleich auch den entscheidenden Unterschied —
und Fortschritt! — der Sicht von Maximus gegeniiber Apolinaris deutlich:
Das Moment der moralischen Festigkeit und damit die Begriindung der
Unsiindlichkeit des menschlichen Wollens und Handelns Christi wird
nicht durch Aufhebung beziehungsweise Absorption im und durch den
Logos gesichert, sondern durch den Gedanken der «In-existenz» der
Menschheit Christi im Logos, der wohl das personale Subjekt der mensch-
lichen Akte Jesu ist — die Person des Sohnes Gottes selber, nicht eine
menschliche Person, begegnet im Menschsein Jesu — aber zugleich in
dieser innigsten, untrennbaren Einheit die menschliche Natur als
Natur unvermischt wahrt in ihrer menschlich bleibenden Aktivitit und
Freiheit 3°. Nicht Absorption heilt das Stichwort fiir die Beziehung des
Logos zur natura assumpta und ihrer Dynamik bei Maximus, sondern
Perichorese *° der beiden Naturen und Uberformung des Menschseins
durch den sohnschaftlichen Daseinsmodus, durch das gottliche « Wie» des
Sohnes #. Die fiir Maximus’ Denken so grundlegende Unterscheidung
von Wesensprinzip (Aéyog) und Daseinsmodus (tpémog) und — was in
opusc. 1 nicht so stark zur Geltung kommt — die Ausweitung der christo-
logischen Perspektive auf die trinitarische Dimension hin (sodaB die

36 A, GRILLMEIER, Jesus der Christus im Glauben der Kirche, Band I, Frei-
burg-Basel-Wien 1979, 486 (Hervorhebung im Text von mir).

37 GRILLMEIER, a. a. O. 486, Anm. 21.

38 Vgl. tavtoxtvntog bei Apolinaris und crdotpog xivnoig bzw. ortdstg dulvy-
to¢ bei Maximus.

39 Fiir eine ausfithrlichere Darlegung dieser Sicht verweise ich auf meine
Studie: Gottes Sohn als Mensch. Die Struktur des Menschseins Christi bei Maximus
Confessor (= Paradosis 26), Fribourg 1980, bes. 117-145.

40 Vgl. das in Anm. 39 genannte Werk, 1231,

41 Vgl. die sehr erhellenden Ausfithrungen von F. X. MurpHY und P. SHER-
woob, Constantinople III (Histoire des Conciles, vol. 3), Paris 1974, 233 zu unserem
Text (opusc. 1, 32 A).



388 Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus’ Confessors

Konformitit des menschlichen Willens Jesu mit dem Willen Gottes nicht
so sehr im «horizontalen» Sinne, das heilt auf der Ebene der beiden
Naturen gesucht wird, sondern «vertikal», das hei3t im Gehorsam Jesu
ad Patrem) erlauben es Maximus, die Gefahr einer physizistischen Auf-
16sung des Menschlichen in der Gottheit Christi (gerade im Hinblick auf
den Willen) zu vermeiden und zu einer snfentionalen Sicht des Verhilt-
nisses von Gott und Mensch in Christus durchzustoBen. So kann die
menschliche 0éinouwg Christi, seine menschliche Freiheit in ganz neuer
Weise zum soteriologischen Angelpunkt werden, was auch dem neutesta-
mentlichen Befund besser entspricht.

Und dennoch: bei aller Bewunderung fiir die Ausgewogenheit die-
ser Sicht bleibt doch ein Stiick weit fraglich, inwieweit hier tatsichlich
von einem wahrhaft menschlichen Willen Christi, etwa von einem
menschlichen Gehorsam 42 die Rede sein kann, wenn doch Christus im
Grunde gar nicht anders handeln kann, als er tatsidchlich handelt. Es
geht — etwas anders gewendet — um die Frage nach der «Menschlichkeit»
menschlicher Vollziige, deren Subjekt nicht eine menschliche, sondern
eine gottliche Person ist, nimlich der Sohn Gottes selber. Nun muB ja an
dieser letzten Zuordnung der menschlichen Natur und ihrer Dynamik
zur Person des Logos und Sohnes Gottes festgehalten werden, will man
nicht das Mysterium der Inkarnation beziehungsweise der hypostati-
schen Union selbst auflosen. Das «perfectus in humanitate» von 451 (und
seine Explikation auf den menschlichen Willen und die menschliche Akti-
vitat von 681) verlore gerade seine soteriologische Relevanz, wiirde es
herausgelost aus dem «Unus ex Trinitate» von 553. Die Ansitze zu einer
Christologie «von unten», die man in Chalcedon und im 3. Konstantino-
politanum erkennen kann 43, verstehen sich nicht als Gegensatz zur Chri-
stologie «von oben», die Nicia, Ephesus und das 2. Konstantinopoli-
tanum wesentlich bestimmt, sondern sind — nicht ohne eine gewisse
Spannung - in sie hineingebaut #4. Ist dies einmal festgehalten, so kann
allerdings gefragt werden, wie weit sich diese Ansdtze ausbauen lassen,
wie weit sich die «Demarkationslinie» zwischen Natur und Person des
Menschen dergestalt verschieben 14Bt, dal man der menschlichen Natur
Christi, insbesondere ihrer Psychologie, so viel echte Aktivitdt und Frei-

42 Vgl. das Ymaxodwy @g &vbpwmog in Pyrr., 301 D.

43 Beinahe noch stirker in der Lateransynode von 649 (vgl. LETHEL, a. a. O.
107-112, v. a. Anm. 118).

4 Vgl. GRILLMEIER, a. a. O. 769-775.



Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus’ Confessors 389

heit, so viel « Personalitdt» einriumt, ohne daBl man dadurch auch bereits
eine menschliche Person postuliert und somit in eine Zweihypostasen-
Christologie abdriftet.

Einen Ansatz dazu gibt es ja innerhalb der patristischen Tradition
selbst: in Gestalt des traditionellen Axiomes «Quod non assumptum, non
sanatum». Wird dieses soteriologische Prinzip ernst genommen, so muf3
in Christus auch fiir unser menschliches Wollen Raum sein. Maximus
bestitigt dies in der Disputatio cum Pyrrho, wenn er sagt:

Wenn ndmlich Adam wollend gehorchte (dem Versucher), wollend
hinblickte und wollend aB, so ist es das Wollen (6éinotg), das in uns
zuerst der Schuld verfiel. Wenn es sich aber so verhilt und der Logos
bei seiner Menschwerdung, wie diese (die Monotheleten) sagen, das
Wollen nicht angenommen hat, so bin ich der Siinde nicht entronnen
und also nicht erlést — denn «was nicht angenommen ist, ist nicht er-
1ost» (PG. 91, 325 A) *5.

Annahme des menschlichen Willens also, auch und gerade in seiner
Moglichkeit zur Entscheidung, so daB hier 0é\noig mehr als in den
opuscula aufgebrochen erscheint fiir die Dimension des Existentiellen, fiir
Geschichtlichkeit. Erinnert man sich jedoch des zuvor besprochenen
Textes (opusc. 1, 32 A), der Christi menschlichem Willen die Wahl
(rpoaipeats) abspricht 6, so ist doch wieder fraglich, ob in Maximus’ chri-
stologischer Anthropologie Raum ist fiir das, was zu unserer geschicht-
lichen Erfahrung von Willen und Freiheit gehort, ob also das soterio-
logische Axiom nicht doch ein Stiick weit uneingelost bleibt. Es wird hier
eine eigentiimliche Spannung zwischen «theoretischer» und «praktischer»
Christologie bei Maximus spiirbar. Auf der einen Seite erscheint das
menschliche Wollen Christi gewissermaBen schon in der Annahme durch
den Logos geheilt, Assumptio und Sanatio fallen sozusagen ineins,
so daB die menschliche Freiheit Jesu in ihrer «unbewegten Stetigkeit»
(opusc. 1, 32 A), die sich dem Getragensein durch den Logos verdankt,
als «befreite Freiheit» erscheint und als solche das Urbild und die Ur-
sache jener eschatologischen Freiheit ist, in der es keine mpoaipesic und
keine xpioic mehr geben wird, sondern nur noch «geheimnisvolles
GenieBen des seiner Natur nach Erstrebenswerten» (d. h. Gottes), wie

45 Ganz dhnlich formuliert iibrigens schon Theodor von Mopsuestia, hom. cat.
V, 11 (ed. ToNNEAU, 115-117) und V, 13 (119).
6 Analoges gilt auch fur die yvopy; vgl. dazu LETHEL, a. a. O. 127-129.

26



390 Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus’ Confessors

Maximus in opusc. 1, 24 BC sagt. Andererseits stellt er — etwa im Liber
Asceticus — den Weg Christi als Mensch, besonders die Versuchungsszene
und die Passion — durchaus dramatisch dar, und zwar so, daf3 die mensch-
liche Freiheit Christi ganz real engagiert erscheint 47: Gehorsam dem
Willen des Vaters gegeniiber als bis zum AuBersten gepriifte Treue zum
Liebesgebot wird vom menschgewordenen Sohn «auf menschliche Weise»
(avBpwmompenic) geleistet. Und gerade dieses AuBerste, die meipa des
Leidens und Sterbens, von der auch in opusc. 1 (vgl. 29 D — 32 A) schon
die Rede ist, bezeichnet die entscheidende Differenz solcher Verwirkli-
chung von menschlicher Freiheit gegeniiber der protologischen Méglich-
keit einer Gleichférmigkeit des menschlichen Willens mit Gottes Willen.
Hier wird ein eschatologisches Novum sichtbar, das die Heilung der
menschlichen Freiheit in und durch Christus mehr sein 1iBt als bloBe
Restauration des Urstandes.

Die angedeutete Spannung 1dB8t sich auch noch anders deutlich
machen: Geht man von der Definition von opusc. 1 aus, wo 0éAnoig be-
stimmt wird als Streben der Natur nach ihrer «Integritits — eine Linie,
die sich weiter verfolgen 148t in opusc. 14 (0. als «Streben nach dem,
was von Natur aus bewahrend ist», 153 A), opusc. 16 (0. als Sdvapig des
rationalen Seienden, die «auf dessen Bestehen» ausgerichtet ist 192 B),
opusc. 19 (wo Maximus unter Berufung auf die Viter in 224 C 0&inoig und
BovAnoic ausdriicklich mit dem natiirlichen Antrieb des Menschen, nicht
sterben sondern leben zu wollen, identifiziert) — so erscheint 0. geradezu
als eine Art elementarer, instinktiver Selbsterhaltungsdynamik aufge-
faBt. Gleiches gilt fiir die Beschreibung der 0. als dem Menschen konsti-
tutive &vBextind) SYvapig tol &vrog in Pyrr. 297 BC. Wiirde nur dies
als Inhalt von 0éArvcig gesehen, so ergidbe sich etwa fiir das Geschehen von
Gethsemani die Konsequenz, daB strenggenommen nur die anfingliche
Zuriickweisung des Leidenskelches — eben als Streben der menschlichen
Natur, sich im Sein zu erhalten *® — als menschlicher Vollzug interpretiert
werden kann, nicht aber das Ja zum Willen des Vaters, das im gewollten
Ergreifen des Kelches das Ja zum Tod einschlieBt. Damit aber unter-
schiede sich die Position von Maximus nicht von der der meisten alten
Viter und auch nicht von der des Sergius in der Psephos #°. Tatsichlich

47 Ascet. 10-13 (PG 90, 920 A - 921 C).

48 Vgl. die Rede von der guotxt) xivnotg des Fleisches in der Psephos des Ser-
gius (Mansi XI, 536 A).

49 Maximus selber stellt diese Position der patristischen Tradition in opusc. 15,



Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus’ Confessors 391

nimmt Maximus z. B. in opusc. 15 (Brief an Stephan von Dora) diese Posi-
tion ein, wie besonders deutlich aus 165 C 1-3 hervorgeht. Dann aber gibt
es Texte (v. a. opusc. 3, 7 und 16; vgl. Léthel 123-126), die zeigen, dalB
Maximus diesen Ansatz tiberschreitet und auch das Ja Christi als mensch-
lichen Akt auffafit. Nicht nur die Todesangst, sondern auch der innere
Impetus — die 6puy) — aus dem heraus Christus den Kelch des Leidens
ergreift, wird als Ausdruck des menschlichen 0érewv gesehen °. Damit
aber wird die Auffassung von 6éanoig, die diese nur unter dem Vorzei-
chen der Lebens- und Seinserhaltung sieht, gesprengt, und es wird ein
Willensbegriff vorausgesetzt, der gegeniiber dem eben skizzierten ein
Mehr aufweist. Dieses Mehr ist, so scheint mir, im Moment der adteEouvaLd-
1n¢, der Fahigkeit des Menschen zur Selbstbestimmung und mithin auch
zur Selbstverfiigung, zu sehen.

Im untersuchten Teil von opusc. 1 (12C-21C) kommt dieser
Begriff nicht vor. Sachlich entspricht ihm die allen volitiven Vollziigen
vorgeordnete 2Eouctia, von der in 17 C—20 A die Rede ist. Im Florile-
gium begegnet er hingegen wiederholt 5. In den echten Maximusschriften
spielt er insbesondere in der Disputatio cum Pyrrho eine bedeutsame Rolle.
So wird in 301 BC das adteodotov (unter Berufung auf Diadochus,
s. oben, Anm. 21) als das eigentliche Kennzeichen des menschlichen Wil-
lens genannt.

Wir haben es hier mit einem ganz entscheidenden Aspekt der Wil-
lenslehre von Maximus zu tun, der unbedingt zu beachten ist, wenn diese
in ihrer ganzen Spannweite zur Darstellung kommen soll. Denn man darf
sagen: Nur weil 0é\yotc fiir Maximus nicht nur Selbsterhaliung beinhaltet,
sondern wesentlich auch Selbstverfiigbarkeit, kann er im menschlichen
Willen Christi auch den freien Akt der Selbsthingabe in den Tod als
menschlichen Akt des Sohnes Gottes entspringen lassen.

160 C —- 165 B ausfithrlich dar (vgl. v. a. 160 D = Markellus v. Ankyra, de inc. et c.
Arianos 21; PG 26, 1021 BC, von Maximus Athanasius zugeschrieben; 161 C; 164
BC). Fiir Sergius vgl. LETHEL, a. a. O. 36—41.

50 Vgl. opusc. 3, 48 C: v dpuny 100 dvlpwrivov Oerfpatog, sowie 7, 81 B
und 16, 197 A.

51 276 C 9-10: Béinoic 2ot puotxd) adtoxpdtopog vob avrefovoios wtvnots;
277 A 13: 0édnoig éomt YuyTic voepdc adrebovoros ulvnoig. Vgl auch 276 C 12,
277 B 7-8 und 277 C 1-2 (Diadochus v. Photice).



392 Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus’ Confessors

ZUSAMMENFASSUNG

1. Die Prigung des 0éznowc—Begriffes als ferminus technicus fiir den
menschlichen Willen ist eine schopferische Leistung von Maximus. Er
macht dabei im griechischen Erbe bereitliegende Keime fruchtbar, ins-
besondere aristotelisches, stoisches und neuplatonisches Gedankengut.
Nemesius von Emesa spielt als Vermittler der von den griechischen Ari-
stoteleskommentatoren erarbeiteten Synthese eine wichtige Rolle fiir die
Analyse des menschlichen Aktes bei Maximus, kommt aber fiir 6éAnouc
selber als Quelle nicht in Betracht. Sophronius von Jerusalem konnte
eine gewisse Bedeutung als Inspirator zukommen, wihrend Clemens von
Alexandrien vielleicht als Vermittler stoischer Gedanken in Frage
kommt.

2. Der Begriff der 0éinaotg erscheint zum einen als Ausdruck fiir die .
selbsterhaltende Dynamik der menschlichen Natur. Ihre Spitze hat diese
Dynamik im Streben nach Sein und in der Abwehr des Nicht-seins, das
heiBt konkret: des Todes. Dieser « Wille zum Sein» beinhaltet zugleich
den Aspekt des xata @bow beziehungsweise xata Adyov: Gleichformig-
keit der menschlichen Natur mit ihrem Aéyog, das heiBt mit ihrer theolo-
gisch begriindeten Idealitit. Wahl und Entscheidung haben demgegen-
iiber als defizienter Modus von Willen zu gelten, weil sie die Moglichkeit
des mwapx @bowv und somit auch der Abkehr von Gott in sich tragen.

Zum anderen schlieft 6éAnetg — von der «praktischen» Christologie
her — fiir Maximus auch die Fihigkeit zur Selbstverfiigbarkeit und somit
zur Selbsthingabe ein, so daB die freie, das Streben nach physischer
Erhaltung tiberschreitende Ubernahme des Todes fiir andere in Christus
als menschiicher Akt des Sohnes Gottes gedeutet werden kann.

3. Die Spannung, die hier spiirbar wird, indem eine mehr essen-
tialistische, physizistische Sicht auf eine stirker existentielle und ge-
schichtliche Sicht hin aufgebrochen wird, darf vielleicht als Indiz fiir
eine tieferliegende Polaritit angesehen werden: Im Denken von Maximus
treffen sich hier — und nicht nur hier — die Dimensionen von Idealitidt
und Geschichtlichkeit und letztlich wohl hellenische Antike und biblisch-
christliches Erbe in einer spannungsreichen Synthese. Insofern stehen
wir hier, am Ausgang der griechischen Patristik, an einem geistes-
geschichtlichen Knotenpunkt von groem Interesse.



	Anmerkungen zum Willensbegriff Maximus' Confessors

