
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 28 (1981)

Heft: 3

Artikel: Les écrits d'Heymericus de Campo (1395-1460) sur les œuvres
d'Aristote

Autor: Cavigioli, Jean-Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-813124

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-813124
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Daniel Cavigioli

Les écrits d'Heymericus deCampo (1395-1460)

sur les œuvres d'Aristote*

Heymeric de Campo (van de Velde) doit sa postérité, bien discrète

d'ailleurs, avant tout à l'insigne privilège d'avoir côtoyé Nicolas de

Cues et d'être associé à la Wirkungsgeschichte de deux grands penseurs:
Albert le Grand et Raymond Lulle. Voué dès son adolescence au
culte d'Albert le Grand \ Heymeric transmit cet héritage à Nicolas de

Cues 2, ainsi que 1 'Ars L,ulliana 3 qu'il découvrit lors de ses études à

* Etude élaborée dans le cadre d'un projet de recherche (1.031.79) du Fonds
national suisse de la recherche scientifique.

1 C'est véritablement dans le contexte des études sur l'influence d'Albert le

Grand au moyen âge qu'Heymeric fut redécouvert, il y a près d'un demi siècle, par
G. G. Meersseman, Geschichte des Albertismus, Heft II : Die ersten Kölner Kontroversen

(Institutum Historicum FF. Praedicatorum, Dissertationes Historicae V),
Rome 1935. Mais déjà en 1928, M. Grabmann, dans sa fameuse chronique Der

Einfluß Alberts des Großen auf das mittelalterliche Geistesleben (Zeitschrift für katholische

Theologie 52 (1928) 153-182, 313-356, repris dans Mittelalterliches Geistesleben

II, München 1936, 324-412, Sp. 382 ss.) avait écrit quelques pages suggestives

sur l'albertiste Heymeric.
2 Cf. R. Haubst, Zum Fortleben Alberts des Großen bei Heymerich von Kamp

und Nikolaus von Kues, Studia Albertina. Festschrift für Bernhard Geyer zum 70.

Geburtstage. Hrsg. von H. Ostlender (BGPhThMa. Suppl. Bd. 4), Münster 1952,
420-447. idem, Albert, wie Cusanus ihn sah, Albertus Magnus - Doctor universalis
1280/1980, hrsg. von G. Meyer / A. Zimmermann (Walberberger Studien. Philosophische

Reihe 6), Mainz 1980, 167-194.
3 Cf. E. Colomer, Nikolaus von Kues und Raimund Llull (Quellen und Studien

zur Geschichte der Philosophie II), Berlin 1961, surtout 9^-6; idem, Heimeric van
den Velde entre Ramôn Lull y Nicolas de Cusa, Spanische Forschungen der Görres-
gesellschaft, Erste Reihe, Bd. 6 (1963) 216—232; idem, Nikolaus von Kues und
Heimeric van den Velde, MFCG 4 (1964) 198-213. - Un article tout récent de R.
Haubst, Der junge Cusanus war im Jahre 1428 zu Handschriften-Studien in Paris,

20



294 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

Paris, probablement à la Chartreuse de Vauvert, haut lieu du lullisme en
France 4. On peut dès lors apprécier toute l'importance que revêtit l'œuvre

d'Heymeric pour la connaissance des sources du Cusain, plus
particulièrement du rôle à'intermédiaire qu'il joua dans la diffusion et le

rayonnement des doctrines philosophiques qu'il fit passer à travers ses

conceptions albertiniennes, voire lulliennes. Mais il fut plus encore:
brillant polémiste à Cologne (dès 1423) 5, représentant de l'Université
de Cologne au Concile de Bâle (1432-1435) 6 et professeur de théologie à

MFCG 14 (1980) 198-205, remet tout en question, ou presque. Le fait que Nicolas
était à Paris au printemps 1428, qu'il fréquenta Vauvert et la Sorbonne (où se trouvent

de riches collections d'écrits lulliens), qu'il rédigea à partir du 22 mars divers
résumés de ces textes (inclus dans le Cod. Cus. 83), dont un du Liber contempla-
tionis, semblerait minimiser, voire réduire à néant le rôle d'Heymeric dans la
transmission de la pensée de Lulle à Nicolas. Il est cependant presque certain - même s'il
est difficile de le prouver - que c'est Heymeric en personne qui éveilla l'intérêt du
Cusain pour l'Art de Lulle, lors de précédentes rencontres à l'Université de Cologne
(cf. infra p. 309), et peut-être est-ce lui, comme le suggère R. Hauest (p. 203) qui
emmena Nicolas à Paris et l'introduisit dans les cercles lullistes qu'il connut jadis,
alors qu'il étudiait à Paris (ca. 1415-1420). Aucun indice ne permet pour l'instant
de confirmer ou d'infirmer l'hypothèse de ce voyage d'Heymeric à Paris en mars-
avril 1428. - Le délicat problème que soulève le Codex Cusanus 83, f. 277r-303r,
qui pourrait contenir en plus d'une notice, une expositio d'Heymeric lui-même sur
l'Ars generalis de Lulle, est abordé par R. Haubst, Albert, wie Cusanus ihn sah,
178-179. Pourtant cet auteur ne mentionne pas, dans le cadre de ce débat, un abrégé
des plus intéressants et fort important - son authenticité étant absolument certaine

- sur l'Art lullien, qu'Heymeric rédigea entre 1454-1460 et qu'il a inclu dans le
Centheologicon, Bruxelles, Bibl. Royale, cod. 11571-75 (2177) au f.6vb-7va. Ce
résumé abrupt et très bref, contemporain des cours que donnait Heymeric au
couvent de Bethléem près de Louvain et portant essentiellement sur la pensée de Lulle,
a été récemment édité par R. Imbach, Theologia Raymundi Lulli memoriter epylo-
gata. Das Ramon Llull gewidmete Kapitel im Centheologicon des Heymericus de

Campo (1395-1460), Estudios Lulianos 23 (1979) 188-190.
4 Cf. J. N. Hillgarth, Ramon Lull and Lullism in Fourteenth-Century France

(Oxford-Warburg Studies), Oxford 1971, 270-274: résume les diverses positions sur
l'origine du lullisme d'Heymeric et de Nicolas. L'auteur penche plutôt pour une
origine parisienne (Chartreuse de Vauvert). Cf. également à ce sujet, la recension
du livre de E. Colomer, Berlin 1961, par R. D. F. Pring-Mill, Archiv für Geschichte

der Philosophie 47 (1965) 105-109, particulièrement 107.
5 Cf. G. G. Meersseman, op. cit., 19-66 ; A. G. Weiler, Heinrich von Gorkum

(f 1431). Seine Stellung in der Philosophie und der Theologie des Spätmittelalters,
Hilversum 1962, 79-82; E. Hoehn, Der Wissenschaftscharakter der Theologie bei
dem Kölner Thomisten Gerhard von Elten, Diss. Köln 1977, 23-27.

6 Cf. G. G. Meersseman, Een Nederlandsch Koncilietheoloog - Emeric Van de
Velde (f 1460), Thomistisch Tidjschrift 4 (1933) 675-687; A. J. Black, Heimericus
de Campo: The Council and History, Annuarium Historiae Conciliorum 2 (1970)
78-86; idem, The Realist Ecclesiology of Heimerich van de Velde, Facultas S. Theolo-
giae Lovaniensis 1432-1797. Ed. J. M. Van Eijl (Bibliotheca Ephemeridum Theo-



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 295

Louvain (1435-1460) 7, qui venait de créer sa Faculté de théologie en

1432, Heyraeric fut un des personnages les plus influents dans les milieux
universitaires de ce temps-là.

Et pourtant, ses œuvres, bien que très souvent citées, ne furent
guère publiées 8. C'est pourquoi la tâche la plus urgente à l'heure actuelle,
si l'on veut un jour tenter une étude systématique de la pensée propre
d'Heymeric, est d'éditer au plus tôt ses écrits les plus significatifs 9. Le

présent article se propose de fournir quelques indications sur les écrits

qu'Heymeric consacra à commenter l'œuvre d'Aristote alors qu'il était
magister artium à Cologne de septembre 1422 à octobre 1432 (dates limites
possibles de son enseignement colonais). Des textes inédits serviront à

illustrer la méthode de cet enseignement et offriront quelques idées du
contenu de ces commentaires. Mais tout d'abord reprenons quelques
points essentiels de la vie d'Heymeric qui concernent justement la période
de ses études et de son professorat à Paris, Diest et Cologne.

logicarum Lovaniensium XLV), Louvain 1977, 273-291; P. Ladner, Der Ablaß-
Traktat des Heymericus de Campo. Ein Beitrag zur Geschichte des Basler Konzils,
Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 71 (1977) 93-140.

7 Cette période louvaniste de la vie d'Heymeric a été complètement négligée. -
Cela se comprend si l'on songe que l'influence d'Heymeric ne s'exerçait alors que
sur ses étudiants en théologie, et que parmi eux il ne se trouvait point un Nicolas
de Cues. - Il faut toujours se reporter aux travaux anciens, souvent incorrects, mais
très utiles, de H. de Jongh, L'ancienne Faculté de théologie de Louvain au premier
siècle de son existence (1432—1540), Louvain 1911, 35, 38, 49, 62, 77, 81, 88, 89, 90,
96, 100, 101; E. Reusens, Documents relatifs à l'histoire de l'Université de Louvain
(1425-1797) Analectes pour servir à l'histoire ecclésiastique de la Belgique XXX,
Louvain 1903, 163-164 et passim.

8 Voici les quelques œuvres éditées à ce jour: Theoremata totius universi, par
E. Colomer, Heimeric van den Velde entre Ramôn Llull y Nicolas de Cusa, (1963),
229-232; Compendium divinorum, par J. B. Korolec, «Compendium divinorum»
Heimerika de Campo W RKP. BJ 695, Studia Mediewisticzne 8 (1967) 56-74,
9 (1968) 3-90; Dialogus Heimerici de Campo cum Godefrido de Campo, par Z. Kaluza
Recherches de théologie ancienne et médiévale 38 (1971) 279—289; Vincat Veritas,

par P. Ladner, Der Ablaß-Traktat, 118-140, et finalement deux chapitres du
Centheologicon par R. Imbach, Theologia Raymundi Lulli, 188—190 et Theologia
variarum sectarum consona, in: Einheit des Glaubens. Spuren des Cusanischen Dialogs
De pace fidei bei Heymericus de Campo, Freiburger Zeitschrift für Philosophie und
Theologie 27 (1980) 5-23, texte: 14-23. C'est bien peu comparativement à l'inventaire

actuel des écrits d'Heymeric qui sont répertoriés dans plusieurs catalogues.
Cf. R. Imbach, Theologia Raymundi Lulli, 186, n. 12. On peut y ajouter: J. D.
Cavigioli/R. Imbach, Quelques compléments aux catalogues des œuvres d'Heymericus
de Campo, Codices Manuscripti (Vienne) 7 (1981) (sous presse).

9 Dans ce but s'est formé à Fribourg (CH) en octobre 1980 un groupe d'études
- comprenant MM. R. Imbach, Z. Kaluza, J. B. Korolec, P. Ladner et J. D.
Cavigioli - pour l'édition partielle des œuvres d'Heymeric sous le titre: Opera
Heymerici de Campo selecta.



296 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

I. NOTICE biographique:
PARIS - DIEST - COLOGNE (CA. 1410-1432) 10

Au printemps de 1422, Heymeric de Campo arriva à Cologne pour y
enseigner les arts et poursuivre ses études de théologie commencées à

Paris. Des premières années de sa vie, nous ne connaissons pratiquement
rien de précis, si ce n'est la date de sa réception à la Faculté des Arts de

Cologne, le 27 juin 1422 u, celle de sa naissance (1395) 12 à Son non loin
d'Einhoven, et le début de sa scolarité (1401), probablement dans une
école du voisinage 13.

10 Nous allons reprendre l'essai chronologique tenté par le R. P. Meersseman,
Geschichte II 12-18, en sachant bien que nous n'y avons apporté aucune modification

essentielle, ne disposant pas de documents nouveaux expressément datés.
Nous réalisons toute la part d'arbitraire que recèle une telle esquisse biographique
qui ne peut tenir compte des aléas de la vie et qui doit se baser sur les pratiques
courantes de l'époque, qui souvent ne se vérifient pas dans chaque cas particulier.
Ainsi par exemple, la durée des études, l'âge d'admission au baccalauréat et à la
maîtrise ou régence, ont sans cesse varié au cours du moyen âge sans compter qu'ils
n'étaient souvent pas respectés. Cette notice biographique n'a pas la prétention
d'être un essai critique de chronologie. Ce travail restera à faire.

11 La date de son immatriculation à Cologne n'est pas précisée. D'après
H. Keussen, Die Matrikel der Universität Köln I 1395-1475 (Publikationen der
Gesellschaft für Rheinische Geschichtskunde VIII), 19282, 132, 124 le numéro du
rectorat durant lequel l'étudiant s'immatricule (ici 132) et le numéro d'ordre (ici
124), on sait qu'il s'est immatriculé sous le rectorat de Frédéric de Dudelendorff, qui
dura du 20 décembre 1421 au 27 juin 1422. Heymeric est inscrit à l'avant-dernière
place de la liste (124e). Vu la date de réception à la Faculté des Arts, le 27 juin 1422,
on peut estimer qu'Heymeric s'immatricula vers la fin du printemps (mai-juin), car
vraisemblablement peu de temps a dû s'écouler entre ces deux formalités. - D'autre
part, la réception à la Faculté est exigée pour tout maître nommé par une autre
université et désirant enseigner à Cologne. Celui-ci devait être reçu et agréé par la
Faculté et soumis à diverses obligations. Cf. Statuta Facultatis Artium: F. J.
von Bianco, Die alte Universität Köln und die späteren Gelehrten-Schulen dieser
Stadt I, Cologne 1855, Annexes 69-70.

12 Ces deux dates sont basées sur la supplique qu'Heymeric adressa au pape
Martin V en 1425 : Epistola Magistri Heymerici de Campo missa summo Pontifici
anno Domini 1425, Bruxelles, Bibl. Royale, cod. 11752-64, f. 67r-74v, et dans
laquelle il affirme au folio 74r, lin. 26-28: «A sexto mee infancie anno usque ad
tricesimum nunc instantem (1425) discendo et docendo arcium, philosophie et
théologie studiis insudavi». Cf. G. G. Meersseman, Geschichte II 12 n. 2-4.

13 Le R. P. Meersseman émet entre autres (Geschichte II 12) l'hypothèse
qu'Heymeric a peut-être fréquenté la célèbre école de Deventer, ce que reprend
J. B. Korolec, art. cit., 23 n. 35. Mais pour l'instant, aucun indice ne laisse même

supposer une telle conjecture.



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 297

PARIS. De ces études à Paris et de son séjour à Diest, nous ne

possédons aucun document daté 14. Mais on peut supposer qu'il entra à

la Faculté des Arts de Paris vers 1410, car le cursus des arts à cette époque
débute à l'âge de 15 ans environ 15. Son maître, Jean de Nova Domo

14 Dans une lettre qu'il adressa en 1456 aux professeurs de l'Université de
Cologne, nommée l'Invectiva (éd. en partie par G. G. Meersseman, Geschichte II,
appendice 4*-13*), Heymeric mentionne ses études à Paris et son enseignement à
Diest: «de universitate studii Parisiensis mediante studio Diestensi ad Studium
Coloniense (5* lin. 25-26) de doctrina studii Diestensi ad disciplinam studii
Coloniensis (6* lin. 12-13). Mais il ne fait part d'aucune date. Par ailleurs le Char-
tularium Universitatis Parisiensis ainsi que l'Auctarium édités par H. Denifle/E.
Châtelain restent totalement muets au sujet d'Heymeric et de son séjour à Paris.

15 II est impossible d'être catégorique dans ce genre d'affirmation, car les
limites d'âge et la durée des études changèrent souvent et ne furent pas toujours
respectées. Cf. par exemple H. Rashdall, The Universities of Europe in the Middle
Ages, A new edition in three volumes, Ed. by F. M. Powicke/A. B. Emden I,
Oxford 1936, 462-463. - Si l'on prend le cas de Jean Gerson, né en 1363, nous
constatons qu'il entra au Collège de Navarre en 1377 et obtint sa licence ès arts en 1381

(cf. P. Glorieux, La vie et les œuvres de Gerson. Essai chronologique, AHDLMA
25/26 (1950-1951) 150-151). Cela fait une durée d'études de quatre années, de 14

ans à 18 ans. Cette durée de 4 (à 5) années est confirmée par H. Rashdall, op. cit.,
463, pour le XVe siècle, mais l'auteur ne précise pas l'âge d'admission au baccalauréat:

(les étudiants) «went up in October, took their B. A. (bac ès arts) in the spring
of their second year, the licence two years after that, and 'incepted' towards the
end of the same year». Il semblerait à première vue que l'on puisse estimer qu'Hey-
meric fut maître ès arts vers la fin 1413 - s'il a commencé à 14 ans, soit en 1409 -,
donc deux ans plutôt que ne l'affirmait G. G. Meersseman, Geschichte II 12 n. 5 :

«Er wurde um 1415 magister artium, und muß deshalb um 1410 seine Studien in
Paris begonnen haben. » Mais si le cursus de 4 à 5 années est généralement admis,
la plupart des historiens affirment pourtant que l'âge de 20 ans révolus était requis
pour la maîtrise ès arts; certains même 21 ans (de Ch. Thurot, De Vorganisation
de Venseignement dans l'Université de Paris au Moyen Age, Paris 1850, Francfort
1967, 39, 52, à J. Verger, Les Universités au moyen âge, Paris 1973, 66), ce qui,
semble-t-il, provient d'une erreur de lecture (que confirme d'ailleurs H. Rahsdall,
op. cit. 462 n. 4) du statut de Paris, modèle des autres universités. En voici la
formulation: «Nullus légat Parisius de artibus citra vicesimum primum etatis sue

annum» litt, antérieurement à la 21e année de son âge) Chartularium Universitatis

Parisiensis, ed. H. Denifle/E. Châtelain, I, Paris 1889, n. 20. - Bien que la
durée des études ès arts tende à diminuer vers la fin du moyen âge, il semblerait

que l'âge du candidat à la maîtrise soit toujours fixé à 20 ans révolus. Par exemple
à l'Université de Cologne en 1417, les statuts - plus ou moins établis sur ceux de

Paris - stipulent également 20 ans d'âge pour l'inceptio (cf. H. Keussen, Die alte

Universität Köln. Grundzüge ihrer Verfassung und Geschichte (Veröffentlichungen
des Kölnischen Geschichtsvereins E. V. 10), Cologne 1934,297. De même pour
l'Université de Louvain, fondée en 1425, l'âge requis est toujours de 20 ans (cf. A. van
Belle, La Faculté des Arts de Louvain: quelques aspects de son organisation au
XVe siècle, The Universities of the Late Middle Ages (Mediaevalia Lovaniensia,
series I, studia VI), Louvain 1978, 46. - La date certaine de la maîtrise ès arts
d'Heymeric serait très précieuse, car d'elle dépend également son départ pour
Diest. Mais le dernier mot n'est pas encore dit.



298 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

(f 1418)16, sectateur d'Albert le Grand et fondateur de l'école albertiste 17,

16 Nous ne possédons que peu de renseignements sur la vie de Jean de Nova
Domo. Cf. G.G. Meersseman, Geschichte des Albertismus, HeftI: Die Pariser
Anfänge des Kölner Albertismus (Institutum Historicum FF. Praedicatorum, Disser-
tationes Historicae III), Paris 1933, 16-22. - Pour la bibliographie, cf. Ch. H.
Lohr, Medieval Latin Aristotle Commentaries, Traditio 27 (1971) 264. - La mort de
Jean de Nova Domo se situe entre le 5 mai et le 2 juin 1418. Cf. A. L. Gabriel,
«Fia antiquai and «via modernan and the Migration of Paris Students and Masters
to the German Universities in the Fifteenth Century, Antiqui und Moderni.
Traditionsbewußtsein und Fortschrittsbewußtsein im späten Mittelalter, hrsg. v. A.
Zimmermann (Miscellanea Mediaevalia 9), Berlin-New-York 1974, 451 n. 53. On
peut ajouter, à titre d'anecdote, que le 14 février 1413, il fut nommé temptatores,
ce qui était un honneur fort prisé, et prêta serment ce jour-là: «Facta congregacione
facultatis... ad audiendum iuramentum magistri Iohannis de Nova Domo in manibus
cancellarii Sancte Genovefe», Auctarium Chartularii Universitatis Parisiensis,
t. II: Liber procuratorum nationis Anglicanae (Alemaniae) ab anno MCCCCVI
usque ad annum MCCCCLXVl, ed. H. Denifle/E. Châtelain, Paris 1897, 140.

17 «Les origines parisiennes de l'Albertisme ne sont pas plus claires qu'au
temps où Meersseman les a esquissées», écrivait A. G. Weiler, il y a quelque temps
déjà (Un traité de Jean de Nova Domo sur les Universaux, Vivarium VI (1968)
108). - Mais revenons aux excellents travaux de G. G. Meersseman sur l'histoire
de l'albertisme, qui pourtant, sur ce point précis, semble éluder quelque peu la
difficulté. A partir de l'analyse minutieuse de deux documents - le Mémoire des
nominalistes parisiens de 1474 adressé au roi Louis XI (éd. par F. Ehrle, Der
Sentenzkommentar Peters von Candia des Pisaner Papstes Alexanders V, Franziskanische

Studien, Beiheft 9, Münster 1925, 322-326) et l'Invectiva d'Heymeric (cf. note
14) - le R. P. Meersseman tire certaines conclusions un peu trop catégoriques,
voire péremptoires, qu'il conviendrait de soumettre à un nouvel examen. Par
exemple, l'auteur insiste fortement sur le fait que la naissance de l'albertisme à
Paris n'a aucun lien avec les Dominicains (Les origines parisiennes de Valbertisme
colonais, AHDLMA 7 (1932) 136-142) et qu'elle est l'œuvre du seul séculier Jean
de Nova Domo, que son disciple Heymeric présente d'ailleurs comme le primus
Parisiensis doctrinae Alberti (Invectiva Heymerici, 9* lin. 6). Or cela ne prouve
encore rien, car 'primus' peut signifier le premier albertiste, initiateur du mouvement,

ou simplement le premier parmi les albertistes parisiens de ce temps-là. Mais
on peut bien admettre qu'il fut officiellement le premier albertiste de Paris. - Par
contre il faut bien reconnaître que les Frères Prêcheurs dès 1387, et cela jusqu'en
1403, furent tenus éloignés de l'enseignement théologique suite à une querelle sur
l'Immaculée Conception provoquée par un de leurs frères, Jean de Monzon, et que,
d'autre part, la 'résurgence' de la pensée d'Albert au premier plan de la scène

philosophique parisienne se déroule à la Faculté des Arts où aucun Dominicain
n'enseigne! Ces deux faits semblent corroborer les affirmations de G. G. Meersseman.

Cependant il faut bien distinguer entre Yexistence de cette école albertiste en
dehors du cercle dominicain et vraisemblablement fondé sans son concours - et là
l'auteur a sûrement raison -, et d'autre part, Yinfluence que purent exercer les
Dominicains sur la formation de ce courant. Il est vraiment difficile de parler des

disciples d'Albert le Grand au XVe siècle sans évoquer ses premiers sectateurs,
les dominicains allemands du Studium generale de Cologne, les Ulrich de Strasbourg,
Thierry de Freiberg, Maître Eckhart et Berthold de Moosburg (cf. L. Sturlese,
Albert der Große und die deutsche philosophische Kultur des Mittelalters, Freiburger
Zeitschrift für Philosophie und Theologie 28 (1981) 133-147) qui inaugurèrent une



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 299

qui lutta dès 1402 18 contre toutes les tendances philosophiques du milieu

tradition peut-être discontinue dans sa manifestation officielle (elle semble s'arrêter
vers 1350), mais sans doute continue à travers ses cheminements souterrains. On
ne peut nier les innombrables échanges d'idées qui circulaient dans les milieux
universitaires et entre les différents couvents dominicains de l'Occident médiéval
sans se fixer sur des documents. Ce qui importerait avant tout, si l'on voulait se

pencher à nouveau sur ce point délicat, serait de rechercher par qui et comment
Jean de Nova Domo a pu être nourri de la pensée d'Albert au point de devenir un
albertiste aussi sectaire qu'enthousiaste - en tout cas tel que le décrit Heymeric
dans YInvectiva (9* lin. 4-12) - en un mot de retrouver Vexacte filiation de ce foyer
albertiste à Paris. Il paraît peu vraisemblable qu'un tel mouvement n'ait absolument

aucun rapport avec l'Ordre des Prêcheurs, où le culte d'Albert fut toujours
très vivant, où s'est toujours maintenue une tradition albertinienne au sein d'une
communauté résolument vouée par ailleurs à la pensée de Thomas d'Aquin dès 1286.
Cf. R. Imbach, Gravis iactura verae doctrinae. Prolegomena zu einer Interpretation
der Schrift De ente et essentia Dietrichs von Freiberg OP, Freib. Ztschr. f. Phil. u.
Theol. 26 (1979) 389-390.Que faut-il penser du témoignage sur Albert que cite le
R. P. Meersseman pour soutenir la thèse - qu'il reprend plusieurs fois (Geschichte

I 23-30) - que le mouvement albertiste est né sans le concours des Dominicains
Voici une partie de ce texte, dans lequel, Louis de Valladolid OP, maître en théologie

dès 1412 (c'est un peu tardif pour notre propos, mais fort significatif pour
le contexte) exprime ces paroles élogieuses au terme de son panégyrique d'Albert:
« Experto crede Alberto. Solus enim inter omnes doctores et sapientes omnes scien-
tias humanas ad plenum exposuit atque latinis intelligibiles tradidit... Unde apud
sapientes arabice lingue et aliquarum aliarum linguarum latinorum sapiens atque
philosophus appellatur. Iden rectissime Albertus ab albedine dicitur et appellatur:
nam sicut albedo inter omnes colores obtinet principatum, sic ipse inter omnes
philosophos eminentiam atque primatum» (Geschichte I 29 n. 44). L'éloge de

Thomas (ibid. 30) par ce même auteur n'est pas moindre, mais il s'adresse avant
tout au théologien, un peu à la manière du Manuale Scholarium (ed. Cologne 1489)
des Albertistes, qui circulait à Cologne, et dans lequel Albert personnifie la Science

et Thomas la Sainteté. Et G. G. Meersseman de conclure: «Le dominicain s'efforce
de promouvoir le culte d'un de ses confrères qui est redevenu populaire dans la
faculté des arts de Paris» (Les origines parisiennes, 142). - Le problème est complexe
et pour l'instant n'est pas résolu. Cependant si Ton veut réunir tous les éléments
nécessaires à une réponse satisfaisante, il convient également de prendre en
considération le témoignage de Jean Gerson sur la tradition albertinienne au tournant
des XIVe et XVe siècles. Gerson en effet s'inspira du commentaire dionysien
d'Albert le Grand dans l'élaboration des Notulae super quaedam verba Dionysii de

Caelesti Hierarchia: «En 1400, écrit A. Combes, c'est Albert le Grand qui initie le
chancelier parisien Gerson à l'interprétation scolastique de Denys l'Aéropagite»
(Jean Gerson, commentateur dionysien. Pour l'histoire des courants doctrinaux à

l'Université de Paris à la fin du XIVe siècle [Etudes de philosophie médiévale 30],
Paris 1940, 445). Gerson subit ainsi l'influence d'Albert sans l'intermédiaire des

Dominicains et pratique les mêmes textes d'Albert que Jean de Nova Domo — donc
des textes couramment utilisés à l'époque. Ces précisions m'ont été communiquées
par Z. Kaluza qui ne partage pas l'hypothèse d'une éventuelle influence dominicaine

sur la formation du courant albertiste. La question reste ouverte.
18 Si Ton se réfère à l'Invectiva d'Heymeric, qui nous apprend que la lutte

dura seize années (9*, lin. 6-9), et comme Ton sait maintenant que Jean est mort
en 1418, celle-ci débuta donc au plus tard en 1402.



300 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

universitaire parisien, contre le nominalisme, le scotisme et le thomisme,
appartenait à la nation picarde, et comme chaque élève choisissait en
général un maître dans sa nation 19, il est probable qu'Heymeric en
faisait partie 20. Jean initia son jeune élève aux conceptions alberti-
niennes qui modelèrent son esprit de façon durable. L'influence capitale
de Jean de Nova Domo sur toute la tradition albertiste du XVe siècle,
attestée aussi à Cracovie 21, s'exerça surtout par son Tractatus de esse

et essentia22, véritable manifeste de ce courant, et par son écrit De
universale reali 23, qu'Heymeric reprit et résuma en partie au début de son
écrit polémique Problemata inter Albertum Magnum et Sanctum Thomam24.

19 L'étudiant parisien appartenait nécessairement à une des quatre Nations
et choisissait de préférence - mais cela n'était pas obligatoire - un maître dans
sa Nation. Cf. M. Toulouse, La nation anglaise-allemande de V Université de Paris
des origines à la fin du XVe siècle, Paris 1939, 26-27.

20 II est fort étonnant qu'un expert en la matière comme A. L. Gabriel
affirme sans preuve à deux endroits qu'Heymeric était membre de la Nation anglo-
allemande («Via antiqua» and «via moderna», 450, et Intellectual Relations between
the University of Louvain and the University of Paris in the 15th Century, The
Universities in the Late Middle Ages, 90). Il semble beaucoup plus probable qu'Heymeric
était un suppôt de la Nation picarde, car il était originaire de Son près de s'Hertogen-
bosch (Buscumducis, Bois-le-Duc), au sud de la Meuse, dont les étudiants appartenaient

à la Nation picarde. Cf. G. C. Boyce, The Controversy over the Boundary
between the English and Picard Nations in the University of Paris (1356-1358),
Etudes d'histoire dédiées à la mémoire de Henri Pirenne par ses anciens élèves,
Bruxelles 1937, 55-66. Ceci est certifié par une des revendications territoriales
des Picards lors de la controverse: leur porte-parole, Jean Buridan, présente en
effet celle-ci (art. 2) : «Magistri et scolares Parisius studentes de villa de Buscoducis
semper ab antiquo tempore reputati fuerunt et se tenuerunt de predicta nacione
Picardorum» (H. Denifle/E. Châtelain, Auctarium Chartularii Universitatis
Parisensis, Liber procuratorum nationis Anglicanae [Alemanae] I, Paris 1895, 213).
On lui donna raison (ibid. 233-235), et ce fut la Meuse qui divisa les deux Nations:
au nord, l'Anglaise, au sud, la Picarde. - Que nous ne possédions de cette période
parisienne aucun document sur Heymeric pourrait s'expliquer en partie par le fait
que le Livre des procureurs de la Nation picarde de ce temps-là n'a pas été conservé.

21 Cf. par exemple W. Senko, La caractéristique de V albertisme à V Université
Jagellonne au XVe siècle, Studia Filozoficzne (en traduction) 4 (1970) 211-222.

22 Edité par G. G. Meersseman, Geschichte I 91-191 sur la base de deux mss.
Il en existe encore d'autres (Breslau, p. e.), dont trois sont signalés à la Bibl. Jagellonne

de Cracovie par W. Senko, art. cit. 217.
23 Edité par A. G. Weiler, Un traité de Jean de Nova Domo, 126-152.
24 Publié en 1490 chez Jean Landen à Cologne. Cf. l'analyse de G. G. Meersseman,

Geschichte II, 23-66. A propos du 'plagiat' d'Heymeric, cf. A. G. Weiler,
Un traité de Jean de Nova Domo, 116. - I. Craemer-Ruegenberg, dans la
monographie Albertus Magnus (Große Denker. Leben, Werk, Wirkung, hrsg. v. O.

Hoeffe), München 1980, consacre un chapitre à Valbertisme au XVe siècle (147—

154), où se rencontrent quelques fautes flagrantes que nous aimerions relever
discrètement: à la page 158, nous lisons: «Der deutsche Magister Johannes a Nova
Domo, der 1423 an die Kölner Universität kam...» Jean de Nova Domo était de la



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 301

Après les quatre à cinq années que duraient les études ès arts au
XVe siècle 25, il obtint le titre de magister artium vers 1415. Que fit-il
immédiatement après? Nous savons que les statuts de la Faculté des

Arts stipulaient que chaque maître ès arts devait prêter le serment
d'enseigner au moins deux années les arts à Paris, dans les écoles de sa propre
nation26. Mais peu à peu cette obligation cessa d'être strictement
observée et fut finalement abolie par le cardinal d'Estouteville en 1452 27.

Cependant il est presque certain qu'Heymeric enseigna à Paris - peut-
être deux années? - car dans le Codex Cusanus 106, au folio 25 recto, on

peut lire cet incipit: Quaestiones magistri Heymerici de Campo supra
libros philosophiae rationalis, realis et moralis Aristotelis in universitati-
bus Parisiensi et Coloniensi legi consuetos per positiones sillogisticas
epilogatae 28. Nous savons par ailleurs qu'il suivit cinq ans d'audition de

théologie, vraisemblablement dans cette même université 29, avant de

Nation picarde et ne vint jamais à Cologne en 1423, puisqu'il mourut en 1418, mais
c'est son disciple Heymeric qui vint dans cette ville cette année-là. La même idée
est reprise à la page suivante (149) : « Durch Johannes a Nova Domo wurde dann 1423
der etwas anti-thomistisch orientierte Pariser Albertismus nach Köln importiert.»
Il y a toujours confusion entre Jean et Heymeric. Finalement, l'auteur parle du conflit

entre les deux bursae dominicaines (zwischen zwei dominikanischen Bursen), la
Laurentiana et la Montana, alors qu'elles n'étaient que des collèges de la Faculté des

Arts où logeaient des étudiants et des maîtres séculiers. Mis à part ces quelques détails
incorrects, ce chapitre donne un bon résumé de la querelle colonaise entre Heymeric

et Gérard dans une présentation qui se veut moins 'scientifique' que 'lisible' (p. 8).
25 Cf. note 15.

• 26 Cf. Chartularium Universitatis Parisiensis, ed. H. Denifle/E. Châtelain,
II, Ab anno MCCLXXXVI usque ad annum MCCCL, Paris 1891, 679: «Primo, si

contingat vos incipere in artium facultate vos legetis per duos annos continue et

disputabitis per quadraginta dies, nisi per nos vobiscum fuerit dispensatum. »

27 Cf. H. Rashdall, op. cit., 465.
28 Sur ces Quaestiones, cf. infra p. 316—325.
29 Qu'il fut auditeur en théologie durant cinq années ailleurs qu'à Cologne se

déduit des données fournies par H. Keussen, Die Matrikel, 132, 124, où il est indiqué

en note, d'après le Registre du Décanat de Théologie: 1423, admissus ad biblia
postquam Colonie stetit ad 6 annos, c'est-à-dire après une résidence de six années
à Cologne. Ces six années, il n'a pu les passer à Cologne, puisqu'il s'y immatricula en
1422. Il a donc suivi une année de théologie à Cologne et cinq dans une autre
université - sans doute à Paris -. Cette mention de 'six années' à Cologne semble
simplement indiquer qu'il avait accompli le temps réglementaire d'audition fixé à six
ans selon les Statuts de la Faculté de Théologie de Cologne (IV,2) : « Item ordinamus,
quod cursores, antequam incipiunt cursos suos, per sex annos audiant theologiam»
(F. Gescher, Die Statuten der theologischen Fakultät an der Universität Köln,
Festschrift zur Erinnerung an die Gründung der alten Universität Köln im Jahre
1388, Cologne 1938, 74 (IV, 2), 92 (IX, 1). Le R. P. Meersseman hésite entre Paris
et Cologne (Les origines parisiennes, 131 ; Geschichte II 13), puis se décide pour Paris
(Een Nederlandsch Koncilietheoloog, 679).



302 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

se rendre à Diest pour y enseigner les 'artes liberales'30. Ainsi peut-on
envisager les événements de la façon suivante: Heymeric enseigna les

arts tout en suivant cinq années d'audition de théologie 31, ce qui permet
de fixer son départ de Paris pour Diest vers 1420 environ. Son séjour à

Diest serait alors d'environ deux années (1420-1422).
DIEST. Dans le Chronicon Bethleemiticum de Pierre Impens

(f 1523) 32, nous trouvons un fait troublant qui pourrait éventuellement
avoir un rapport insoupçonné avec le départ d'Heymeric pour Diest
vers 1420. Nous lisons en effet dans l'autographe, au folio 118 recto 33,

que son compagnon d'études à Paris, un certain Johannes Cornelii
(f 1472), maître ès arts, était originaire de Diest, qu'il retourna quelque
temps chez ses parents et entra ensuite en août 1419 au couvent de

Bethléem près de Louvain 34. On peut présumer que c'est lui qui parla

30 Cf. note 14.
31 Rien n'empêchait d'enseigner les arts tout en étudiant la théologie. Cf. M.

Toulouse, op. cit., 27-28; J. Paquet, Aspects de l'université médiévale. The Universities

in the Late Middle Ages, 12: «La fraction la plus remuante et la plus influente
dans les assemblées universitaires, ce sont les maîtres ès arts, dont beaucoup
poursuivent des études dans l'une ou l'autre des facultés supérieures tout en restant
officiellement membres de leur faculté d'origine. Autrement dit, l'aile marchante,
c'est une fraction des étudiants. »

32 En ce qui concerne le Chronicon, cf. H. Nelis, Note sur le Chronicon
Bethleemiticum de Pierre Impens, Bulletin de la Commission royale d'histoire (Académie
royale de Belgique) 93 (1929) 197-243 avec une table (approximative) des matières,
211-243. Le ms. autographe du Chronicon a été analysé par E. Persoons, De auto-
graaf van het « Chronicon Bethlemiticumt> door Bieter Impens, Mededelingen van de
Geschieden Oudheidkundige kring voor Leuven en omgeving 2 (1962) 3-10. - Au
sujet du Couvent de Bethléem, cf. E. Persoons, Het intellectuele Leven in het
klooster Bethlehem in de 15de eeuw, Archief- en bibliotheekwezen in België/Archives
et bibliothèques de Belgique 43 (1972) 47-84; 44 (1973) 85-143. - Je tiens à remercier

ici Zénon Kaluza, qui m'a si amicalement offert sa documentation sur le
Chronicon, ainsi qu'un microfilm de l'autographe de Pierre Impens.

33 L'autographe du Chronicon est conservé à Vienne, Österreichische
Nationalbibliothek, series nova 12816 (311-95), f. lr-337v. Il a probablement été rédigé
entre 1508 et 1515. Cf. E. Persoons, De autograaf, 10.

34 Cf. Chronicon Bethleemiticum, autographe, livre II, art. 7, paragr. 4, f.
118r: «Frater Iohannes Cornelii de Diest presbyter undecimus professus anno
XIIII0 XIX in octavis assumpcionis beate Marie. Fuit frater iste ante ingressum
ordinis arcium magister Parisiensis studii, a quo regressus ad domum parentum...»
f. 118v, lin. 24—33: «Habuerat ipse sodalem in studio Parisiensi magistrum Heyme-
ricum de Campo postmodum famosissimum sacre théologie cathedram regentem. »

(Et il ajoute ceci, qui ne concerne pas directement notre propos, mais que j'aimerais
citer ici à la suite:) Qui tempore magnarum vacanciarum apud fratres Bethleemitas
feriatus degens pluribus fratribus complementa artis et sciencie Raymundi Lulli,
quod omne scibile prenotavit, edocuit. At frater Iohannes aspernatus has specu-
lativas curiositates, ut aiebat, eddidit partim rythmo(rigmo!), partim metro libel-



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 303

à Heymeric de cette école capitulaire de Diest et qui peut-être l'introduisit
dans ce milieu scolaire 35. Heymeric n'en souffle mot dans son Invectiva,

mais indique par contre qu'il forma ses élèves du Studium de Diest
à la pensée d'Albert le Grand36 poursuivant ainsi la tradition revivifiée

par son maître vénéré Jean de Nova Domo, qui était mort à Paris en mai
1418. C'est durant cette période d'exil universitaire qu'il écrivit son

premier ouvrage, le Compendium divinorum37 dont l'élaboration se situe
donc entre 1420 et 1422.

lum multos devotos conceptus continentem, quem omne scibile pauperis pretitu-
lavit. » - Cf. E. Persoons, Het intellectuele leven in Bethlehem, 58 n. 60. Le dernier
passage de ce texte - sur les Complementa artis et scientie if. Lulli et le Libellum
de Jean Cornelii — est repris par J. Hartzheim, Bibliotheca Coloniensis, Cologne
1747, 110b. D'autre part, E. Persoons, loc. cit., semble indiquer que l'enseignement
d'Heymeric sur Lulle est consigné dans l'Alphabetum doctrinale cuiuslibet vere

scibilis, Bruxelles, Bibl. Royale 11571-75 (2177), f. 120r-122v. Mais cette
identification est, semble-t-il, erronée.

35 Faut-il voir un lien quelconque entre son départ et celui de son ami Jean
Cornelii, et surtout son passage à Diest, qui représente peut-être un havre de paix,
vu la situation dangereuse qui règne à Paris, minée par les rivalités sanglantes des

Armagnacs et des Bourguignons, qui sèment à tour de rôle terreur et mort On sait
que Jean Cornelii arriva au prieuré de Bethléem vers la mi-août 1419, à vrai dire
une année avant le départ supposé d'Heymeric, si l'on s'en tient à la chronologie
établie supra. Jean séjourna quelques jours à Diest dans la demeure familiale.
Peut-être partirent-ils ensemble de Paris pour Diest Alors les dates indiquées dans

notre chronologie ne correspondent pas tout à fait à la réalité vécue. Le seul
empêchement majeur serait l'obligation d'avoir 20 ans révolus pour la maîtrise ès arts,
ce qui nous ramène invariablement à 1415 pour la maîtrise, plus cinq années de

théologie, cela fait toujours 1420, non 1419! Mais l'on sait que les dérogations furent
nombreuses. En tout cas, il est bien difficile d'expliquer ce départ à Diest, qui marque

comme une rupture dans la vie d'Heymeric, alors qu'il n'avait probablement
pas achevé son temps d'audition en théologie à Paris, qui devait durer environ
six années à cette époque (P. Glorieux n'indique pas moins de trois durées possibles

pour l'auditio: 5, 6, 7 années dans L'enseignement au moyen âge. Techniques et

méthodes en usage à la Faculté de Théologie de Paris au XIII« siècle, AHDLMA 35

(1969) 93,95). Et pourquoi Heymeric n'est-il pas parti immédiatement à Cologne

pour achever son cycle d'études en théologie La vie ne se laisse pas emprisonner

par la logique.
36 Cf. Invectiva Heymerici, 6* lin. 6—10.

37 Pour l'édition, cf. note 8. C'est avec les Problemata (9mss) l'œuvre d'Heymeric

dont la tradition manuscrite est la plus riche: 8 mss. Cf. L. Burie, Proeve

tot inventarisatie van de in handschrift of in druk bewaarde werken van den Leuvense

theologieprofessoren uit de XVe eeuw, Facultas S. Theologiae Lovaniensis 1432-
1797, ed. J. M. Van Eijl (Bibliotheca Ephemeridum Xheologicarum Lovaniensium
XLV), Louvain, 234-235, (Problemata, 222-223) et J. D. Cavigioli/R. Imbach,
Quelques compléments, Codices Manuscripti (sous presse), indiquent deux nouveaux
mss.



304 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

Nous ne connaissons pas les raisons profondes et réelles qui ont
motivé cette semi-retraite à Diest et il serait fort illusoire à l'heure actuelle
d'en dire plus long. Mais il paraît tout à fait plausible d'admettre que
c'est précisément Jean Cornelii qui le fit venir à Diest et que c'est peut-
être encore lui qui l'invita à Bethléem pour y enseigner, vers la fin de sa

vie (1454-1460), YArs de Ramôn Llull38. Quoi qu'il en soit, c'est sur la
demande amicale et pressante de son ami Henri de Gorichem (f 1431)39

- maître ès arts d'orientation thomiste qu'il connut à Paris et qui partit
pour Cologne en décembre 1419 - qu'Heymeric vint finalement à Cologne

au printemps de 1422.

COLOGNE. Cette période colonaise de la vie d'Heymeric intéresse

directement notre propos, car les écrits sur l'œuvre d'Aristote que laissa

Heymeric proviennent de son enseignement à Cologne que l'on peut
situer dans sa durée maximale entre la rentrée scolaire de septembre
1422 et la fin novembre 1432 40, donc une dizaine d'années.

En 1423 éclata la fameuse querelle entre Heymeric et Gérard de
Monte (f 1480) 41, disciple d'Henri de Gorichem, fondateur de la Bursa
Tliomistarum en 1419 42. Heymeric raconte le déroulement des hostilités

38 Cf. R.Imbach, Theologia Raymundi Lulli, 193; R. Haubst, Albert, wie
Cusanus ihn sah, 178-179. - Se reporter également à la note 34. - Dans le Chronicon
Bethleemiticum sous la chronique: Magister Heymericum de Campo sacre théologie
professor (L. V, art. 13, par. 8), f. 216v de l'autographe (cf. n. 33), on peut lire entre
autres (lin. 23-28) : «Qui (Heymericus) lumen doctrine tocius universitatis Lovanien-
sis existens in magnis canicularibus eiusdem universitatis vacanciis in Bethleem
morabatur et in camera, que nunc prioris cella habetur, multos e foribus discipulos
habuit, quos in mathematica arte scienciam Raymundi Lulli (quam ille supplevisse
et complevisse se affirmabat) instruebat.» Cf. E. van de Vyver, Annotations de

Nicolas de Cues dans plusieurs manuscrits de la Bibliothèque Royale de Bruxelles,
Nicolô da Cusa. Relazioni tenute al convegno interuniversitario di Bressanone nel
1960 (Facoltà di Magistero dell'Università di Padova IV), Florence 1962, 36. Le
texte que cite E. van de Vyver est le ms. Averbode, Abbaye 15 F-l, f. 198v. Il
diverge quelque peu avec l'autographe.

39 Cf. Invectiva Heymerici, 6* lin. 12-13: «... qui (Henricus de Gorichem) cum
suis benignis litteris de doctrina studii Diestensis ad disciplinam studii Coloniensis
invitavit. »

40 Au début décembre 1432, Heymeric se rend au Concile de Bâle en qualité
d'ambassadeur de l'Université de Cologne. Cf. P. Ladner, art. cit., 95.

41 Sur Gerardus de Monte Domini, cf. G. G. Meersseman, Geschichte II 18

(biographie) 19-22 (querelle avec Heymeric), 67-102 (analyse du Tractatus concor-
diae) ; idem, Ergänzungen zur Kenntnis des literarischen Nachlasses des Kölner Professors

Gerhard ter Steghen de Monte (1424-1480), Jahrbuch des Kölnischen Geschichtsvereins

E.V. 17 (1935) 264—268; idem, Eine weitere Schrift Gerhards de Monte,
ibid. 19 (1937) 128-132.

42 Cf. A. G. Weiler, Heinrich von Gorkum, 42 ; Ch. H. Lohr, Medieval
Latin Aristotle Commentaries, Traditio 27 (1971) 310-312.



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 305

en assumant, semble-t-il, le beau rôle. C'est vraisemblablement lors
d'une disputatio officielle qu'Heymeric dut subir publiquement les

sarcasmes de Gérard, qui l'accusa de soutenir une position médiane

incompatible avec les thèses si différentes entre elles d'Albert et de

Thomas, alors qu'en vérité ces deux docteurs n'avaient jamais réussi de

leur vivant à accorder leur doctrine 43. Heymeric, qui avait voulu, en
choisissant cette voie moyenne, ménager son auditoire pour justement
éviter tout affrontement, 44 ne risposta pas verbalement, mais prit la

plume pour lancer une polémique virulente contre les thomistes, en

consignant les points de divergences dans les Problemata inter Albertum

Magnum et Sanctum Thomam^, parus en 1428, mais qui devaient déjà
circuler dans les cercles albertistes, voire thomistes, vers 1424-1425
environ 46. Cet écrit provoqua alors une grave scission dans le camp
réaliste, qui jusque-là gardait les apparences d'une certaine cohésion,

malgré les inévitables escarmouches. C'est peut-être le manque d'opposition

de la part de la faction nominaliste presque inexistante dans la
cité rhénane depuis 1415 47 qui a pu favoriser cette lutte fratricide au
sein même de la via antiqua. En tout cas les Problemata reflètent
parfaitement l'état d'esprit qui régnait alors parmi les artiens colonais et

témoignent éloquemment des principaux centres d'intérêt philosophique
et théologiques qui alimentaient les querelles entre les deux collèges enne-

43 Cf. Invectiva Heymerici, 6* lin. 20-24: «Quid praetendit iste mediator opi-
niones extraneas, quas ignorât, concordare et tam, inquit, sibiinvicem diversas?

Quid si doctores et fabri earum principales, unde denominantur, adhuc viverent,
eadem concordare non possent?» Voilà selon Heymeric les paroles qu'aurait
prononcées Gérard de Monte.

** Cf. Invectiva Heymerici, 6* lin. 13-15: «... quandam positionem inter hui-
usmodi controversias neutraliter problematicas probabiliter mediam excogitare
sicque disputationem obviativam, quae plerumque odiosa est, in pacificam dispu-
tationis exercitativae et secundum philosophiam disciplinae communicationem
rationabiliter transferre...»

45 Cf. note 24. Gérard de Monte répondra seulement en 1456 à cette œuvre
polémique par deux écrits: l'un montre l'accord de Thomas d'Aquin et d'Albert le
Grand (Tractatus ostendens concordiam inter Sanctum Thomam et venerabilem
Albertum Magnum), cf. G. G. Meersseman, Geschichte II 67-102; l'autre, l'accord
de Thomas avec lui-même dans les Sentences et la Somme (Decisionum S. Thomae,

quae ad invicem oppositae a quibusdam dicuntur, concordantiae anno 1456 editae)
édité par G. G. Meersseman, (Institutum Historicum FF. Praedicatorum), Rome
1934.

46 Cf. G. G. Meersseman, Geschichte II 24.
47 Cf. A. G. Weiler, Heinrich von Gorkum, 68-69.



306 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

mis de la Faculté des Arts, le Laurentianum albertiste et le Montanum
thomiste. Cette atmosphère hostile durait toujours à la fin du siècle 48.

Laissons de côté les péripéties de cette rivalité, si bien décrite par
G. G. Meersseman49, et tournons-nous maintenant vers la Bursa Lau-
rentiana, sorte de collège-internat, comme il en existait auprès de chaque
Faculté des Arts, réunissant professeurs et élèves dans une même vie
communautaire. Placée sous la juridiction de la Faculté des Arts, la
bursa était dirigée par un régent (regens) 50. A l'arrivée d'Heymeric, la
Laurentiana existait déjà, mais son origine demeure fort obscure. H.
Keussen 51 mentionne Heymeric comme son fondateur. Pourtant selon

un document qui contient une brève histoire du gymnase laurentien 52,

l'origine de la bourse remonterait aux premières années de l'Université,
mais le nom de son créateur n'y est point précisé. La liste des régents
(magister regens bursam) commence en 1399 avec Theodoricus Kerkering

48 Pour les débats théologiques, par exemple, entre 1467-1488, cf. G. M.
Loehr, Disputationen und Promotionen an der Universität Köln im ausgehenden
15. Jahrhundert. Nach den Angaben des P. Servatius Fankel OP, Leipzig 1926. -
Une brève histoire du conflit a été autrefois esquissée par P. Ddhem dans son
ouvrage volumineux: Le système du monde. Histoire des doctrines cosmologiques de

Platon à Copernic, tome X, Paris 1959. Il y consacre deux chapitres, où il présente
les protagonistes (143-156) et leurs conceptions de la physique (156-172). L'auteur
s'y montre d'une partialité affligeante alimentée par un profond mépris pour ces
réalistes 'rétrogrades' des Bursae colonaises. Voici un échantillon de ses propos
envers les Thomistes (153): «Evidemment nous n'avons pas affaire à une école de

philosophes, mais à une boutique de marchands ; ils ont pris le nom de saint Thomas
d'Aquin pour enseigne et, sous le couvert de ce nom vénéré, ils trafiquent de la
science incomprise qu'ils répètent et des livres médiocres qu'ils compilent.» - Ce

sont surtout les problèmes touchant à la psychologie qui ont été étudiés: Cf. Z.

Kuksewicz, Le prolongement des polémiques entre les Albertistes et les Thomistes
vu à travers le Commentaire du De anima de Jean de Glogom, Archiv für Geschichte
der Philosophie 44 (1962) 151-171; M. Bauer, «Secundum modum Albertistarum»

- ein albertistischer Kommentar zu De anima (Köln 1482) im Vergleich mit dem Text
des Albertus, Albertus Magnus - Doctor universalis 1280/1980, 7^16 (introd. 7-12;
texte 12-46); K. Park, Albert's Influence on Late Medieval Psychology. Albertus
Magnus and the Science - Commemorative Essays 1980. Ed. J. A. Weisheipl,
Toronto 1980, 523-535 (Albertism in the Fifteenth Century : The German Universities).

49 Cf. G. G. Meersseman, Geschichte II.
50 Sur les Bursae Colonienses, cf. le chapitre que leur consacre H. Keussen,

Die alte Universität Köln, 343-353; A. G. Weiler, Heinrich von Gorkum, 42-45.
51 Cf. H. Keussen, Die alte Universität Köln, 296, 345, 523.
52 Köln, Historisches Archiv der Stadt, Universitätsarchiv (Un. 390a). Cf.

H. Keussen, Regesten und Auszüge zur Geschichte der Universität Köln 1388-1559,
Mitteilungen aus dem Stadtarchiv von Köln 36-37 (1918) IX. - La première partie
de cette chronique (qui va jusqu'en 1530) a été rédigée par Arnold de Tongres
(f 1540) entre 1530 et 1540.



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 307

de Monasterio (de Münster) 53, suivi par Rotgerus Overbach de Tremonia

(de Dortmund) 54, le maître en théologie d'Heymeric, mort en 1429, et

Johannes Wachendorp 55. Nous trouvons encore deux co-régents, Henri-
cus de Nussia 56 et Henricus Bommel57, avant de rencontrer le nom
d'Heymeric: «Horum regencie se associavit, qui et post eos rexit, Eme-
ricus de Campo, Parisius promotus in artibus et hic receptus anno
1422. Hic postea suscepit insignia in theologia sub magistro Rotgero de

Tremonia et plurima ingenii sui monumenta reliquit. Missus fuit ad
concilium Basileense nomine universitatis nostre magister subtilis atque
singularis et ob id in inchoacione studii Lovaniensis vocatus, sub duce

Philippo Burgundo, primus illic in theologia rexit una cum magistro
nostro Johanne Winningen OP de conventu Coloniensi, ubi et diem suum
clausit extremum, clari nominis post se famam apud nostram universi-
tatem reliquens» 58. Cette chronique atteste donc qu'Heymeric entra au
collège albertiste en 1422. A cette époque la bursa ne semble pas avoir de

demeure fixe et n'être pas encore très bien structurée, comme elle le sera

plus tard en 1440 sous la régence de Laurentius Buninch de Groningen 59,

qui lui donna son nom et l'installa à la 'Schmierstraße' (aujourd'hui
Komödienstraße). Mais déjà quelque temps auparavant, avec le maître-

régent Jean de Malines 60, dont les commentaires des œuvres d'Aristote
eurent un grand succès dans l'école et furent utilisés comme manuel

jusqu'en 1496, la pension possédait une maison 'Zum Wohlfahrt' sise

à la place des Seize-Maisons 61. Ce groupe de professeurs et d'étudiants

53 Cf. H. Keussen, Die Matrikel, I, 16 + note.
54 Cf. ibid., 6, 54 + note.
55 Cf. ibid., 115, 39.
56 Cf. ibid., II, 25 + note.
57 Cf. ibid., 33, 5 + note.
58 Köln, Hist. Arch. d. Stadt, Un. 390a, 9a.
59 Cf. H. Keussen, Die Matrikel, 141, 23 + note. - (Un. 390a, 9b) : «(Laurentius)

comparavit domum magnam et antiquam in platea vulganter dicta 'smier-
straets' suo ere pro stabili regencia eo, quod hactenus fuissent frequenter domus

mutate pro voluntate magistrorum regencium. Et inde factus est, ut regentia eciam

ex eo nomen hereditavit et usque in hodiernam diem dicatur Bursa Laurencii. »

60 Cf. H. Keussen, Die Matrikel 136, 38 + note.
61 Köln, Hist. Arch. d. Stadt, Un. 390a, 9a-b: «Huius (Heymericus) disci-

pulus fuit magister Iohannes Hulshout de Mechlinia, qui post eius discessum (1435)
multis annis in artibus rexit et discipulis suis in libros philosophicos commentaria
eddidit, quibus postea usi sunt annis plurimis usque ad annum 1496, quoniam tune
propter impressorias librorum alterabantur commentarii. Iste servavit regenciam
suam in domo, que dicitur *tzom dem wolfarkt' inter sedecim domos.» Cf. H.
Keussen, Die Matrikel, 136, 38 note. - Pour la bibliographie de Jean de Malines,
cf. A. Pattin, Jan van Hulshout (1405-1475) Vlaams wijsgeer en theoloog van de



308 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

était-il déjà d'orientation albertiste avant l'arrivée d'Heymeric?
Formait-il déjà une Schola Albertistarum? Si l'on en croit Heymeric lui-
même, son maître en théologie et ancien régent de la bourse, Rutger de

Dortmund, était un albertiste convaincu qui 'lisait' secundum viam
Alberti 62. On peut donc admettre que ce n'est pas Heymeric qui implanta
l'albertisme à Cologne, mais qu'il lui donna simplement une impulsion et
une vigueur nouvelles à l'occasion de la dispute avec les thomistes 63.

Parallèlement à son professorat ès arts, Heymeric suivit le cursus
bonorum des études de théologie: bachelier biblique en 1423, après une
année d'audition à Cologne et cinq à Paris ; bachelier sententiaire en 1424,
la même année que le début de son décanat, le 20 décembre, à la Faculté
des Arts, qui se poursuivit jusqu'au 6 mai. Il lit donc les Sentences

Universiteit te Keulen, Tijdschrift voor Filosofie 38 (1976) 104-128; idem, Le
«Tractatus de homines de Jean de Malines. Contribution à l'histoire de l'albertisme à

VUniversité de Cologne, tiré à part de: Tijdschrift voor Filosofie, Louvain 1977,
texte 5-89.

62 Du moins est-ce ainsi que j'ai compris les paroles que prononce Heymeric
au début de son Commentaire sur VApocalypse, où il précise sa méthode d'enseignement.

11 veut suivre l'exégèse (processus) de son maître Albert comme le faisait,
semble-t-il, son professeur de théologie, Rutger de Dortmund. Voici ce texte:
«Expedito prologo in fiducia adiutorii divini in precedentibus invocati vicem
leccionis ordinarie, quam pie memorie doctor et promotor meus magister Rugerus de

Tremonia colere consuevit, de mandato provisoris studii Coloniensis, sicut melius
potero, continuaturus presentem librum (Apoc.) iuxta processum precipui erudi-
toris, informatoris et manuductoris mei domini Alberti Theutonici par antono-
masiam doctoris magni Ratisponensis, dum vixit, episcopi, divido in très partes,
scilicet in prohemium, tractatum et conclusionem...» (Berlin, Staatsbibliothek,
Theol. Fol. 92 560), f. 4rb, lin. 37-50. Cf. G. G. Meersseman, Geschichte II
15 n. 24; J. B. Korolec, art. cit., 38 n. 16; L. Burie, art. cit., 227.

63 D'ailleurs, toujours dans VInvectiva, Heymeric affirme expressément
qu'avant son arrivée à Cologne, il y avait déjà trois clans rivaux: «... cum reperiret
ibi (Cologne) similem cum ea, quam reliquit Parisius, inter terministas, qui dice-
bantur tune moderni, thomistasque et albertistas, qui dicebantur antiqui controver-
siam utrobique per opiniones solemniter vulgatas problematice tripartitam...»
(Invectiva Heymerici, 5*, lin. 27-30). A l'encontre du R. P. Meersseman, je ne
pense pas qu'Heymeric ait inventé de toute pièce cette lutte entre thomistes et
albertistes (cf. Les origines parisiennes, 130; Geschichte I 18-19). On ne peut dénier

- sans désavouer VInvectiva - que des dissensions internes existaient déjà dans la
via antiqua, et que c'est peut-être l'intervention brutale d'Heymeric qui a provoqué

l'inévitable rupture, qui cette fois alors fut claire et nette. Mais le problème
de l'origine de l'albertisme colonais (et parisien) n'est toujours pas entièrement
résolu. - J'en reviens toujours à la sphère d'influence des Dominicains. Pour l'activité

et le milieu intellectuel des Dominicains de Cologne pendant cette période, cf.
G. M. Loehr, Die Kölner Dominikanerschule vom 14. bis zum 16. Jahrhundert,
Fribourg (CH) 1946, surtout 57-88. - Cf. note 17.



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 309

jusqu'aux vacances d'été 1425 et obtient le grade de bachelier formé.
C'est durant cette période qu'il reçut la prêtrise 64.

L'année 1425 marque sa rencontre avec Nicolas de Cues, qui va
bientôt dominer de sa haute stature l'horizon philosophique et théologique

du XVe siècle. Nicolas s'inscrivit à l'Université de Cologne au
printemps 1425 65 en qualité de docteur en droit canon, qu'il enseigna

probablement quelque temps66. L'important pour notre propos est

qu'Heymeric le rencontra vraisemblablement une première fois en avril-
mai, avant son départ pour la Curie romaine, vers le 10 mai: il fut en
effet chargé par l'Université de porter le rotulus au Saint-Siège 67 et

profita de l'occasion pour y déposer sa supplique personnelle auprès du

pape Martin V afin d'obtenir un bénéfice 68. Il se trouvait toujours à Rome
le 27 juillet 1425 69. Aussi, que Nicolas ait suivi les lectiones sur les Sentences

qu'il fit lors de l'année académique 1424-1425 paraît pour le moins

improbable 70. On peut supposer que le véritable échange d'idées entre

6,1 Toutes les dates de ce paragraphe sont indiquées par H. Keussen, Die
Matrikel, 132, 124 note, et reprises par G. G. Meersseman, Geschichte II 15.

65 Cf. H. Keussen, Die Matrikel, 145, 21 + note; Acta Cusana. Quellen zur
Lebensgeschichte des Nikolaus von Kues, Bd. I, Lieferung 1: 1401—1437, Mai 17,

hrsg. v. E. Meuthen, Hambohrg 1976, 9 n. 25. - Nicolas s'est inscrit entre le 26

mars et le 29 juin 1425. Cette année-là Pâques tombait le 8 avril. (R. Haubst,
Albert, wie Cusanus ihn sah, 168, affirme qu'Heymeric s'immatricula le 8 avril!)
Il a dû probablement s'inscrire après Pâques pour le 'semestre' d'été. Il n'y a aucune
règle pour l'immatriculation, qui se déroule sur toute l'année (cf. H. Keussen,
Die Matrikel, p. 15*-19*; Die alte Universität Köln, 164-168).

66 E. Meuthen, Das Trierer Schisma von 1430 auf dem Basler Konzil. Zur
Lebensgeschichte des Nikolaus von Kues (Buchreihe der Cusanus-Gesellschaft 1),
Münster 1964, 79. L'argument avancé par E. Meuthen paraît décisif; «Sein Erfolg
als Universitätslehrer macht erst das ehrenvolle Angebot des Lehrstuhls für
kanonisches Recht in Löwen verständlich, das ihm 1428 die Stadt Löwen überbrachte».
Cf. E. Reusens, Documents relatifs à l'histoire de l'Université de Louvain (1425-
1797), Analectes pour servir à l'histoire ecclésiastique de la Belgique XXX, Louvain

1903, 136.
67 Le 10 mai 1425 la ville de Cologne délivre un sauf-conduit à Heymeric,

alors magister artium et baccalarius formatus in theologiae, et à Henri Clant de Groningen

pour se rendre à Rome, à la Cour pontificale. Cf. H. Keussen, Regesten und
Auszüge, 62 n. 425. On peut estimer qu'il partit autour de cette période.

68 Cf. A. J. Black, The Realist Ecclesiology of Heimerich van de Velde, 274.

Cette supplique est conservée dans trois mss. Cf. L. Burie, art. cit., 227—228. Cf.

également note 12.
69 Cf. H. Keussen, Regesten und Auszüge, 62 n. 430.
70 Cf. Acta Cusana, hrsg. v. E. Meuthen, 9 n. 26: NvK als Schüler des Heyme-

ricus de Campo. - Si Nicolas s'inscrivit vers la mi-avril 1425, il ne put effectivement
suivre qu'un mois environ le cours d'Heymeric sur les Sentences, et seulement la

21



310 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

Heymeric et Nicolas s'instaura dès l'automne, à la reprise des cours 11, et

qu'une amitié durable se noua entre eux 72.

Heymeric entama l'année scolaire 1425-1426 comme bachelier
formé et dut ainsi assister aux disputes et seconder son maître 73. C'est

finalement en 1428, le 24 avril 74, qu'il fut nommé professeur de théologie
et succéda à la chaire de son défunt maître en 1429 75. A partir de cette
date, il est professeur de philosophie et de théologie. Continua-t-il
l'enseignement de la philosophie à la bursa ou se consacra-t-il exclusivement
à ses leçons de théologie Le fait que le 12 mars 1431 on puisse écrire dans

un document76: opten Eygelstein in meister Heymeriches burse pourrait

dernière partie, puisqu'Heymeric partit vers la mi-mai et devait probablement
achever sa lectura à ce moment-là. Cependant, dans le Cod. Cus. 106, un témoin
important, contenant la reportatio de ce cours, semble indiquer que Nicolas suivit
cette lecture. Mais le cahier dans lequel se trouve ce Quadripartitus quaestionum
syllogistice supra IV libros Sententiarum et Decretum a M. H. de Campo Coloniae
collectarum (f. 13r-22r) appartenait peut-être à un étudiant, qui l'avait déjà en
partie annoté et qu'alors seulement le Cusain en fit l'acquisition et le compléta
sur certains points. Comme les gloses du Cusain se lisent au début de l'écrit (f. 13r-
16r), il est possible de suggérer qu'il les recopia après coup. A ce propos, cf. les

remarques pertinentes de R. Haubst, Albert, wie Cusanus ihn sah, 168 n. 10, et
169 n. 11-12 pour les notes marginales (f. 63r-64r) et les sous-titres (f. 64v-65r)
de Nicolas aux Theoremata totius universi (f. 63r-65v), contenu dans le même codex.
Cf. également, 178: Exkurs über Autographe Heymerics.

71 On ne connaît pas la durée de son voyage à Rome, mais il est très probable
qu'Heymeric fut de retour à la reprise des cours, qui variait suivant les Facultés.
Cf. G. Kaufmann, Geschichte der deutschen Universitäten II, Stuttgart 1896, Graz
1958, 262 n. 2.

72 En 1453, Nicolas ne lui fit-il pas parvenir, par l'entremise de son ami Thierry
de Xanten, un manuscrit contenant quelques-unes de ses œuvres (De pace fidei,
De mathematicis complementis, De theologicis complementis). Cf. E. van de Vyver,
art. cit., 54—56, et R. Imbach, Einheit des Glaubens, 11. - Ils avaient eu, un an
auparavant, l'occasion de se rencontrer lors de la visite du Cardinal-Légat au Prieuré
de Bethléem à Hérent près de Louvain, les 13 et 14 janvier 1452. Cf. E. Persoons,
Nikolaas van Cusa te Leuven en te Bethleem in 1452, Mededelingen van de Geschieden

Oudheidkundige kring voor Leuven en omgeving 4 (1964) 63-67 : avec en appendice

(67-69) les textes de l'autographe du Chronicon de P. Impens concernant la
visite du Cusain. - Dès cette époque, Heymeric semble se pencher plus
particulièrement sur la pensée de Nicolas et lui consacre trois chapitres dans le Centheolo-

gicon (écrit entre 1453-1460). Cf. R. Imbach, Einheit des Glaubens, 12, et R. Haubst,
Albert, wie Cusansus ihn sah, 169 n. 13.

73 Cf. F. Gescher, art. cit., p. 83, V, 3, 6.
74 Cf. H. Keussen, Die Matrikel, 132, 124, note.
75 Cf. H. Keussen, Die Matrikel, 132, 124, note, qui indique (nach 1429),

Rutger de Dortmund étant mort cette année-là. Cf. n. 62. - Nommé professeur en
1428, il est magister actu dès la mort de son maître auquel il succède.

76 Ce document est cité par H. Keussen, Regesten und Auszüge, 68 n. 475.



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 311

laisser supposer qu'il y était toujours magister actu regens. Peut-être
n'est-ce qu'en son honneur que l'on a désigné la bourse par son nom et

qu'il n'y enseignait déjà plus 77. Toujours est-il qu'il inaugura ses leçons
de théologie par la lecture de l'Apocalypse 'secundum viam Alberti'78
qu'il laissa inachevée à Cologne, mais qu'il poursuivit au studium de

Louvain en 1435 79, après son passage à Bâle (1432-1435). Avant son

départ pour le Concile, il eut encore à assumer les charges de vice-
chancelier en 1431 et de recteur, du 9 octobre au 29 novembre 1432 80.

Voilà les grandes lignes de la période colonaise d'Heymeric.

Il provient de la chronique privée de Jean Slosgin se trouvant dans les archives de
la cure de Saint-André et qui débute en 1422.

77 Cf. H. Keussen, Die Matrikel, 132, 124, note: «1422-1429 in der A. F.
tätig.» Cela laisse supposer, si la source est exacte, qu'Heymeric cessa son activité
de professeur ès arts dès qu'il put enseigner la théologie.

78 Cf. note 62. - D'ailleurs, le Commentaire de VApocalypse qu'Heymeric
attribue à Albert et sur lequel il base sa méthode exégétique, est un apocryphe,
qui n'a pas été retenu par les éditeurs des Opera omnia Alberti Magni (Cologne
1951 ss.) dans leur plan général d'édition (à moins qu'il ne figure dans le tome: LX
Opera dubia et spuria?), de même que le De laudibus Beatae Mariae Virginie qu'il
a résumé (cf. pour les 2 mss. J. D. Cavigioli/R. Imbach, Quelques compléments
(sous presse).

79 Cf. le Testament d'Heymeric daté du 10 juillet 1460, où il précise qu'il
lègue à la Faculté des Arts de Cologne les manuscrits qu'il a commencé à rédiger
à Cologne et terminé à Louvain: «Necnon volo, quod illi codices, quos in servicio
universitatis Coloniensis Basilee composui, cum lectura mea supra Apocalipsim
Colonie incepta et in Lovanio compléta, mittantur quantocius ad Coloniam et
illico incorporantur librarie facultatis artium». Cité par A. G. Weiler, Les relations
entre V Université de Louvain et l'XJniversitê de Cologne au XVe siècle, The Universities

of the Late Middle Ages, 64 n. 82. - A ce propos, il est curieux qu'Heymeric
lègue un commentaire scripturaire à la Faculté des Arts de Cologne, alors qu'il
avait lu ce même texte à la Faculté de Théologie! Peut-être faut-il entendre par
Libraria Facultatis Artium la bibliothèque de la Bursa Laurentiana?

80 Cf. H. Keussen, Die Matrikel, 132, 124, note, et Die alte Universität Köln,
App. 523. - (A la page 381, Keussen indique faussement 1435 au lieu de 1431.)
En bref, on peut dire que le vice-chancelier (représentant du chancelier, prévôt de

la cathédrale, qui se décharge presque toujours de ses fonctions en faveur d'un vice-
chancelier, professeur plus étroitement uni à l'Université et à son milieu) confère,
au nom de l'Eglise, la licentia doctorandi. Cf. H. Keussen, Die alte Universität
Köln, 1-6 ; A. G. Weiler, Heinrich von Gorkum, 49. Le recteur, par contre, a pour
fonction de veiller au maintien des privilèges, de convoquer et de diriger les assemblées,

de s'occuper des immatriculations, de participer aux représentations officielles,
d'apposer son sceau dans certaines occasions,... cf. H. Keussen, ibid. 132; A. G.

Weiler, ibid. 40-41.



312 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

II. LES ÉCRITS SUR L'OEUVRE D'ARISTOTE

Un des premiers témoignages, très bref, sur la vie et les œuvres

d'Heymeric, mis à part le Chronicon Bethleemiticum, se lit dans le

Liber de scriptoribus ecclesiasticis, rédigé par Johannes Trithemius et

publié pour la première fois à Bâle en 1494, dans lequel l'auteur évoque le

talent d'Heymeric comme commentateur d'Aristote: in philosophia
aristotelica nulli suo tempore secundus 81. L'éloge, bien qu'exagéré -
comme le veulent ce genre de répertoire biographique et l'état d'esprit de

ce temps -, contient sans doute un fonds de vérité. Il semblerait donc

qu'Heymeric acquit à Cologne une grande renommée grâce à ses cours sur
Aristote au collège laurentien et à son Tractatus problematicus, qui lui
assit sa réputation d'albertiste intransigeant 82. On lui attribua par la
suite deux ouvrages, le Promptuarium argumentorum disputatorum 83 et les

Reparationes totius naturalis philosophiae 84, qui, même s'ils se réclament
de la tradition albertiste, ne peuvent lui revenir d'office, le colophon
n'indiquant pas explicitement son nom, ce qui se faisait presque toujours,
avec de nombreux superlatifs fort conventionnels, pour les auteurs
aussi réputés que l'était Heymeric à Cologne. Ces deux manuels anonymes
devaient déjà être utilisés à la Bursa Laurentiana bien avant leur
impression en 1492. Le fait que sa jeune carrière fut des plus brillantes est

confirmé par les autorités de la ville de Louvain, qui, désirant recruter

pour leur nouvelle Université (1425) de jeunes professeurs de Cologne

déjà célèbres, afin d'y attirer ainsi les étudiants, s'adressèrent deux fois

81 J. de Trittenhem, Liber de scriptoribus ecclesiasticis, Paris, 1512, f. CLX-
VIIv. Cf. Z. Kai.uza, Trois listes des œuvres de Heimeric de Campo dans le «Catalogue

du Couvent Rouge» («Rouge Cloître«), Mediaevalia Philosophica Polonorum
17 (1973) 7 n. 17.

82 Cf. note 63.
83 Est cité par J. Hartzheim, op. cit., 111a n. 2. Le titre exact est:

Promptuarium argumentorum dialogice ordinatorum a Lilio Albertista et Spineo Thomista
mutuo sibi obviantibus per contrarias rationes presuppositis conclusionibus tanquam
sagittariorum signaculis disputatorum, édité chez Henri Quentell, le 20 juin 1492.
Cf. E. Voullieme, Der Buchdruck Kölns bis zum Ende des fünfzehnten Jahrhunderts
(Publikationen! der Gesellschaft für Rheinische Geschichtskunde XXIV), Bonn
1903, 431 n. 980; L. Burie, art. cit., 236.

84 Egalement cité par J. Hartzheim, ibid. n. 3; cf. E. Voullieme, op. cit.,
443, n. 1016: Reparationes librorum totius naturalis philosophiae secundum pro-
cessum Albertistarum et Thomistarum, édité chez Ulrich Zell, le 15 novembre 1494;
L. Burie, ibid.



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 313

à Heymeric et à Nicolas de Cues 85. L'on sait qu'Heymeric, contrairement
à son ami, finit par accepter l'invitation et devint professeur de théologie
à Louvain, le 31 mai 1435 86, ainsi que l'un des principaux organisateurs
de la Faculté de théologie créée en 1432.

Mais restons à Cologne. Depuis l'étude très érudite que A. G. Weiler
consacra au milieu intellectuel colonais au début du XVe siècle 87, nous
connaissons bien les deux grands courants qui y régnèrent à tour de

rôle, la via moderna nominaliste (jusque vers 1415) et ensuite la via
antiqua réaliste, leur méthode d'enseignement et l'âpre rivalité qui
sévissait alors au sein de la via antiqua, entre Thomistes et Albertistes,
depuis la parution en 1424-1425 du Tractatus problematicus d'Heymeric.
Nous n'allons pas revenir à l'opposition reales-terministae, ni aux points
litigieux séparant les disciples de Thomas de ceux d'Albert. Nous
rappellerons plutôt le programme des cours obligatoires que devait suivre

chaque étudiant qu'il choisisse l'une ou l'autre voie 88, et la via docendi

qui se pratiquait à la Faculté des Arts de Cologne 89, pour ainsi mieux
situer les écrits d'Heymeric sur l'oeuvre d'Aristote et son activité de

professeur.
Heymeric a-t-il enseigné la philosophie dès son arrivée en 1422

jusqu'à son départ pour Bâle à la fin novembre ou au début décembre

85 Cf. E. Reusens, Documents relatifs à l'histoire de V Université de Louvain
(1425-1797), Analectes pour servir à l'histoire ecclésiastique de la Belgique 30

(1903) : pour Nicolas, il y eut même trois demandes, le 23 décembre 1428 (p. 136)
le 5 février et le 2 avril 1435 (p. 139) ; pour Heymeric, l'une en août 1432 (p. 137)
et l'autre le 2 avril 1435, invité lors de son séjour à Bâle par le même envoyé, Henri
Kuyc, que pour Nicolas.

86 Cf. L. Burie, art. cit., 221.
87 A. G. Weiler, Heinrich von Gorkum, 56-82 ; le chapitre est intitulé : Das

scholastische Milieu in Köln und der Wegestreit. Via Antiquorum, via Modernorum,
via Albertistarum. Cf. également E. Hoehn, op. cit., 6-27, qui reprend les conclusions

de A. G. Weiler, mais apporte cependant quelques nouvelles indications
bibliographiques. On peut aussi indiquer l'article de R. Heiss, Der Aristotelismus
in der Artistenfakultät der alten Universität Köln, Festschrift zur Erinnerung an die

Gründung der alten Universität Köln im Jahre 1388, Köln 1938, 288—315, qui évoque

la via antiqua et moderna à la Faculté des Arts.
88 Les maîtres avaient l'obligation de «legere libros Philosophi cum questioni-

bus et dubiis circa eosdem incidentibus », mais le choix des commentateurs était
laissé à leur entière liberté, que ce soit: Averroès, Avicenne, Eustrate, Boèce,
Thémistius, S. Thomas, Albert le Grand, Gilles de Rome, Buridan, etc. Cf. F.

Ehrle, op. cit., 282-283; A. G. Weiler, Heinrich von Gorkum, 70.
89 Pour une vue d'ensemble du cursus des études à la Faculté des Arts, cf.

S. Clasen, Der Studiengang an der Kölner Artistenfakultät, Artes liberales, hrsg. v.
J. Koch, Leiden-Köln 1959, 124-136.



314 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

1432, cette période de dix années marquant les dates extrêmes de son

séjour à Cologne? Selon une note de H. Keussen, Heymeric n'aurait
enseigné à la Faculté des Arts que de 1422 à 1429 90, début de son professorat

en théologie. On peut donc circonscrire les limites de son magistère
ès arts à une durée de sept années, au cours de laquelle il dut commenter,
selon les Statuts en vigueur à cette époque, presque tout le Corpus Aris-
totelicum. En effet les exigences pour l'obtention du grade de bachelier et
de licencié requéraient de l'étudiant une audition des livres aristotéliciens

suivants (en plus, bien sûr, des autres livres traitant des artes 91) :

pro gradu Bacalariatus - outre les Summulae logicales de Pierre d'Espagne
ou de Buridan, manuels de logique obligatoires 92 - la Logica vêtus: les

Praedicabilia, c'est-à-dire VIsagogè de Porphyre-Boèce, accès obligé à

la logique d'Aristote, les Praedicamenta, le Liber sex principiorum (écrit
anonyme attribué faussement à Gilbert de la Porrée), complément aux
Catégories, et le Péri hermeneias; la Logica nova: Analytica priora,
Analytica posteriora, Topica et Sophistici Elenchi; un livre de la Physica
et un du De anima 93. Le programme du licencié (Bacalarius temptandus),
en plus de ces livres, s'augmentait de la Physica en entier cette fois, du
De caelo et mundo, du De generatione et corruptione, des Meteora, des

Parva Naturalia (De sensu et sensato, De somno et vigilia, De memoria et

reminiscentia, De longitudine et brevitate vitae), de six livres de l'Ethica,
et de la Metaphysica 94. Cette énumération nous donne un aperçu de

l'étendue des connaissances aristotéliciennes que devait posséder
l'étudiant du XVe siècle, qui, une fois devenu magister artium, ne faisait,
somme toute, dans le domaine de la philosophie, que Yexégèse d'Aristote,
selon telle ou telle tendance (albertiste, thomiste, scotiste, ockhamiste
buridaniste, etc.). Mais le Corpus aristotélicien médiéval, qui constituait
alors la grande encyclopédie philosophique et scientifique, renfermait
également de nombreuses conceptions néoplatoniciennes, véhiculées par

90 Cf. note 77.
91 Cf. F. J. von Bianco, op. cit., Annexes 68: «Bacalarius temptandus debet

audivisse... Spheram mundi (de Johannes de Sacrobosco ou John Hollywood),
Theoricas planetarum, très libros Euclidis, Perspectivam communem (de Johannes
Peckham), aliquem tractatum de proportionibus, et aliquem de latitudinibus for-
marum, et aliquem in musica, et aliquem in arithmetica. »

92 Cf. ibid., 66-67: «Item statuimus, quod Bacalarii Facultatis nostre admitti
debeant ad legendum Summulas Petri Hispani et Byridani et Parva Logicalia, et
Rethoricalia et Grammaticalia. »

93 Cf. ibid. 64.
94 Cf. ibid. 68.



Les écrits d'Heyraericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 315

quelques textes pseudo-aristotéliciens et par certains commentateurs.
Que l'on songe déjà aux paraphrases d'Avicenne et surtout au Liber de

causis, compilation anonyme de YElementatio iheologica de Proclus, qui,
bien après son identification par Thomas d'Aquin 95, fut encore reçu
comme un écrit d'Aristote par certains auteurs, dont Heymeric à la
suite de son maître Albert 96. Ce dernier fit un grand usage de ces textes
et professa un aristotélisme néoplatonisant, voire composite, qui imprégna
fortement les conceptions philosophiques d'Heymeric.

Ainsi à travers tous ces écrits attribués à Aristote filtraient également
les grandes doctrines du savoir antique. Un maître réaliste de Cologne

comme Heymeric se souciait avant tout de transmettre à ses élèves

l'héritage philosophique gréco-latin et de leur faire comprendre le sens

exact des textes de base qu'il leur présentait à l'aide et sous l'autorité
des commentaires du maître vénéré de leur école, que ce soit Albert ou
Thomas pour ne citer que les plus grands. Le maître nominaliste par
contre, critique et distant à l'égard de la tradition, surtout envers les

grands systèmes de pensée hérités du XIIIe siècle, s'adonnait plus
volontiers aux spéculations personnelles, placées sous le signe de la
' probilitas', et orientait également ses recherches dans la sphère de la
scientia naturalis. Et pour que l'étudiant ne se perde pas dans les méandres

de cette vaste littérature, il fallait lui en soumettre la quintessence :

d'où cette floraison d'abbreviatio, de compendium etc. de tous genres,
dans lesquels l'étudiant apprenait les thèses essentielles des disciplines
enseignées sous forme de lectio cum quaestionibus et dubiis.

Les méthodes furent diverses tout au long du moyen âge 97. Mis à

part la glose, brève explication ou annotation du texte dans l'interligne
ou dans la marge, il y eut trois grands types de commentaires: tout d'abord
la paraphrase, employée par Albert le Grand sur le modèle d'Avicenne,

qui divise chaque livre de l'œuvre à commenter en tractatus séparés et en

chapitres; ensuite Yexpositio per modum commenti, le commentaire au

sens strict, ad litteram, selon la méthode inaugurée par Averroès, reprise
et amenée à sa perfection ultime par Thomas d'Aquin, qui comprend une
division détaillée et une analyse très serrée du texte; et finalement

95 Cf. Sancti Thomae de Aquino, Super librum de causis expositio, éd. par
H. D. Saffrey, Textus Philosophic! Friburgenses 4/5, Fribourg-Louvain 1954, 3.

96 Cf. ibid. XY-XXV: introduction intitulée: Le «Liber de causis» au moyen
âge; au sujet d'Albert le Grand, cf. XXII-XXIII; cf. également infra p. 318—319.

97 Cf. par exemple, D. A. Callus, Introduction of Aristotelian Learning to

Oxford (tiré à part de Proceedings of the British Academy XXIX, 1943), Londres
1944, 38-39.



316 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

l'expositio per modum quaestionis ou commentaire questionné, moins

fouillé, mais plus concis que le commentaire littéral, touchant par des

questions précises aux difficultés majeures du texte. Puis peu à peu
un glissement se produisit : plus librement on ne posa des questions qu'à
propos du texte, questions qui finirent par former des traités indépendants

n'ayant plus qu'un lointain rapport avec le texte d'Aristote.
A partir de ces procédés fondamentaux d'exposition de l'œuvre

d'Aristote, nous rencontrons de nombreuses variantes. Au XVe siècle, à

Cologne, la méthode généralement suivie par les Antiqui comme par les

Moderni est celle de l'expositio per modum quaestionis, formule qui
s'applique mieux, à vrai dire, aux réalistes qu'aux terministes. Ces

derniers en effet ne pratiquent plus le commentaire questionné, mais simplement

le questionnement. On ne peut plus parler à'expositio même au sens

large du terme, mais seulement de modus quaestionis, de quaestio, tant le

commentaire a disparu au profit de la seule question, qui souvent ne fait
qu'effleurer le texte. Quelquefois pourtant, le texte d'Aristote est présent,
mais condensé en propositions qui sont prétexte à des enchaînements de

questions, comme c'est le cas par exemple chez Marsile d'Inghen98.
Les Antiqui de leur côté, avec leurs quaestiones et leurs dubia suivent

en général de près le texte d'Aristote, même si celui-ci, en entier ou en

abrégé, ne figure pas toujours au début de leurs commentaires. La méthode

adoptée par les réalistes est donc un moyen terme, un compromis
entre le modèle légué par S. Thomas et les quaestiones subtilissimae de

l'école nominaliste, plus proche cependant de ces dernières. Ces indications,

bien sûr, ne peuvent se vérifier rigoureusement dans tous les cas,
mais bien plutôt être nuancées pour chaque écrit, leur auteur se tenant
rarement dans le détail à ces distinctions que nous venons d'esquisser.

Après ce bref rappel du programme des cours et de leurs méthodes

en vigueur à la Faculté des Arts de Cologne, venons-en maintenant aux
principaux écrits aristotéliciens d'Heymeric de Campo.

1. Les Quaestiones super libros philosophiae Aristotelis

Ce recueil de questions sur les œuvres principales d'Aristote fait
partie d'un manuscrit contenant exclusivement des écrits d'Heymeric:
le Codex Cusanus 106 99, qui a appartenu à Nicolas de Cues et se trouve

98 Cf. A. G. Weiler, Heinrich von Gorkum, 67.
99 Décrit par J. Marx, Verzeichnis der Handschriften-Sammlung des Hospitals

zu Cues, Trêves 1905, 105 n. 106.



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 317

toujours à la Bibliothèque de l'hospice Saint-Nicolas à Cues. Il ne compte
pas moins de neuf ouvrages, écrits lors de son professorat de philosophie
et de théologie à Cologne (1422-1432) et de son ambassade au Concile de

Bâle (1432-1435) 10°. L'essai de chronologie des œuvres entrepris par R.

Haubst, il y a presque trente ans, demeure toujours valable 101. Mais

l'éminent médiéviste ne sembla pas s'intéresser à ces Quaestiones sur la
philosophie d'Aristote, car il ne les mentionna pas à l'endroit cité.
Ailleurs par contre il leur consacra quelques lignes, sans jamais pourtant
leur attribuer une date approximative 102. Il faut bien reconnaître qu'il
est très difficile, momentanément du moins, de s'arrêter à une date

plus ou moins précise, car selon leur incipit, ces questions ont été lues

tant à Paris qu'à Cologne: «Questiones m{agistri) h(eymerici) de campo

supra libros philosophie racionalis, realis et moralis aristotélis in universi-
tatibus parisiensi et coloniensi legi consuetos per posiciones silogisticas
epylogate» (f. 25r-55v). Sans doute lues une première fois à Paris, puis
reprises à Cologne, leur élaboration primitive aura été parisienne (vers

1415-1417), et leur rédaction définitive colonaise. Ce texte nous livrerait
donc le cours que fit Heymeric sur l'œuvre d'Aristote à Cologne, au
début de son enseignement philosophique, probablement vers 1422-1423,
avant les grands commentaires questionnés de logique et de philosophie
de la nature, conservés dans les manuscrits bâlois, et également avant les

Problemata (vers 1424-1425).
Ce cours présente tour à tour les principaux livres d'Aristote sans

pourtant les nommer expressément, hormis la Métaphysique et le Liber de

causis. En voici la liste, avec leur foliation et le nombre de questions
réservées à chacun d'eux:

(1) Praedicabilia, f. 25r-25v, 7qq.
(2) Praedicamenta, f. 25v-26v, 4qq.
(3) Liber sex principiorum, f. 26v—27v, 4qq.
(4) Péri hermeneias, f. 27v-29v, 5qq.
(5) Analytica priora, f. 29v-32v, 8qq.
(6) Analytica posteriora, f. 32v-33v, 2qq.
(7) Topica, f. 33v-36r, 5qq.

100 Trois ouvrages parmi les plus importants d'Heymeric datent de cette
période bâloise: (dans l'ordre): De sigillo aeternitatis omnium artium et scientiarum
exemplari Basileae tempore concilii editus (f. 77r—85r), Disputatio de potestate eccle-

siastica in concilio Basiliensi collata (f. 89r-188v) et le Colliget principiorum iuris
naturalis, divini et humani philosophice doctrinalium (f. 195r—273v).

101 R. Haubst, Das Bild des Einen und Dreieinen Gottes in der Welt nach
Nikolaus von Kues (Trierer theologische Studien 4), Trêves 1952, 57 n. 25.

102 R. Haubst, Zum Fortleben, 424-425.



318 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

(8) Sophistici Elenchi, f. 36r-36v, lq.
(9) Physica, f. 36v-39r, 7qq.

(10) De caelo et mundo, f. 39r^llv, 6qq.
(11) De anima, f. 42r-47r, 8qq.
(12) Ethica, f. 47r-48v, 4qq.
(13) Metaphysica, f. 49v-53v, lOqq.
(14) Liber de causis, f. 53v-54r, 5qq.

Nous pouvons constater que tout YOrganon est présent, y compris
Ylsagogè de Porphyre (Praedicabilia) et le Liber sex principiorum du
pseudo-Gilbert de la Porrée, qui formaient le Corpus totius logicae des

albertistes et thomistes colonais du XVe s. La philosophia naturalis est

représentée par la Physica, le De caelo et le De anima qui, joint à la

Métaphysique, occupe une place prépondérante.
La division de la philosophie évoquée dans Yincipit s'appuie sur celle

proposée par Albert le Grand dans 1e Liberdepraedicabilibus103 : philosophia
rationalis (logique), realis (philosophie de la nature et métaphysique) et
moralis (éthique). Heymeric intercale cependant l'Ethique entre le De
anima et la Métaphysique, peut-être pour achever ses cours par la science

suprême, la Métaphysique, et son couronnement, le Liber de causis,

qu'Albert considérait comme le prolongement et l'achèvement du XIe
livre (entendez XIIe ou A) de la philosophie première: «In hoc ergo libro
ad finem intentionis pervenimus. Ostendimus enim causam primam, et
causatarum secundarum ordinem, et qualiter primum universi esse est

principium, et qualiter omnium esse fluit a primo secundum opiniones
Peripateticorum : et haec quidem quando adiuncta fuerint undecimo

primae philosophiae, opus perfectum erit »104. Heymeric reprend à son

compte l'indication d'Albert, et après la question sur le XIe livre de la

103 Alberti Magni, Liber de praedicabilibus, I, I, 2, Opera omnia, éd. A.
Borgnet I, Paris 1890, 3b-4a. Dans ce texte, nous trouvons au lieu de philosophia
reali le terme de physica (!): «apud Peripateticos philosophia in très partes prima
divisione divisa est, in physicam scilicet generaliter dictam, et ethicam generaliter
dictam, et rationalem similiter acceptam. Dico autem physicam generaliter dictam,
quae comprehendit et naturalem et disciplinalem et divinam. Ethicam autem gene-
ralem, quae in se continet et monasticam et oeconomicam et civilem. Rationalem
autem generalem, quae comprehendit omnem modum deveniendi de noto ad igno-
tum quocumque modo». Cf. Physica I, I, 1, Borgnet III, Paris 1890, 2a; Gun-
dissalinus. De divisione scientiae, éd. par L. Baur, BGPhMA IV, Münster 1903,
176 n. 5.

104 Alberti Magni, Liber de causis et processu universitatis, Borgnet X, Paris
1891, 619a.



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 319

Métaphysique passe immédiatement au Livre des causes. Cette question
sur le livre lambda est indiquée comme suit : Questio undecimi seu duode-

cimi Metaphysice. Heymeric était donc au courant de la numérotation
erronnée d'Albert qui usa pour sa paraphrase de la Métaphysique de la
Translatio Media contenant tous les livres sauf justement le XIe (K)105, à la
différence de saint Thomas qui utilisa entre autres la première traduction
complète de la Métaphysique, la Translatio Nova réalisée en 1268 par
Guillaume de Moerbeke106. Et alors qu'Albert commente également
les livres M et N (pour lui XII et XIII), Heymeric semble vouloir les

ignorer dans ce cours, afin probablement de rendre plus manifeste
l'enchaînement évident (pour lui) de A avec le Liber de causis. Mais connaissait-il

la source exacte du Liber de causis, telle que Thomas d'Aquin la
révéla dans le Prooemium de son commentaire? Dans ces questions, il
n'en souffle mot. Plus tard toutefois, dans le Colliget principiorum, écrit
autour de 1435 107, il précisera: «... sicut potest colligi ex XIII (toujours
13 livres!) libris Metaphysice et Libro causarum universalium aut Elemen-

tis theologicis Procli - et sentit sanctus Thomas - aut ex quadam epistola,

quam scripsit Aristoteles De universitatis encium principio, sicut opinatur
Albertus...» (f. 196r, 30-32). Ne serait-ce donc que par une fidélité
servile à Albert qu'il tiendrait, dans ces Quaestiones particulièrement, à

sauvegarder ce syncrétisme? Ne pourrait-on pas dire plutôt que le Livre
des causes représente réellement pour lui le sommet de la métaphysique,
le parachèvement de la philosophie première, et ne l'accepte-t-il pas
comme tel, n'accordant alors aucune importance décisive au problème
de son origine? Pour l'instant il est difficile de trancher. Voici en tout
cas, à titre d'exemple, les questions sur la Métaphysique et le De anima.

Comme ces deux œuvres ne figurent dans aucun autre manuscrit, et vu
l'attention que de telles œuvres suscitent généralement, il semble

judicieux, pour une première approche, de présenter au moins la liste de ces

questions pour laisser ainsi apparaître la valeur et l'intérêt de ce questionnement.

105 Cf. G. Diem, Les traductions gréco-latines de la Métaphysique au moyen
âge: Le problème de la Metaphysica Vêtus, Archiv für Geschichte der Philosophie
49 (1967) 12; Alberti Magni, Metaphysica, Opera omnia XVI, 1, Ed. Col., Ed. B.
Geyer, Münster/W. 1960, VII.

106 Cf. G. Diem, art. cit., 20-21.
107 Cod. Cusanus 106, f. 195r-273v: Colliget principiorum iuris naturalis,

divini et humani philosophice doctrinalium ; cf. E. Colomer, Nikolaus von Kues
und Raimund Llull, Berlin 1961, 29-39.



320 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

(A. de anima, f. 42r-47r)

(1) Utrum anima sit actus primus corporis phisici habentis vitam in potencia
in vegetativam, sensitivam et racionalem essencialiter et potestative
distincta, quo vivunt, sensiunt, intelligunt et moventur secundum
locum animata diversimoda (f. 42r-43v)

(2) Utrum sint quinque sensibilia et totidem communia, que movent inten-
cionaliter sensum per distincta media (f. 43v-^44r)

(3) Utrum sensus communis sit primum sensitivum a quinque sensibus
exterioribus et a quatuor sensibus interioribus nocionaliter distinctum
sompni et vigilie et sompni principale susceptivum (f. 44r-^14v)

(4) Utrum omnes sensus interiores sint vires organice, ad quas se reflectit
necessario intuitus humane intelligencie differantque memoria, remini-
scencia, sensus, appetitus (45r) et vis motiva subiective et spiritus
Vitalis, naturalis et animalis a spiritu respiracionis et inter se (f. 44v-
45v)

(5) Utrum homo sit animal racionale veri et boni universalis proprie natu¬
rale cuilibet participium creature (f. 45v)

(6) Utrum racionalis hominis potencia per intellectum et voluntatem origi-
naliter bipartita sit per multiformes veri et boni habitus ad diversas
operaciones expedite ordinanda (f. 45v-46r)

(7) Utrum intellectus bene distinguatur in speculativum et practicum,
quorum ille subdividitur in phisicum et mathematicum et iste in activum
et factivum, quibus convenit consequenter triplex operacio, scilicet
simplicium apprehensio, composicio divisiove et discursiva racio?
(f. 46r-46v)

(8) Utrum sit eadem proporcio intelligibilis ad intellectum, que est inter
sensibile et sensum et inter actum et suum proprium passivum (f. 46v-
47r)

(B. METAPHYSICA, f. 49v-53v)

(Questio primi Metaphysice) : Utrum princeps scienciarum, arcium sapiencia
per experienciam et ammiracionem gignitur ab humani desiderii natura
(f. 49v)

Questio secundi Metaphysice : Utrum difficilima theoriarum methaphysica
doceat per quatuor causarum genera sursum deorsumque finita (49v-
5Or)

Questio quarti Metaphysice : Utrum prima doctrina régula, que est lex
contradiccionis sub eadem cadat sciencia cum ente et uno convertibili-
bus (f. 50r)

Questio quinti Metaphysice : Utrum entis et unius suorum principiorum, par-
cium et proprietatum nomina racionabiliter sunt equivoca (f. 50v-52r)

Questio sexti Metaphysice : Utrum philosophorum theologia sit universalis
et particularis sciencia philosophie tarn ens in actu quam ens per
accidens fugientis parcium prima (f. 52r)



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 321

Questio septimi Metaphysice: Utrum quiditas, quam explicat solius speciei
diffinicio per différenciant ultima unita, sit universalis et formalis
substancia non separata, sed ei eadem, cuius est essendi causa (f. 52r-
52v)

Questio octavi Metaphysice : Utrum naturalis substancia, que capit esse nomi¬

ne et racionem ex actu et potencia, sit ex eisdem (f. 52v)
Questio noni Metaphysice : Utrum actus, que est finis sibi proporcionalis et

opposite potencie, precedit eandem uniformiter in boni et mali ac veri
falsique genere (f. 52v)

Questio decimi Metaphysice: Utrum unius enti convertibilis et eius, quod
est principium seu metrum nurneri, sit similis ad multum, qualis multi
ad paucum, magni ad parvum et horum ad equale opposicio in habitum
et privacionem et consequenter in contradiccionem reducenda (f. 52v-
53r)

Questio undecimi seu duodecimi Metaphysice : Utrum in monarchia encium,
cuius deus est princeps, prêter substancias mobiles, quarum proporcio-
naliter eadem sunt principia, sint quedam substancie immobiles, que
sunt actus puri viventes eternaliter et mobilibus presidenter (f. 53r-53v)

On peut donc se rendre compte à l'énoncé de ces questions, et malgré
leur nombre restreint, surtout pour la Métaphysique, qu'Heymeric
s'efforce de toucher à l'essentiel du discours aristotélicien. D'ailleurs,
dans Yincipit, il qualifie toute la série des 76 quaestiones de cet écrit de

résumé ou récapitulation (quaestiones epilogatae) des thèmes majeurs de

l'aristotélisme, mises sous forme de syllogisme (per positiones syllogisticas).
A y regarder de plus près, on remarque que la construction syllogistique
recherchée par l'auteur et qui est très manifeste dans les toutes premières

questions, devient moins apparente par la suite. Une parfaite illustration
de la méthode 'idéale' prônée par Heymeric est offerte, par exemple par
la première question des Praedicabilia, que nous allons donner accompagnée

des quelques brèves indications glosées en interligne (que nous insérons

entre parenthèses). Cette question se développe en une suite de trois

syllogismes, où le glossateur indique laconiquement l'évidence des propos,
quelquefois les sources, ainsi que les modes du syllogisme utilisés ici

(Darii et Ferio) :

(f. 25r, 1. 3-10) Utrum universale, quod est subiectum sciencie libri Porphy-
rii, sit totum formale predicabiliter quinarium

(1) Maior: Intelligibile obiectivum sciencie distinctivum eiusdem est subiec¬

tum (secundum Philosophum 1 Posteriorum et 3° De anima)
Minor: Universale predicabile Isagogarum Porphyrii huiusmodi est
scibile (patet de se)

Conclusio : Illius ergo sciencie subiectum est universale de multis pradica-
bile (tenet consequencia in Darii)



322 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

(2) Maior: Commune re et nomine est universale predicabile (patet secundum
Aristotelem)
Minor : Sola forma nocioque tocius extat vere talis (secundum Aristotelem

16 De animalibus, 7° Metaphysice)
Conclusio : Compositum ydea, forma partis et materia non sunt universa-
lia (consequencia tenet antecedens in Darii et consequen[ti]s in Ferio)

(3) Maior: Tot sunt universalia, quot tota formalia plurium suppositorum
unitiva (patet ex terminis)
Minor: Genus, différencia, species, proprium et accidens sunt talium
intenciones (patet inductive)
Conclusio : Igitur quinque sunt universalia logicaliter predicabilia (quali-
bet in Darii)

Pour faire pendant à ce texte sur le plan de la méthode, voici la
dernière question de Métaphysique, qui se rapporte au livre A. Ici le

syllogisme n'est plus apparent, même si le texte est ponctué de termes

comme igitur, ergo, etc. Ce bref passage, sans aucune glose, nous fait
découvrir au fond le canevas sur lequel Heymeric devait tisser les fils de

sa pensée. La valeur de l'enseignement ne peut se ressentir ici, ni la
richesse d'un tel livre (A) se traduire en ces quelques lignes. Le style est

surprenant, le texte dense, mais n'oublions pas qu'il devait être expliqué :

Questio undecimi seu duodecimi Metaphysice (f. 53r-53v)

Utrum in monarchia encium, cuius deus est princeps, prefer substancias
mobiles, quarum proporcionaliter eadem sunt principia, sint quedam sub-
stancie immobiles, que sunt actus puri viventes eternaliter et mobilibus
presidenter

Sensibilium et insensibilium encium per tria genera differenter coordi-
natorum principatus est unus dependens a non coordinato ipsis principe,
velut a duce exercitus.

Igitur universi talis bonum reducitur in ilium principem, ut in finale et
formale efïectum.

Hic princeps deus dicitur, quia est animal intellectuale seipsum semper
intelligens et sic vita optima eternaliter gaudens in se.

Ergo caret contrario sic vivens sine tedio, cuius intelligere est sine vicis-
situdine, sine labore mirabile, quale nobis est impossibile nisi secundum
transmutacionem intelligibilis in parvo tempore.

Quemadmodum celorum semper motorum est unum primum celum,
quod est finis aliorum, sic motorum celestium, quorum quilibet est actus
immaterialis et perpetuus ordo, convertitur ad prefatum principem universo-
rum.



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 323

Quamobrem illi motores sint substancie intellectuales, vivi eternaliter et
specie différentes per intellectum et appetitum subiecta suorum orbium
desideria appetibiliter actuantes.

Sicut universorum encium est analogia mente, sic omnium principia sunt
(53v) eadem proporcionaliter, quamvis differunt genere, specie et numéro.

Ergo actus et potencie binarius ; materie, forme et privacionis trinarius et
causarum quaternarius substanciam sensibilem, corruptibilem proporcionaliter

participans, uti corpus, desiderium, intellectus et omnia substancias
mobiles incorruptibiles fortassis originant.

C'est avec une question de théologie que se clôt ce recueil: Questio

theologi(c)a correspondais omnibus premissis in Metaphysica Aristotelis et

Causarum, et qui s'intitule: Utrum prehabita philosophorum sapiencia
consonet cum christifidelibus theologia? (f. 54r-55v). Dans ce texte, qui
vient à la suite des 76 questions sur Aristote, Heymeric donne une
synthèse concise d'inspiration albertinienne de sa conception de la théologie
dans un style très personnel. Voici le début de la réponse:

Theologia est intellectus et volunta(ti)s affectualis sapiencia non per
naturam inchoata neque per experienciam inventa neque per hominem
tradita, sed per dei filium et spiritum sanctum concorditer inspirata.

Ergo est salutaris et prophetica et theoriam transforma(n)s anago(g)ice
in misticam theophaniam.

Est et philosophie doctrix mistica per tricausalia dei lumina cuiuslibet
veri et boni demonstrativa.

(54v) Ergo est dei angelorum et hominum subordinata cognicio, cuius

prima principia sic sunt angelis indemonstrabilia, sicut doctrine naturalis
hominibus; lex doctrinalis huius divine sapiencie est ipsius dei verbum

nequo vero neque bono posse quomodolibet obviare.

Ergo est agnicio secundum pietatem, veritatem universa considerans

sub analogia boni fruibilis.
Huius théologie tarn quesita quam supposita multipliciter sunt equivoca.

Ergo in superbolicam et misticam est rationabiliter subdivisa. Insuper hec

sacra sciencia est universalis et spiritualis divinorum disciplina racionalium
et moralium et naturalium, quamvis deiformiter et christiformiter interpre-
tativa. Sine hac, via salutis est incognita, que idcirco de rebus et signis saluta-
ribus humani lapsus reparatoriis instruit iudicia deifidelia.

Nous possédons apparemment avec cet ensemble de Quaestiones un

témoignage direct des cours sur Aristote que donnait Heymeric et de la
méthode qu'il pratiquait. La forme particulière de la mise en page renvoie

à la lectio cum quaestionibus 108. Le texte d'Aristote n'apparaît pas.

108 Cf. S. Clasen, art. cit., 130.



324 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

L'écriture appliquée des questions et réponses laisse deviner qu'elles
furent dictées (pronuntiare) - ce qui se faisait le plus souvent par un
bachelier - ou copiées par l'étudiant lui-même ou par un copiste à

partir d'un exemplar. Un espace important sépare chaque ligne afin d'y
insérer une glose le plus souvent pour l'explication d'un mot ou la citation
d'une autorité; une grande marge s'étend à droite des réponses pour
faire place à des annotations, destinées principalement à l'explication du
contenu. Mais cette règle n'est pas toujours respectée. La main qui glose
n'est pas celle-là même qui écrivit le texte : il faut donc bien admettre un
copiste et un glossateur, à savoir l'étudiant qui a suivi les lectiones.

Le texte n'est pas entièrement glosé. La glose interlinéaire et marginale,

généralement abondante, s'interrompt une première fois du f. 28r
au f. 34v, puis du f. 52v jusqu'à la fin du texte, au f. 55v, où se trouve en
conclusion, après les derniers mots du texte (ad lucem angelicam iustorum
anime) une glose d'une dizaine de lignes qui parachève cet ouvrage. Ainsi
les questions non glosées se rapportent aux livres suivants: Péri herme-
neias (en partie), Analytica priora et posteriora, Topica (en partie), les

livres X-XI (A) de la Metaphysica et le Liber de causis. Le genre de glose

va de l'indication des sources (cf. q. 1) à l'explication détaillée d'un
passage qui se réduit plutôt à une ligne de texte.

L'identification de l'autographe d'Heymeric faite récemment par
R. Haubst à partir de la confrontation des manuscrits de Bruxelles et
à'Oxford 109 lui a permis de retrouver quelques traces de l'écriture d'Heymeric

dans les manuscrits cusains 83 (f. 302v-303r) et 106 (quelques titres,
sous-titres et gloses). Si l'auteur a réussi à identifier la main d'Heymeric
pour les titres des divers opuscules de ce codex 106, en revanche il ne dit
mot de la main qui écrivit, titra et glosa les Quaestiones qui nous occupent
présentement. A première vue et sur microfilm, on peut avancer sans trop
de risque qu'il s'agit de trois mains différentes. Cependant la main qui
titre est vraiment très proche de celle qui écrivit les autres titres de ce

codex (et qui est celle d'Heymeric), bien qu'elle ne soit pas absolument

identique, surtout dans le tracé du 'r' et la finesse du trait en général;
elle est aussi très semblable à celle qui rédigea le texte. Aussi ces écritures
ont une étrange parenté qui rend difficile tout démarquage bien net.
Les gloses restent également anonymes: elles ne sont pas de la main du
Cusain d'après l'identification faite par R. Haubst à partir des gloses du

109 K. Haubst, Albert, wie Cusanus ihn sah, 178-179.



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 325

Quadripartitus et des Theoremata no. Il s'agirait donc de gloses écrites par
un étudiant, et ce cours aurait été finalement transmis à Nicolas de Cues

intéressé par ces questions philosophiques.

2. Le Compendium logicae

Nous tenons avec cet exposé de la logique aristotélicienne une exégèse

plus détaillée et plus complète que celle que nous offraient les Quaestiones
du manuscrit cusain 106. Non seulement les dubia sont plus nombreux

- ce qui entraîne un développement plus ample des thèses essentielles -
mais surtout le texte d'Aristote résumé par Heymeric, livre après livre,
chapitre par chapitre, précède chaque fois les questions qui s'y réfèrent
immédiatement et y renvoient constamment. Il s'agit donc d'un
véritable commentaire questionné, d'une expositio per modum quaestionis,

comprenant ainsi le texte du Stagirite, des dubia, et des argumenta
opposita pour les 7e et 8e livres des Topiques et pour les Réfutations
sophistiques. Ces commentaires nous sont parvenus dans trois manuscrits,
dont deux appartenaient autrefois au couvent dominicain de Bâle m, et

qui se trouvent actuellement à la Bibliothèque universitaire de cette
même ville:

1. F IV 15 (A. D. 1438), f. 65ra-125ra 112 : Inc. (prol.): Quatenus desi-

derio iu(v)enum textus aristotelis intelligere cupiencium nec non eorum

pre nimia difficultate sui prolixitateque doctrinalem medullam proprio
studio sapere valencium succuratur... Expl.: Unde nimirum aristotelis

magnificus huius doctrine inventor tamquam magnanimus huius doctrine
sui meriti zelator petit grates, quas et sibi non denegemus. Explicit
elenchorum Deo gracias. Basilee tempore Concilii Anno domini m0 cccc0

xxxviii0 ante adventum domini. - La main qui signe et date n'écrit que
les ff. 120ra-125ra, une autre main écrivant le reste, les fi. 65ra-120ra.

Dans son répertoire, Ch. H. Lohr indique l'ancienne foliation périmée

110 Ibid. ; cf. note 70.
111 Cf. P. Schmidt, Die Bibliothek des ehemaligen Dominikanerklosters in

Basel, Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde 18 (1919) n. 460

(F IV 15), n. 467 (F VI 64).
112 Cf. B. M. von Scarpatetti, Katalog der datierten Handschriften in der

Schweiz in lateinischer Schrift vom Anfang des Mittelalters bis 1550. Bd. I Text:
Die Handschriften der Bibliotheken von Aarau, Appenzell und Basel, Dietikon-
Zürich 1977, 184 n. 513.

22



326 Les écrits d'Heyraericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

(f. 73ra-133ra) 113. Nous nous conformerons à la nouvelle foliation
retenue dans le catalogue bâlois. Le texte n'est pas attribué à Heymeric,
mais il ne fait aucun doute qu'il en soit l'auteur.

2. F VI 6 (XVe s.), f. 3ra-90vb 113a. Au f. lr se trouve une table des

matières avec le titre suivant: Logica magistri heymerici. Et physica
eiusdem. Le f. 2 manque: ainsi le prologue et le début des Praedicabilia:
De genere et une partie du chapitre De specie font défaut. Le texte débute

au f. 3ra : species, cuius proprietates communes sunt omnibus particulari-
bus, patet eciam ex iam dictis. Expl. : Unde nimirum aristotelis magnifiais

huius doctrine inventor tamquam magnanimus huius doctrine sui
meriti zelator petit grates, quas et sibi non denegemus. Explicit elen-
chorum. Deo gracias. Suit du f. 91ra au f. 197ra le compendium de

philosophie de la nature comprenant la Physica, le De caelo et mundo et le De

generatione et corruptione. Nous en reparlerons ci-dessous.

3. F VI 64 (A.D. 1436, 15 VI), f. 3r-152r 114 : Inc. (prol.): Quatenus
desiderio iuvenum textus aristotelis intelligere cupiencium... Expl.:

quas et sibi non denegemus etc. Explicit elenchorum. Deo gracias. Qui
te finivit Niccolaus nomine habebit Anno domini m° cccc° xxxvi0 in die
sancti viti hora viii etc. - Tout le volume est de la main de ce Nicolas.
Mais une autre main écrit: Explicit 2US liber elenchorum et per conse-

quens omnes libri tocius loyce finiti ac completi a venerabili viro magistro
hemerico de Campo theologye doctore eximio Aime universitatis Studii
Coloniensis vicecancellario.

Un quatrième manuscrit anonyme provenant d'Utrecht (Bibl.
Univ. 324 (Lat. 68), f. lr-57v) 115 et daté du 6 mars 1472, ne renferme

que le résumé des textes d'Aristote fait par Heymeric sans y joindre les

dubia. Il débute par le même prologue que celui des manuscrits bâlois, et
c'est le prooemium de ce codex que donne Ch. H. Lohr dans son
répertoire116: Inc. (prol.): Quatenus desiderio iuvenum aristotelis intelligere

113 Ch. H. Lohr, art. cit., 213.
113a Ce ms. était connu de M. Grabmann, Die Aristoteleskommentare des

Heinrich von Brüssel und der Einfluß Alberts des Großen auf die mittelalterliche
Aristoteleserklärung, Siztungsberichte der Bayerischen Akademie der Wissenschaften,
Phil.-historische Abteilung, Heft 10, 1943, 63.

114 Cf. B. M. Scarpatetti, op. cit., 203 n. 565.
115 Cf. Catalogus Codicum manu scriptorum Bibliothecae Universitatis Rheno-

Trajectinae. Utrecht-La Haye 1877, 107.
116 Ch. H. Lohr, loc. cit.



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les oeuvres d'Aristote 327

cupiencium nec eorum pre nimia difficultate sui prolixitateque doctrina-
lem medullam proprio studio suggéré sapereque valencium succuratur

Expl.:... Cuius signum, quod predecessores sui quasi mercando copiam
oracionum mendicaverant nihil artificiale tradentes. Et ideo merito
concludit aristoteles, quod de omissis sibi indulgeatur et de inventis
debetur sibi grates. Explicit liber elenchorum aristotelis et per conse-

quens toto locus logica per me sexta completus martii Anni domini
1472. F(loris) Tswinnen (fuit scriba publicus urbis Trajecti apud Rhenus,
est ajouté en imprimé moderne sur la page de garde).

Voici sous forme de tableau la liste des œuvres de logique commentées

par Heymeric, avec la foliation de chaque livre pour les quatre manuscrits:

FIV 15 F VI6 F VI64 Utrecht 324

1. Praedicabilia :

2. Praedicamenta
3. Péri hermeneias
4. Anal, priora:
5. Anal, posteriora:
6. Topica:
7. Sophistici Elenchi :

65ra-69ra
69ra-73vb
73vb-78rb
78rb-88va
88va-98rb
98rb-117ra

117ra-125ra

3ra-7rb
7rb-13rb

13rb-19rb
20ra-32vb
32vb-47va
47va-79vb
79vb-90vb

3r-15v
16r-30r
30v-42r
42v-69r
69v-93v

lr-5r
5r-10v

10v-15r
15v-24v
25r-35v

93v-138v 36r-48v
138v-152v 49r-57v

On peut constater que le Liber sex principiorum ne fait pas partie
cette fois-ci du Corpus logicum d'Aristote. D'autre part, le manuscrit
d'Utrecht ne contient, des Topiques, que le résumé des quatre premiers
livres.

Des trois manuscrits bâlois, le codex F IV 15 présente le texte
corrigé et généralement la meilleure leçon. L'extrait des Anal. post. I 1—3

que nous donnons plus loin provient de ce manuscrit. Pour éviter de

fastidieuses redites, nous indiquerons les incipits et explicits des différents

livres d'Aristote à partir de ce seul manuscrit :

1. Praedicabilia: Inc. (f. 65ra) : Quatenus desiderio iu(v)enum textus aristotelis

intelligere cupiencium nec non eorum pre nimia difficultate sui
prolixitateque... A Porphyrio itaque inclioando primo cum eo notetur, quod ad
noticiam predicamentorum aristotelis diffinicionis, divisionis, demonstracio-
nis necessarium est nosse, id est novisse quid genus, quid species, quid
différencia, quid proprium et quid accidens... Expl. (f. 69ra) : et ideo adest et
abest inconstanter ad modum peregrini et advene, qui cottidie vertitur de
loco ad locum et de hospicio ad hospicium. Et tantum sit dictum de Porphyrio.



328 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

2. Praedicamenta: Inc. (f. 69ra): (E)quivoca sunt, quorum nomen solum
est commune, secundum illud nomen vero racio substancie est diversa, sicut
hoc nomen animal commune est animali vivo et picto. Quorum tamen est
alia et alia diffinicio... Expl. (f. 73vb) : 2° modo est habere agrum vel domum.
Primus modus iterum duplex est: aut enim est coniunctum toti, et sic est
habere vestem vel tunicam, vel est coniunctum parti, et sic est habere anu-
lum in digito.
3. Péri hermeneias : Inc. (f. 73vb) : (P)rimum oportet constituere quid nomen,
quid verbum, postea quid negacio et affirmacio, enunciacio et oracio... Expl.
(f. 78rb): in qua determinacione Philosophus accepti contrarium modum
enunciandi ibidem pro subcontrario et contrario, sicut patet in exemplis suis
tam indefinitisquam universalibus, quibus presentem difîicultatem experimen-
taliter déclarât et dissolvit. Explicit liber Periermeniarum. Benedictus deus.

4. Analytica priora: Inc. (f. 78rb): Hic patent coniugaciones utiles et inutiles

et sufficiencia modorum cum regulis sillogismorum omnium figurarum
(Suit un schéma. Cet avant-propos se trouve uniquement dans ce manuscrit) -
(f. 78va) : Proposicio est oracio affirmativa vel negativa alicuius de aliquo
vel alicuius ab aliquo. Et dividitur in universalem, particularem et indefini-
tam... II: f. 85va... Expl. (f. 88va) : Si ergo aliquod accidens reperitur in
aliquo solo genere omni contento sub eo, est proprium talis proprietatis,
quemadmodum de fortitudine est inductum. Explicit Liber Priorum secundus.

5. Analytica posteriora: Inc. (f. 88va): (O)mnis doctrina et omnis disciplina
intellectiva ex preexistenti fit cognicione, sicut patet inductive... II: f. 96ra

Expl. (f. 98rb) : perfeccior dubii determinacio expectetur usque ad
primum Metaphysice et 2um Topicorum. Et tantum de illo dubio et per
consequens de toto libro Posteriorum. Deo gracias. Explicit liber Posteriorum.
6. Topica: Inc. (f. 9Srb) : (P)ropositum negocii est methodum invenire, a qua
poterimus silogizare de omni problemate ex probabilibus. Et ipsi disputacio-
nem sustinentes nichil dicemus repugnans... II: f. 102vb; III: f. 103vb;
IV: 106rb; V: f. 108va; VI: f. llOvb; VII: f. 114rb; VIII: f. 114vb... Expl.
(f. 117ra): Per hoc ad obiectum dicendum, quod exercicium non causât
substanciam potestatis, sed habitum zeli sibi superadditum, quomodo solet
dici, quod ex actibus sepe iteratis generatur habitum. Explicit Liber Octavus
Topicorum.
7. Sophistici Elenchi: Inc. (f. 117ra): (D)e sophisticis autem et elenchis et
de hiis, que videntur elenci, non sunt autem, sed paralogismi dicemus. Inci-
pientes a primis secundum naturam, id est ad esse, ad quid est... II : f. 122vb...
Expl. (f. 125ra) : Unde nimirum aristotelis magnificus huius doctrine inventor

tanquam magnanimus huius doctrine sui meriti zelator petit grates,
quas et sibi non denegemus. Explicit elencorum. Deo gracias. Basilee tempore
Concilii Anno domini m0 cccc0 xxxviii0 ante adventum domini.

Dans le prologue, Heymeric nous fait part de l'intention qui a

présidé à l'élaboration de ce Compendium : fournir à l'étudiant, embarrassé

par la difficulté et l'enchevêtrement du discours d'Aristote, une aide



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 329

(solarium) bienvenue, pour lui permettre, malgré tout, de pénétrer au cœur
de cette pensée, en lui soumettant la 'substantifique moelle' (doctrinalis
medulla) du texte du Stagirite et en organisant la matière sous forme de

dubia, le tout dans un style sobre et simple. L'intérêt principal de ce

bref prooemium réside avant tout dans le fait qu'Heymeric y dévoile tout
le programme de philosophie aristotélicienne qu'il a inclus dans ce

Compendium : la logique, la métaphysique, la physique et l'éthique. Outre la
logique, que nous présentons maintenant, et la philosophie de la nature
qui va suivre, Heymeric a donc également traité (ou du moins prévu de

le faire) de la métaphysique et de l'éthique aristotélicienne. Pourtant
ces deux Compendia ne se rencontrent pas dans les manuscrits d'Hey-
meric connus à ce jour. Bien que nous disposions d'un Compendium
Ethicorum laissé par Heymeric et retrouvé récemment117, on ne peut pas,
semble-t-il, l'intégrer dans ce même projet, étant donné qu'il est construit
sur un tout autre modèle : celui du Compendium divinorum 118. Si nous

possédons néanmoins un traité d'éthique, il n'en va pas de même pour
la Métaphysique - sans parler du De anima -. Il est fort probable que le

Compendium Metaphysicae a existé ou même existe encore dans un
manuscrit anonyme enseveli dans une bibliothèque Un indice significatif

se trouve au neuvième et dernier dubium des Seconds Analytiques,
où Heymeric renvoie expressément au premier livre de la Métaphysique
qui va suivre: perfeccior dubii determinacio expectetur usque ad primum
Metaphysice (F IV 15, f. 98rb, 1). Peut-être qu'un jour on en retrouvera
la trace. D'autre part, dans le manuscrit d'Utrecht il n'est pas fait
mention explicite de la métaphysique et de l'éthique, mais uniquement
de la logique et de la philosophie : in quo tarn logice quam philosophice
textualis ipsius aristotelis doctrina... perstringitur (f. lr, 6-7). — Voici
donc ce prooemium en entier, tel qu'il se lit dans le manuscrit bâlois

F IV 15 au f. 65ra: Quatenus desiderio iu(v)enum textus aristotelis intel-
ligere cupiencium nec non eorum pre nimia difficultate sui prolixitateque
doctrinalem medullam proprio studio sapere (non) valencium succuratur,

presentis opusculi laboribus pleni, in quo tarn lo(g)ice, metaphysice,

physicorum nec non moralis philosophie textualis ipsius aristotelis

doctrina sub compendioso familiarique stilo ordinate perstringitur, omni

poscenti sui studii solacium materia subsequens presentatur.

117 J. D. Cavigioli/R. Imbach, Quelques compléments (sous presse).
118 Cf. infra p. 333-341.



330 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

3. Le Compendium naturalis philosophiae

La tradition manuscrite ne nous a légué qu'un seul exemplaire de ce

'manuel' de cosmologie, qui englobe la Physica, le De caelo et mundo et le
De generatione et corruptions. Il s'agit, comme on l'a déjà vu, du codex

bàlois F VI 6, f. 9lra-197ra, écrit sur deux colonnes (sauf f. 147r-14Sv)

par la même main, alors que le Compendium de logique qui le précède en

comporte plusieurs. Le colophon ne porte pas de date, mais le manuscrit
provient du XVe siècle. Ce résumé de philosophie de la nature poursuit la
même méthode que celui de logique: abrégé du texte d'Aristote, dubia,

argumenta opposita, solutiones, ne comportant qu'une seule variante: soit
chaque dubium est suivi de sa solution - comme pour le De caelo, le De

generatione sauf en son début (f. 184va-185va) et le VIIIe livre des

Physiques (f. 134va-148v) -, soit les solutions suivent l'énoncé de tous
les dubia. Le résumé du texte d'Aristote est donné par chapitre, souvent
un à la fois, mais généralement par groupe de chapitres, 2 à 3 le plus
souvent, que suivent les dubia, dont le nombre varie selon l'importance
et la longueur du texte condensé. Un cas extrême se rencontre au De

caelo, où au livre I (f. 149ra-153va) Heymeric résume les six premiers
chapitres à la fois et les commente par une série de 29 dubia, alors qu'au
livre II (f. 173vb-174rb), il donne le résumé du seul neuvième chapitre
et y accole trois dubia.

Regardons maintenant en détail le contenu de cette partie du
manuscrit :

1. Physica, f. 91ra-148v: Inc. (f. 91ra) : Quoniam quidem intelligere et scire
contingit circa omnes sciencias, quarum sunt principia aut cause aut elementa,
ex horum cognicione, ex quo unumquodque arbitramur cognoscere, cum
causas primas et principia cognoscimus usque ad elementa... II: f. 96vb;
III: f. 103ra; IV: f. 107rb; V: f. 116ra; VI: f. 125rb; VII: f. 130rb; VIII:
f. 134va... Expl. (f. 148v) : Et idcirco, sicut pulsum movetur a vi subséquente,

ita tractum a vi antecedente impressa ei, ad quod continuatur vel inse-
parabiliter colligatur totum, quod trahitur, in quo motu per se movetur
illud, quod subiective recipit vim trahentis, et modo accidentis, quo sepe
dictum est, quod totum movetur per accidens gracia sue partis. Et sic est
finis. Sit laus et gloria trinis. Explicit 8US liber phisicorum et per consequens
8 libri phisicorum finiti ac completi a venerabili viro magistro hemerico de
Campo sacre Theologie doctore eximio Aime universitatis Studii Coloniensis
vicecancellario.

2. De caelo et mundo, f. 149va-184ra: Inc. (f. 149va): De natura sciencia fere
plurima circa corpora et magnitudines et horum principia et passiones. Unde



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 331

corpus ex hoc, quod est continuum, est divisibile in semper divisibilia et ex
hoc, quod est quantitas perfecta, est omniquaque divisibile... II: f. 163rb;
III: f. 178vb; IV: f. 181vb... Expl. (f. 184ra): virtus elementorum salvatur
in mixtis eo modo, quo trigonum salvatur in tetragono et quaternarius in
quinario, ideo qualitates active et motive elementorum ilico manent secundum

virtutem habitualem predominato uno elementorum secundum actum,
sicut dictum fuit primo huius. Explicit liber de celo et mundo compilatus
a venerabili viro magistro heymerico de Campo sacre théologie humili
(au-dessous est écrit: eximio) professore. Deo gracias.
3. De generatione et corruptione, f. 184va-197ra) : Inc. (f. 184va): De genera-
cione autem et corrupcione, similiter de augmentacione et alteracione et de

natura fiencium hiis modum pariter et de distinccione horum motuum est
dicendum. Unde notandum, quod phisici ponentes pluralitatem principiorum
materialium non similiter determinaverunt huiusmodi transmutaciones,
sicut ponentes tantum unum principium in toto cursu transmutacionis uni-
vocum... II: f. 192rb... Expl. (f. 197ra): Expliciunt duo libri perygenios
compilati a venerabili viro magistro hemerico de campo sacre Theologie
doctore egregio ac alme universitatis Studii Coloniensis vicecancellario bene-
merito. Deo gracias. Scripti in eiusdem venerabilis doctoris petagogio meo
obedibili fratri magistro nicholao de naerden per me eiusdem fratrem
iohannen ghiisberti de naerden.

Les trois œuvres sont donc attribuées à Heymeric. Le colophon du

De generatione et corruptione est particulièrement instructif pour notre

propos: le copiste-étudiant J. G. de Naerden 119 indique qu'il recopia ce

texte pour son frère Nicolas, maître ès arts 120, dans le collège même où

enseignait Heymeric: scripti in eiusdem venerabilis doctoris paedagogio.

Cette copie fut exécutée à l'époque où Heymeric n'y était déjà plus

professeur, car Nicolas de Naerden, qui s'immatricula fin 1430- début

1431, ne put obtenir sa maîtrise ès arts que vers la fin 1435 au plus tôt121,

alors qu'Heymeric était depuis quelques mois à Louvain. On peut fixer

approximativement la copie de ce manuscrit aux années 1436-1438,

dates des deux autres manuscrits bâlois.

La datation de ces commentaires questionnés, que l'on peut qualifier,

sans trop s'avancer, de reportationes (des cours que fit Heymeric à la

Bursa albertiste), est aussi délicate à préciser que celle du manuscrit

lui-même. Cependant, le temps d'élaboration de ces écrits s'inscrit entre

119 Cf. H. Keussen, Die Matrikel, 174, 9
120 Ibid. 168, 30 + note. Ne figure pas sur la liste des maîtres ès arts de Cologne

telle que H. Keussen l'a établie, par exemple à la fin de son ouvrage: Die
alte Universität Köln, 504ss.

121 Pour la durée des études ès arts, cf. note 15.



332 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

deux dates limites: 1422-1429. On peut se laisser aller à quelques
suppositions : probablement postérieurs aux Quaestiones du codex cusain 106,

leur début étant vraisemblablement contemporain des Problemata

(vers 1424-1425), ils se poursuivent au delà, peut-être jusqu'à la fin de

son enseignement philosophique (1429). Heymeric, dans ces questions, ne
manifeste aucun sentiment d'animosité à l'égard des Thomistes : avait-il
déjà épuisé sa hargne de polémiste dans les Problemata et s'efforçait-il,
dans ses cours, de s'en tenir à la voie médiane conseillée par son ami
Henri de Gorichem 122 Bien qu'il s'appuie sur la pensée d'Albert, il ne
le cite pas expressément, en tout cas pas dans les questions que nous

avons consultées 123.

Mais on pourrait aussi envisager qu'il réalisa ce compendium avant
que n'éclate la querelle avec Gérard de Monte, donc entre 1422-1423, ce

qui rendrait cet écrit contemporain des Quaestiones supra libros philo-
sophiae Aristotelis. Le laps de temps me semble beaucoup trop court

pour de tels commentaires, qui doivent s'étendre sur plus d'une année.

Et il faut bien se rendre compte que ces textes sont le fruit de l'enseignement

aristotélicien d'Heymeric et que leur rédaction doit sans doute
s'écouler sur une période au moins égale à celle de la première lectio complète

de ces œuvres. De ce fait il est très difficile d'arrêter une date qui ne
soit pas que pure hypothèse.

En guise de conclusion à cette partie sur le Compendium naturalis
philosophiae, voici la brève récapitulation des huit livres de la Physique

qui figure à la fin du manuscrit au f. 148v, 11-28, après l'explicit, mais

pourtant de la même main que le reste. Ce paragraphe fournit une sorte
d'aide-mémoire des étapes de la recherche en physique aristotélicienne :

Pro brevi recapitulacione 8 librorum phisicorum est notandum, quod
in hoc libro octuplici determinantur cause in generali tocius nature. Que
cause et nature principia proprio lumine et non lumine aliorum principiorum
audiendo apprehenduntur. Et sic intitulatur totus iste liber de auditu phisico.
Quare convenienter ponitur primus, cum a causis et principiis tanquam
radicaliter exeruntur omnes alii parciales naturales libri.

(1) Idcirco Philosophus in huius primo déterminât de principiis rerum
naturalium quantum ad eorum fieri et primo secundum opiniones antiquorum
et secundo secundum propriam opinionem.

122 Cf. note 44.
123 Nous avons par contre trouvé une fois le nom de Thomas d'A quin au

huitième livre des Physiques (f. 143va), dans l'argument opposé à la question: Quin-
tum est : A n generacio possit continuari corrupcioni



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 333

(2) In secundo vero de tribus: primum est, quod materia, forma et
privacio habent racionem nature et sunt de consideracione philosophi
naturalis ; secundum est, que sunt cause per se et que per accidens ; tercium
est, per quas causas naturalis philosophus demonstrat.

(3) In tercio tantum duo: primum est, quid sit motus? Secundum:
qualiter infinitas habet esse in rebus et qualiter non

(4) In quarto tria : primum : quid sit locus Secundum : quid sit vacuum
Tercium: quid sit tempus et utrum sit in rebus?

(5) In quinto tria : primum est de speciebus motus, secundum de unitate
motus, tercium de contrarietatibus motus.

(6) In sexto unum tantum, scilicet de quantitate seu de partibus
quantitative ipsius motus.

(7) In septimo quatuor: primum est, quod omne, quod movetur, ab
aliquo movetur. Secundum est, quod in moventibus et motis non est processus

in infinitum. Tercium est, quod movens et motum sunt simul. Quartum
est, quod non omnes motus ad invicem sunt comparabiles.

(8) Et in octavo determinatur de quatuor: primum, quod oportet mun-
dum esse perpetuum et motum et ab eterno. Secundum, quod motor primus
est immobilis omnino per se et per accidens. Tercium est, quod motor primus
est unus et perpetuus. Quartum est, quod motor primus est infinitus et
impartibilibus. Et hec est materia in generali libri phisicorum.

4. Le Compendium Ethicorum

C'est J. Hartzheim .qui le premier signala au XVIIIe siècle dans son

ouvrage BibliothecaColoniensis (1747) l'existence d'un manuscrit contenant

un traité d'éthique (Compendium Ethicorum Aristotelis) écrit par Hey-
meric 124. Depuis lors on a perdu sa trace, sachant pourtant que ce

manuscrit avait appartenu autrefois, au XVe siècle, à la chartreuse Sainte-

Barbe à Cologne125, et qu'au début de ce siècle il faisait encore partie de

la fameuse bibliothèque de Sir Thomas Phillipps (Cod. 614)126. Mais le

manuscrit fut mis en vente par la Maison Sotheby à Londres, le 6 juin
1910, inclus dans le lot 6. Successivement B. Geyer127 et Z. Kaluza128

124 J. Hartzheim, op. cit., 111a n. 11.
125 Cf. R. B. Marks, The Medieval Manuscript Library of the Charterhouse

of St. Barbara in Cologne II, Analecta Cartusiana (Editor Dr. James Hoog) 22,

Salzbourg 1974, 405 n. 053, 446 n. 6; cf. également la recension très fouillée avec

compléments de S. Kraemer, Die mittelalterliche Bibliothek der Kartause St. Barbara

in Köln, Buchhandelgeschichte 2/3, hrsg. von der Historischen Kommission des

Börsenvereins Frankfurt/M. Sept. 1979, B 158—B 168, surtout B 163 n. 39.
126 Cf. R. B. Marks, op. cit., 446.
127 Aleerti Magni, Liber de natura et origine animae, Opera omnia XII,

Ed. Col. Ed. B. Geyer, Münster/W. 1955, XVIII n. 52.
128 Z. Kaluza, Trois listes, 18-19.



334 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

nous informèrent de ce fait ainsi que du contenu du codex et de son
cheminement à travers l'histoire. Ce n'est que récemment, sur notre
requête, que M. Christopher de Hamel, de la Maison Sotheby, put localiser

ce manuscrit qui se trouve actuellement à Londres, à la Wellcome

Historical Medical Library, sous la cote 12 129. Comme nous l'avons
indiqué ailleurs, ce manuscrit renferme le Compendium Ethicorum, le

Compendium primae philosophiae Dubia super compendium divinorum)
et le Compendium divinorum, qui font suite à quatre œuvres d'Albert le

Grand, dont le Liber de causis et processu universitatis 13°.

Le Compendium Ethicorum (f. lra-92ra) débute par ces mots (f. Ira) :

Incipit compendium ethicorum editum a venerabili viro, arcium magistro
et sacre théologie doctore, egregio magistro heymerico de campo.
Capitulum primum prohemiale. Circa principium proheumiale huius

operis ethicorum. Post ea, quibus homo uniatur ad intellectus perfec-
cionem, subsequitur negocium purgans affectum Tr. I: f. Iva; tr. II:
f. 39ra; tr. III: f. 58va; tr. IV: f. 80va. - Le texte se termine ainsi

(f. 92ra) : Et hec sunt de iusticia, que concurrunt prêter textum diluci-
danda; reliqua vero que de prudencia cum suis annexis patent in textu,
in quo, si quid fuerit defectuosum, invenitur per ea, que varie sparsa
in istis virtutibus cardinalibus et ante in ceteris. Deo gracias. - Suit une
table des matières très détaillée (f. 92ra) : Incipiunt tractatus et capitula
compendii ethicorum. Capitulum primum prohemiale. Quomodo conti-
nuatur hoc compendium? (f. 99v) :... Utrum iusticia in virtute heroica,
morali et divina det eandem perfeccionem? Et in hoc finiuntur materie
4or tractatuum compendii ethice compilati per M(agistrum) heymericum
sacre théologie professorem eximium. Deo gracias etc.

Comme on le voit, cet écrit se divise en quatre parties ou tractatus,
dont chacun peut être caractérisé comme suit:

Tr. I: De l'éthique en général (selon 26 théorèmes et 52 corollaires),
26 ch.

Tr. II: Du bonheur (summum bonum ou félicitas), 7 ch.

Tr. III: De l'origine des vertus, 11 ch.

Tr. IV: Des vertus en particulier (virtutes cardinales, etc.), 9 ch.

129 S. A. J. Moorat, Catalogue of Western Manuscripts on Medicine and
Sciences in the Wellcome Historical Medical Library, I: Mss. written before 1650
A. D., Londres 1962, 8 n. 12.

130 Cf. J. D. Cavigioli/R. Imbach, Quelques compléments (sous presse).



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 335

Ce plan est présenté dans un bref passage du chapitre introductif
qui précède le premier tractatus et se formule ainsi (f. Ira) : In ordine (1)

sua theoreumata continens per se nota, (2) que sequitur summi boni per
opera virtutis attingibilis patens investigacio, (3) cui ortus virtutum erit
consequens, (4) in singularis propriam determinacionem finaliter termi-
nata. - Chaque point de ce sommaire initial est repris au début de chaque
traité, mis à part le premier: Tr. II c. 1 (f. 39ra) : Nunc de ultimo hominis

bono, quod maxime diligit et quo adepto maxime delectatur, quod
est beate vivere, est agendum. Tr. III c. 1 (f. 58va) : Restât in hoc 3°

tractatu secundum ordinem prohemialis providencie de ortu virtutum
aliqualiter pertractare. Tr. IV c. 1 (f. 80va) : In hoc finali tractatu de

singulis virtutibus generibus subiciatur inquisicio in très distincciones
secundum exigenciam tripartite vite subdivisa, quarum (prima) corres-
pondet seiende morali, que dicitur monastica, 2a yconomice, 3a politice.

La méthode suivie par Heymeric dans ce compendium s'écarte
totalement de celles utilisées dans les autres commentaires questionnés
des œuvres d'Aristote, particulièrement des deux Compendia précédents.
Le texte d'Aristote n'y figure pas, mais l'auteur aborde néanmoins les

grands thèmes de la morale du Stagirite, même s'il ne respecte pas l'ordre
des livres et des chapitres de l'Ethique (à Nicomaque). La méthode
renvoie manifestement à celle en usage dans le Compendium divinorum,
en sa première partie surtout. Heymeric en effet énonce, dans le premier
tractatus, une série de 26 théorèmes, soit un par chapitre (il y en a 13 en

tout dans le Compendium divinorum), d'où découlent chaque fois 2

corollaires. Cette partie capitale jette les bases de l'édifice de la scientia

moralis, et pour cette raison, nous tenons à donner, à défaut de l'ensemble

du texte, au moins les théorèmes et leurs corollaires, selon l'énoncé qu'ils
ont dans le texte, qui diffère sensiblement de celui de la table, en plus de

sa forme interrogative (utrum) :

(TRACTATUS PRIMUS, ff. lva-39ra)

Ira (1) Omnis natura est multipliciter ancilla.
Cor. : Homo ad consequendum virtutes tempore eget. (Ivb)
Cor. : Iuvenis ineptus est ad morem.

3rb (2) Bonum determinatur in racione finis.
Cor. : Homo naturaliter appétit bonum, quod natus est consequi

per facultatem suarum potenciarum.
Cor. : Bonum hominis multiplex est et dumtaxat unum per analo¬

gie proporcionem.



336 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

4vb (3) Racio semper adeptiva deprecatur.
Cor. : Homo racione utens est solus dignus laude.
Cor. : Quem regit racio omnium est dignus et heroycam possidet

dignitatem.
5vb (4) Homo est maxime suus intellectus.

Cor. : Homo maxime bonum intellectus studet prosequi.
Cor. : In possessione intellectus adepti et assimilati tota floret

natura humana.
7rb (5) Talis est unusquisque, qualia dicit et operatur.

Cor. : Bonum hominis, secundum quod homo consistit in optima
operacione, que est secundum racionem.

Cor. : Scire parum prodest in disciplina virtutum.
9rb (6) Consuetudo est altera natura.

Cor. : Virtus est cercior arte.
Cor. : Virtus non corrumpitur per oblivionem nec temporaneis

vicibus infirmatur.
lOva (7) Nobilis est ille, quern nobilitat sua virtus.

Cor. : Philosophia Platonem nobilem non accepit, sed fecit.
Cor. : Nemo beate vivit sine studio philosophie.

12va (8) Philosophia mirabiles habet delectationes firmitate et puritate.
Cor. : Sine studio philosophie eger est animus.
Cor. : Racio cum erudicione est dux vite et conservatrix anime.

13vb (9) Beata est anima, que non est infecta pravis operacionibus huius
mundi.

Cor. : Ve anime peccatrici, que non habet potenciam redeundi ad
suum principium, unde exivit.

Cor. : Sapiens pocius debet gaudere de morte sua quam de vita.
16va (10) Homo est naturaliter animal sociale et polyticum.

Cor. : Homo solitarie vivens aut est deus aut bestia.
Cor. : Nullius rei sine socio iocunda est possessio.

18ra (11) Nemo aliéna et propria similiter curat.
Cor. : Multo gravius quis fert, si honore suo privetur, quam si

bona sua auferantur.
Cor. : Nulla servitus turpior est quam voluntaria.

19va (12) Nulla victoria maior est quam vicia domasse.
Cor. : Pax habenda est cum hominibus, bella cum viciis.
Cor. : Nihil gracius aut similius est deo quam vir omnino perfectus.

20vb (13) Pluralitas principum mala.
Cor. : Unum virtuosum melius est principari quam plures alios.
Cor. : Optima policiarum est regimen.

21vb (14) Nemo diligit iuvenem esse ducem, cum non constat eum esse

prudentem.
Cor. : Melius est civitatem regi viro optimo quam lege optima.
Cor. : Non debet malus eligi in principem.

22va (15) Nimia familiaritas parit contemptum.
Cor. : Periculum est principi dare subdito magnum honorem.



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 337

Cor. : In omnibus excessus et defectus sunt vituperabiles, medium
autem beatum est.

23va (16) Senissima est iusticia habens arma.
Cor. : Pessima transgressionium est tyrannia.
Cor. : Iusticia regnantis utilior est subditis quam fertilitas tempo-

ris.
25rb (17) Omne malum est voluntarium.

Cor. : Operacionis mixte ex voluntario et involuntario sunt
magis voluntarie.

Cor. : In actibus humanis nihil est indiSerens.
27ra (18) Delectacio conservât operantem in opere.

Cor. : Delectacio est signum generati habitus.
Cor. : Sine delectacione impossibile est bene vivere.

28rb (19) Amor et odium pervertunt iudicium.
Cor. : Consciencia pocius quam bona fama est attendenda.
Cor. : Cui fortuna nimis favet, hune stultum facit.

29ra (20) Vita est omnium dulcissimum, qua nihil est carius.
Cor. : Recte dicitur eternitas : vite interminabilis tota simul

perfecta possessio.
Cor. : Recte dicitur bene vivere idem ei, quod est felicem esse.

30va (21) Melior est fortuna mala quam bona.
Cor. : Tolerabilius est fortunam non habuisse quam earn habitam

non amisisse.
Cor. : Infelicissimum genus misele est fuisse felicem et bene fortu-

natum.
31rb (22) Sine iusticia impossibile est habitari civitatem.

Cor. : Non convenit mulierem et puerum regere.
Cor. : Bonum est bestie, ut regatur ab homine, et corpori, ut

regatur ab anime.
32vb (23) Sapiens videtur ubique tamquam civis et notus.

Cor. : Qui non est sciens divieiis vallatus, lubricis incedit itineri-
bus.

Cor. : Disciplinam habens cuiuslibet est socius et collega.
33vb (24) Dissimilitudo parit odium.

Cor. : Impossibile est civitatem sine exercitacionibus liberalibus.
Cor. : Eutrapelia est virtus politica.

35ra (25) Bonum est suiipsius diffusivum.
Cor. : Cum bonis est ambulandum.
Cor. : Exercicium concivilitatis cum bono bonum efïicit talem

conviventem.
36vb (26) Nulla subtilitas est sine difficultate.

Cor. : Virtus et sciencia sunt circa difficilia.
Cor. : Circa delectaciones et tristicias videtur maxime omne

virtus.



338 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

Une fois posés, ces theoremata et ces corollaria se développent en
deux phases bien distinctes 131 (une seule pour le Compendium divino-
rum): tout d'abord les trois énoncés sont successivement explicités par
une double réponse : une declaratio et une confirmatio, dont la structure ne
varie pas. Il en va autrement pour la deuxième phase de l'explication:
la glose, qui, si elle se réfère à tour de rôle à chacune des propositions
initiales, se permet néanmoins quelques 'digressions' selon le contexte
et les questions qu'il soulève. Les arguments en faveur de la thèse et

ceux qui lui sont opposés se succèdent à l'envi et sont introduits par les

mots usuels: utrum, item, si dicas, si quaeras, (sed) contra, sed videtur,
etc., bien que la tabula quaestionum, à la fin de l'ouvrage (f. 92ra-99v),
énumère inlassablement les questions selon la formulation uniforme du
utrum. Ce procédé de nivellement ne tient pas compte du rôle des questions
dans l'argumentation où elles s'insèrent, et la lecture de cette table peut
laisser croire qu'il s'agit d'une suite de questions traitées selon le même

modèle, alors que les questions s'appellent et se répondent dans le

déroulement du discours. Parfois les questions inscrites dans la tabula
figurent comme réponses dans le texte.

Les trois autres tractatus ne sont pas construits sur le schéma du
premier: il n'y a plus de théorèmes ni de corollaires qui délimitent tout
le chapitre, mais uniquement des quaestiones et des argumenta opposita
qui suivent le fil de la pensée de l'auteur. Chaque chapitre contient également

une glossa qui, soit reprend en les développant, soit complète par
de nouvelles, les questions déjà traitées dans la première partie du chapitre.

- Il est à noter que la division en tractatus et capitula, et l'indication
de la glose, sont inscrites en marge.

Un exemple de l'enchaînement des questions, pris à partir de la
tabula (f. 95ra-95rb) au tr. II c. 1, donnera le ton du reste de l'ouvrage:

TRACTATUS SECUNDUS

Capitulum primum
(1) Quid est et quomodo se habet ultimum hominis bonum?
(2) Utrum félicitas sit perfectus usus virtutis
(3) Utrum félicitas sit status omnium bonorum aggregacione perfectus?
(4) Utrum félicitas sit propria operacio hominis secundum vitam optimam in

vita continua et perfecta

131 Cf. infra p. 359-371 les textes des chapitres 7 et 8 du Compendium Ethicorum
qui illustrent les explications données ici. La numérotation en chiffres romains
renvoie soit au théorème (I), soit à l'un ou l'autre corollaire (II, III), les chiffres
arabes indiquant le numéro de la question correspondante dans la tabula.



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 339

Utrum félicitas sit finis virtutum et universarum hominis accionum?
Utrum félicitas sit bonum propter se elegibile?
Utrum félicitas sit per se sufficiens bonum
Utrum félicitas aliis comparata sit summum et optimum bonum
Utrum félicitas est per se et in se bonum nulli extra se comparatum?

Glossa

Utrum félicitas se habet sicut signum sagittancium
Utrum félicitas quietet appetitum?
Utrum reduccio inferiorum potenciarum in superiores sit delectabilis
Utrum felicem esse sit vivere
Utrum félicitas est perfectus usus virtutum
Utrum félicitas sit status
Utrum omnia bona possunt aggregari?
Utrum félicitas sit perfecta?
Utrum virtutes sint essencialis différencia felicitatis?
Utrum félicitas consistât in raciocinari et discernere
Utrum félicitas consistât in bono communi
Utrum félicitas consistât in operacione?
Utrum prudencia afhciat totum hominem vel solum intellectum?
Utrum félicitas habet esse circumscripta virtute
Utrum félicitas in hac vita sit possibilis
Utrum félicitas consistât in laude et bona fama post mortem
Utrum félicitas consistât in vita continua
Utrum félicitas sit finis operis vel intencionis
Utrum félicitas sit finis existens in opérante
Utrum félicitas sit finis
Utrum félicitas sit propter se eligibilis (f. 95rb)
Utrum félicitas sit optima aliis comparata?
Utrum omnis vita in homine sit felicitabilis
Utrum omne bonum secundum se eligibile sit intrinsecum
Utrum operacio virtuosa sit domina felicitatis
Utrum sapiens dominetur astris?
Utrum omnis finis sit propter se eligibilis
Utrum félicitas contineat independenter omnes bonitates
Utrum félicitas sit metrum et mensura aliarum bonitatum
Utrum félicitas perficit totam naturam hominis

Quare pocius virtutes morales ponuntur in appetitu quam sensu

Utrum bona fortune sit minima?
Utrum divicie conférant ad felicitatem?
Utrum félicitas, si non comparetur aliis bonis, sit bona

Ce genre de questionnement se retrouve tout au long des sept

chapitres de ce second tractatus consacré exclusivement à l'étude de la

félicitas sous tous ces aspects. D'ailleurs le reste de l'écrit suit le même

procédé.



340 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

Le manuscrit porte une date unique, 1450, qui se trouve à la fin du
Liber de causis et processu universitatis d'Albert le Grand, au f. 91vb.
Comme les œuvres d'Heymeric sont écrites par une autre main et portent
une foliation originale, il ne fait aucun doute qu'elles furent associées

après coup aux ouvrages d'Albert, et que cette année, 1450, n'a qu'une
valeur indicative : tout d'abord pour la reliure, qui a pu être réalisée au
plus tôt à cette date ou selon toute vraisemblance après; ensuite pour
les cahiers des œuvres d'Heymeric, qui ont pu être rédigés déjà bien

avant, ou seulement après. Il faudrait une analyse codicologique minutieuse

pour découvrir quelques renseignements sûrs. Le catalogue ne

précise malheureusement rien, et n'ayant pu examiner, même
superficiellement, le manuscrit, je ne puis rien affirmer de plus pour l'instant.

D'autre part, on sait par la Chronique d'Adrien de But132 qu'Hey-
meric enseignait l'Ethique à Louvain, autour de 1448 selon Z. Kaluza, qui
ne peut le confirmer absolument133. Peut-on dès lors mettre en rapport
ce fait avec la rédaction du Compendium Ethicorum, qui, faut-il le

rappeler, appartenait à cette époque (XVe siècle) à la chartreuse Sainte-
Barbe à Cologne 134. Tout laisse plutôt supposer que ce texte est antérieur
à la période louvaniste d'Heymeric (1435-1460), qu'il fut écrit probablement

à Cologne et y est demeuré: sinon il est fort probable qu'il ferait
partie d'une bibliothèque de Belgique comme la plupart des écrits qu'il
rédigea lors de son enseignement à Louvain 135. Il s'apparente par la

132 Cf. Chroniques relatives à l'histoire de la Belgique sous la domination des

ducs de Bourgogne I : (textes latins) : Chroniques des religieiix des Dunes, Jean Brandon,

Gilles de Roye, Adrien de But, publiés par K. de Lettenhove, Bruxelles 1870,
431; cité par Z. Kaluza, Trois listes, 19 n. 13.

133 Cf. Z. Kaluza, loc. cit.
134 Cf. note 125.
135 Tous les ouvrages importants rédigés à Louvain sont conservés à la

Bibliothèque Royale de Bruxelles. Mais selon son Testament, Heymeric réserve uniquement

les livres mis au net aux étudiants du nouveau collège de théologie de Louvain,
et les autres, dans la mesure où ils seront transcrits par des gens compétents selon
le jugement des exécuteurs testamentaires, il les destine aux étudiants de Cologne.
Il semble qu'il n'y ait pas eu de suite à cette close du testament. Voici ce texte
tel qu'il est cité par A. G. Weiler, Les relations entre Vuniversité de Louvain et
l'université de Cologne au X Ve siècle, 64-65 : «... Reliqui vero libri manu mea tempore

lecture mee in universitate Studii Lovaniensis scripti et in forma munda
transcripti vertantur in usum novi studencium Lovanii théologie collegii et repo-
nantur in libraria eiusdem sub fide presidencium eidem collegio custodia, ad hoc
adiciens, quod, si commode fieri possit, libri sic non de scriptura mea illegibile ad
legebilem translati per scriptores ydoneos'expensis meis iuxta discrecionem execu-
torum meorum desuper bene informatorum transcribantur et studencium in
universitate Coloniensi usui adaptentur. »



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 341

méthode et l'expression au Compendium divinorum et à ses Dubia (ou

Compendium primae philosophiae), qui proviennent, comme on le sait,
du début de sa carrière, vers 1420-1422. Cet ouvrage d'éthique a peut-
être vu le jour à Diest, et c'est pourquoi on le trouve ainsi réuni aux
deux Compendia dans le même manuscrit Ces trois oeuvres formeraient
donc un ensemble homogène, relié toutefois dans l'ordre inverse,
l'ordonnance parfaite exigeant la priorité du Compendium divinorum,
suivi des Dubia et de l'éthique: en effet il est à noter que la première
question de la tabula (f. 92ra) se lit ainsi : Quomodo continuatur hoc

compendium aliis? bien qu'il puisse s'agir encore d'autres compendia
(par exemple, ceux de logique et de cosmologie, ce qui ferait alors de

l'éthique un écrit postérieur). Si l'on considère le style, ce traité d'éthique
est plus proche du Compendium divinorum que des œuvres louvanistes
conservées dans le manuscrits bruxellois de la Bibliothèque Royale
(11571-75), comme le Centheologicon (f. lva-74vb), où le style très

personnel de l'auteur devient délibérément elliptique et cursif.
La particularité de ce Compendium Ethicorum par rapport à ceux

de logique et de philosophie de la nature repose sur le fait qu'il est moins

un commentaire de l'Ethique d'Aristote qu'un traité indépendant de

morale, s'attaquant évidemment aux grands problèmes soulevés par
l'éthique aristotélicienne. Il est élaboré, à première vue, selon l'esprit
d'Albert le Grand, donc empreint d'un certain aristotélisme néoplatoni-
sant, ce qui se vérifie déjà pour le Compendium divinorum, et manifeste,

semble-t-il, leur parenté. Mais il est prématuré de se livrer à ce genre de

comparaison, et aussi bien téméraire, avant de disposer d'une édition

complète de ces textes.

III. TEXTES

Après l'introduction sommaire consacrée à la description des manuscrits

qui n'avait d'autre prétention que de les présenter rapidement en fournissant

les informations utiles à d'éventuelles recherches ultérieures, il nous

reste maintenant à découvrir, à travers ces écrits d'Heymeric, son art et sa

méthode d'exégèse des œuvres d'Aristote. Or devant l'ampleur de cette somme

de commentaires, un choix s'imposait: nous nous sommes donc limité

pour l'occasion à quelques pages, représentatives de chaque compendium.
Aussi avons-nous retenu pour la logique les Seconds Analytiques, qui

abordent le problème de la science et examinent les conditions fondamentales

28



342 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

de la connaissance scientifique. Ce livre capital est à la base de toute théorie
de la science. Nous proposons les trois premiers chapitres de l'œuvre, dans

lequels sont précisés les caractères des principes de la démonstration.

En ce qui concerne la philosophie de la nature, notre attention s'est

portée sur la Physique, l'ouvrage premier de la science de la nature, car il
pose les principes de toute la cosmologie aristotélicienne. Notre choix s'est

fixé sur le livre I, au premier chapitre, qui considère l'objet et la méthode

propres à cette science ainsi que les problèmes qui en découlent, comme par
exemple celui de la scientificitê de la philosophie de la nature. L'objet de la

physique (q.6, p. 355) est l'un des nombreux points de désaccord entre

Thomistes et Albertistes et se retrouve dans les Problemata, où Heymeric
parle, secundum viam Aïberti, du corpus mobile, s'opposant à coup d'arguments

à la conception thomiste de l'ens mobile.

Ces deux premiers textes sont élaborés selon la même méthode : le résumé

du texte d'Aristote suivi d'un commentaire sous forme de dubia. Dans les

treize 'doutes' que comportent ce passage des Analytiques, il n'y a aucun
argument opposé, alors que la Physique en compte un par question. Les

réponses de la Physique sont ainsi divisées en deux parties, la seconde

répondant à l'objection (Per hoc ad obiectum dicendum).
Du Compendium Ethicorum, en plus du prologue qui démontre la

spécificité de la science morale, nous donnons deux chapitres du premier
tractatus (ch. 7-8), que nous avons choisis pour l'attrait de leurs questionnements

et la généralité de leurs propos. En effet, ces deux chapitres traitent,
entre autres, de la nature de la philosophie, en montrent l'excellence et la
vertu: elle rend l'homme noble (ch. 7), et comme l'exprime si bien le
théorème du huitième chapitre (p. 367), qui reprend une citation d'Aristote

(Eth. Nie. X, 7, T177a25-26) : «La recherche philosophique recèle en son
sein des plaisirs merveilleux de pureté et de stabilité».

Ce traité d'éthique est sans conteste l'écrit aristotélicien le plus 'personnel'

d'Heymeric, même si, paradoxalement, il manifeste plus profondément
encore que les autres l'influence d'Albert le Grand. Il suffit de lire le prooe-
mium (p. 357-359) pour s'en rendre compte. Heymeric s'appuie principalement

sur la paraphrase d'Albert à l'Ethique, et non pas, semble-t-il, sur le

commentaire questionné SuperEthica, recueilli par son élèveThomas d'Aquin.
Bien sûr, il ne faut surtout pas s'attendre à découvrir dans les ouvrages

d'Heymeric une grande et profonde originalité de vues, ni un apport nouveau

et essentiel aux trésors des sciences humaines. Comme nous l'avons

déjà souligné, Heymeric, plus modestement, poursuit l'effort louable de

transmettre l'héritage philosophique amassé au cours de plus de vingt



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 343

siècles. Il s'applique à livrer à ses contemporains les 'vérités' des diverses

traditions philosophiques sous une forme et dans un langage personnels,

plus manifestes, d'ailleurs, dans ses traités que dans ses commentaires

d'Aristote. Il refaçonne ces divers courants de pensée, tout imprégné qu'il
est des conceptions de son maître Albert et soumis au conditionnement du
milieu universitaire qu'il fréquentait et auquel il s'adressait. Et c'est la
réunion de tous ces facteurs qui fait, pour l'historien de la pensée, la valeur
de ces œuvres et nous invite à les redécouvrir.

- JJn dernier mot concernant l'édition qui suit: pour une plus grande
lisibilité du texte, nous avons adopté l'orthographe moderne du latin, ce

qui n'est généralement pas le cas dans les deux autres parties de cette étude,

où nous avons reproduit, dans les passages cités, l'orthographe de l'édition
empruntée, et transcrit, dans les citations, la graphie des manuscrits (gardant

cependant i pour j, et v), puisqu'il ne s'agit pas à proprement parler
d'une édition.

Nous avons placé devant chaque chapitre du Compendium Ethicorum

que nous présentons la liste des questions, telle qu'elle est formulée dans la
tabula à la fin du manuscrit, ce qui permet, avec l'aide de la numérotation,
de retrouver facilement les questions à l'intérieur du texte.

Enfin l'apparat critique se réduit au strict minimum: il relève les

annotations marginales (adn. in marg.), les additions (add. in marg.jsup.

lin.), les corrections effectuées sur le manuscrit ex corr. per additio-

nem in marg. / sup. lin.) et les fautes que nous avons corrigées (cod.). Dans

certains cas, nous n'avons pas retenu la correction faite sur le manuscrit,

mais nous avons préféré la lecture précédente, pour autant qu'elle fût encore

lisible. Nous indiquons ce fait par l'expression: corr. in cod. per

- Les crochets carrés [ ] limitent les interpolations, alors que les parenthèses

limitent les suppléances.



344 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

1. COMPENDIUM LOGICAE

(Bâle, Bibl. univ., cod. F IV 15, f. 88va-89vb)

INCIPIT LIBER POSTERIORUM PRIMUS

(CAPITULUM PRIMUM)
5

Omnis doctrina et omnis disciplina intellectiva ex praeexistenti fit
cognitione, sicut patet inductive. Nam sic se habet scientia mathematica
et quaelibet ars sive generetur per syllogismum, inductionem et exemplum
et enthymema, quod est vere Syllogismus.

^ Haec autem praeexistens cognitio sive praecognitio duplex est: scilicet
quid est, quod dicitur, et quia est. Quarum prima debetur triangulo, id est
passioni. Secunda huic, quod dico: omne affirmare vel negare verum est,
dignitati videlicet et utraque unitati, id est subiecto. Cognoscitur itaque tam
maior quam minor ante conclusionem. Sed ilia prius tempore, haec vero

^ simul. Ex quo nihil inter hanc et conclusionem médiat: singularia autem sine
medio cognoscuntur. Antequam autem sit inducere vel accipere syllogismum,
quodammodo est scire, licet non simpliciter. Alioquin contingeret Menonis
ambiguitas, puta quod nihil discet, aut quae novit. Nihil enim prohibet
praecognoscere in universali, puta omnem dualitatem esse parem, et tarnen

2Q ignorare hunc vel ilium numerum esse dualitatem, et hoc simpliciter ignorare
hanc dubiam dualitatem esse parem. Et sic inconveniens non est, si seit
quodammodo, quod addiscit.

(CAPITULUM SECUNDUM)

Scire autem opinamur unumquodque simpliciter, non sophistico modo,
quod est secundum accidens, cum causam arbitramur cognoscere, propter

25 quam res est, et quoniam illius est causa, et non contingere hoc aliter se

habere. Hoc enim vocant scire tam scientes (88vb) quam ignorantes. Si

quidem est alius sciendi modus, posterius est dicendum. Ex quo constat,
quod scire est per demonstrationem intelligere eo, quod demonstratio est
Syllogismus apodicticon, id est faciens scire. Et ideo necesse est demonstrati-

30 vam scientiam esse ex veris, primis et immediatis et notioribus et prioribus
et causis conclusionis.

Ex veris dico, quoniam falsum est non ens, puta quod diameter est
symmeter. Modo, quod non est, non contingit scire.

20 si add. sup. lin.
25 et add. sup. lin.
27 est add. sup. lin.
32 falsum add. in marg.



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 345

Ex primis autem, id est indemonstrabilibus, quae non faciunt scire per
accidens, in virtute scilicet praeexistentis demonstrationis. 35

Oportet etiam causas esse priores et notiores non quoad nos nedum'quid
sunt', sed'quia sunt'. Principia prima, inquam, quia idem est, cum dico
primum et principium.

Sed notandum, quod aliquid dicitur altero notius dupliciter, scilicet
natura et ad nos. Dico autem ad nos priora et notiora, proxima sensui. 40

Simpliciter autem notiora, quae longius sunt, puta universalia, quae particu-
laribus opponuntur.

Dixi etiam ex immediatis, quia principium demonstrationis est propo-
sitio immediata. Immediata, inquam, qua non est altera prior. Cuius alia
dicitur positio, puta propositio indemonstrabilis, disciplinae non necessaria. 45
Alia dicitur dignitas vel maxima docendo necessaria. Positionum alia suppo-
sitio est, puta enuntiatio sive sit affirmativa sive negativa. Alia est definitio,
quae simpliciter ponit quiditatem sine compositione vel divisione ad esse,

quia, quod quid est unitas et esse unitatem, non sunt idem.
Et ex his apparet, quod principia demonstrationum nedum magis scibi- 50

lia et credibilia sunt conclusione, sed etiam tam certa, quod nihil est credibi-
lius ipsis in veritate et notius in falsitate oppositis ipsis principiis, ex quibus
fit Syllogismus contrariae deceptionis. Primum claret ex hoc principio:
propter quod unumquodque tale et illud magis. Secundum ex hoc, quod
alias scire quaesitum per talia principia non esset simpliciter scire per se, sed 55

per accidens et conditionale.

(CAPITULUM TERTIUM)

Ibi cavendus est error dicentium principiorum sicut eorum, quae sciun-

tur, esse demonstrationem, quia non omnis scientia est demonstrativa. Sed

immediatorum scientia est indemonstrabilis solum necessaria ex cognitione 60

terminorum.
Si namque scientia principiorum esset resolubilis in demonstrationem,

oportet, quod fieret altero istorum duorum modorum, scilicet quod demonstra-
tiones abirent in infinitum respectu principiorum aut quod idem esset notius
et ignotius. Sed primum répugnât scientiae nostrae, quae non potest transire 65

in infinitum. Secundum répugnât naturae, quae non sinit idem esse prius et

posterius respectu eiusdem, sicut accidit in syllogismo circulari, cum nihil
plus certificat circulus quam 'Si hoc est, tunc hoc est' demonstrato eodem.

36 nedum add. in marg.
37 inquam ex converti cow. per additionem sup. lin.
40 priora ex propria corv. per additionem sup. lin.
51 etiam add. sup. lin.
52 ipsis2 add. in marg.
58 eorum add. in marg.
64 esset... (62) ignotius add. in marg.
67 cum nihil plus ex cur etiam plus corr. per additionem in marg.



346 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

Verbi gratia: 'Si a est, b est' ; ergo 'Si b est, a est', et per consequens 'Si a est,

70 a est'. Vel sic syllogistice: 'Omne b est a, omne c est b; ergo omne c est a'
et conversim, ut dictum est in praecedenti compendio. Non enim licet
converti quamlibet propositionem ad alterius cuiuslibet ostensionem, nisi fuerit
de terminis convertibilibus. Et ideo Syllogismus circularis non est satis
universalis ad quodlibet demonstrandum.

75 INCIDUNT DUBIA:

PRiMUM est de titulo, subiecto et ordine huius scientiae ad praecedentem.
secundum est de veritate primae propositionis et eius resolutionis.
TERTiuM est: An divisio praecognitionis et praecognitorum sit bona?
QUARTUM est : An praecognitio maioris praecedit cognitionem conclusio-

80 nis tempore Et minor praecognoscitur simul cum conclusione praeinducta
QUINTUM est: An omnem demonstrationem oportet praescire

demonstrandum aliquo modo
SEXXUM est: An definitio ipsius scire sit conveniens?
SEPTiMUM est: An definitiones ipsius demonstrationis sint convenienter

85 assignatae
octavum est: An demonstratio procedit ex prioribus natura, quae sunt

universalia
NONUM est: An universale opponitur singulari sitque notius quoad nos

singulare (89ra) quam universale
90 DECiMUM est de sufïicientia principiorum demonstrationis indemonstra-

bilium.
UNDECIMUM est de veritate illius maximae: 'Propter quod unumquod-

que tale et illud magis'.
DUODECiMUM est: An notitia principiorum sic sufïicienter elicitur ex

95 interpretatione terminorum, ex quibus constituuntur
TERTiuM DECiMUM est: An omnium possit esse demonstratio indirecto

vel circulari discursu

(SOLUTIONES)

soLUTio primi: Titulus huius libri est: Incipit scientia Analyticorum
100 Posteriorum, id est notitia syllogismorum resolutoriorum necessitatis mate-

rialis consequentiae in sua principia, sicut scientia Priorum resolvit necessi-

tatem formalis consequentiae in sua principia. Et, quia nécessitas materiae
consequitur necessitatem formae, sicut compositum est posterius simplici,
ideo haec scientia dicitur Posteriorum Analyticorum.

105 Cuius subiectum est demonstratio, non ea, quae ingeniöse per admiratio-
nis et inquisitionis experimentalis modum est inventa, sed demonstratio

72 fuerit: fuerint cod.

94 notitia ex sufïicientia corr. per additionem sup. lin.



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 347

doctrinaliter resoluta et tradita, de qua dicuntur proprietates et passiones

per eius principia in forma demonstrationis inventivae posita. Etiam nimi-
rum demonstratio doctrinalis, quae est actus discursivus doctoris, ostendit et
demonstrat veritatem et scientiam demonstrationis disciplinalis, quae est no
(actus) discursivus, imperfectus, discibilis. Sic enim dicentes eripimur ab
hoc insolubili, quod omnis scientia habetur per demonstrationem. Si ergo
sit aliqua scientia demonstrationis, ilia generatur per aliam demonstrationem
et sic demonstrationis esset prior demonstratio sine termino et statu.

soLUTio secundi : Omnis doctrina intellectiva - id est quaelibet scientia 115

'propter quid', quae innotescit per assertionem causae iuxta illud primi
Metaphysicae : «Hi docent, qui causas quaesitas reddunt» - fit ex praeexis-
tenti cognitione, id est ex cognitione intellectiva et resolutoria causarum
etc. docibilis quaesiti, sicut fit in scientiis mathematicis et aliis scientiis
doctrinalibus. 120

Item, omnis disciplina intellectiva - id est quaelibet ars discipularis ex
prioribus quoad nos generata, qualis est physica et aliae facultates, quae
generantur per experientiam et inductivam exemplaremve suasionem - fit
ex praeexistenti cognitione talium principiorum nostrae discipulari infirmi-
tati magis proportionatorum et cognitorum, sicut apparet primo Physicorum 125

et in principio quinti Metaphysicae.
Et haec explanatio videtur consonare textui salvo illo intellectu commu-

ni, quo solet dici, quod disciplina et doctrina sunt unus habitus sciendi, qui
dicitur doctrina in ordine ad doctorem, a cuius ore procedit, vel in ordine
ad virtualitatem effectivam principiorum demonstrativorum. Dicitur autem 130

disciplina in discipulo et intellectu possibili atque in conclusione demonstrata
receptus.

soLUTio TERTii : Sic, quia omnis praecognitio est immediata et indemons-
trabilis notitia. Aut igitur est praecognitio ipsius esse simpliciter aut ipsius
esse quiditative dicti. Si primum, tunc est praecognitio 'quia est'; si secun- 135

dum, tunc est praecognitio 'quid est*. Nec obstat, quod 'quid' et 'quia' (sunt)
quaestiones, quoniam non sunt quaestiones demonstrativae, ostensibiles
secundum quod huiusmodi, ut videndum posterius est. Accipitur autem
hie 'quia', prout est nota syncategorematica indifferens cum 'si' et 'quia',
quomodo philosophus in secundo huius accipit ipsum, cum dicit'quid est' 140

praesupponere 'quia'; et similiter 'propter quid' praesupponere 'quia est'.
Hoc itaque primo cognitionis genere praenoscitur dignitas sive principium
demonstrationis complexum eo, quod id significat esse tantum, ut scilicet
stat in compositione extremorum. Praenoscitur etiam subiectum hoc modo

quoad eius existentiam et non passio eiusdem. Sed secundo praecognitionis 145

modo non praenoscitur dignitas eo, quod definitio est solius incomplexi, sed

est tarn subiecti quam passionis per formalia suorum genera.
soLUTio quarti: Sic, quia notitia universalis (89rb) est confusa prae-

notitia conclusionis. Qua existente non statim innotescit conclusio, donee

133 indemonstrabilis ex demonstrabilis corr. per additionem sup. lin.
137 ostensibiles: ostensibile cod.



348 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

150 per subsumptionem educatur de potentia confusa. Minor enim eius est pro-
xima et propria causa conclusionis. Et ideo, quia causa remota non ponit
suum effectum statim, cum est, sed illud facit causa proxima, maiore praepo-
sita et praecognita non statim cognoscitur conclusio, sicut fit cognita minore.

soluti quinti: Certum est, quod ante conclusionem discursus demon-
155 strativi aliquo modo praescitur scientia conclusionis in maiore et minore,

sicut patet ex praehabitis in distinctione triplicis scire secundo Priorum.
Sed an ante omnem motum admirationis et inquisitivi discursus praesit in
desiderio ingenii admirantis discendorum aliqua praecognitio, non tam
perspicuum est eo, quod dicit Aristoteles intellectum nostrum esse velut

160 tabulam rasam, in qua nihil est depictum. Dico tamen, quantum deservit
proposito relicta perfection determinatione usque ad alia loca posteriora,
quod omnis admirabilis scientia est humano intellectui habitualiter a princi-
pio suae creationis admiratorie inchoata. Qui quidem habitus sic inchoatus
fluit in omni motu rationis de potentia formali ad actum. Alioquin generatio

165 virtutum et scientiarum esset per modum impressionis extrinsecae. Sicut enim
principia sciendi sub radio intellectus agentis informantur in virtute docendi
et erudiendi ingenium secundum actum perfectum, ita intellectus possibilis
sub eodem radio sibi influxo informatur in virtute eruditionis aptabilis et
imperfectae. Alioquin irridiatio intellectus esset sterilis et otiosa.

170 soLUTio sexti: Sic, quia scire est actus formalis scientiae stantis in
actu exercito suae generationis vel est scientia in agere, quae propria est
conclusioni. Tale enim scire dependet a scire in universalibus et in propria
forma, quod dependet a praescientia praemissarum sive a sua causa. Scire

ergo hoc modo est «cognoscere causam, propter quam res est», id est cogno-
175 scere conclusionem per virtutem essentialem antecedentis suae propriae

causae, «et quoniam illius est causa» semper per appropriationem converti-
bilem, et quoniam «impossibile est hoc aliter se habere», id est discursus ille
communis necessariae consequentis ex universali tali antecedente, in quo
noscitur nécessitas formalis ipsius syllogismi generantis scire. Ex hoc patet,

180 quod scire hoc modo definitum est scire propter quid perfectum in materia et
forma necessitatis.

soLUTio septimi: Sic, quia, ut patet ex definitione ipsius scire: ipsum
scire est actus scientiae eductus de potentia materiali et formali ipsius
causae. Sed nécessitas formalis est virtus formae syllogisticae. Nécessitas

185 autem materialis est virtus realis habitudinis causae ad effectum. Igitur,
cum haec duo sint simul in demonstratione, consequens est, quod «demonstratio

est Syllogismus faciens scire». Faciens, inquam, scire eo modo, quo
motus facit formam, puta formaliter, secundum quod est una via materiae
intermediae, et efficienter secundum quod actio moventis. Sic enim demon-

190 stratio efficit scientiam efficientia suae significationis ad mentem discipuli
et tamen formaliter vehit scientiam ad suum terminum, scilicet conclusionem.

163 admiratorie ex admirationis corr. per additionem in marg.
168 aptabilis: aptibilis cod.

188 una add. sup. lin.



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 349

Solutio etiam alterius definitionis, cum sit corollaria ad iam tacta, satis
liquet ex declaratione inductiva textus. Nec est in illa particularum plurali-
tate aliqua superfluitas, ex quo explicant conditiones causales praemissarum
generantium scientiam conclusionis. Nam hae particulae «ex veris, primis et 195
immediatis» significant irresolubiles proprietates principiorum demonstrati-
vorum, et hae particulae «ex prioribus, notioribus et causis» significant
proprietates eorundem principiorum in ordine ad conclusionem demonstrandam.
Primae particulae adaptantur illi, quod dicitur in prima definitione ipsius
scire: «causam, propter quam res est cognoscere», et secundae (89va) inferun- 200
tur ex illa secunda parte dictae definitionis, qua dicitur «et quoniam illius
est causa» etc. Primae particulae exprimunt virtutes essentiales et primarias
aliorum propositionum.

solutio ocTAVi : Omnis demonstratio 'propter quid', quae definita est,

procedit ex prioribus et notioribus naturae constituenti ea in esse compositi. 205

Ergo etc. Secus est in demonstratione 'quia' procedenti ex effectibus vel
signis, ut inferius est dicendum.

solutio NONi: Universale opponitur singulari subalterne secundum
modos quantitatis enuntiativae eo, quod universale est totum, singulare vero
pars. Etiam opponitur singulari oppositione correlationis praedicati et 210
subiecti, participantis et participati, actus et potentiae, et sie de aliis. Et
est universale notius naturae, cuius virtus praevenit terminos extrinsecae
designationis ipsius formae communicabilis. E converso particulare, quia
eadem sunt prineipia cognoscendi essentialiter hoc modo et essendi. Modo

prineipia essendi sunt prineipia notiora naturae. Quod primo obicitur sensibus 215
nostris, per quorum ministerium assurgimus ad abstractam agnitionem
intellectus, est notius quoad nos quam universale. Regulariter enim certum
est, quod unumquodque illi est notius, cui est propinquius in ordine consti-
tutionis quoad cognitum componens et in ordine resolutionis quoad cognitum
abstrahens. Ideo universale ante rem est naturae constituenti rem in esse 220

individuo notius universali in re. Et universale in re, secundum quod résultat
ex particulari unione principiorum individui tamquam communis terminus
generationis, nobis notius est quam singulare secundum suum proprium esse.

Verumtamen particulare nobis notius est ipso universali. Patet ratio eo,

quod cognitio sensitiva in nobis praevenit intellectivam. 225

solutio decimi : Omne prineipium demonstrationis aut est complexum
aut incomplexum. Si secundum, tunc est definitio. Primus modus est duplex :

aut enim notum est omnibus per necessitatem, et sic est dignitas, quae sic

dicitur, ex quo seipsam dignificat in certitudine veritatis; vel dicitur maxima
eo, quod ea nulla est certior vel maior in virtute verificandi, vel quia maxime 230

facit credere. Aut est per se notum in quadam determinata scientia, et sic

est positio seu hypothesis eo, quod sine inquisitione ponit et stabilit credu-
litatem in determinato sciendi genere, sub quo principio non continetur
petitio, quae petit supponi eius veritatem tamquam per se notam eo, quod

217 quoad nos add. in marg.



350 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

235 illa non est propositio immediata vel indemonstrabilis. Ad hoc enim, quod
propositio sit immediata, requiritur, quod careat numéro medio sui a parte
ante, quod est eius causa ostensiva, et quod sit proxima conclusioni, quam
demonstrat.

SOLUTIO UNDECiMi : Ilia maxima est vera in causis per se et univoce, et
240 maxime in efficientibus et finalibus, ut innuit philosophus in textu, quia

praemissae sunt causae efficientes conclusionis. Et adiungit hoc exemplum:
«propter quod aliquid amamus, illud est magis amicum».

Dico autem 'in causis per se' ad differentiam causarum per accidens
ideo, quia non influunt efïectui formam suae denominationis, sicut vinum

245 inebriat, sed non per essentialem influxum formae suae speciei. Et ideo talis
causa non proprie per se, sed per accidens dicitur causa propter quam illius
effectus. Cuius Signum est, quod inebriat omne, quod irrigat vel cui infunditur.

Dixi 'in univocis', quia causae aequivocae non communicant cum suo
effectu nisi nomine tantum aut nec nomine nec ratione. Ideo effectus non

250 fit talis vel talis per virtutem formalem vel substantialem huiusmodi causae.
In signum cuius: causa aequivoca semper innititur causae univocae, per
quam appropriatur suus influxus efïectui, sicut sol mediante homine générât
hominem et producit calorem per se mediante igni vel per accidens mediante
motu.

255 Dixi (89vb) iterum 'in causis efficientibus et finalibus', quia illae influunt
formam in similitudinem naturae vel bonitatem in similitudine finis seu
finalis perfectionis. Et ideo effectus denominationis resolvit in denomina-
tionem illarum causarum.

Secus est in causis materialibus et formalibus eo, quod materia et forma
260 sunt causae elementares constituentes compositum ex materia et eis virtute

formae totius ipsis communiter comprehendentis et non virtute separata
utriusque. Ideo nec forma assimilât compositum suae substantiae nec
materiae suae. Et ideo non sequitur : homo est animal propter animal sensibi-
lem; ergo illa est magis animal. Vel homo est animal propter animalitatem ;

265 ergo animalitas est magis animal. Vel homo est corruptibilis propter mate-
riam; igitur materia est magis corruptibilis, et sic de aliis.

Quorum etiam alia est causa, quia demonstratio totius non potest
reflecti supra partem nisi indirecte et oblique. Et, licet praedicta régula sic
sit moderanda, tamen potest dici, quod tenet in omnibus causis 'propter

270 quid' tarn extrinsecis quam intrinsecis respectu attributorum, quae ipsis
conveniunt causaliter et effectibus participative. Sic enim in proposito
praemissae magis sciuntur conclusione non formaliter eo, quod sunt indemonstra-
biles, sed virtualiter seu causaliter. Sic etiam bene sequitur : hoc est aliquando
album propter albedinem ; igitur albedo est magis alba per virtutem formae,

275 et sic de aliis. Prima tamen expositio est conformior communi sententiae
commentatorum.

soLUTio duodecimi: Sic, quia omne verum est obiectum intellectus
discernentis sive iudicantis hoc esse hoc vpl non esse hoc per conformitatem
essentiae ipsarum rerum, quarum compositio et divisio est apud intellectum.

280 Igitur, si talis cohaerentia fuerit in re primaria necessitate et incommutata,



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 351

id est unica, necessario intellectus videns et discernens illam habitudinem
in iudicio veritatis. Et, sicut illa coinhaerentia est inseparabilis et indi-
visibilis in re, nulli innitens antecedenti cohaerentiae unitur a parte rei in
essentialibus similitudinibus eorum, quae sic se invicem cohaerent, vel in
signis vocalibus. Per inventionem autem intellectus manuducitur in assensum 285

talium veritatum per similitudines essentiales, ut dictum est. Sed per doctri-
nam solo egemus in his adminiculo signification^ terminorum.

soLUTio TERTii DECiMi : Sicut dicitur in textu, scientia demonstrativa
est resolutoria conclusionis in principia demonstrationis. Et ideo scientia
est interminata in se. Terminatur autem extra se ad intellectum principiorum. 290

Si igitur fuerit infinita, non sunt possibilia ambiri discursu resolutorio
intellectus finitae potestatis - qualis est intellectus humanus -, et si fiat
circulus, autem tune transit demonstratio de 'quia' in 'propter quid' et e

converso. Non autem potest intelligi, quod in una forma syllogizandi talis
circulus possit fieri sine implicatione contradictionis. 295

2. COMPENDIUM NATURALIS PHILOSOPHIAE

(Bâle, Bibl. univ., cod. F VI 6, f. 91ra-91vb)

(COMPENDIUM PHYSICORUM: CAPITULUM PRIMUM) (91ra)

Quoniam quidem intelligere et scire contingit circa omnes scientias,

quarum sunt principia aut causae aut elementa, ex horum cognitione, ex quo 5

unumquodque arbitramur cognoscere, cum causas primas et principia cog-
noscimus usque ad elementa, igitur in scientia naturali temptandum est

prius de huiusmodi principiis determinare. Prius dico quoad nos, quibus non
sunt eadem nota et naturae sive simpliciter. Quin immo confusa et naturae
incertiora sunt nobis prius nota. Unde patet, quod ex universalibus in singu- 10

laria oportet procedere eo, quod universale quoddam totum est, quod notius
est secundum sensum quam partes, sicut etiam patet de toto essentiali
definito, quod prius innotescit indistincte secundum se quam distincte per
suas partes. Quin etiam id idem claret ex signo, quo pueri primo appellant
omnes viros patres et omnes feminas matres. Posterius autem unumquodque 15

horum determinant.

INCIDUNT DUBIA:

PRiMUM est: An omne scire et intelligere sit ex causis primis et elementis

cognoscere
(1) Quod non, quia sic omnis scientia esset sapientia, cui sapientiae 20

dumtaxat prima principia sunt nota.



352 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

(2) Etiam sic mathematica, quae considérât tantum unum genus causae,
esset imperfectissima scientia, cum tarnen sit perfectissima et exemplar
omnium aliarum scientiarum.

25 secundum est: An per causas recte intelligantur causae finales, per
principia causae efficientes et per elementa causae intrinsecae, scilicet materia
et forma

Quod non, quia principium ambit omne genus causarum, ut dicitur quin-
to Metaphysicae, et sic etiam causa. Ergo per principium non proprie intelli-

30 gitur efficiens causa neque per causam aliqua causa determinata. Sic etiam
elementum dicitur quasi 'ylementum' ab 'yle', quod est materia. Ergo causa
formalis non videtur recte comprehendi sub eius nomine.

tertium est: An scientia naturalis procedat per huiusmodi media
cognoscendi

35 Quod non, quia esse physicum seu naturale non dependet nisi ex tribus
causis, scilicet materia et forma et efficienti et non a fine. Ex quo finis non
habet realem influxum, sed tantum intentionabilem.

quartum est: An physica, quae vocatur naturalis scientia, sit vera
scientia

40 Quod non, quia scientia est necessariorum. Sed res naturales sunt valde
contingentes, siquidem mobiles et numquam in eodem statu permanentes,
generabiles et corruptibiles.

quintum est: An physica sit scientia una?
Quod non, quia habet plura subiecta, puta ens mobile et corpus mobile.

45 Modo scientia dicitur una ab unitate subiecti primo Posteriorum et tertio
De anima.

SEXTUM est: Quid horum subiectorum sit philosophiae naturali
proprium?

Videtur, quod ens mobile, quia illud cadit in definitione propriae passio-
50 nis, quam primo et principaliter considérât physicus, scilicet ipsius motus

iuxta illud huius: motus est actus entis in potentia etc., et non corpus mobile.
Ex quo illud in sexto huius demonstratur esse. Modo de subiecto debet
praesupponi 'si est'.

septimum est: An innata est nobis via ex incertioribus naturae ad cer-
55 tiora eidem procedere?

Quod non, quia quemadmodum natura procedit de potentia ad actum,
ita et cognitio.

octavum est: An universale et totum sint singularibus et partibus
magis nota

60 Quod non, quia universale est causa singularium, ut (91rb) habetur
septimo Metaphysicae. Et totum est perfectio suarum partium. Sed secundum
ordinem naturae causa est ante causatum et perfectivum ante perfectibile.
Ergo hinc inde est ordo naturae et per consequens non ordo noster, si ita est,
quod isti ordines sunt e diverso.

38 scientia add. in marg.



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 353

nonum est: Utrum definitum sit notius suis definientibus 65

Quod non, quia sua definientia sunt universaliora eo, quod quaelibet
pars definitionis est in plus suo definito secundo Posteriorum. Sed universalius
est nobis notius, ut dictum est.

(SOLUTIONES)

SOLUTIO Primi: Sic loquendo de primis, id est irresolubilibus in genere 70

cuiuslibet scientiae eo, quod scientia est habitus demonstrationis resolu-
toriae genitus per principia prima illi scientiae appropriata, ut habetur primo
Posteriorum.

(1) Argumentum autem primum procedit de primis principiis non
propriis, sed transcendentibus omne genus specialis scientiae. 75

(2) Solutio secundi sic argumenti eiusdem dubii dicitur, quod utique
mathematica habet principia, causas et elementa doctrinae, licet suum
scibile abstrahit a materia et fine etiam et efficiente.

Quod si replicando dixeris: eadem sunt principia essendi et cognoscendi;
ergo, si mathematica habet quattuor causas cognoscendi, habebit totidem 80
essendi :

Solutio: Sicut dicit philosophus tertio decimo Metaphysicae : In
mathematicis neque est bonum neque est finis propter hoc, quod non consi-
deratur ibi forma per analogiam ad motum et moventem, quorum est finis
et bonum. 'Finis' dico, id est terminus respectu motus et bonum, id est 85

appetibile intentum a motore.
per hoc ad OBiECTUM DiCENDUM, quod subiecta scientiae mathemati-

calis, cum sint formae tantum absolute consideratae sine habitudine ad alias

causas, non habent principia cognoscendi esse earum alia a principiis essendi.

Sed passiones mathematicae fluunt efficienter a principiis suorum subiec- 90

torum et reflectuntur ad eadem subiecta sicut ad materiam subiectivam
eorundem et hoc secundum'rationem ad imaginationem reflexam. Ideoque,
sicut illae demonstrantur suis subiectis inesse per principia, causas et elementa

demonstrandi, sic etiam proportionabiliter resolvitur esse earum ad esse

adhuc eadem. 95

solutio secundi dubii : Sic antonomastice, nam finis est causa causa-

rum et efficiens est causa ipsius fieri, in quo fieri initiatur seu principiatur
esse rei naturalis. Ergo recte efficiens dicitur principium plus quam aliae

causae. Et elementum est id, ex quo irresolubile in speciem aliam elementa-

tum componitur. Sed materia et forma veniunt in compositionem rei natura- 100

lis terminantes resolutionem eiusdem. Ergo ne proprie et principaliter dicun-
tur elementa profecto sic.

per hoc ad obiectum dicendum, quod bene probat de communi

quid nominis principii et causae, cum quo tarnen stat dicta positio loquens
de principali significato principii et causae ad genus causae contracto. Et, 105

95 eadem add. in marg.



354 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

quod adducebatur de elemento, bene probat, quod propriissime materia
elementum dicitur. Attamen propter naturalem proportionem materiae et
formae simul venientem ad compositionem coelementaria dicuntur principia.
Et sie ambo nominantur elementa.

110 SOLUTIO tertii: Sic, ut patebit secundo huius, nam res naturalis per
fieri progreditur ad esse et fieri oritur a causa movente, quam dirigit et ordi-
nat intentio finis, ne casualiter exorbitet. Et ipsum esse stat in compositione
materiae et formae.

per hoc ad obiectum dicendum, quod bene verum est, quod ipsum
115 esse non immediate dependet a quattuor causis, sed a materia et forma, sicut

ipsum fieri dependet ab efficiente et fine, nisi velimus extendere virtutem
causae ad producere et conservare, quia révéra esse rei (91 va) naturalis, licet
non immediate derivatur a fine et efficiente, tarnen conservatur per virtutes
earum eo, quod unio componentium continetur per virtutem extrinsecam

120 componentis. Quod componens est efficiens finaliter imbutum, sicut videmus
in artificialibus, quod compago domus vel cuiuspiam alterius apotelesmatis
continetur per clavos et alias iuncturas ab aedificatore factas, quae, si diu-
turne fuerint, commendant suum artificem. Et per hune modum efficiens
et finis possunt esse principia innotescendi rei naturalis secundum suum

125 esse consideratae.
SOLUTIO quarti: Sic, quia habet proprium subiectum, cui per eius

propria principia demonstrantur inesse propriae passiones. Nempe corpus
mobile est subiectum, cui demonstrantur inesse motus per naturam, quae est
trinum principium corporis mobilis, siquidem, ut claret secundo huius,

130 materia, forma et privatio sunt partes subiectivae naturae.
per hoc ad obiectum dicendum, quod huiusmodi entia dupliciter

considerantur: uno modo secundum esse inferius et existentiae eorum, quod
est singulare et pro tanto non scibile neque definibile.

Alio modo secundum esse superius et quiditativum, quod dicitur esse
135 essentiae stans in continuo et perpetuo fluxu a suis causis specificis: et hoc

tam est universale quam stabile et per consequens scibile.
SOLUTIO quinti: Sic unitate analogiae reducentis omnia quaesita in

libris physicae ad corpus mobile tamquam ad id, cuius vel sunt principia vel
passiones vel partes subiectivae. Qualis unitas sufficit scientiae, ut dicitur

140 quarto Metaphysicae, propter hoc, quod triplex scibile cuiuslibet scientiae,
scilicet dignitas, subiectum et passio, nequit aliter uniri.

Non enim passio est generis univoci cum subiecto neque dignitas, quae
est principium complexum, univocatur cum subiecto et passione in complexis.
Igitur, si quaelibet scientia colligat haec tria scibilia suae unitati, sufficit

145 analogia.
per hoc ad obiectum dicendum, quod, etsi utrumque illorum ponere-

tur subiectum physicae, tamen non per rationes disparatas, sed analogice

121 apotelesmatis ex apostematis corr. per additionem in marg.
138 physicae: philosophiae cod.

142 neque... (143) subiecto add. in marg.



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 355

cognatas. Quae cognatio prohibet scire pluralitatem, nam ens mobile hoc
dicit communiter, quod corpus mobile proprie.

SOLUTIO sexti : Sicut statim dictum est corpus mobile eo, quod illud est 150

proprium motus subiectum, a quo proportionaliter fluit ipse motus tarn secundum

genus quam secundum speciem secundum quid, quia motus est in genere
continui accipiens continuitatem hanc intrinsece a quantitate sui mobilis
considerati secundum esse generis. Sed constat ens mobile ex genere suo,
quod est ens, non esse divisibile vel continuum, sicut corpus mobile habet 155

rationem continui eo, quo corpus. Secundum Albertum motus, qui est
actus exercitus a natura, fluit ab aptitudine naturae, quae dicitur mobilitas.
Ergo corpus mobile est in philosophia naturali proprium et adaequatum
subiectum.

per hoc ad obiectum DiCENDUM, quod ilia definitio motus est formalis. 160

Et ideo hoc, quod dico entis in potentia, non stat pro subiecto motus, sed

pro forma imperfecta per privationem, rationem potentiae fluxibilis et trans-
mutabilis accipiens. Et, quod additur corpus mobile demonstrari esse, non est

verum. Sed demonstratur (91vb) motus posse inesse cuilibet corpori mobili.
Illud est physico vel naturali eo, quod corpus mathematicum vel metaphysi- 165

caliter consideratum non est proprium subiectum motus. Igitur hanc obiec-
tionem faciens incidit in ignorantiam porphyrii et plurimum aliorum
philosophorum nescientium distinguere inter aptitudinem clausam in virtute
nominis ipsius, differentiae formalis et passionis accidentaliter subsequentis.
Unde corpus mobile uno modo est mobile per aptitudinem substantialem, id 170

est per virtutem essentialem naturae in materiam, formam et privationem
distinctae. Alio modo per motum, qui est actus naturae, et hoc secundo
modo corpus demonstratur mobile in sexto huius. Sed in hac ratione signi-
ficandi non est subiectum aggregatum ex subiecto et passione. Primo vero
modo est subiectum, quomodo dicitur mobile quasi naturale. 175

SOLUTIO septimi : Sic, quia nostra cognitio oritur a sensu et sic resolvitur
ordo cuius a posteriori ad prius. Natura e converso inchoat suum actum
productionis a priori ad posterius. Unde fit, quod ea, quae secundum viam
constitutionis sunt priora, ilia sunt naturae notiora. E converso autem ea,

quae in constituto esse sunt posteriora, sunt nobis notiora. Constat autem ex 180

primo Metaphysicae, quod primo producitur particulare et consequenter
universale. Ergo in hoc ordine universalius est notius.

per hoc ad obiectum dicendum, quod bene probat ordine naturae
naturatae, qui oritur ab imperfecta et terminatur ad perfectum. Sed proposi-
tum intelligitur de ordine naturae naturantis, id est rem naturalem in esse 185

producentis. Uli enim natura priora sunt ea, quae in ordine emanationis
sunt ei propinquiora. Sed sic principia praeveniunt principiatum, et princi-
piatum singulare principiatum universale praevenit, et minus universale

magis universale. Proportionaliter sicut in artificiali productione, quia,

155 esse: sunt cod.
156 Albertum: bero tunc cod.

164 corpori add. sup. lin.
177 cuius add. sup. lin.



356 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

190 quomodo se habet artifex ad productionem artificialem, ita proportionaliter
licet non omnino, sicut se habet natura naturans ad productionem naturalem.

SOLUTIO octavi: Sic propter causam statim dictam, quia totum non
constituitur nisi ex suis primis partibus et universale non producitur nisi in
particulari immediate terminante actum productionis, ut dicitur primo et

195 septimo Metaphysicae.
PER HOC AD OBIECTUM ISTIUS ET SUBSEQUENTIS DUBIORUM DICENDUM,

quod partes definitionis ut pars, id est essentiale constitutivum quiditatis
definiti, prior est definitio in ordine naturae speciem formantis, licet hoc idem,
quod est pars consideratum sub ratione totius universalis, sit communions

200 definito et ex hoc quoad nos notior eo, de quo ut totum praedicatur. Et sic
obiectio pro ilia parte peccat secundum accidens. Etiam, licet totum sit
perfectius parte qualibet secundum esse, tarnen secundum suum fieri
integrale accipit compositionem ex unione suarum partium primarum, quomodo
intelligitur Veritas aristotelis et quaesiti quoad alteram eius partem.

3. COMPENDIUM ETHICORUM

(Londres, Wellcome Library, cod. 12)

CAPITULUM PRIMUM PROOEMIALE (f. 92ra)

(1) Quomodo continuatur hoc compendium aliis?
(2) Quare istud compendium dicitur morale
(3) Qualis est forma huius compendii
(4) Quomodo dividitur hoc compendium

GLOSSA

(1) Quem ordinem habet scientia moralis ad alias scientias?
(2) Quotupliciter moralis scientia sequitur alias
(3) Quare moralis philosophia est completorium omnis philosophiae
(4) Quot sunt causae moralis scientiae
(5) Utrum de virtute sit scientia?
(6) Utrum virtus sit de numéro scibilium vel assuescibilium
(7) Utrum scire valet ad virtutem?



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 357

(Ira) Incipit Compendium Ethicorum editum a venerabili viro, artium
magistro et sacrae theo logiae doctore, egregio magistro Heymerico de Campo

CAPITULUM PRIMUM PROOEMIALE (f. lra-lva)

(I) CIRCA PRINCIPIUM PROOEMIALE HUIUS OPERIS ETHICORUM

(1) Post ea, quibus homo uniatur ad intellectus perfectionem, subsequi- 5
tur negotium purgans affectum, quo nedum perficitur homo in scire, sed in
esse.

(2) Quod non inconvenienter dicitur morale eo, quod docet distinctio-
nes virtutum, quibus anima in contemplationibus erudita moribus instruitur
et homo bonus efficitur. 10

(3) Erit autem forma huius inquisitionis superficialis et topica propter
materiae sibi subiectae plurimam contingentiam certas demonstrationes
prohibentem.

(4) In ordine sua theoremata continens per se nota, quae sequitur
summi boni per opera virtutis attingibilis patens investigatio, cui ortus 15

virtutum erit consequens, in singularis propriam determinationem finaliter
terminata.

(II) GLOSSA

(1) Circa huiusmodi initium primo dubitatur: Quem ordinem habet
scientia moralis ad alias scientias 20

Dicendum, quod hunc, quia aliae scientiae sunt perfectiones intellectus

et perficiunt ipsum in finem scientiae. Ista vero perficit affectum in finem,
qui est operari et bene vivere, quia scire hie parum prodest, sed operari.
Intellectus enim illuminatur et affectus purgatur: intellectus per abstractio-

nem, affectus per coniunctionem. Et ideo purgatio attribuitur affectui. Et ob 25
hoc scientia moralis dicitur habitus purgans affectum. Et ita differunt
intellectus et affectus. Sicut ergo intellectus praecedit affectum, et cognitio
opus, ita illae scientiae hanc.

(2) Secundo dubitatur: Quotupliciter ista scientia alias sequitur?
Dicendum, quod quadrupliciter: primo, quia haec considérât de 30

bono (lrb), aliae de vero. Sed verum est proprietas formae, bonum finis. Sed

forma est ante finem. Item, scientia de formis praecedit scientiam, quae
ordinatur in finem.

Secundo : Aliae sunt perfectiones intellectus, haec affectus. Modo
intellectus praecedit affectum. - Si dicas: Affectus est voluntas. Sed voluntas 35

est liberior intellectu. Ergo praecedit: Dicetur, quod affectus non nominat

22 perficit: perficiunt cod.

23 parum ex primario corr. per additionem sup. lin. / sed operari add. in marg.
34 secundo ex item corr. per additionem sup. lin.

24



358 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

voluntatem simpliciter, sed affectatam aliqua rectitudine rationis. Ideo,
quoniam voluntas dicitur afiectus, tune sequitur rationem.

Tertio: Ista sequitur sicut opus rationem operis et practicum specula-
40 tivum. Aliae sunt speculativae, haec vero practica.

Quarto: Fructus huius consistit in amore, aliarum vero in cognitione.
Modo amplexus amoris supponit cognitionem.

(3) Nihil enim diligitur nisi cognitum. Prima ratio est ex parte subiecti,
secunda ex parte potentiae, tertia (ex parte) habitus in se, quarta ex parte

45 finis. Ideo dicit avicenna, quod ista scientia est completorium totius philo-
sophiae. Ideo ultimum obtinet locum, quia, sicut hora completorii homines
parant se ad requiem, ita habita ista scientia homines et anima stantes in
opere delectationis quasi rapti per speciem et dulcetudinem ultimi boni
obdormiunt et iocunde quiescunt.

50 (4) De causis est satis manifestum. Et primo de efficiente. Forma est

duplex: tractatus est quadruplex secundum quattuor partes hic principales.
Forma tractandi est modus agendi, qui patet secundum processum in theore-
matibus et corollariis huius editionis. De causa finali: est enim félicitas
sive ut boni fiamus. Sed causa materialis est bonum hominis inquantum vir-

55 tus moralis hominem ad perfectionem felicitatis promovens.
(5) Sed videtur, quod de virtute non posset esse scientia, quia virtus

(est) corruptibilis
Item, causa virtutis est voluntas humana. Sed haec est contingens

et mobilis. Ergo et virtus.
60 Dicendum, quod virtus dupliciter sumitur: uno modo secundum

substantiam eius; alio modo secundum esse, quod habet in virtuoso. Et hoc
ultimo modo est bene contingentis naturae per vires circumstantiarum,
quibus hoc modo ipsa subicitur. Et sic non est bonum scibile, sed consuetudi-
nale et assuescibile.

65 Est enim virtus secundum substantiam, id est virtus, ut stat in habitu-
dine (Iva) illarum dignitatum emanantium a ratione et illustrantium super
bonitate operis. Et illae dignitates sunt principia universalia et semina omnis
boni inscripta supremo parti rationis, quae dicitur mens aut synderesis aut
secundum theologos vermis conscientiae rodens damnatos, causans in eis

70 gravissimam poenam, quamquam non aliam haberent ratione, cuius conce-
duntur prima principia et dignitates per se notae: «Omnia bonum appetunt»,
«omne bonum est faciendum», et sic de aliis.

(6) De numéro scibilium: Quamvis virtus secundum esse, quod
habet in virtuoso, est sic scibilis nec est de numéro bonorum exercitabilium,

75 nisi supponatur esse virtutem per continuam exercitationem in agente
virtuoso, sed est bonum consuetudinale sive assuescibile eo, quod haec
scientia dicitur moralis a 'more', qui per consuetudinem inest, sicut per
consuetudinem aliquis dicitur morosus, ita etiam moralis.

(7) Sed ex istis videtur, quod scire maxime valet ad virtutem, quia
$0 indicat essentiam virtutis. Modo res verius cognoscitur in suis causis quam

69 theologos ex philosophos corr. per additionem in marg.



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 359

in esse. Essentia enim verior est quam esse. Verum est, quod in ratione
cognitionis essentia verior est, scilicet scire maxime prodest ad cognitionem
essentiae et veritatis, sed non bonitatis et finis. Modo esse verius est in natura
boni et finis quam scibilis essentia.

Item, videtur, quod virtus non sit de numéro bonorum scibilium, 85

quia habetur virtus per cognitionem syllogismi practici, qui concludit scien-
tiam et non opus. Ergo virtus est tantum operabilis.

Solutio: Scibilis est, ut prius patuit. Et adhuc, quia, quicquid ab
immobilis causae procedit influentia, est scibile. Sed virtus est huiusmodi et
procedit a prima invariabili causa. Est enim vestigium et resultatio divinae 90

et purae virtutis. Ideo dixit plato virtutem esse donum Dei, sic dicens:
«Omne datum optimum, omne donum perfectum est sursum a Pâtre lumi-
num descendens, apud quem non est transmutatio nec vicissitudinis obum-
bratio». Ideo de essentia virtutis est scientia, dependet ab hac invariabili
causa. 95

(TRACTATUS PRIMUS) : CAPITULUM SEPTIMUM (f. 92vb-93ra)

(I) Utrum, quern virtus nobilitat, sit nobilis
(II) Utrum philosophia ignobilem Platonem nobilitavit
(III) Utrum sine studio philosophiae aliquis beate vivit (93ra)
GLOSSA

(1.1) Quomodo different naturalis nobilitas et moralis
(1.2) Utrum virtus nobilitat animam
(1.3) Utrum anima sit ignobilis?
(1.4) Utrum scientia absque virtu te nobilitat?
(1.5) Utrum bona exteriora nobilitant?
(1.6) Utrum bona corporis nobilitant
(II. 1) Utrum philosophia ignobilem Platonem nobilitavit?
(II. 2) Utrum philosophia sit vanitas
(II. 3) Utrum sine fide homo potest reduci ad Deum
(II.4) Utrum relucentia et vestigium divinae bonitatis sit rei nobilitas?
(II .5) Quomodo in scientia repraesentatur imago et vestigium conditoris?
(II.6) Utrum omniscientia est nobilitas animae?

(II. 7) Utrum nobilitas sit efïectus virtutis
(II. 8) Unde nobilitas naturae sumpsit originem
(11.9) Utrum virtutes morales nobilitant sua subiecta?
(11.10) Utrum virtus corporalis hominem dignificat?
(111.1) Utrum bene vivere sit secundum qualitatem corporis vivere?
(111.2) Utrum aliqui salvantur, qui non sunt philosophi?
(111.3) Utrum philosophia sit necessaria ad perveniendum ad virtutes
(111.4) Utrum virtus moralis facit amare creatorem?

91 et purae add. in marg.



360 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les oeuvres d'Aristote

TRACTATUS PRIMUS: CAPITULUM SEPTIMUM (10va-12va)

(I. Theorema) : Nobilis est ille, quem nobilitat sua virtus.
(II) Corollarium : Philosophia Platonem nobilem non accepit, sed fecit.
(III) Corollarium : Nemo beate vivit sine studio philosophiae.

5 (lOvb) (I) Declaratio primi: Nobilitas est naturae perfectio. Sed

virtus perfecit hominem in ratione finis. Ergo etc.
Confirmatio: Virtus decorat animam quantum ad intellectum per

formam primam suae generationis, quantum ad affectum per formas eius
secundas. Sed anima affectu et intellectu ornata in dignitate sui naturalis

10 boni et finis ultimi locatur et super bestialia elevatur vilitatem animalium
delectationum supergrediens.

(II) Declaratio secundi: Sola naturae corporalis gaudens vivati
honestate non exigitur a genere perfectionis et nobilitatis bestiis communis,
cum hanc reperiamus in equis, canibus et avibus, et per consequens homo a

15 genere suae propagationis insignis non est vere nobilis. In signum cuius, ut
dictum est supra, ea nobilitate non commendatur ipse, sed virtute. Si igitur
homo debet fieri illustris et ingenuus vere et sibi ad laudem, oportet spiritum
parturire nobiles animae rationalis actus. Parturitioni autem tali prima est
thesaurativa conceptio rationum agendi, quae instructione philosophica

20 acquiruntur. Cum igitur Plato, dum philosophiae se obtulit, in disciplina
fuerat ineruditus, sequitur propositum.

Confirmatio: Philosophia repraesentat in mente hominis notionem
sui creatoris et per consequens imprimit ei imaginem et similitudinem
divinae perfectionis. Etiam philosophia constituit humanam facultatem

25 super omnia quomodolibet intelligibilia tamquam regulam et mensuram seu

examen omnis veritatis.
(III) Declaratio tertii: Beate vivere est vivere secundum bonum

rationis et mentis qualitatem. Prima autem mentis bonitas est contemplativa
veri, secunda affectus boni. Cum ergo philosophia contemplativa sit bona

30 qualitas intellectus speculativi et philosophia practica bona qualitas intel-
lectus practici coniuncti afifectui, patet propositum.

Confirmatio: Beatitudo consistit in reductione hominis ad suum finale
principium per cognitionem et amorem, quatenus homo per actus suprema-
rum potentiarum suarum sic attingat participium sui conditoris. Sed philo-

35 sophia contemplativa constituit in homine ultimi (lira) finis cognitionem;
activa vero, quae dicitur moralis, amorem eiusdem. Ergo etc.

I tractatus primus capitulum septimum adn. in marg.
II supergrediens: supergredientes cod.

16 virtute: praesente cod.



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 361

GLOSSA

(1.1) Praecedens propositio cum sibi annexis déclaravit virtutem
quantum ad substantialia eius; ista autem quantum ad potestatem eiusdem.
Dictum enim est, quomodo virtus est habitus consuetudinalis, cuius substan- 40
tia et natura certior est et diutius suae potentiae adhaerens quam habitus,
qui dicitur scientia vel ars.

Hic autem dicitur, quod nobilitas est effectus virtutis, quia nobilitat
suum possessorem. Hinc enim dicitur quasi nobilis dignitas et perfectio,
quae virtuoso sunt asservanda. Sed est duplex nobilitas, scilicet naturalis, 45

quae est perfectio prima, et moralis, quae est perfectio secunda. Et de ista
intelligitur declaratio primi.

(1.2) Confirmatur, quia virtus decorat animam eo, quod in anima
sunt duo, scilicet intellectus, quem virtus decorat per primam eius formam,
scilicet scientiam, et affectus, quem nobilitat per iustam voluntatem. Ergo 50
virtus vere nobilitat animam, quia earn totaliter perficit.

(1.3.1) Sidicas: Anima est ignobilis. Ergo etc.:
Dicendum, quod ignobilis est per accidens, quia vilitati materiae

commensurata. Quapropter ignobilis est secundum esse, non autem per essen-
tiam. 55

(1.3.2) Item, quantum ad illam partem, secundum quam est speculum
virtutis, est nobilis, quia convenit sibi secundum supremam eius partem,
qua convenit cum supremis creaturis.

(1.4) Si quaeras: An scientia absque virtute nobilitat?
Quod non, quia nobilitas rei est eius bonitas et scientia secundum se 60

habet rationem verorum.
Etiam nobilitas rei est libera, sed sciens per demonstrationem potest

cogi:
Dicendum, quod scientia in ratione finis ultimi non nobilitat, quia

scire non est ultima perfectio, sicut est amor, fruitio seu delectatio. Unde 65
nobilitas duplex est: quaedam in superlativo gradu, alia citra terminum,
quae etiam est duplex : una in positivo, alia in comparativo. Quarum prima
solum virtuti debetur secundum perfectum habitum eius. Unde nobilitas in
positivo reperitur in omnibus potentiis animae, sed comparativa in heroica
virtute. 70

Ad secundum dicendum, quod scientia discursiva non libérât, sed

cogit. Alia autem deiformis, quae est co(llrb)gitatio sincera, nobilitat, et
non scientia secundum totum genus suum. Immo etiam bonum morale ut
tale non perfecte libérât, quia adhuc eius esse consistât in continua pugna
contra passiones. Sed per virtutem heroicam stat in pace, in qua nullam 75
sentit contrarietatem. Ergo talis vere nobilitat.

(1.5) Intelligitur ergo sic, quod bona exteriora non nobilitant nisi
secundum falsam opinionem hominum.

49 eius add. sup. lin.
52 anima add. in marg.
62 rei add. in marg.



362 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

(1.6) Bonum corporis nobilitat naturam et non nobilitat nisi per acci-
80 dens, ut ordinatur in bonum morale ut robur, sanitas et huiusmodi in fortitu-

dinem. Ergo solum bonum animae nobilitat. Quorum unum est, quod con-
iungitur viribus sensitivis, et hoc est morale bonum. Aliud est bonum
animae separatae a viribus. Et horum unum est heroicum, aliud divinum.

(II.1.1) Declaratio secundi: Quia ineruditum eum accepit, ipsum
85 ignobilem accepit eo, quod accepit eum decoratum bonitate sui generis

tantum; quae bonitas non nobilitat, ut dictum est. Ergo, quia ineruditum
eum accepit, ideo ignobilem, quia neque bonum parentum neque divitiarum
hominem laudat et nobilitat, sed bonum, quod alicui per propriam bonitatem
inest, vere nobilitat.

90 Sed probandum est, quod eum nobilem fecit, quia philosophia est
bonum animae. Sed omne taie bonum intellectus et rationis nobilitat, quia
hoc statuit hominem in honore, cum sit honestum et perpetuum, et per
consequens in laude et dignitate eum statuit. Et, quia philosophia ipsum
erudivit, id est extra bestiales passiones elevavit, statuit Platonem supra

95 naturam bestialem in proprietate hominis et in vita humana homini propria.
Hoc enim convenit habitui philosophico eo, quod honestus est et sempiternus.

(II. 1.2) Item, philosophia est scientia agendorum et speculabilium.
Modo virtus est electio principiorum, qui in laudabile bonum ordinantur. Et
scientia est discretio illorum principiorum et agendorum sive laudabilium

100 operum notitia. Et manifestum est, quod ista notitia est prima firmans
aperte ipsam electionem et virtutem et iudicat discernendo. Et tunc virtus
amplectitur illud medium (llva) per ea, quae sibi sunt proportionata. Ergo
philosophia vere Platonem nobilem fecit et in virtute statuit, quia in contem-
plando et in agendo.

105 (H-2) Si dicas: Auctoritate sapientis philosophia est vanitas:
Dicendum, quod ipse locutus est de his, quae habent in se sufficiens

directorium ad perducendum ad regnum caeleste. Ergo philosophia vanitas
est in ordine ad illum finem. Verumtamen est perfectio et nobilitas hominis, ut
est humana creatura. Etiam hoc est dictum lumine fidei. Sed in philosophia

110 statur in lumine naturae, quod antecedit lumen fidei.
(II.3) Sed arguitur, quia philosophus in libro De pomo dicit: Homo

in statu sapientiae est reductus ad suum principium. Et ideo sapiens homo
est amantissimus Deo. Ergo videtur, quod sine fide homo potest reduci in
Deum.

115 Dicendum, quod sapientia divina duplex est: una, quae consistit in
contemplatione Dei, ut est auctor naturae. Alia consistit in eo, ut est trini-
tas et retributor bonorum per misericordiam et malorum per iustitiam. Et
hoc secundo modo non reducitur aliquid in Deum nisi per fide, sed bene primo
modo. Et ideo philosophi evanuerunt perfectam felicitatem lumine naturae

120 posse attingi. Sed hoc non, immo dicit Ioannes, quod «vita aeterna est, ut

109 sed... (110) fidei add. in marg.
120 quod add. sup. lin.



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les oeuvres d'Aristote 363

cognoscant te Patrem et Filium Christum, quem misisti». Et haec est
perfecta félicitas, quae non attingitur per lumen naturae. Quare philosophia res-
pectu illius est vanitas. Sed ista félicitas est supernaturalis.

(11.4) Confirmatio: Philosophia facit in mente hominis relucere
imaginem primae bonitatis. Ergo nobilitat. Sed in maiore, in qua fundatur 125

assumptum, est dubium:
U t r u m scilicet relucentia et vestigium divinae bonitatis sit rei nobilitas
Quod non, quia tune omnes creaturae essent nobiles et sic homo per

philosophiam non esset nobilis.
Dicendum, quod in homine est duplex nobilitas, scilicet naturae et 130

operationis sive formae et finis. Prima est in omni creatura ex opere sui crea-
toris, quia omnes sui effectus erant valde bene, cum prius fuerant facti et hoc
estbonitate essentiali, secundum quod dicitur: esse, vivere et intelligere sunt
bonitates essentiales. Sed, quia homo facultatem agendi non habet per natu-
ram, sed oportet, quod acquirat (llvb) per habitum et Studium acquisitum, 135

ideo per philosophiam convenit sibi huiusmodi bonitas et nobilitas.
(11.5) Si quaéras: Quomodo in scientia repraesentatur imago et

vestigium conditoris?
Dicendum, quod creator ut huiusmodi habet intellectum ita, quod in

unitate repraesentatur unitas creatoris ita, quod unitas creaturae repraesentat 140

unitatem essentiae divinae intellectus tantum. Alia est imitatio essentialis
consistens in trinitate causalitatis ipsius creatoris, quarum vestigium
repraesentatur in esse, posse et operari. Sed in scientia est vestigium unitatis
tantum, secundum quod est ibi unitas intellectus.

(11.6) Confirmatio: Utrum omniscientia est nobilitas animae? 145

Et manifestum, quod sic, quia omniscientia in homine est repraesen-
tatio intellectus divini, qui est perfecte omnisciens. Ergo est perfecta sequela
scientiae divinae, quae universa nobilitat, quia tanto sunt nobilitata, quanto
per formam divinae scientiae fuerunt penetrata. Sed ille est vere similis, qui
est omnisciens. Ergo est perfectio animae. Secunda etiam est consummata 150

perfectio sui finalis desiderii. Sed perfectio rei est sua nobilitas. Ergo.
(11.7) De ortu nobilitatis: Instatur videndo, quod nobilitas non

est effectus virtutis, quia multi nobiles sunt sine virtute, qui quanto sunt
détériorés, tanto nobiliores aestimantur. Sed est duplex nobilitas, scilicet
naturae et hominis sive corporis et animae. 155

(11.8) Prima est praeclaritas naturae, quae est principium generationis
et sumpsit originem, ut dicitur in libro De laudibus Beatae Virginis, ex
opulentia divitiarum et temperantia, quia, cum homo fuerit habundans in

123 vanitas ex bonitas corr. per additionem in marg.
140 creaturae ex naturae corr. per additionem in marg.
141 divinae ex cui corr. per additionem in marg.
145 omniscientia ex omnis scientia corr.
147 omnisciens: omnifaciens cod./ ergo ex ex hoc corr. per additionem in marg.
150 omnisciens ex omnifaciens corr. per additionem in marg.
151 rei est corr. per additionem in marg.
153 quanto add. in marg.



364 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

divitiis, abstrahitur a sollicitudine vilis laboris et ponit in ipso quandam
160 libertatem a Servitute et sic liber reputatur. Similiter ex temperantia, quia,

si temperate et moderate [illis] reficiatur sine cibis et potu delectabilibus aut
levibus, tunc in ipso generatur quaedam agilitas et pronitas ad nobiles et
liberales actus: sicut sunt venatio, sagittatio et sic de aliis, quae non fiunt
causa lucri, sed recreationis spirituum, propter quod agilitas et libertas ad

165 nobilem spectant. Dicitur (12ra) notanter 'temperate', quia, si intemperate
sumerentur, generarent tarditatem et inhabilitatem. Et sic divitiae causae
remotae sunt huius nobilitatis et refectio corporalis proximior. Sed nobilitas,
quae est effectus virtutis, est alterius naturae, quia est perfectio habitualis
disponens hominem ad bonam, virtuosam operationem.

170 (II .9) Sed videtur, quod virtutes morales non nobilitant sua subiecta,
quia firmantur in appetitu, qui est bestialis.

Dicendum, quod appetitus dupliciter sumitur: uno modo secundum
essentiam et actum, alio modo per participationem. Et hoc modo dicit philo-
sophus primo Ethicorum, quod rationale duplex est, scilicet per essentiam

175 et per participationem dicens, quod appetitus est rationalis per participa¬
tionem.

(11.10) Si dicas: Dicitur communiter, quod species Priami digna fuit
imperio. Ergo virtus corporalis hominem dignificat:

Dicendum, quod illa dignitas est effectus fortitudinis, quae fuerat in
180 ipso et ut politica et ut monastica commensurata medio naturae, quod est

in unoquoque homine secundum naturam. Quae fortitudines tenentur esse in
principe. Ideo illa dignitas fuit corporalis, non autem per habitum et meritum,
sed potius per propagationem meriti, sicut homo bonus potest dici ex natura
dignus regno caelesti et hoc, si fuerit bonus, a natura.

185 (III. 1.1) Declaratio tertii: Quia vivere, ut humanum est, est vivere
secundum rationem et secundum earn operari. Et ergo bene vivere est virtua-
liter secundum earn operari, quia vivere nominat substantiam operationis et
bene qualitatem; quod quidem bene dicit beate sive optime. Modo optime
vivere supponit bene vivere et hoc vivere. Quae vita duplex est, scilicet

190 contemplativa et activa, secundum quod est duplex potentia, scilicet supe¬
rior et inferior.

(III .1.2) Si dicas: Vivere est actus corporis. Ergo bene vivere est secundum

qualitatem corporis vivere et per consequens beatitudo consistit in
bonis corporis :

195 Dicendum, quod est duplex vita, scilicet naturalis et corporalis. Et est
vita animae sibi inexistens ex assimilatione, quam habet ad primum vivens
(12rb), scilicet Deum. Et haec est per vim creatoris, qui dat vitam, cum
«ipse sit vita», ut dicit Ioannes. Et haec est participatio vitae aeternae.
Prima est participatio vitae temporalis, quae est corporis. Sed secunda est

200 ad propositum.

172 dupliciter sumitur ex dicitur corr. per additionem in marg.
177 digna add. in marg.
182 principe ex principio corr.
188 bene2 add. sup. lin.



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 365

Vel dicendum, quod vita bestialis est corporis. Sed vita hominis,
secundum quod homo est, est secundum rationem. Ideo argumentum con-
cludit, quod maxima félicitas bestialis est in bonis corporis, ut iudicant
EPicuREi ignorantes perfectum felicitatis statum.

(III.2) Contra: Multi sunt salvati, qui numquam fuerunt philosophi. 205

Dicendum, quod illi vivunt ut dii, sed non ut homines, quia homo
solitarius est deus aut bestia: si secundum rationem vivit, tunc est deus; si

non, tunc est bestia.
Aut dicendum, quod illi non vivunt beate secundum prudentiam

naturae, sed supernaturalem, quam homo non habet ab ordine. 210

(111.3.1) Utrum autem philosophia est necessaria ad perveniendum ad
virtutes

Et saepe probatum est, quod non, quia mulieres non philosophantes
possunt omnes habere virtutes et in seipsis possunt habere legem, qua beate
vivant. 215

Etiam ad fortitudinem et temperantiam nullo modo deservit
philosophia. Ergo philosophia etiam non deservit felicitati, quia non virtuti.

Dicendum, quod taies non possunt habere virtutem, ut est perfectus
habitus, sed ut dispositio, quia per philosophiam nescitur medium geometri-
cum et arithmeticum ; cuius medii virtus per philosophiam scitur. Et ideo 220

multi sunt iusti ignorantes quiditatem iustitiae, qui non dicuntur iusti per
habitum perfectum, sed per experientiam et per modum dispositions Et,
cum experientia non potest esse perfecta propter brevitatem temporis, ut sit
stabilis observatio legis, oportet, quod sit aliqua immutabilis lex ut régula
tradita de ipsis virtutibus. Et illae sunt regulae artificiales positae a legis- 220

latore. Et similiter patet de prudentia, quae supponit scientiam, quia oportet,
quod rationes agibilium praescientur. Modo, cum prudentia sit habitus activus

et omnis talis praesupponit habitum potentialem et speculativum, ideo
prudentia ut virtus non possidetur sine prudentia, quae est doctrina. Ideo
dicit philosophus bene praemittendo ad statum boni perfecti artem et 230

doctrinam et electionem (12va) in prima propositione. In Signum cuius etiam
Deus Apostolis nedum concessit opera, sed et scientiam. Ideo, cum nulla
virtus divinitus inspirata datur sine scientia, sequitur, quod scientia est
primum, in quo communicant tamquam in primo principio et prima forma
omnes virtutes. 235

(111.3.2) Confirmatio: Beatitudo est reductio ad primum principium
et (ad) finale bonum iocunda unio hominis. Sed uniens hominem est duplex,
scilicet contemplativa philosophia quantum ad cognitionem et activa ad
amorem.

(III.4) Si dicas: Virtus moralis non facit amare creatorem, quia 240
solum moderat bestialitates ad conformitatem rationis. Ergo philosophia

202 est2 add. sup. lin.
213 non2 add. in marg.
216 nullo modo ex non corr. per additionem in marg.
218 brevitatem temporis ex bonitatem operis corr. per additionem in marg.



366 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

moralis non reducit hominem ad amorem, qui est Deus, sed plus ad amorem
rationis :

Dicendum, quod philosophia moralis hic sumitur ut virtus sapientiae.
245 Sic enim stat in supremo posse habens se ut completorium, complens, quod

est defectivum in habitu sapientiae, et ita ponitur ordine post sapientiam et
primam philosophiam tamquam decor et virtus sapientiae.

Dicendum igitur, quod virtus moralis accipitur uno modo, ut dicitur,
denominativo a 'more' tantum: et tune non est nisi habitus reductivus

250 bestialitatis ad conformitatem rationis. Alio modo accipitur, ut denominatur
ab optimo, unde bonum moris suscipit influentiam et in quod habet reduci.
Et, sicut homo est maxime suus intellectus, ita virtus hominis non dicitur
scientia proprie, sed per extremam dignitatem, quae est in scientia, in
quam excellentiam et finem sapientia ordinatur, sicut homo ad intellectum.

255 Et sic intelligit avicenna, ut prius dictum est, quod haec scientia esset com¬

pletorium aliarum.

(TRACTATUS PRIMUS) : CAPITULUM OCTAVUM (f. 93ra)

(I) Utrum philosophia mirabiles habeat firmitate et puritate delectatio-
nes?

(II) Utrum sine studio philosophiae aeger sit animus
(III) Utrum ratio cum eruditione sit dux vitae et conservatrix animae?

GLOSSA

(1.1) Utrum philosophia sit habitus delectabilis
(1.2) Utrum philosophia sit mirabilis?
(1.3) Utrum philosophia sit firma
(1.4) Utrum philosophia sit habitus purus
(1.5) Utrum philosophia sit poenalis?
(1.6) Quid est mirabile
(1.7) In quo attenditur firmitas philosophiae
(1.8) In quo attenditur puritas philosophiae
(1.9) Utrum apprehensibile sensus sit compositum?
(1.10) Utrum delectabile sit conveniens

(II. 1) Utrum philosophia sit medium uniendi intellectum possibilem intel¬
lects agenti?

(II.2) Utrum intellectus a creatione sit perfectus?
(II .3) Utrum perfectissima philosophia sit suiipsius cognitio
(III.l) Utrum intellectus sit vita
(Ill. 2) Utrum philosophia sit conservatrix animae

246 sapientiae ex sapientis corr. per additionem sup. lin. / post add. sup. lin.



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 367

TRACTATUS PRIMUS: CAPITULUM OCTAVUM (f. 12va-13vb)

(I. Theorema) : Philosophia mirabiles habet delectationes firmitate
et puritate.

(II) Corollarium : Sine studio philosophiae aeger est animus.
(III) Corollarium: Ratio cum eruditione est dux vitae et conservatrix

animae. 5

(I) Declaratio primi: Ex admirari inceptum est philosophari, ut
scilicet inventa causa rei ad sensum manifestae tollatur ignorantia, quae fuit
admirationis occasio. Et inducatur habitus scientiae sua necessitate (12vb)
firmatus et sua actualitate purificatus illabens intellectui possibili tamquam
loco et potentiae sibi connaturali.

Confirmatio: Mirum est, quod evidentia sensus sua simplicitate enu-
dat; delectabile, quod conveniens et congruum est; firmum, quod fixae est
actualitatis; purum, quod alieno est impermixtum.

Sed philosophia in hoc, quod ipsa est indagatrix causae, est admirabilis; jg
in hoc, quod intellectui humano connaturalis, delectabilis. Sed in hoc, quod
innititur principiis et causis essentialibus et propriis, stabilis est et firma ; et in
hoc, quod innititur primis et immediatis causis nihil potentiae vel opinabili-
tatis habentibus, sed a potentia contradictoriis longe relegatis, pura.

(II) Declaratio secundi: Absque gradibus habituum intellectualium 20
possibilitas intellectus non potest uniri intellectui agenti. Quin immo semper
manet distans ab eo, expers formalis terminationis. Sed haec distantia
nonnulla est animae aegritudo.

Confirmatio: Aegrum est, quod lapsum est a débita qualitate suae
naturae. Sed anima in principio suae creationis passa est ruinam in corpus, 25
ubi perdidit seipsam. Quae quidem deperditio restauratur per philosophiam
iuxta illud platonis: « Perfectissima philosophia est suiipsius cognitio».

(III) Declaratio tertii: In intelligentibus intelligere est vivere et
esse. Sed intelligere ratione et eruditione perficitur ac de ignorantia ad lumen
veritatis ducitur. Ergo. • 30

Confirmatio: Unumquodque per eius propriam operationem tenetur
infra limites propriae naturae. Sed ratio erudita propriam format animae
operationem. Ergo.

In Signum horum : operationes a meta rationis déviantes irreguläres sunt
et inordinatae, assimilatae secundum philosophum motui planes caeli, qui 3g
raptu motus aplanes tamquam duce regitur. Et ita omnes motus animae ductu
rationis vitam conservant.

1 tractatus primus capitulum octavum adn. in marg.
26 quidem : quidam cocL.



368 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

GLOSSA

(1.1) Probatur primo, quod philosophia 'habet delectationes', quia
40 terminât naturale desiderium hominis. Ergo est habitus delectabile, quia in

quocumque est quies desiderii: haec inducit gaudium et per consequens
delectationem.

(1.2) Et 'mirabiles', quia quietat admirationem. Propter hoc enim
(13ra) inceptum est philosophari, quia philosophia adepta habetur finis admi-

45 rationis. Videntes enim efiectus ignorant causas. Ut igitur illi effectus noti-
ficentur in sua essentia per resolutionem in suas causas, ut notae erunt in sua
existentia, est philosophia inventa.

(1.3) Sed, quod philosophia est firma, patet: quia est habitus scientialis.
Igitur firmus in hoc differens ab opinione et arte, quia est mutatio explicitae

50 materiae. Et opinio explicitae voluntatis est habitus formidolosus super
utramque partem contradictionis fundatus. Sed sciens aliquid fideliter et
sine formidine contradictionis amplectitur aliquid, et non sicut opinans, quia
scientia est ex principiis vere appropriatis excludentibus umbram privationis
et contarietatis. Etiam ex parte subiecti est firmus, quia intellectus, qui

55 immutabilis est veritatis eo, quod intelligentia simplicium numquam est falsa,
sed semper vera: ideo philosophia est habitus firmus.

(1.4) Sed, quod sit purus habitus, patet: purum enim non est attribu-
tum nisi simpliciter philosophiae, quae est philosophia secundum perfectio-
nem rei et nominis, quia dicitur vera philosophia, cui convenit proprietas

60 nominis, quae est amor sapientiae, quae non convenit philosophiae naturali,
quia habet aliquid potentiae et privationis admixtum.

(1.5) Sed contra: Quidquid est laboriosum et poenale, non est delectabile.

Sed ita est de philosophia.
Dicendum, quod studium non est poenale ita, quod poena se teneat ex

65 parte philosophiae, sed ignorantiae, quam grave est removere, cum sit con-
creata secundum actum et philosophia tantum secundum potentiam. Et in
ilia remotione est poena. Tarnen est ibi delectatio in spe, quoniam speratur
per labores huiusmodi venire in possessionem. Et illam miseriam invindictam
primi parentis concreavit Deus hominibus.

70 (1-6) Item, mirabile est supernaturale. Igitur philosophia non est
mirabilis.

Dicendum, quod differentia est inter miraculum et mirum. Omne enim
occultum naturae dicitur mirum. Sed naturae, cui ista occultatio fit, est
multiplex. Et ideo mirum est aequivocum ad id, quod excedit facultatem

38 glossa adn. in marg.
41 haec : hoc cod.
43 mirabiles corr. in cod. per mirabilem
44 quia corr. in cod. per que
49 igitur ex et corr. per additionem in marg. / quia corr. in cod. per que
55 intelligentia: intellectiva cod.
59 quia corr. in cod. per que / philosophia add. sup. lin.
68 venire add. in marg.



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 369

naturae vegetativae, sensitivae. Non tamen supergreditur facultatem naturae 75
rationis, pro tanto iste habitus dicitur mirabilis. Sed (13rb) miraculum est,
quod est super omnem naturam.

(1.7) Item, quod philosophia non sit firma, quia potest per oblivionem
deleri.

Dicendum, quod firmitas philosophiae non attenditur penes inhaeren- 80
tiam, sed penes emanationem ex suis principiis. Immo secundum eius esse est
valde mobilis.

(1.8.1) Item, philosophia non est pura, quia prima philosophia est
alieno permixta, cum possit ab homine formaliter possideri.

(1.8.2) Item, ilia est cognitio accidentis, cuius Veritas non est pura. 85

Ergo nec illa philosophia.
Dicendum, quod pura est per remotionem potentiae, quae est radix

opinionis, cum ibi non sit potentia contradictionis nono Metaphysicae, sed
est in primo gradu certitudinis ex parte scibilis, licet mathematica ex parte
scientis, quia dicitur in secundo Metaphysicae, quod sunt manifestativa 90
naturae et semper parata stant prae foribus nostri intellectus. Et non dicitur

pura per exclusionem cuiuslibet impuri, quia hoc soli Deo est proprium,
sed quia manifestât pure non per habitum formidolosum aut materialem,
mutabilem.

(1.9) Confirmatio: Utrum apprehensibile sensus sit compositum? 95

Dicendum, quod sic, quia sensus est potentia organica, quae converti-
tur super obiectum naturale.

(1.10.1) Si dicas: Multa sunt delectabilia, quae sunt disconvenientia:
Dicendum, quod, licet sint disconvenientia naturae simpliciter, non

tamen ut stant sub influentia infirmitatis naturae, sicut homini sub forma 100

desperationis est delectabile submergi.
(1.10.2) Si dicas ulterius: Potentia est ingenerabilis. Igitur firmum

nedum dicitur de actuali, sed etiam de potentiali, quae est perpétua. Ergo
firma. Et cum dicitur: Omnem ingenitum et firmum est incorruptibile:

Dicendum, quod firmum ut huiusmodi est omnino stabile. Et secun- 105
dum respectum ad originem intrinsecam et extrinsecam actus respicit
originem extrinsecam, quia diu secundum se simpliciter stabilis, quia actus.
Sed potentia comparata ad suam originem est instabilis, quia nihil, quod est
origo. Verumtamen actus .simpliciter est stabilis, quia incorruptibilis et
secundum originem et potentiam intrinsecam et extrinsecam, quae est purus 110

actus. Sed potentia secundum originem extrinsecam non est incorruptibilis,
licet bene secundum potentiam intrinsecam.

(II.1) Declaratio (13va) secundi: Aegritudo animi est distantia
intellectus possibilis ab agente, quia in natura distantia principiorum
essentialium est infirmitas corporis. Igitur in arte ante philosophiam est 115

83 non add. in marg.
85 Veritas ex virtus con. per additionem in marg.
93 materialem add. in marg.
100 ut add. sup. lin. / stant: stat cod.

114 principiorum add. in marg.



370 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote

talis distantia, quia philosophia est vere nexus, per quem tamquam per
medium extrema, quae sunt isti intellectus, uniuntur. Possibilis enim est
passivum tantum et agens activum. Igitur, cum sint extrema, non uniuntur
nisi per medium, quod utrique est conveniens. Et hoc est philosophia, quod

120 includit in se intelligibile secundum substantiam et intelligentem intellec¬
tus agentis. Per substantiam enim intelligibile est assimilatum intellectui
possibili, quia intellectus et ipsum sunt eiusdem potentiae. Igitur respiciunt
unum actum per eandem potentiam. Intelligibile in substantia est ad lumen
intellectus agentis, per quam ipse intellectus est ad agentem, et per lumen

125 intelligibile agentis intellectui agenti tamquam effectuo lumen intelligibile ei
influenti, quo obiectum se obicit intellectui. Igitur philosophia est vere
medium uniens possibilem cum agente. Quare istam aegritudinem sanare
dicitur.

(11.2.1) Confirmatio: Sine philosophia homo est creatus et tunc
130 fuit aeger. Ergo ibi supponitur, quod anima creata est aegra.

(11.2.2) Contra arguitur, quod intellectus dependet a creatione.
Igitur suscipit perfectissimam naturam.

Dicendum, quod quantum ad id, quod dependet, suscipit perfectionem
completam, quia intellectus agens, quae est perfectio, est semper in actu.

135 Sed possibilis consequitur naturam secundum reflexionem ad corpus. Ideo,
licet lumen agentis recte influitur possibili, tarnen intellectus possibilis non
potest recte illud conspicere, sicut Deus est omnibus aeque immediatus,
non tarnen omnia sibi. Ergo possibilis non potest ei perfecte uniri, nisi oculus,
quem habet ad phantasiam, fuerit totaliter transpositus in identitate intel-

140 lectus agentis. Et sic ex naturali reflexione ad corpus, quam operatur natura,
prohibetur eius recta intuitio ad agentem. Ideo primo sanatur per intelligi-
bilia repraesentata lumine reflexo ad sensum.

(II.3) Utrum perfectissima philosophia est suiipsius cognitio?
Quod non, quia consistit in contemplatione Dei.

145 Solutio: Philosophia est dupliciter perfectissima: ex parte scibilis et
scientis. Modo homo veritatem propriae naturae perfectius apprehendit
quam naturae divinae. Ideo (13vb) ilia philosophia, quae est magis apprehen-
siva, est perfectior. Sed philosophia de Deo ex parte scibilis est perfectior, et
non scientis, quia non sinit aciem intelligentiae figere in tale intelligibile.

150 Licet enim maxime causaliter illabitur, tamen non perfectissime recipitur.

(III. 1.1) Declaratio tertii: Ratio cum introductione ducit intel-
lectum. Ergo vitam, quia vivere est intelligere in intelligentibus et intellectus
est vita. Si igitur ratio est dux intellectus, erit dux vitae.

(III.l .2) Contra: Vita est actus continuus et intellectus actus discon-
155 tinuus.

120 includit ex concludit con. per additionem sup. lin.
127 uniens add. in marg.
131 arguitur quod: quod arguitur cod.

139 quem: quam cod.
153 si... vitae add. in marg.



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les œuvres d'Aristote 371

Solutio: Est duplex intellectus, scilicet essentialis et notionalis. Primus
est actus continuus et a natura, secundus non. Primus est vita, secundus non.

(III. 1.3) Sed contra: Ille non perficitur ratione cum introductione.
Dicendum, quod ille intellectus simplex et essentialis non perficitur

introductione, ut est perfectio intellectus agentis, quia sic perfectionem i60
capit a Creatore, tarnen perficitur, ut est perfectio animae, et hoc per opera-
tionem notionalem intellectus. Ideo non est vita perfecte, tamen sub ratione
formae est vita imperfecta et sub ratione finis.

(III.2) Item, videtur, quod non sit conservatrix animae, quia ab
eodem res conservatur, a quo capit esse. Sed anima a Deo capit esse et non 155
a ratione. Ergo ab eo conservatur et non aliter.

Dicitur, quod animae est duplex conservativum: in esse et in suo
bene esse. Bene enim esse supponit esse, quia infirmus est, non tamen bene.
Modo conservativum esse animae est id, a quo dependet quantum ad esse.
Sed ipsius conservatio in bene esse est a ratione vel conservatio formalis est 170
a creatore, a quo dependet. Sed finalis a ratione cum introductione.

165 conservatur corr. in marg.
170 esse add. in marg.


	Les écrits d'Heymericus de Campo (1395-1460) sur les œuvres d'Aristote

