Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 28 (1981)

Heft: 3

Artikel: Les écrits d'Heymericus de Campo (1395-1460) sur les ceuvres
d'Aristote

Autor: Cavigioli, Jean-Daniel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-813124

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-813124
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JeEAN-DANIEL CAVIGIOLI

Les écrits d’Heymeticus de Campo (1395-1460)
sur les ccuvres d’Aristote”

HEevMERIC DE CAMPO (VAN DE VELDE) doit sa postérité, bien discréte
d’ailleurs, avant tout & l'insigne privilege d’avoir cbétoyé Nicolas de
Cues et d’étre associé & la Wirkungsgeschichte de deux grands penseurs:
AIBERT LE GRAND et RAYMOND LULLE. Voué dés son adolescence au
culte d’Albert le Grand !, Heymeric transmit cet héritage & Nicolas de
Cues 2, ainsi que 1’Ars Lulliana® qu’il découvrit lors de ses études a

* Etude élaborée dans le cadre d’un projet de recherche (1.031.79) du Fonds
national suisse de la recherche scientifique.

1 C’est véritablement dans le contexte des études sur l'influence d’Albert le
Grand au moyen ige qu'Heymeric fut redécouvert, il y a prés d’un demi siécle, par
G. G. MEERSSEMAN, Geschichte des Albertismus, Heft 11: Die ersten Kolner Kontrover-
sen (Institutum Historicum FF. Praedicatorum, Dissertationes Historicae V),
Rome 1935. Mais déja en 1928, M. GRABMANN, dans sa fameuse chronique Der
Einfluf Alberts des Grofen auf das mittelalterliche Geistesleben (Zeitschrift fir katholi-
sche Theologie 52 (1928) 153-182, 313-356, repris dans Mittelalterliches Geistes-
leben 11, Miinchen 1936, 324-412, Sp. 382ss.) avait écrit quelques pages suggestives
sur l'albertiste Heymeric.

2 Cf. R. Hausst, Zum Fortleben Alberts des Grofen bei Heymerich von Kamp
und Nikolaus von Kues, Studia Albertina. Festschrift fiir Bernhard Geyer zum 70.
Geburtstage. Hrsg. von H. OsTLENDER (BGPhThMa. Suppl. Bd. 4), Minster 1952,
420-447. 1DEM, Albert, wie Cusanus ihn sah, Albertus Magnus — Doctor universalis
1280/1980, hrsg. von G. MEYER [ A. ZIMMERMANN (Walberberger Studien. Philoso-
phische Reihe 6), Mainz 1980, 167-194.

3 Cf. E. COLOMER, Nikolaus von Kues und Raimund Llull (Quellen und Studien
zur Geschichte der Philosophie II), Berlin 1961, surtout 9-46; ipEM, Heimeric van
den Velde entre Ramén Lull y Nicolas de Cusa, Spanische Forschungen der Gorres-
gesellschaft, Erste Reihe, Bd. 6 (1963) 216-232; 1DEM, Nikolaus von Kues und
Heimeric van den Velde, MFCG 4 (1964) 198-213. — Un article tout récent de R.
HAuUBST, Der junge Cusanus war im Jahve 1428 zu Handschriften-Studien in Paris,

20



294 Les écrits d’'Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

Paris, probablement a la Chartreuse de Vauvert, haut lieu du lullisme en
France 4. On peut dés lors apprécier toute I'importance que revétit I'ceu-
vre d’Heymeric pour la connaissance des sources du Cusain, plus parti-
culiérement du role d'imntermédiaire qu’il joua dans la diffusion et le
rayonnement des doctrines philosophiques qu’il fit passer a travers ses
conceptions albertiniennes, voire lulliennes. Mais il fut plus encore:
brillant polémiste a Cologne (dés 1423) >, représentant de I'Université
de Cologne au Concile de Bale (1432-1435) ¢ et professeur de théologie a

MFCG 14 (1980) 198-205, remet tout en question, ou presque. Le fait que Nicolas
était & Paris au printemps 1428, qu’il fréquenta Vauver? et la Sorbonne (ou se trou-
vent de riches collections d’écrits lulliens), qu’il rédigea & partir du 22 mars divers
résumés de ces textes (inclus dans le Cod. Cus. 83), dont un du Liber contempla-
tionis, semblerait minimiser, voire réduire & néant le réle d’Heymeric dans la trans-
mission de la pensée de Lulle a Nicolas. Il est cependant presque certain — méme s’il
est difficile de le prouver — que c’est Heymeric en personne qui éveilla l'intérét du
Cusain pour I’Art de Lulle, lors de précédentes rencontres a 1'Université de Cologne
(cf. infra p. 309), et peut-étre est-ce lui, comme le suggére R. Hausst (p. 203) qui
emmena Nicolas a Paris et 'introduisit dans les cercles lullistes qu'il connut jadis,
alors qu’il étudiait & Paris (ca. 1415-1420). Aucun indice ne permet pour l'instant
de confirmer ou d’infirmer I’hypothése de ce voyage d’Heymeric & Paris en mars-
avril 1428. — Le délicat probléme que souléve le Codex Cusanus 83, f. 277r-303r,
qui pourrait contenir en plus d’une notice, une expositio d’Heymeric lui-méme sur
1’Ars gemeralis de Lulle, est abordé par R. HauBst, Alber!, wie Cusanus thn sah,
178-179. Pourtant cet auteur ne mentionne pas, dans le cadre de ce débat, un abrégé
des plus intéressants et fort important — son authenticité étant absolument certaine
— sur I’Art lullien, qu’'Heymeric rédigea entre 1454-1460 et qu’il a inclu dans le
Centheologicon, Bruxelles, Bibl. Royale, cod. 11571-75 (2177) au f.6vb-7va. Ce
résumé abrupt et trés bref, contemporain des cours que donnait Heymeric au cou-
vent de Bethléem prés de Louvain et portant essentiellement sur la pensée de Lulle,
a été récemment édité par R. IMBAcH, Theologia Raymundi Lulli memoriter epylo-
gata. Das Ramdn Llull gewidmete Kapitel im Centheologicon des Heymericus de
Campo (1395-1460), Estudios Lulianos 23 (1979) 188-190.

+ Cf. J. N. HILLGARTH, Ramon Lull and Lullism in Fourteenth-Century France
(Oxford-Warburg Studies), Oxford 1971, 270-274: résume les diverses positions sur
Yorigine du lullisme d'Heymeric et de Nicolas. L’'auteur penche plutdt pour une
origine parisienne (Chartreuse de Vauvert). Cf. également A ce sujet, la recension
du livre de E. COLOMER, Berlin 1961, par R. D. F. PRING-MILL, Archiv fiir Geschich-
te der Philosophie 47 (1965) 105-109, particuliérement 107.

5 Cf. G. G. MEERSSEMAN, op. cit.,, 19-66; A. G. WEILER, Heinrich von Gorkum
(1 74317). Seine Stellung in der Philosophie und der Theologie des Spdtmittelalters,
Hilversum 1962, 79-82; E. HoeHN, Der Wissenschaftschavakter der Theologie bei
dem Kilner Thomisten Gerhavd von Elten, Diss. Koln 1977, 23-27.

6 Cf. G. G. MEERSSEMAN, Een Nederlandsch Konctlietheoloog — Emeric Van de
Velde (1 7460), Thomistisch Tidjschrift 4 (1933) 675-687; A. J. BLAcK, Heimericus
de Campo: The Council and History, Annuarium Historiae Conciliorum 2 (1970)
78-86; 1DEM, The Realist Ecclesiology of Heimerich van de Velde, Facultas S. Theolo-
giae Lovaniensis 1432-1797. Ed. J. M. Van E1jL (Bibliotheca Ephemeridum Theo-



Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 295

Louvain (1435-1460) 7, qui venait de créer sa Faculté de théologie en
1432, Heymeric fut un des personnages les plus influents dans les milieux
universitaires de ce temps-la.

Et pourtant, ses ceuvres, bien que trés souvent citées, ne furent
guére publiées 8. C’est pourquoi la tache la plus urgente a 'heure actuelle,
si I'on veut un jour tenter une étude systématique de la pensée propre
d’Heymeric, est d’éditer au plus tot ses écrits les plus significatifs °. Le
présent article se propose de fournir quelques indications sur les écrits
qu'Heymeric consacra 2 commenter I’ceuvre d’Aristote alors qu'’il était
magister artium A Cologne de septembre 1422 3 octobre 1432 (dates limites
possibles de son enseignement colonais). Des textes inédits serviront a
illustrer la méthode de cet enseignement et offriront quelques idées du
contenu de ces commentaires. Mais tout d’abord reprenons quelques
points essentiels de la vie d’Heymeric qui concernent justement la période
de ses études et de son professorat a Paris, Diest et Cologne.

logicarum Lovaniensium XLV), Louvain 1977, 273-291; P. LADNER, Der Ablaf-
Traktat des Heymericus de Campo. Ein Beitvag zur Geschichte des Basler Konzils,
Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte 71 (1977) 93-140.

7 Cette période louvaniste de la vie d’Heymeric a été complétement négligée. —
Cela se comprend si 1’on songe que l'influence d’Heymeric ne s’exercait alors que
sur ses étudiants en théologie, et que parmi eux il ne se trouvait point un Nicolas
de Cues. — Il faut toujours se reporter aux travaux anciens, souvent incorrects, mais
trés utiles, de H. DE JonGH, L'ancienne Faculté de théologie de Louvain au premier
siécle de son existence (1432-1540), Louvain 1911, 35, 38, 49, 62, 77, 81, 88, 89, 90,
96, 100, 101; E. REUSENS, Documents velatifs a I'histoive de I’ Université de Louvain
(1425-1797) Analectes pour servir & I'histoire ecclésiastique de la Belgique XXX,
Louvain 1903, 163-164 et passim.

8 Voici les quelques ceuvres €éditées a ce jour: Theoremala totius universi, par
E. CoLoMER, Heimeric van den Velde entre Ramén Llull y Nicélas de Cusa, (1963),
229-232; Compendium divinorum, par J. B. KOROLEC, «Compendium divinorum»
Heimerika de Campo W RKP. BJ 695, Studia Mediewisticzne 8 (1967) 56-74,
9 (1968) 3-90; Dialogus Heimerici de Campo cum Godefrido de Campo, par Z. KaLuza
Recherches de théologie ancienne et médiévale 38 (1971) 279-289; Vincat veritas,
par P. LADNER, Der Ablaf-Traktat, 118-140, et finalement deux chapitres du
Centheologicon par R. IMBAcH, Theologia Raymundi Lulli, 188-190 et Theologia
variarum sectarum consona, in: Einheit des Glaubens. Spuren des Cusanischen Dialogs
De pace fidei bei Heymericus de Campo, Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und
Theologie 27 (1980) 5-23, texte: 14-23. C’est bien peu comparativement 3 I'inven-
taire actuel des écrits d’Heymeric qui sont répertoriés dans plusieurs catalogues.
Cf. R. IMBAcH, Theologia Raymundi Lulli, 186, n. 12, On peut y ajouter: J. D.
CavicioLl/R. IMBACH, Quelques compléments aux catalogues des ceuvres d’ Heymericus
de Campo, Codices Manuscripti (Vienne) 7 (1981) (sous presse).

® Dans ce but s’est formé A Fribourg (CH) en octobre 1980 un groupe d’études
— comprenant MM. R. ImBacH, Z. Karuza, J. B. KororLEc, P. LADNER et J. D.
CavicioLl — pour I’édition partielle des ceuvres d’Heymeric sous le titre: Opera
Heymerici de Campo selecta.



296 Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

I. NOTICE BIOGRAPHIQUE:
PARIS — DIEST — COLOGNE (CA. 1410-1432) 10

Au printemps de 1422, Heymeric de Campo arriva a Cologne pour y
enseigner les arts et poursuivre ses études de théologie commencées a
Paris. Des premiéres années de sa vie, nous ne connaissons pratiquement
rien de précis, si ce n’est la date de sa réception a la Faculté des Arts de
Cologne, le 27 juin 1422 11, celle de sa naissance (1395) 2 & Son non loin
d’Einhoven, et le début de sa scolarité (1401), probablement dans une
école du voisinage 13.

10 Nous allons reprendre 1'essai chronologique tenté par le R. P. MEERSSEMAN,
Geschichte 11 12-18, en sachant bien que nous n’y avons apporté aucune modifica-
tion essentielle, ne disposant pas de documents nouveaux expressément datés.
Nous réalisons toute la part d’arbitraire que rectle une telle esquisse biographique
qui ne peut tenir compte des aléas de la vie et qui doit se baser sur les pratiques
courantes de 1’époque, qui souvent ne se vérifient pas dans chaque cas particulier.
Ainsi par exemple, la durée des études, 1'dge d’admission au baccalauréat et a la
malitrise ou régence, ont sans cesse varié au cours du moyen age sans compter qu’ils
n’étaient souvent pas respectés. Cette notice biographique n’a pas la prétention
d’étre un essai critique de chronologie. Ce travail restera a faire.

11 Ta date de son immatriculation 4 Cologne n’est pas précisée. D’aprés
H. KeusseEN, Die Matrikel dev Universitdt Koln I 1395-1475 (Publikationen der
Gesellschaft fiir Rheinische Geschichtskunde VIII), 19282, 132, 124 (= le numéro du
rectorat durant lequel l’étudiant s’immatricule (ici 132) et le numéro d’ordre (ici
124), on sait qu’il s’est immatriculé sous le rectorat de Frédéric de Dudelendorff, qui
dura du 20 décembre 1421 au 27 juin 1422. Heymeric est inscrit & 1’avant-derniére
place de la liste (124€). Vu la date de réception a la Faculté des Arts, le 27 juin 1422,
on peut estimer qu'Heymeric s'immatricula vers la fin du printemps (mai-juin), car
vraisemblablement peu de temps a d{ s’écouler entre ces deux formalités. — D’autre
part, la réception a la Faculté est exigée pour tout maitre nommé par une autre
université et désirant enseigner & Cologne. Celui-ci devait étre requ et agréé par la
Faculté et soumis & diverses obligations. Cf. Statuta Facultatis Artium: F. J.
vON Biawco, Die alte Universitit Kéln und die spdteven Gelehrien-Schulen dieser
Stadt I, Cologne 1855, Annexes 69-70.

12 Ces deux dates sont basées sur la supplique qu'Heymeric adressa au pape
Martin V en 1425: Epistola Magistri Heymerici de Campo missa summo Pontifici
anno Dowmini 7425, Bruxelles, Bibl. Royale, cod. 11752-64, f. 67r—74v, et dans
laquelle il affirme au folio 74r, lin. 26-28: «A sexfo mee infancie anno usque ad
tricesimum nunc instantem (1425) discendo et docendo arcium, philosophie et
theologie studiis insudavi», Cf. G. G. MEERSSEMAN, Geschichte 11 12 n. 2-4.

13 Le R.P. MEERSSEMAN émet entre autres (Geschichte 11 12) I'hypothése
qu’Heymeric a peut-étre fréquenté la célébre école de Deventer, ce que reprend
J. B. KoroLEc, art. cit., 23 n. 35. Mais pour l'instant, aucun indice ne laisse méme
supposer une telle conjecture.



Les écrits d’"Heymericus de Campo sur les cenvres d’Aristote 297

PARIS. De ces études a Paris et de son séjour a Diest, nous ne
possédons aucun document daté 1. Mais on peut supposer qu’il entra a
la Faculté des Arts de Paris vers 1410, car le cursus des arts a cette époque
débute a 1'dge de 15 ans environ 3. Son maitre, JEAN DE Nova Domo

14 Dans une lettre qu’il adressa en 1456 aux professeurs de 1'Université de
Cologne, nommée 1'Invectiva (€d. en partie par G. G. MEERSSEMAN, Geschichte I1,
appendice 4*-13*), Heymeric mentionne ses études & Paris et son enseignement &
Diest: «de universitate studii Parisiensis mediante studio Diestensi ad studium
Coloniense (5* lin. 25-26) ... de doctrina studii Diestensi ad disciplinam studii
Coloniensis (6* lin. 12-13). Mais il ne fait part d’aucune date. Par ailleurs le Ckar-
tularium Uwniversitatis Pavisiensis ainsi que 1’ Auctarium édités par H. DENIFLE/E,
CHATELAIN restent totalement muets au sujet d’Heymeric et de son séjour A Paris.

15 11 est impossible d’étre catégorique dans ce genre d’affirmation, car les
limites d’age et la durée des études changérent souvent et ne furent pas toujours
respectées. Cf. par exemple H. RASHDALL, The Universities of Euvope in the Middle
Ages, A new edition in three volumes, Ed. by F. M. Powickg/A. B. EMDEN I,
Oxford 1936, 462—463. — Si 1’on prend le cas de Jean Gerson, né en 1363, nous cons-
tatons qu’il entra au Collége de Navarre en 1377 et obtint sa licence &s arts en 1381
(cf. P. GLORIEUX, La vie et les ceuvres de Gerson. Essai chronologique, AHDLMA
25/26 (1950-1951) 150-151). Cela fait une durée d’études de quatre années, de 14
ans a 18 ans. Cette durée de 4 (3 5) années est confirmée par H. RASHDALL, op. cit.,
463, pour le XVe siécle, mais I'auteur ne précise pas 1’dge d’admission au baccalau-
réat: (les étudiants) «went up in October, took their B. A. (bac &s arts) in the spring
of their second year, the licence two years after that, and ‘incepted’ towards the
end of the same year». Il semblerait & premiére vue que 1’on puisse estimer qu'Hey-
meric fut maitre &s arts vers la fin 1413 — s’il a commencé A 14 ans, soit en 1409 -,
donc deux ans plutét que ne l'affirmait G. G. MEERSSEMAN, Geschichle I1 12 n. 5:
«Er wurde um 1415 magister artium, und mu8 deshalb um 1410 seine Studien in
Paris begonnen haben.» Mais si le cursus de 4 & 5 années est généralement admis,
la plupart des historiens affirment pourtant que I'age de 20 ans révolus était requis
pour la maitrise és arts; certains méme 21 ans (de CH. THURoOT, De I'organisation
de Uenseignement dans I’ Université de Paris au Moyen Age, Paris 1850, Francfort
1967, 39, 52, 4 J. VERGER, Les Universités au moyen dge, Paris 1973, 66), ce qui,
semble-t-il, provient d’une erreur de lecture (que confirme d’ailleurs H. RAHSDALL,
op. cit. 462 n. 4) du statut de Paris, modéle des autres universités. En voici la for-
mulation: «Nullus legat Parisius de artibus citra vicesimum primum etatis sue
annum» (= litt. antérieurement 2 la 21¢ année de son age) Chartularium Univer-
sitatis Parisiensis, ed. H. DENIFLE/E. CHATELAIN, I, Paris 1889, n. 20. — Bien que la
durée des études &s arts tende A diminuer vers la fin du moyen 4ge, il semblerait
que I’Age du candidat 2 la maitrise soit toujours fixé & 20 ans révolus. Par exemple
3 I'Université de Cologne en 1417, les statuts — plus ou moins établis sur ceux de
Paris — stipulent également 20 ans d’adge pour Iinceptio (cf. H. KEUSSEN, Die alle
Universitit Koln. Grundziige ihver Verfassung und Geschichte (Verdffentlichungen
des Kélnischen Geschichtsvereins E. V. 10), Cologne 1934, 297. De méme pour 1'Uni-
versité de Louvain, fondée en 1425, I'age requis est toujours de 20 ans (cf. A. VAN
BELLE, La Faculté des Aris de Louwvain: quelques aspects de son ovganisalion au
X Ve siécle, The Universities of the Late Middle Ages (Mediaevalia Lovaniensia,
series I, studia VI), Louvain 1978, 46. — La date certaine de la maitrise és arts
d’Heymeric serait trés précieuse, car d’elle dépend également son départ pour
Diest. Mais le dernier mot n’est pas encore dit.



298 Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’ Aristote

(+ 1418) 16, sectateur d’Albert le Grand et fondateur de 1'école albertiste 7,

16 Nous ne possédons que peu de renseignements sur la vie de Jean de Nova
Domo. Cf. G. G. MEERSSEMAN, Geschichte des Albertismus, Heft I: Die Pariser
Anfinge des Kolner Albertismus (Institutum Historicum FF. Praedicatorum, Disser-
tationes Historicae III), Paris 1933, 16-22. — Pour la bibliographie, cf. Cu. H.
LoHRr, Medieval Latin Avistotle Commentaries, Traditio 27 (1971) 264. — La mort de
Jean de Nova Domo se situe entre le 5 mai et le 2 juin 1418. Cf. A. L. GABRIEL,
«Via antiqua» and «via modernar and the Migration of Paris Students and Masters
to the German Universities in the Fifteenth Century, Antiqui und Moderni. Tradi-
tionsbewuBtsein und FortschrittsbewuBtsein im spiten Mittelalter, hrsg. v. A.
ZIMMERMANN (Miscellanea Mediaevalia 9), Berlin-New-York 1974, 451 n. 53. On
peut ajouter, a titre d’anecdote, que le 14 février 1413, il fut nommé temptatores,
ce qui était un honneur fort prisé, et préta serment ce jour-la: «Facta congregacione
facultatis... ad audiendum iuramentum magistri Iohannis de Nova Domo in manibus
cancellarii Sancte Genovefe», Auctarium Chartularii Universitatis Parisiensts,
t. I1: Liber procuratorum nationis Anglicanae (Alemaniae) ab anno MCCCCVI
usque ad annum MCCCCLXVI, ed. H. DENIFLE[E. CHATELAIN, Paris 1897, 140.

17 «Les origines parisiennes de 1’Albertisme ne sont pas plus claires qu’au
temps ou Meersseman les a esquissées», écrivait A. G. WEILER, il y a quelque temps
déja (Un traité de Jean de Nova Domo sur les Universaux, Vivarium VI (1968)
108). — Mais revenons aux excellents travaux de G. G. MEERSSEMAN sur l'histoire
de l'albertisme, qui pourtant, sur ce point précis, semble éluder quelque peu la
difficulté, A partir de 1’analyse minutieuse de deux documents — le Mémoire des
nominalistes parisiens de 1474 adressé au roi Louis XI (éd. par F. EHRLE, Der
Sentenzkommentar Peters von Candia des Pisaner Papstes Alexanders V, Franziskani-
sche Studien, Beiheft 9, Miinster 1925, 322-326) et I'Invectiva d’'Heymeric (cf. note
14) — le R. P. MEERSSEMAN tire certaines conclusions un peu trop catégoriques,
voire péremptoires, qu'il conviendrait de soumettre & un nouvel examen. Par
exemple, I'auteur insiste forfement sur le fait que la naissance de l'albertisme a
Paris n’a aucun lien avec les Dominicains (Les origines parisiennes de I albertisme
colonais, AHDLMA 7 (1932) 136-142) et qu’elle est 'ceuvre du seul séculier jean
de Nova Domo, que son disciple Heymeric présente d’ailleurs comme le primus
Pavrisiensis doctrinae Alberti (Invectiva Heymerici, 9* lin. 6). Or cela ne prouve
encore rien, car ‘primus’ peut signifier le premier albertiste, initiateur du mouve-
ment, ou simplement le premier parmi les albertistes parisiens de ce temps-la. Mais
on peut bien admettre qu'il fut officiellement le premier albertiste de Paris. — Par
contre il faut bien reconnaitre que les Fréres Précheurs dés 1387, et cela jusqu'en
1403, furent tenus éloignés de 1’enseignement théologique suite & une querelle sur
IPImmaculée Conception provoquée par un de leurs fréres, Jean de Monzon, et que,
d’autre part, la ‘résurgence’ de la pensée d’Albert au premier plan de la scéne
philosophique parisienne se déroule a la Faculté des Arts ot aucun Dominicain
n’enseigne! Ces deux faits semblent corroborer les affirmations de G. G. MEERSSE-
MAN. Cependant il faut bien distinguer entre 'existence de cette école albertiste en
dehors du cercle dominicain et vraisemblablement fondé sans son concours — et la
l'auteur a slrement raison —, et d’autre part, 1'influence que purent exercer les
Dominicains sur la formation de ce courant. Il est vraiment difficile de parler des
disciples d’'Albert le Grand au XVe siécle sans évoquer ses premiers sectateurs,
les dominicains allemands du studium generale de Cologne, les Ulrich de Strasbourg,
Thierry de Freiberg, Maitre Eckhart et Berthold de Moosburg (cf. L. STURLESE,
Albert der GroPe und die deutsche philosophische Kultur des Mittelalters, Freiburger
Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 28 (1981) 133-147) qui inaugurérent une



Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 299

qui lutta dés 1402 18 contre toutes les tendances philosophiques du milieu

tradition peut-étre discontinue dans sa manifestation officielle (elle semble s’arréter
vers 1350), mais sans doute continue & travers ses cheminements souterrains. On
ne peut nier les innombrables échanges d’idées qui circulaient dans les milieux
universitaires et entre les différents couvents dominicains de 1’Occident médiéval
sans se fixer sur des documents. Ce qui importerait avant tout, si 'on voulait se
pencher a nouveau sur ce point délicat, serait de rechercher par qui et comment
Jean de Nova Domo a pu étre nourri de la pensée d’Albert au point de devenir un
albertiste aussi sectaire qu’enthousiaste — en tout cas tel que le décrit Heymeric
dans 1'Invectiva (9* lin. 4-12) — en un mot de retrouver V'exacte filiation de ce foyer
albertiste & Paris. Il parait peu vraisemblable qu’un tel mouvement n’ait absolu-
ment aucun rapport avec 1’Ordre des Précheurs, ou le culte d’Albert fut toujours
trés vivant, ol s’est toujours maintenue une tradition albertinienne aun sein d’une
communauté résolument vouée par ailleurs a la pensée de Thomas d’ Aquin dés 1286.
Cf. R. IMBAcH, Gravis iactura verae docivinae. Prolegomena zuw einer Interpretation
der Schrift De ente et essentia Dietrichs von Freiberg OP, Freib. Ztschr. {. Phil. u.
Theol. 26 (1979) 389-390.Que faut-il penser du témoignage sur Albert que cite le
R. P. MEERSSEMAN pour soutenir la thése — qu’il reprend plusieurs fois (Geschichte
1 23-30) - que le mouvement albertiste est né sans le concours des Dominicains?
Voici une partie de ce texte, dans lequel, Lowuis de Valladolid OP, maitre en théo-
logie dés 1412 (c’est un peu tardif pour notre propos, mais fort significatif pour
le contexte) exprime ces paroles €logieuses au terme de son panégyrique d’Albert:
«Experto crede Alberto. Solus enim inter omnes doctores et sapientes omnes scien-
tias humanas ad plenum exposuit atque latinis intelligibiles tradidit... Unde apud
sapientes arabice lingue et aliquarum aliarum linguarum latinorum sapiens atque
philosophus appellatur. Ideo, rectissime Albertus ab albedine dicitur et appellatur:
nam sicut albedo inter omnes colores obtinet principatum, sic ipse inter omnes
philosophos eminentiam atque primatum» (Geschichte I 29 n. 44). L’éloge de
Thomas (ibid. 30) par ce méme auteur n'est pas moindre, mais il s’'adresse avant
tout au théologien, un peu 2 la maniére du Manuale Scholarium (ed. Cologne 1489)
des Albertistes, qui circulait & Cologne, et dans lequel Albert personnifie la Science
et Thomas la Sainteté. Et G. G. MEERSSEMAN de conclure: «Le dominicain s’efforce
de promouvoir le culte d'un de ses confréres qui est redevenu populaire dans la
faculté des arts de Paris» (Les origines parisiennes, 142). — Le probléme est complexe
et pour I'instant n'est pas résolu. Cependant si I'on veut réunir tous les éléments
nécessaires 4 une réponse satisfaisante, il convient également de prendre en consi-
dération le témoignage de JEAN GERSON sur la tradition albertinienne au tournant
des XIVe et XVe sidcles. Gerson en effet s’inspira du commentaire dionysien
d’Albert le Grand dans 1’élaboration des Notulae super quaedam verba Dionysii de
Caelesti Hierarchia: «En 1400, écrit A. CoMBES, c’est Albert le Grand qui initie le
chancelier parisien Gerson a l'interprétation scolastique de Denys 1'Aéropagite»
(Jean Gerson, commentateur dionysien. Pouy U histoive des courants doctrinaux a@
I'Université de Paris & la fin du XIV¢ siécle [Etudes de philosophie médiévale 30],
Paris 1940, 445). Gerson subit ainsi l'influence d’'Albert sans l'intermédiaire des
Dominicains et pratique les mémes textes d’Albert que jean de Nova Domo — donc
des textes couramment utilisés i 1'époque. Ces précisions m’ont été communiquées
par Z. Kaluza qui ne partage pas ’hypothése d'une éventuelle influence domini-
caine sur la formation du courant albertiste. La question reste ouverte.

18 Si I'on se référe A 1'Invectiva d’Heymeric, qui nous apprend que la lutte
dura seize années (9%, lin. 6-9), et comme 1'on sait maintenant que Jean est mort
en 1418, celle-ci débuta donc au plus tard en 1402,



300 Les écrits d’'Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

universitaire parisien, contre le nominalisme, le scotisme et le thomisme,
appartenait a la nation picarde, et comme chaque éléve choisissait en
général un maitre dans sa nation %, il est probable qu’Heymeric en
faisait partie 2. Jean initia son jeune éléve aux conceptions alberti-
niennes qui modelérent son esprit de fagon durable. L’influence capitale
de Jean de Nova Domo sur toute la tradition albertiste du XVe siecle,

by

attestée aussi a Cracovie 2!, s’exerca surtout par son Tractatus de esse
et essentia ?2, véritable manifeste de ce courant, et par son écrit De uni-
versale reali 23, qu'Heymeric reprit et résuma en partie au début de son
écrit polémique Problemata inter Albertum Magnum et Sanctum Thomam ?*.

19 L’étudiant parisien appartenait nécessairement a une des quatre Nations
et choisissait de préférence — mais cela n'était pas obligatoire — un maitre dans
sa Nation. Cf. M. TouLouUsE, La nation anglaise-allemande de I’ Université de Paris
des ovigines a la fin du X Ve siécle, Paris 1939, 26-27.

20 J1 est fort étonnant qu'un expert en la matiére comme A.L. GABRIEL
affirme sans preuve a deux endroits qu'Heymeric était membre de la Nation anglo-
allemande (« Via antiquar and «via moderna», 450, et Intellectual Relations between
the University of Louvain and the University of Paris in the 15th Century, The Uni-
versities in the Late Middle Ages, 90). 11 semble beaucoup plus probable qu’Heymeric
était un supp6t de la Nation picarde, car il était originaire de Son prés de s’Hertogen-
bosch (Buscumducis, Bois-le-Duc), au sud de la Meuse, dont les étudiants apparte-
naient i la Nation picarde. Cf. G. C. Boycge, The Controversy over the Boundary
between the English and Picard Nations tn the University of Paris (1356-1358),
Etudes d’histoire dédiées 4 la mémoire de Henri Pirenne par ses anciens éléves,
Bruxelles 1937, 55-66. Ceci est certifié par une des revendications territoriales
des Picards lors de la controverse: leur porte-parole, Jean Buridan, présente en
effet celle-ci (art. 2): «Magistri et scolares Parisius studentes de villa de Buscoducis
semper ab antiquo tempore reputati fuerunt et se tenuerunt de predicta nacione
Picardorum» (H. DENIFLE[E. CHATELAIN, Auctarium Chariularii Universitatis
Parisensis, Liber procuvatovum nationis Anglicanae [Alemanae] I, Paris 1895, 213).
On lui donna raison (zbid. 233-235), et ce fut la Meuse qui divisa les deux Nations:
au nord, I’Anglaise, au sud, la Picarde. — Que nous ne possédions de cette période
parisienne aucun document sur Heymeric pourrait s’expliquer ez partie par le fait
que le Livre des procureurs de la Nation picarde de ce temps-1a n’a pas été conservé.

2L Cf. par exemple W. SENKo, La caractéristique de I"albertisme a I’ Université
Jagellonne au X Ve siécle, Studia Filozoficzne (en traduction) 4 (1970) 211-222,

22 Edité par G. G. MEERSSEMAN, Geschichte I 91-191 sur la base de deux mss.
Il en existe encore d’autres (Breslau, p. e.), dont trois sont signalés 4 la Bibl. Jagel-
lonne de Cracovie par W. SENKoO, art. cit. 217.

23 Edité par A. G. WEILER, Un #raité de Jean de Nova Domo, 126-152.

2¢ Publié en 1490 chez Jean Landen a Cologne. Cf. I'analyse de G. G. MEERS-
SEMAN, Geschichte 11, 23-66. A propos du ‘plagiat’ d’'Heymeric, cf. A. G. WEILER,
Un traité de Jean de Nova Domo, 116. — I. CRAEMER-RUEGENBERG, dans la mono-
graphie Albertus Magnus (GroBe Denker. Leben, Werk, Wirkung, hrsg. v. O.
HoEeFrE), Miinchen 1980, consacre un chapitre a V'albertisme au X Ve siécle (147—
154), ot se rencontrent quelques fautes flagrantes que nous aimerions relever dis-
crétement: & la page 158, nous lisons: ¢Der deutsche Magister Johannes a Nova
Domo, der 1423 an die Kolner Universitat kam...» Jean de Nova Domo était de la



Les écrits d’'Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 301

Aprés les quatre a cinqg années que duraient les études és arts au
XVe siecle 2, il obtint le titre de magister artium vers 1415. Que fit-il
immédiatement aprés? Nous savons que les statuts de la Faculté des
Arts stipulaient que chaque maitre és arts devait préter le serment d’en-
seigner au moins deux années les arts a Paris, dans les écoles de sa propre
nation %6, Mais peu a peu cette obligation cessa d’étre strictement
observée et fut finalement abolie par le cardinal d’Estouteville en 1452 27,
Cependant il est presque certain qu’Heymeric enseigna a Paris — peut-
étre deux années? — car dans le Codex Cusanus 706, au folio 25 recto, on
peut lire cet incipit: Quaestiones magistri Heymerici de Campo supra
libros philosophiae rationalis, realis et moralis Aristotelis in universitati-
bus Parisienst et Coloniensi legi consuetos per positiones sillogisticas
epilogatae 2. Nous savons par ailleurs qu’il suivit cinq ans d’audition de
théologie, vraisemblablement dans cette méme université 2, avant de

Nation picarde et ne vint jamais & Cologne en 1423, puisqu’il mourut en 1418, mais
c’est son disciple Heymeric qui vint dans cette ville cette année-13. La méme idée
est reprise A la page suivante (149): «Durch Johannes 2 Nova Domo wurde dann 1423
der etwas anti-thomistisch orientierte Pariser Albertismus nach Kéln importiert.»
Il y a toujours confusion entre Jean et Heymeric. Finalement, 'auteur parle du con-
flit entre les deux bursae dominicaines (zwischen zwei dominikanischen Bursen), la
Laurentiana et la Montana, alors qu’elles n'étaient que des colléges de la Faculté des
Arts o1 logeaient des étudiants et des maitres séculiers. Mis & part ces quelques détails
incorrects, ce chapitre donne un bon résumé de la querelle colonaise entre Heyme-
ric et Gérard dans une présentation qui se veut moins ‘scientifique’ que ‘lisible’ (p. 8).
25 Cf. note 15.

. 26 Cf. Chartularium Unmiversitatis Pavisiensis, ed. H. DENIFLE[/E. CHATELAIN,
1I, Ab anno MCCLXXXVI usque ad annum MCCCL, Paris 1891, 679: «Primo, si
contingat vos incipere in artium facultate vos legetis per duos annos continue et
disputabitis per quadraginta dies, nisi per nos vobiscum fuevit dispensatum.»

27 Cf. H. RASHDALL, 0p. cit., 465.

28 Sur ces Quaestiones, cf. infra p. 316-325.
29 Qu’il fut auditeur en théologie durant cing années ailleurs qu’a Cologne se

déduit des données fournies par H. KEUSSEN, Die Matrikel, 132, 124, ou il est indi-
qué en note, d’aprés le Registre du Décanat de Théologie: 7423, admissus ad biblia
postquam Colonie stetit ad 6 annos, c’est-a-dire aprés une résidence de six années
A Cologne. Ces six années, il n’a pu les passer a Cologne, puisqu’il s’y immatricula en
1422. 11 a donc suivi une année de théologie & Cologne et cinq dans une autre uni-
versité — sans doute & Paris — Cette mention de ‘six années’ & Cologne semble sim-
plement indiquer qu’il avait accompli le temps réglementaire d’audition fixé a six
ans selon les Statuts de la Faculté de Théologie de Cologne (IV,2) : «Item ordinamus,
quod cursores, antequam incipiunt cursos suos, per sex annos audiant theologiam»
(F. GescHER, Die Statuten der theologischen Fakultdt an der Universitdt Koin,
Festschrift zur Erinnerung an die Grindung der alten Universitit Kéln im Jahre
1388, Cologne 1938, 74 (IV, 2), 92 (IX, 1). Le R. P. MEERSSEMAN hésite entre Paris
et Cologne (Les origines pavisiennes, 131; Geschichte 11 13), puis se décide pour Paris
(Een Nederlandsch Koncilietheoloog, 679).



302 Les écrits d’"Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

se rendre & Diest pour y enseigner les ‘artes liberales’ 3°. Ainsi peut-on
envisager les événements de la fagon suivante: Heymeric enseigna les
arts tout en suivant cinq années d’audition de théologie 3!, ce qui permet
de fixer son départ de Paris pour Diest vers 1420 environ. Son séjour a
Diest serait alors d’environ deux années (1420-1422).

DIEST. Dans le Chronicon Bethleemiticum de PIERRE IMPENS
(1 1523) 32, nous trouvons un fait troublant qui pourrait éventuellement
avoir un rapport insoupgonné avec le départ d'Heymeric pour Diest
vers 1420. Nous lisons en effet dans l'autographe, au folio 118 recto 33,
que son compagnon d’études a Paris, un certain JOHANNES CORNELII
(+ 1472), maitre és arts, était originaire de Diest, qu’il retourna quelque
temps chez ses parents et entra ensuite en aott 1419 au couvent de
Bethléem prés de Louvain 34. On peut présumer que c’est lui qui parla

30 Cf. note 14.

31 Rien n'empéchait d’enseigner les arts tout en étudiant la théologie. Ci. M.
TOULOUSE, op. cit., 27-28; J. PAQUET, Aspects de I'université médiévale, The Univer-
sities in the Late Middle Ages, 12: «La fraction la plus remuante et la plus influente
dans les assemblées universitaires, ce sont les maitres és arts, dont beaucoup pour-
suivent des études dans 'une ou l'autre des facultés supérieures tout en restant
officiellement membres de leur faculté d’origine. Autrement dit, 1’aile marchante,
c’est une fraction des étudiants.»

32 En ce qui concerne le Chronicon, cf. H. NELIS, Note sur le Chronicon Beth-
leemiticum de Pierre Impens, Bulletin de la Commission royale d’histoire (Académie
royale de Belgique) 93 (1929) 197-243 avec une table (approximative) des matiéres,
211-243. Le ms. autographe du Chronicon a été analysé par E. PErsoons, De auto-
graaf van het « Chronicon Bethlemiticum» door Pieter Impens, Mededelingen van de
Geschieden Oudheidkundige kring voor Leuven en omgeving 2 (1962) 3-10. — Au
sujet du Couvent de Bethléem, cf. E. PERsooNs, Het intellectuele Leven in het
klooster Bethlehem in de 15de eeuw, Archief- en bibliotheekwezen in Belgi€/Archives
et bibliothéques de Belgique 43 (1972) 47-84; 44 (1973) 85-143. — Je tiens & remer-
cier ici Zénon Kaluza, qui m'a si amicalemént offert sa documentation sur le
Chronicon, ainsi qu'un microfilm de 1'autographe de Pierre Impens.

33 L’autographe du Chronicon est conservé i Vienne, Osterreichische Natio-
nalbibliothek, series nova 12816 (311-95), f. 1r-337v. Il a probablement été rédigé
entre 1508 et 1515. Cf. E. PErsooNs, De autograaf, 10.

34 Cf. Chronicon Bethleemiticum, autographe, livre II, art. 7, paragr. 4, f.
118r: «Frater Iohannes Cornelii de Diest presbyter undecimus professus anno
XIIIIe XIX in octavis assumpcionis beate Marie. Fuit frater iste ante ingressum
ordinis arcium magister Parisiensis studii, a quo regressus ad domum parentum...»
f. 118v, lin. 24-33: «Habuerat ipse sodalem in studio Parisiensi magistrum Heyme-
ricum de Campo postmodum famosissimum sacre theologie cathedram regentem.»
(Et il ajoute ceci, qui ne concerne pas directement notre propos, mais que j’aimerais
citer ici a la suite:) Qui tempore magnarum vacanciarum apud fratres Bethleemitas
feriatus degens pluribus fratribus complementa artis et sciencie Raymundi Lulli,
quod omne scibile prenotavit, edocuit. At frater Iohannes aspernatus has specu-
lativas curiositates, ut aiebat, eddidit partim rythmo(rigmo!), partim metro libel-



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 303

a Heymeric de cette école capitulaire de Diest et qui peut-étre I'introdui-
sit dans ce milieu scolaire 35, Heymeric n’en souffle mot dans son Invec-
ttva, mais indique par contre qu’il forma ses éléves du studium de Diest
a la pensée d’Albert le Grand 3¢ poursuivant ainsi la tradition revivifiée
par son maitre vénéré Jean de Nova Domo, qui était mort a Paris en mai
1418. C’est durant cette période d’exil universitaire qu’il écrivit son
premier ouvrage, le Compendium divinorum 37 dont I'élaboration se situe
donc entre 1420 et 1422.

¥

lum multos devotos conceptus continentem, quem omne scibile pauperis pretitu-
lavit.» — Cf. E. PErRsoonNs, Het intellectuele leven in Bethlehem, 58 n. 60. Le dernier
passage de ce texte — sur les Complementa avtis et scientie R. Lulli et le Libellum
de Jean Cornelii — est repris par J. HArRTzHEIM, Bibliotheca Coloniensis, Cologne
1747, 110b. D’autre part, E. PERSOONS, loc. cit., semble indiquer que I’enseignement
d’'Heymeric sur Lulle est ‘consigné dans V'Alphabetum doctrinale cuiuslibet vere
scibilis, Bruxelles, Bibl. Royale 11571-75 (2177), f. 120r-122v. Mais cette identi-
fication est, semble-t-il, erronée.

35 Faut-il voir un lien quelconque entre son départ et celui de son ami Jean
Cornelii, et surtout son passage a Diest, qui représente peut-étre un havre de paix,
vu la situation dangereuse qui régne a Paris, minée par les rivalités sanglantes des
Armagnacs et des Bourguignons, qui sément & tour de réle terreur et mort? On sait
que Jean Cornelii arriva au prieuré de Bethléem vers la mi-aott 1419, 4 vrai dire
une année avant le départ supposé d’Heymeric, si I'on s’en tient a la chronologie
établie supra. Jean séjourna quelques jours & Diest dans la demeure familiale.
Peut-étre partirent-ils ensemble de Paris pour Diest? Alors les dates indiquées dans
notre chronologie ne correspondent pas tout a fait & la réalité vécue. Le seul empé-
chement majeur serait 'obligation d’avoir 20 ans révolus pour la maitrise &s arts,
ce qui nous raméne invariablement & 1415 pour la maitrise, plus cinq années de
théologie, cela fait toujours 1420, non 14191 Mais I'on sait que les dérogations furent
nombreuses. En tout cas, il est bien difficile d’expliquer ce départ & Diest, qui mar-
que comme une rupture dans la vie d’'Heymeric, alors qu'il n’avait probablement
pas achevé son temps d’audition en théologie a Paris, qui devait durer environ
six années & cette époque (P. GLORIEUX n’'indique pas moins de trois durées possi-
bles pour I'auditio: 5, 6, 7 années dans L'enseignement au moyen dge. Techniques et
méthodes en usage & la Faculté de Théologie de Paris au XIII¢® siécle, AHDLMA 35
(1969) 93,95). Et pourquoi Heymeric n’est-il pas parti immédiatement & Cologne
pour achever son cycle d’études en théologie? La vie ne se laisse pas emprisonner
par la logique.

36 Cf. Invectiva Heymerici, 6% lin. 6-10.

37 Pour I’édition, cf. note 8. C’est avec les Problemata (9mss) 1'ceuvre d’Hey-

meric dont la tradition manuscrite est la plus riche: 8 mss. Cf. L. BUrig, Proeve
tot inventarvisatie van de in handschrift of in druk bewaarde wevken van den Leuvense
theologieprofessoven uit de XVe eeuw, Facultas S. Theologiae Lovaniensis 1432-
1797, ed. J. M. Van E1jL (Bibliotheca Ephemeridum Theologicarum Lovaniensium
XLV), Louvain, 234-235, (Problemata, 222-223) et J. D. CaviciorLi/R. IMBACH,
Quelques compléments, Codices Manuscripti (sous presse), indiquent deux nouveaux
mss.



304 Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

Nous ne connaissons pas les raisons profondes et réelles qui ont mo-
tivé cette semi-retraite a Diest et il serait fort illusoire a I'heure actuelle
d’en dire plus long. Mais il parait tout a fait plausible d’admettre que
c’est précisément Jean Cornelii qui le fit venir & Diest et que c’est peut-
étre encore lui qui 'invita 4 Bethléem pour y enseigner, vers la fin de sa
vie (1454-1460), ' Ars de Ramoén Llull 3. Quoi qu’il en soit, c’est sur la
demande amicale et pressante de son ami HENRI DE GORICHEM (1 1431) 3°
— maitre &s arts d’orientation thomiste qu’il connut a Paris et qui partit
pour Cologne en décembre 1419 — qu’Heymeric vint finalement a Cologne
au printemps de 1422.

COLOGNE. Cette période colonaise de la vie d’'Heymeric intéresse
directement notre propos, car les écrits sur 1'ceuvre d’Aristote que laissa
Heymeric proviennent de son enseignement a Cologne que l'on peut
situer dans sa durée maximale entre la rentrée scolaire de septembre
1422 et la fin novembre 1432 4%, donc une dizaine d’années.

En 1423 éclata la fameuse querelle entre Heymeric et GERARD DE
MoNTE (} 1480) #, disciple d’Henri de Gorichem, fondateur de la Bursa
Thomistarum en 1419 42, Heymeric raconte le déroulement des hostilités

38 Cf. R. ImBAcH, Theologia Raymundi Lulli, 193; R. Hausst, Albert, wie
Cusanus thn sah, 178-179. — Se reporter également a la note 34. — Dans le Chronicon
Bethleemiticum sous la chronique: Magister Heymericum de Campo sacve theologie
professor (L. 'V, art. 13, par. 8), f. 216v de 'autographe (cf. n. 33), on peut lire entre
autres (lin. 23-28) : «Qui (Heymericus) lumen doctrine tocius universitatis Lovanien-
sis existens in magnis canicularibus eiusdem universitatis vacanciis in Bethleem
morabatur et in camera, que nunc prioris cella habetur, multos e foribus discipulos
habuit, quos in mathematica arte scienciam Raymundi Lulli (Quam ille supplevisse
et complevisse se affirmabat) instruebat.» Cf. E. VAN DE VYVER, Annotations de
Nicolas de Cues dans plusieurs manuscrits de la Bibliothéque Royale de Bruxelles,
Nicolo da Cusa. Relazioni tenute al convegno interuniversitario di Bressanone nel
1960 (Facolta di Magistero dell’Universita di Padova IV), Florence 1962, 36. Le
texte que cite E. vAN DE VYVER est le ms. Averbode, Abbaye 15 F-1, f. 198v. I1
diverge quelque peu avec 'autographe.

39 Cf. Invectiva Heymerici, 6¥ lin. 12-13: «... qui (Henricus de Gorichem) cum
suis benignis litteris de doctrina studii Diestensis ad disciplinam studii Coloniensis
invitavit.»

40 Au début décembre 1432, Heymeric se rend au Concile de Bile en qualité
d’ambassadeur de 1'Université de Cologne. Cf. P. LADNER, a#?. cif., 95.

41 Sur Gerardus de Monte Domint, cf. G. G. MEERSSEMAN, Geschichie 11 18
(biographie) 19-22 (querelle avec Heymeric), 67-102 (analyse du Tractatus concor-
diae) ; IDEM, Erginzungen zur Kenninis des litevavischen Nachlasses des Kdlner Profes-
sors Gerhard tev Steghen de Monte (1424-1480), Jahrbuch des Kdélnischen Geschichts-
vereins E. V. 17 (1935) 264-268; 1DEM, Eine weitere Schrift Gerhards de Monte,
ibid. 19 (1937) 128-132.

2 Cf. A. G. WEILER, Heinrich von Gorkum, 42; CH. H. LoHR, Medieval
Latin Avistotle Commentaries, Traditio 27 (1971} 310-312.



Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 305

en assumant, semble-t-il, le beau role. C’est vraisemblablement lors
d'une disputatio officielle qu'Heymeric dut subir publiquement les
sarcasmes de Gérard, qui l'accusa de soutenir une position médiane
incompatible avec les théses si différentes entre elles d’Albert et de
Thomas, alors qu’en vérité ces deux docteurs n’avaient jamais réussi de
leur vivant a accorder leur doctrine 43. Heymeric, qui avait voulu, en
choisissant cette voie moyenne, ménager son auditoire pour justement
éviter tout affrontement, ** ne risposta pas verbalement, mais prit la
plume pour lancer une polémique virulente contre les thomistes, en
consignant les points de divergences dans les Problemata inter Albertum
Magnum et Sanctum Thomam**, parus en 1428, mais qui devaient déja
circuler dans les cercles albertistes, voire thomistes, vers 1424-1425
environ *. Cet écrit provoqua alors une grave scission dans le camp réa-
liste, qui jusque-lA gardait les apparences d’une certaine cohésion,
malgré les inévitables escarmouches. C’est peut-étre le manque d’opposi-
tion de la part de la faction nominaliste presque inexistante dans la
cité rhénane depuis 1415 #7 qui a pu favoriser cette lutte fratricide au
sein méme de la via antiqua. En tout cas les Problemata refletent par-
faitement 1'état d’esprit qui régnait alors parmi les artiens colonais et
témoignent éloquemment des principaux centres d’intérét philosophique
et théologiques qui alimentaient les querelles entre les deux colléges enne-

43 Cf. Invectiva Heymerici, 6% lin. 20-24: «Quid praetendit iste mediator opi-
niones extraneas, quas ignorat, concordare et tam, inquit, sibiinvicem diversas?
Quid si doctores et fabri earum principales, unde denominantur, adhuc viverent,
eadem concordare non possent?» Voild selon Heymeric les paroles qu’aurait pro-
noncées Gérard de Monte.

4 Cf. Invectiva Heymerici, 6% lin. 13-15: «... quandam positionem inter hui-
usmodi controversias neutraliter problematicas probabiliter mediam excogitare
sicque disputationem obviativam, quae plerumque odiosa est, in pacificam dispu-
tationis exercitativae et secundum philosophiam disciplinae communicationem
rationabiliter transferre...»

45 Cf. note 24. Gérard de Monte répondra seulement en 1456 i cette ceuvre
polémique par deux écrits: 1'un montre l'accord de Thomas d’Aquin et d’Albert le
Grand (Tractatus ostendens concordiam inter Sanctum Thomam el venerabilem
Albertum Magnum), cf. G. G. MEERSSEMAN, Geschichte 11 67-102; l'autre, 'accord
de Thomas avec lui-méme dans les Sentences et la Somme (Decisionum S. Thomae,
quae ad invicem oppositae a quibusdam dicuntur, concordantiae anno 1456 editae)
édité par G. G. MEERsSSEMAN, (Institutum Historicum FF. Praedicatorum), Rome
1934.

46 Cf. G. G. MEERSSEMAN, Geschichle 11 24.

47 Cf. A. G. WEILER, Heinvich von Gorkum, 6869,



306 Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

mis de la Faculté des Arts, le Laurentianum albertiste et le Montanum
thomiste. Cette atmosphére hostile durait toujours 4 la fin du siécle *8.
Laissons de coté les péripéties de cette rivalité, si bien décrite par
G. G. Meersseman 49, et tournons-nous maintenant vers la Bursa Lau-
rentiana, sorte de collége-internat, comme il en existait auprés de chaque
Faculté des Arts, réunissant professeurs et éléves dans une méme vie
communautaire. Placée sous la juridiction de la Faculté des Arts, la
bursa était dirigée par un régent (regens) °°. A I'arrivée d’Heymeric, la
Laurentiana existait déja, mais son origine demeure fort obscure. H.
Keussen °! mentionne Heymeric comme son fondateur. Pourtant selon
un document qui contient une bréve histoire du gymnase laurentien 32,
Porigine de la bourse remonterait aux premiéres années de 1'Université,
mais le nom de son créateur n'y est point précisé. La liste des régents
(magister regens bursam) commence en 1399 avec Theodoricus Kerkering

4 Pour les débats théologiques, par exemple, entre 1467-1488, cf. G. M.
Loenr, Dispulationen und Promotionen an der Universitdt Koln im ausgehenden
15. Jahrhundert. Nach den Angaben des P. Servatius Fankel OP, Leipzig 1926. —
Une bréve histoire du conflit a été autrefois esquissée par P. DuHEM dans son ou-
vrage volumineux: Le systéme du monde. Histoire des doctrines cosmologiques de
Platon a Copernic, tome X, Paris 1959. Il y consacre deux chapitres, ot il présente
les protagonistes (143-156) et leurs conceptions de la physique (156-172). L’auteur
s’y montre d'une partialité¢ affligeante alimentée par un profond mépris pour ces
réalistes ‘rétrogrades’ des Bursae colonaises. Voici un échantillon de ses propos
envers les Thomistes (153): « Evidemment nous n’avons pas affaire & une école de
philosophes, mais & une boutique de marchands; ils ont pris le nom de saint Thomas
d’Aquin pour enseigne et, sous le couvert de ce nom vénéré, ils trafiquent de la
science incomprise qu'ils répétent et des livres médiocres qu'ils compilent.» — Ce
sont surtout les problémes touchant a la psychologie qui ont été étudiés: Cf. Z.
KuksEwicz, Le prolongement des polémiques entre les Albertistes et les Thomistes
vu a travers le Commentaive du De anima de Jean de Glogow, Archiv fiir Geschichte
der Philosophie 44 (1962) 151-171; M. BAUER, «Secundum modum Albertistarum»
— ein albertistischer Kommentar zu De anima (Koln 1482) im Vergleich mit dem Text
des Albertus, Albertus Magnus — Doctor universalis 1280/1980, 746 (introd. 7-12;
texte 12-46); K. Park, Albert’s Influence on Late Medieval Psychology. Albertus
Magnus and the Science — Commemorative Essays 1980. Ed. J. A. WEISHEIPL,
Toronto 1980, 523-535 (Albertism in the Fifteenth Century : The German Universities).

#9 Cf. G. G. MEERSSEMAN, Geschichte 11.

50 Sur les Bursae Colonienses, cf. le chapitre que leur consacre H. KEUSSEN,
Die aite Universitat Koln, 343-353; A. G. WEILER, Heinrich von Gorkum, 42-45.

51 Cf. H. KEUSsSEN, Die alte Universitdt Koln, 296, 345, 523.

52 KOLN, Historisches Awrchiv dev Stadt, Umiversititsarchiv (Un. 390a). Cf.
H. KEUSSEN, Regesten und Ausziige zuv Geschichte dev Universitit Koln 1388—1559,
Mitteilungen aus dem Stadtarchiv von Koéln 36-37 (1918) IX. — La premiére partie
de cette chronique (qui va jusqu'en 1530) a été rédigée par ARNOLD DE TONGRES
(t 1540) entre 1530 et 1540.



Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 307

de Monasterio (de Miinster) 33, suivi par Rotgerus Qverbach de Tremonia
(de Dortmund) 34, le maitre en théologie d'Heymeric, mort en 1429, et
Johannes Wachendorp 3. Nous trouvons encore deux co-régents, Henri-
cus de Nussia 56 et Henricus Bommel 57, avant de rencontrer le nom
d’Heymeric: «Horum regencie se associavit, qui et post eos rexit, Eme-
ricus de Campo, Parisius promotus in artibus et hic receptus anno
1422. Hic postea suscepit insignia in theologia sub magistro Rotgero de
Tremonia et plurima ingenii sui monumenta reliquit. Missus fuit ad
concilium Basileense nomine universitatis nostre magister subtilis atque
singularis et ob id in inchoacione studii Lovaniensis vocatus, sub duce
Philippo Burgundo, primus illic in theologia rexit una cum magistro
nostro Johanne Winningen OP de conventu Coloniensi, ubi et diem suum
clausit extremum, clari nominis post se famam apud nostram universi-
tatem reliquens» 58, Cette chronique atteste donc qu’'Heymeric entra au
college albertiste en 1422. A cette époque la bursa ne semble pas avoir de
demeure fixe et n’étre pas encore trés bien structurée, comme elle le sera
plus tard en 1440 sous la régence de Laurentius Buninch de Groningen %,
qui lui donna son nom et l'installa & la ‘Schmierstrafle’ (aujourd’hui
KomédienstraBe). Mais déja quelque temps auparavant, avec le maitre-
régent Jean de Malines °°, dont les commentaires des ceuvres d’Aristote
eurent un grand succeés dans 'école et furent utilisés comme manuel
jusqu’en 1496, la pension possédait une maison ‘Zum Wohlfahrt’ sise
a la place des Seize-Maisons ®. Ce groupe de professeurs et d’étudiants

53 Cf. H. KeussEeN, Die Matrikel, 1, 16 4+ note.

5t Ci. ibid., 6, 54 + note.

35 Cf. ibid., 115, 39.

56 Cf. ibid., I1, 25 + note.

57 Cf. ibid., 33, 5 + note.

58 KOLN, Hist. Arch. d. Stadt, Un. 390a, 9a.

59 Cf. H. KeEusseN, Die Matrikel, 141, 23 + note. — (Un. 390a, 9b): «(Lauren-
cius) comparavit domum magnam et antiquam in platea vulganter dicta ‘smier-
straets’ suo ere pro stabili regencia eo, quod hactenus fuissent frequenter domus
mutate pro voluntate magistrorum regencium. Et inde factus est, ut regentia eciam
ex eo nomen hereditavit et usque in hodiernam diem dicatur Bursa Laurencii.»

60 Cf. H. KeusseN, Die Matrikel 136, 38 4 note.

61 KSLN, Hist. Arch. d. Stadt, Un. 390a, 9a-b: «Huius (Heymericus) disci-
pulus fuit magister Tohannes Hulshout de Mechlinia, qui post eius discessum (1435)
multis annis in artibus rexit et discipulis suis in libros philosophicos commentaria
eddidit, quibus postea usi sunt annis plurimis usque ad annum 1496, quoniam tunc
propter impressorias librorum alterabantur commentarii. Iste servavit regenciam
suam in domo, que dicitur ‘tzom dem wolfarkt’ (1) inter sedecim domos.» Cf. H.
KEeusseN, Die Matrikel, 136, 38 note. — Pour la bibliographie de Jean de Malines,
cf. A. PaTTIN, Jan van Hulshout (1405-7475) Viaams wijsgeer en theoloog van de



308 Les écrits d’'Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

était-il déja d’orientation albertiste avant 1'arrivée d’Heymeric? For-
mait-il déja une Schola Albertistarum? Si 1'on en croit Heymeric lui-
méme, son maitre en théologie et ancien régent de la bourse, Rutger de
Dortmund, était un albertiste convaincu qui ‘lisait’ secundum viam
Alberti 2. On peut donc admettre que ce n’est pas Heymeric qui implanta
I’albertisme a Cologne, mais qu’il lui donna simplement une impulsion et
une vigueur nouvelles a l'occasion de la dispute avec les thomistes 3.

Parallélement a son professorat és arts, Heymeric suivit le cursus
honorum des études de théologie: bachelier biblique en 1423, aprés une
année d’audition a Cologne et cinq a Paris; bachelier sententiaire en 1424,
la méme année que le début de son décanat, le 20 décembre, a la Faculté
des Arts, qui se poursuivit jusqu'au 6 mai. Il lit donc les Sentences

Universiteit te Keulen, Tijdschrift voor Filosofie 38 (1976) 104-128; 1DEM, Le
«Tractatus de homine» de Jean de Malines. Contribution & I’ histoire de I'alberiisme a
I"Université de Cologne, tiré & part de: Tijdschrift voor Filosofie, Louvain 1977,
texte 5-89.

62 Du moins est-ce ainsi que j’ai compris les paroles que prononce Heymeric
au début de son Commentaive sur I' Apocalypse, ou il précise sa méthode d’enseigne-
ment. Il veut suivre I'exégeése (processus) de son maitre Albert comme le faisait,
semble-t-il, son professeur de théologie, Rutger de Dortmund. Voici ce texte:
«Expedito prologo in fiducia adiutorii divini in precedentibus invocati wvicem
leccionis ovdinarie, quam pie memorie doctor et promotor meus magister Rugerus de
Tremonia colere consuevit, de mandato provisoris studii Coloniensis, sicut melius
potero, continuaturus presentem librum (Apoc.) iuxta processum precipui erudi-
toris, informatoris et manuductoris mei domini Alberti Theutonici par antono-
masiam doctoris magni Ratisponensis, dum vixit, episcopi, divido in tres partes,
scilicet in prohemium, tractatum et conclusionem...» (Berlin, Staatsbibliothek,
Theol. Fol. 92 (= 560), f.4rb, lin. 37-50. Cf. G. G. MEERSSEMAN, Geschichie 11
15 n. 24; J. B. KoroOLEC, att. cit., 38 n. 16; L. BURIE, art. cit., 227.

63 Dr’ailleurs, toujours dans 1'Invectiva, Heymeric affirme expressément
qu’avant son arrivée & Cologne, il y avait déja trois clans rivaux: «... cum reperiret
ibi (Cologne) similem cum ea, quam reliquit Parisius, inter ferministas, qui dice-
bantur tunc moderni, thomistasque et albertistas, qui dicebantur antiqui controver-
siam utrobique per opiniones solemniter vulgatas problematice tripartitam...»
(Invectiva Heymerici, 5*%, lin. 27-30). A l'encontre du R. P. MEERSSEMAN, je ne
pense pas qu'Heymeric ait inventé de toute piéce cette lutte entre thomistes et
albertistes (cf. Les origines parisiennes, 130; Geschichie 1 18-19). On ne peut dénier
— sans désavouer I'Tnvectiva — que des dissensions internes existaient déja dans la
via antiqua, et que c’est peut-étre l'intervention brutale d’Heymeric qui a provo-
qué l'inévitable rupture, qui cette fois alors fut claire et nette. Mais le probléme
de l'origine de l'albertisme colonais (et parisien) n’est toujours pas entiérement
résolu. — J’en reviens toujours a la sphére d’influence des Dominicains. Pour 1’acti-
vité et le milieu intellectuel des Dominicains de Cologne pendant cette période, cf.
G. M. LoeBR, Die Kilner Dominikanerschule vom 14. bis zum 16. Jahrhundert,
Fribourg (CH) 1946, surtout 57-88. — Cf. note 17.



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 309

jusqu’aux vacances d’été 1425 et obtient le grade de bachelier formé.
C’est durant cette période qu'’il regut la prétrise 4.

L’année 1425 marque sa rencontre avec Nicolas de Cues, qui va
bient6t dominer de sa haute stature I'horizon philosophique et théolo-
gique du XVe siécle. Nicolas s’inscrivit a I'Université de Cologne au
printemps 1425 65 en qualité de docteur en droit canon, qu’il enseigna
probablement quelque temps %. L’important pour notre propos est
qu’'Heymeric le rencontra vraisemblablement une premiére fois en avril-
mai, avant son départ pour la Curie romaine, vers le 10 mai: il fut en
effet chargé par 1'Université de porter le rofuius au Saint-Siege 57 et
profita de I'occasion pour y déposer sa supplique personnelle auprés du
pape Martin V afin d’obtenir un bénéfice 2. Il se trouvait toujours & Rome
le 27 juillet 1425 °. Aussi, que Nicolas ait suivi les lecttones sur les Senten-
ces qu’il fit lors de I'année académique 1424-1425 parait pour le moins
improbable 7°. On peut supposer que le véritable échange d’idées entre

64 Toutes les dates de ce paragraphe sont indiquées par H. KEusseEN, Die
Matrikel, 132, 124 note, et reprises par G. G. MEERSSEMAN, Geschichie 11 15.

65 Cf. H. KrusseN, Die Matrikel, 145, 21 + note; Acta Cusana. Quellen zuv
Lebensgeschichte des Nikolaus von Kues, Bd. I, Lieferung I: 1401-1437, Mai 17,
hrsg. v. E. MEuTHEN, Hambolirg 1976, 9 n. 25. — Nicolas s’est inscrit entre le 26
mars et le 29 juin 1425. Cette année-la Piques tombait le 8 avril. (R. HaussrT,
Albert, wie Cusanus ihn sah, 168, affirme qu’Heymeric s’immatricula le 8 avrill)
I1a df probablement s’inscrire aprés Péiques pour le ‘semestre’ d’été. Il n’y a aucune
régle pour l'immatriculation, qui se déroule sur toute 1'année (cf. H. KEUSSEN,
Die Matrikel, p. 15*-19*; Die alte Universitdt Kéln, 164-168).

66 E. MEUTHEN, Das Tvierer Schisma von 1430 auf dem Basler Konzil. Zur
Lebensgeschichte des Nikolaus von Kues (Buchreihe der Cusanus-Gesellschaft 1),
Miinster 1964, 79. L’argument avancé par E. MEUTHEN parait décisif: «Sein Erfolg
als Universititslehrer macht erst das ehrenvolle Angebot des Lehrstuhls fiir kano-
nisches Recht in Léwen verstindlich, das ihm 1428 die Stadt Lowen iiberbrachte».
Cf. E. REUSENS, Documents relatifs a Uhistoive de I’ Université de Louvain (71425-
71797), Analectes pour servir a I’histoire ecclésiastique de la Belgique XXX, Lou-
vain 1903, 136.

67 Le 10 mai 1425 la ville de Cologne délivre un sauf-conduit & Heymeric,
alors magister artium et baccalayius formatus in theologiae, et 3 Henri Clant de Gronin-
gen pour se rendre 34 Rome, 2 la Cour pontificale. Cf. H. KEUSSEN, Regesten und
Ausztige, 62 n. 425. On peut estimer qu’il partit autour de cette période.

68 Cf. A. J. BLack, The Realist Ecclesiology of Heimevich van de Velde, 274.
Cette supplique est conservée dans trois mss. Cf. L. Burig, art. cit., 227-228. Cf.
également note 12.

69 Cf. H. KEUssEN, Regesten und Ausziige, 62 n. 430.

70 Cf. Acta Cusana, hrsg. v. E. MEUTHEN, 9 n. 26: NvK als Schiiler des Heyme-
ricus de Campo. — Si Nicolas s’inscrivit vers la mi-avril 1425, il ne put effectivement
suivre qu'un mois environ le cours d’Heymeric sur les Senfences, et seulement la

21



310 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

Heymeric et Nicolas s’instaura dés I'automne, a la reprise des cours 71, et
qu’'une amitié durable se noua entre eux 72

Heymeric entama l'année scolaire 1425-1426 comme bachelier
formé et dut ainsi assister aux disputes et seconder son maitre 73. C'est
finalement en 1428, le 24 avril 74, qu’il fut nommé professeur de théologie
et succéda a la chaire de son défunt maitre en 1429 75. A partir de cette
date, il est professeur de philosophie et de théologie. Continua-t-il I'en-
seignement de la philosophie a la bursa ou se consacra-t-il exclusivement
a ses legons de théologie? Le fait que le 12 mars 1431 on puisse écrire dans
un document 76: opten Eygelstein in meister Heymeriches burse pourrait

devniérve partie, puisqu’Heymeric partit vers la mi-mai et devait probablement
achever sa lectura A ce moment-la. Cependant, dans le Cod. Cus. 706, un témoin
important, contenant la reportatio de ce cours, semble indiquer que Nicolas suivit
cette lecture. Mais le cahier dans lequel se trouve ce Quadripartitus quaestionum
syllogistice supra IV libvos Sententiarum et Decretum a M. H. de Campo Coloniae
collectarum (f. 13r—22r) appartenait peut-étre a un étudiant, qui l'avait déja en
partie annoté et qu’alors seulement le Cusain en fit I'acquisition et le compléta
sur certains points. Comme les gloses du Cusain se lisent au début de I'écrit (f. 13r—
16r), il est possible de suggérer qu'’il les recopia aprés coup. A ce propos, cf. les
remarques pertinentes de R. HauBsT, Albert, wie Cusanus ihn sah, 168 . 10, et
169 n. 11-12 pour les notes marginales (f. 63r—64r) et les sous-titres (f. 64v—-65r)
de Nicolas aux Theoremata totins universi (f. 63r-65v), contenu dans le méme codex.
Cf. également, 178: Exkurs tiber Autographe Heymerics.

71 On ne connait pas la durée de son voyage 4 Rome, mais il est trés probable
qu'Heymeric fut de retour a la reprise des cours, qui variait suivant les Facultés.
Cf. G. KAUFMANN, Geschichte der deutschen Universitdten 11, Stuttgart 1896, Graz
1958, 262 n. 2. '

72 En 1453, Nicolas ne lui fit-il pas parvenir, par l'entremise de son ami Thierry
de Xanten, un manuscrit contenant quelques-unes de ses ceuvres (De pace fidei,
De mathematicis complementis, De theologicis complementis). Cf. E. vAN DE VYVER,
art. cit., 5456, et R. IMBACH, Einheit des Glaubens, 11. — Ils avaient eu, un an aupa-
ravant, ’occasion de se rencontrer lors de la visite du Cardinal-Légat au Prieuré
de Bethléem 4 Hérent prés de Louvain, les 13 et 14 janvier 1452. Cf. E. PERSOONS,
Nikolaas van Cusa te Leuven en te Belhleem in 1452, Mededelingen van de Geschie-
den Oudheidkundige kring voor Leuven en omgeving 4 (1964) 63-67: avec en appen-
dice (67-69) les textes de I'autographe du Chronicon de P. Impens concernant la
visite du Cusain. — Dés cette époque, Heymeric semble se pencher plus particu-
lierement sur la pensée de Nicolas et lui consacre trois chapitres dans le Centheolo-
gicon (écrit entre 1453-1460). Cf. R. IMBACH, Einheit des Glaubens, 12, et R. HAUBST,
Albert, wie Cusansus ihn sak, 169 n. 13.

73 Cf. F. GESCHER, art. cit., p. 83, V, 3, 6.

74 Cf. H. KEussEN, Die Matrikel, 132, 124, note.

75 Cf. H. KEUSSEN, Die Matrikel, 132, 124, note, qui indique (nach 1429),
Rutger de Dortmund étant mort cette année-la. Cf. n. 62. — Nommé professeur en
1428, il est magister actu dés la mort de son maitre auquel il succéde.

76 Ce document est cité par H. KEUSSEN, Regesten und Ausziige, 68 n. 475.



Les écrits d'Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 311

laisser supposer qu’il y était toujours magister actu regens. Peut-étre
n'est-ce qu’'en son honneur que 1'on a désigné la bourse par son nom et
qu’il n’y enseignait déja plus 77. Toujours est-il qu’il inaugura ses legons
de théologie par la lecture de I'dpocalypse ‘secundum viam Alberti’ 78
qu’il laissa inachevée a Cologne, mais qu'il poursuivit au studium de
Louvain en 1435 7%, aprés son passage a Bale (1432-1435). Avant son

by

départ pour le Concile, il eut encore & assumer les charges de vice-
chancelier en 1431 et de recteur, du 9 octobre au 29 novembre 1432 8,
Voila les grandes lignes de la période colonaise d’Heymeric.

11 provient de la chronique privée de Jean Slosgin se trouvant dans les archives de
la cure de Saint-André et qui débute en 1422,

77 Cf, H. KrusseEN, Die Matrikel, 132, 124, note: «1422-1429 in der A.F.
tiitig.» Cela laisse supposer, si la source est exacte, qu’Heymeric cessa son activité
de professeur &s arts dés qu’il put enseigner la théologie.

8 Cf. note 62. — D’ailleurs, le Commentaire de I’ Apocalypse qu'Heymeric
attribue 4 Albert et sur lequel il base sa méthode exégétique, est un apocryphe,
qui n’a pas été retenu par les €diteurs des Opera omnia Alberti Magni (Cologne
1951ss.) dans leur plan général d’édition (4 moins qu’il ne figure dans le tome: LX
Opera dubia et spuria?), de méme que le De laudibus Beatae Maviae Virginis qu'il
a résumé (cf. pour les 2 mss. J.D. CaviGioLi/R. IMBACH, Quelques compléments
(sous presse).

79 Cf. le Testament d’Heymeric daté du 10 juillet 1460, ot il précise qu’il
légue a la Faculté des Arts de Cologne les manuscrits qu’il a commencé 4 rédiger
4 Cologne et terminé 4 Louvain: «Necnon volo, quod illi codices, quos in servicio
universitatis Coloniensis Basilee composui, cum lectura mea supra Apocalipsim
Colonie incepta et in Lovanio completa, mittantur quantocius ad Coloniam et
illico incorporantur librarie facultatis artium». Cité par A. G. WEILER, Les relations
entre I Université de Louvain et I’ Université de Cologne au X Ve siécle, The Univer-
sities of the Late Middle Ages, 64 n. 82. — A ce propos, il est curieux qu'Heymeric
légue un commentaire scripturaive a la Faculté des Arts de Cologne, alors qu’il
avait lu ce méme texte 3 la Faculté de Théologie! Peut-étre faut-il entendre par
Libraria Facultatis Artium la bibliothéque de la Bursa Laurentiana?

80 Cf, H. KEUsSEN, Die Matrikel, 132, 124, note, et Die alte Universitit Kéln,
App. 523. — (A la page 381, Keussen indique faussement 1435 au lieu de 1431.)
En bref, on peut dire que le vice-chancelier (représentant du chancelier, prévét de
la cathédrale, qui se décharge presque toujours de ses fonctions en faveur d’un vice-
chancelier, professeur plus étroitement uni a I'Université et a son milieu) confére,
au nom de I'Eglise, la licentia doctorandi. Cf. H. KEUSSEN, Die alte Universitit
Kéln, 1-6; A. G. WEILER, Heinrich von Gorkum, 49. Le recteur, par contre, a pour
fonction de veiller au maintien des priviléges, de convoquer et de diriger les assem-
blées, de s’occuper des immatriculations, de participer aux représentations officielles,
d’apposer son sceau dans certaines occasions,... cf. H. KEUSSEN, ibid. 132; A. G.

WEILER, ibid. 40-41.



312 Les écrits d’"Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

II. LES ECRITS SUR L'OEUVRE D’ARISTOTE

Un des premiers témoignages, trés bref, sur la vie et les ceuvres
d’Heymeric, mis a part le Chronicon Bethleemiticum, se lit dans le
Liber de scriptoribus ecclesiasticis, rédigé par JOHANNES TRITHEMIUS et
publié pour la premiére fois a Bile en 1494, dans lequel 1'auteur évoque le
talent d’Heymeric comme commentateur d’Aristote: in philosophia
aristotelica nulli suo tempore secundus 8. L’éloge, bien qu’exagéré —
comme le veulent ce genre de répertoire biographique et 1'état d’esprit de
ce temps —, contient sans doute un fonds de vérité. Il semblerait donc
qu'Heymeric acquit a Cologne une grande renommeée grace a ses cours sur
Aristote au collége laurentien et & son Tractatus problematicus, qui lui
assit sa réputation d’albertiste intransigeant 82. On lui attribua par la
suite deux ouvrages, le Promptuarium argumentorum disputatorum 83 et les
Reparationes totius naturalis philosophiae 3, qui, méme s'ils se réclament
de la tradition albertiste, ne peuvent lui revenir d’office, le colophon
n'indiquant pas explicitement son nom, ce qui se faisait presque toujours,
avec de nombreux superlatifs fort conventionnels, pour les auteurs
aussi réputés que I'était Heymeric a Cologne. Ces deux manuels anonymes
devaient déja étre utilisés a la Bursa Laurentiana bien avant leur im-
pression en 1492, Le fait que sa jeune carriére fut des plus brillantes est
confirmé par les autorités de la ville de Louvain, qui, désirant recruter
pour leur nouvelle Université (1425) de jeunes professeurs de Cologne
déja célebres, afin d’y attirer ainsi les étudiants, s’adressérent deux fois

81 T, pE TRITTENHEM, Liber de scriptoribus ecclesiasticis, Paris, 1512, f. CLX-
VIIv. Ci. Z. Karuza, Trois listes des cuvres de Heimeric de Campo dans le «Cata-
logue du Couvent Rouge» («Rouge Cloitre»), Mediaevalia Philosophica Polonorum
17 (1973) 7 n. 17.

82 Cf. note 63.

83 FEst cité par J. HARTZHEIM, op. cit.,, 111a n. 2. Le titre exact est: Promp-
tuarium argumentorum dialogice ordinatorum a Lilio Albertista et Spineo Thomista
mutuo sibi obviantibus per contrarias vationes presuppositis conciusionibus tanquam
sagittaviorum signaculis disputatorum, €dité chez Henri Quentell, le 20 juin 1492.
Cf. E. VouLLIEME, Der Buchdruck Kdlns bis zum Ende des finfzehnten Jahrhunderis
(Publikationem der Gesellschaft fiir Rheinische Geschichtskunde XXIV), Bonn
1903, 431 n. 980; L. BURIE, art. cit., 236.

8+ Egalement cité par J. HARTZHEIM, ibid. n. 3; cf. E. VOULLIEME, op. cit.,
443, n. 1016: Reparationes librorum totius maturalis philosophiae secundum pro-
cessum Albertistarum et Thomistarum, édité chez Ulrich Zell, le 15 novembre 1494 ;
L. BURIE, ibid.



Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 313

a Heymeric et a Nicolas de Cues #. L’on sait qu' Heymeric, contrairement
a son ami, finit par accepter I'invitation et devint professeur de théologie
a Louvain, le 31 mai 1435 2, ainsi que 1'un des principaux organisateurs
de la Faculté de théologie créée en 1432,

Mais restons a Cologne. Depuis I’étude trés érudite que A. G. WEILER
consacra au milieu intellectuel colonais au début du XVe sigcle 87, nous
connaissons bien les deux grands courants qui y régnérent i tour de
role, la via moderna nominaliste (jusque vers 1415) et ensuite la via
antiqua téaliste, leur méthode d’'enseignement et l'Apre rivalité qui
sévissait alors au sein de la via antiqua, entre Thomistes et Albertistes,
depuis la parution en 1424-1425 du Tractatus problematicus d'Heymeric.
Nous n’allons pas revenir a 1'opposition reales-terministae, ni aux points
litigieux séparant les disciples de Thomas de ceux d’Albert. Nous rap-
pellerons plutét le programme des cours obligatoires que devait suivre
chaque étudiant qu’il choisisse 1'une ou 'autre voie 8, et la via docends
qui se pratiquait & la Faculté des Arts de Cologne 8, pour ainsi mieux
situer les écrits d’Heymeric sur I'ceuvre d’Aristote et son activité de

professeur.
Heymeric a-t-il enseigné la philosophie dés son arrivée en 1422
jusqu’a son départ pour Bale a la fin novembre ou au début décembre

85 Cf, E. REUsENs, Docuinents relatifs a Uhistoive de I Université de Louvain
(7425-1797), Analectes pour servir & I'histoire ecclésiastique de la Belgique 30
(1903) : pour Nicolas, il y eut méme trois demandes, le 23 décembre 1428 (p. 136)
le 5 février et le 2 avril 1435 (p. 139); pour Heymeric, 'une en aott 1432 (p. 137)
et 'autre le 2 avril 1435, invité lors de son séjour a4 Bale par le méme envoyé, Henri
Kuyc, que pour Nicolas.

8 Cf, L. BURIE, art. cit., 221.
87 A. G. WEILER, Heinvichk von Gorkum, 56-82; le chapitre est intitulé: Das

scholastische Milieu in Ko6ln und der Wegestreit. Via Antiquorum, via Modernorum,
via Albertistarum. Cf. également E. HOEHN, op. cif., 6-27, qui reprend les conclu-
sions de A.G. WEILER, mais apporte cependant quelques nouvelles indications
bibliographiques. On peut aussi indiquer l'article de R. HEiss, Der Avistotelismus
in dev Artistenfakultit dev alten Universitit Koin, Festschrift zur Erinnerung an die
Griindung der alten Universitit Koln im Jahre 1388, Koln 1938, 288-315, qui évo-
que la via antiqua et moderna A la Faculté des Arts.

88 Tes maitres avaient I'obligation de «legere libros Philosophi cum questioni-
bus et dubiis circa eosdem incidentibus», mais le choix des commentateurs était
laissé & leur entiére liberté, que ce soit: Averro¢s, Avicenne, Eustrate, Boéce,
Thémistius, S. Thomas, Albert le Grand, Gilles de Rome, Buridan, etc. Cf. F.
EHRLE, op. cit., 282-283; A. G. WEILER, Heinrich von Gorkum, 70.

89 Pour une vue d’ensemble du cursus des études a la Faculté des Arts, cf.
S. CLASEN, Der Studiengang an dev Kilner Artistenfakulidt, Artes liberales, hrsg. v.
J. Kocn, Leiden-Kéln 1959, 124-136.



314 Les écrits d’'Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

1432, cette période de dix années marquant les dates extrémes de son
séjour a Cologne? Selon une note de H. Keussen, Heymeric n’aurait
enseigné a la Faculté des Arts que de 1422 a 1429 ?°, début de son profes-
sorat en théologie. On peut donc circonscrire les limites de son magistére
és arts a une durée de sept années, au cours de laquelle il dut commenter,
selon les Statuts en vigueur a cette époque, presque tout le Corpus Aris-
totelicum. En effet les exigences pour I'obtention du grade de bachelier et
de licencié requéraient de 1'étudiant une awudition des livres aristotéli-
ciens suivants (en plus, bien sfir, des autres livres traitant des artes '):
pro gradu Bacalariatus — outre les Summulae logicales de Pierre d’Espagne
ou de Buridan, manuels de logique obligatoires °2 — la Logica vetus: les
Praedicabilia, c’est-a-dire I'Isagogé de Porphyre-Boéce, accés obligé a
la logique d’Aristote, les Praedicamenta, le Liber sex principiorum (écrit
anonyme attribué faussement a Gilbert de la Porrée), complément aux
Catégories, et le Pert hermeneias; la Logica nova: Amnalytica priora,
Analytica posteriora, Topica et Sophistici Elenchs; un livre de la Physica
et un du De anima 3. Le programme du licencié (Bacalarius temptandus),
en plus de ces livres, s’augmentait de la Physica en entier cette fois, du
De caelo et mundo, du De generatione et corruptione, des Meteora, des
Parva Naturalia (De sensu et sensato, De somno et vigilia, De memoria et
remaniscentia, De longitudine et brevitate vitae), de six livres de I'Ethica,
et de la Metaphysica **. Cette énumération nous donne un apergu de
I'étendue des connaissances aristotéliciennes que devait posséder
I'étudiant du XVe siécle, qui, une fois devenu magister artium, ne faisait,
somme toute, dans le domaine de la philosophie, que I'exégése d’Aristote,
selon telle ou telle tendance (albertiste, thomiste, scotiste, ockhamiste
buridaniste, etc.). Mais le Corpus aristotélicien médiéval, qui constituait
alors la grande encyclopédie philosophique et scientifique, renfermait
également de nombreuses conceptions néoplatoniciennes, véhiculées par

9 Cf. note 77.

91 Cf. F. J. voN BIANCO, op. cit., Annexes 68: «Bacalarius temptandus debet
audivisse... Spheram mundi {(de Johannes de Sacrobosco ou John Hollywood),
Theoricas planetarum, tres libros Euclidis, Perspectivam communem (de Johannes
Peckham), aliquem tractatum de proportionibus, et aliquem de latitudinibus for-
marum, et aliquem in musica, et aliquem in arithmetica.»

92 Cf. ibid., 66-67: «Item statuimus, quod Bacalarii Facultatis nostre admitti
debeant ad legendum Summulas Petri Hispani et Byridani et Parva Logicalia, et
Rethoricalia et Grammaticalia.»

93 Cf. 1ibid. 64.

9% Cf. ibid. 68.



Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 315

quelques textes pseudo-aristotéliciens et par certains commentateurs.
Que I'on songe déja aux paraphrases d’Avicenne et surtout au Liber de
causts, compilation anonyme de I’ Elementatio theologica de PRocLuUs, qui,
bien aprés son identification par Thomas d’Aquin %, fut encore recu
comme un écrit d’Aristote par certains auteurs, dont Heymeric a la
suite de son maitre Albert %. Ce dernier fit un grand usage de ces textes
et professa un aristotélisme néoplatonisant, voire composite, qui imprégna
fortement les conceptions philosophiques d’Heymeric.

Ainsi 4 travers tous ces écrits attribués & Aristote filtraient également
les grandes doctrines du savoir antique. Un maitre réaliste de Cologne
comme Heymeric se souciait avant tout de transmettre a ses éléves
I'héritage philosophique gréco-latin et de leur faire comprendre le sens
exact des textes de base qu’il leur présentait A 1’aide et sous 'autorité
des commentaires du maitre vénéré de leur école, que ce soit Albert ou
Thomas pour ne citer que les plus grands. Le maitre nominaliste par
contre, critique et distant a 1'égard de la tradition, surtout envers les
grands systdmes de pensée hérités du XIIIe siécle, s’adonnait plus
volontiers aux spéculations personnelles, placées sous le signe de la
‘probilitas’, et orientait également ses recherches dans la sphére de la
scientia naturalis. Et pour que I'étudiant ne se perde pas dans les méan-
dres de cette vaste littérature, il fallait lui en soumettre la quintessence:
d’oti cette floraison d’'abbreviatio, de compendium etc. de tous genres,
dans lesquels 1'étudiant apprenait les théses essentielles des disciplines
enseignées sous forme de lectio cum quaestionibus et dubiis.

Les méthodes furent diverses tout au long du moyen 4ige %7. Mis &
part la glose, bréve explication ou annotation du texte dans l'interligne
ou dans la marge, il y eut trois grands types de commentaires: tout d’abord
la paraphrase, employée par Albert le Grand sur le modéle d’Avicenne,
qui divise chaque livre de I'ceuvre a commenter en ¢raciatus séparés et en
chapitres; ensuite 1'expositio per modum commentr, le commentaire au
sens strict, ad litteram, selon la méthode inaugurée par Averrogs, reprise
et amenée A sa perfection ultime par Thomas d’Aquin, qui comprend une
division détaillée et une analyse trés serrée du texte; et finalement

95 Cf. SANCTI THOMAE DE AQUINO, Super librum de causis expositio, éd. par
H. D. SAFFREY, Textus Philosophici Friburgenses 4/5, Fribourg-Louvain 1954, 3.

9 Cf. tbid. XV-XXV: introduction intitulée: Le «Liber de causis» au moyen
Age; au sujet d’Albert le Grand, cf. XXII-XXIIT; cf. également infra p. 318-319.

97 Cf. par exemple, D. A. CALLUS, Introduction of Avistotelian Learning to
Oxford (tiré A part de Proceedings of the British Academy XXIX, 1943), Londres
1944, 38-39.



316 Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

Vexpositio per modum quaestionis ou commentaire questionné, moins
fouillé, mais plus concis que le commentaire littéral, touchant par des
questions précises aux difficultés majeures du texte. Puis peu a peu
un glissement se produisit: plus librement on ne posa des questions qu’a
propos du texte, questions qui finirent par former des traités indépen-
dants n’ayant plus qu'un lointain rapport avec le texte d’Aristote.

A vpartir de ces procédés fondamentaux d’exposition de l'ceuvre
d’Aristote, nous rencontrons de nombreuses variantes. Au XVe siecle, a
Cologne, la méthode généralement suivie par les Anfigus comme par les
Modernt est celle de 1'expositio per modum gquaestionis, formule qui
s’applique mieux, a vrai dire, aux réalistes qu'aux terministes. Ces der-
niers en effet ne pratiquent plus le commentaire questionné, mais simple-
ment le questionnement. On ne peut plus parler d’expositio méme au sens
large du terme, mais seulement de modus quaestionts, de quaestio, tant le
commentaire a disparu au profit de la seule question, qui souvent ne fait
qu’effleurer le texte. Quelquefois pourtant, le texte d’Aristote est présent,
mais condensé en propositions qui sont prétexte a des enchainements de
questions, comme c’est le cas par exemple chez Marsile d’Inghen 8.

Les Antiqus de leur coté, avec leurs guaestiones et leurs dubia suivent
en général de prés le texte d’Aristote, méme si celui-ci, en entier ou en
abrégé, ne figure pas toujours au début de leurs commentaires. La métho-
de adoptée par les réalistes est donc un moyen terme, un compromis
entre le modele 1égué par S. Thomas et les quaestiones subtilissimae de
I’école nominaliste, plus proche cependant de ces derniéres. Ces indica-
tions, bien slr, ne peuvent se vérifier rigoureusement dans tous les cas,
mais bien plutét étre nuancées pour chaque écrit, leur auteur se tenant
rarement dans le détail a ces distinctions que nous venons d’esquisser.

Apreés ce bref rappel du programme des cours et de leurs méthodes
en vigueur a la Faculté des Arts de Cologne, venons-en maintenant aux
principaux écrits aristotéliciens d'Heymeric de Campo.

1. Les Quaestiones super libros philosophiae Aristotelis

Ce recueil de questions sur les ceuvres principales d’Aristote fait
partie d'un manuscrit contenant exclusivement des écrits d’Heymeric:
le Codex Cusanus 106 *°, qui a appartenu a Nicolas de Cues et se trouve

98 Cf. A. G. WEILER, Heinrich von Gorkum, 67.
99 Décrit par J. MARX, Verzeichnis dev Handschriften-Sammlung des Hospitals
2y Cues, Tréves 1905, 105 n. 106.



Les écrits d"Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 317

toujours a la Bibliothéque de 1'hospice Saint-Nicolas a Cues. Il ne compte
pas moins de neuf ouvrages, écrits lors de son professorat de philosophie
et de théologie a Cologne (1422-1432) et de son ambassade au Concile de
Bile (1432-1435) 19, L’essai de chronologie des ceuvres entrepris par R.
HAussrT, il v a presque trente ans, demeure toujours valable 191, Mais
I’éminent médiéviste ne sembla pas s’intéresser a ces Quaestiones sur la
philosophie d’Aristote, car il ne les mentionna pas i l’endroit cité.
Ailleurs par contre il leur consacra quelques lignes, sans jamais pourtant
leur attribuer une date approximative 192, Il faut bien reconnaitre qu’il
est trés difficile, momentanément du moins, de s’arréter & une date
plus ou moins précise, car selon leur ncipit, ces questions ont été lues
tant & Paris qu'a Cologne: «Questiones m(agistri) h(eymerici) de campo
supra librvos philosophie racionalis, vealis et moralis aristotelis in universi-
tatibus parisienst et colontenst legi consuetos per posiciones silogisticas
epylogater (f. 25r-55v). Sans doute lues une premiére fois & Paris, puis
reprises & Cologne, leur élaboration primitive aura été parisienne (vers
1415-1417), et leur rédaction définitive colonaise. Ce texte nous livrerait
donc le cours que fit Heymeric sur 'ccuvre d’Aristote 4 Cologne, au
début de son enseignement philosophique, probablement vers 1422-1423,
avant les grands commentaires questionnés de logique et de philosophie
de la nature, conservés dans les manuscrits balois, et également avant les
Problemata (vers 1424-1425).

Ce cours présente tour a tour les principaux livres d’Aristote sans
pourtant les nommer expressément, hormis la Métaphysique et le Liber de
causis. En voici la liste, avec leur foliation et le nombre de questions

réservées a chacun d’eux:

(1) Praedicabilia, f. 25r-25v, 7qq.

(2) Praedicamenta, f. 25v-26v, 4qq.

(3) Liber sex principiorum, f. 26v—27v, 4qq.
(4) Peri hermeneias, {. 27v-29v, 5qq.

(5) Analytica priora, f. 29v-32v, 8qq.

(6) Analytica posteriora, f. 32v-33v, 2qq.
(7) Topica, f. 33v-36r, 59q.

100 Trois ouvrages parmi les plus importants d’'Heymeric datent de cette
période baloise: (dans I'ordre): De sigillo aeternitatis omnium artium et scientiarum
exemplari- Basileae tempore concilii editus (f. 771-85r1), Disputatio de potestate eccle-
stastica in concilio Basiliensi collata (f. 89r—188v) et le Colliget principiorum iuris
naturalis, divini et humani philosophice doctrinalium (f. 195r-273v).

101 R, HauBsT, Das Bild des Einen und Dreieinen Gottes in der Welt nach
Nikolaus von Kues (Trierer theologische Studien 4), Tréves 1952, 57 n. 25.

102 R, HauBsT, Zum Fortleben, 424425,



318 Les écrits d’'Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

(8) Sophistici Elenchi, f. 36r-36v, 1q.
(9) Physica, f. 36v—39r, 7qq.

10) De caelo et mundo, f. 39r41v, 6qq.
11) De anima, f. 42r-47r, 8qq.

12) Ethica, f. 47r48v, 4qq.

13) Metaphysica, f. 49v-53v, 10qq.
14) Liber de causis, f. 53v-54r, 5qq.

Nous pouvons constater que tout 1'Organon est présent, y compris
I'Isagoge de Porphyre (Praedicabilia) et le Liber sex principiorum du
pseudo-Gilbert de la Porrée, qui formaient le Corpus totius logicae des
albertistes et thomistes colonais du XVes. La philosophia naturalis est
représentée par la Physica, le De caelo et le De anima qui, joint a la
Métaphysique, occupe une place prépondérante.

La division de la philosophie évoquée dans 1'2ncipit s’appuie sur celle
proposée par Albert le Grand dansle Liber de praedicabilibus 193 : philosophia
rationalis (logique), realis (philosophie de la nature et métaphysique) et
moralis (éthique). Heymeric intercale cependant 1'Ethique entre le De
anima et la Métaphysique, peut-étre pour achever ses cours par la science
supréme, la Métaphysique, et son couronnement, le Liber de causis,
qu’Albert considérait comme le prolongement et 1'achévement du XIe
livre (entendez XII¢ ou A) de la philosophie premiére: «In hoc ergo libro
ad finem intentionis pervenimus. Ostendimus enim causam primam, et
causatarum secundarum ordinem, et qualiter primum universi esse est
principium, et qualiter omnium esse fluit a primo secundum opiniones
Peripateticorum: et haec quidem quando adiuncta fuerint undecimo
primae philosophiae, opus perfectum erit» 1. Heymeric reprend a son
compte l'indication d’Albert, et aprés la question sur le XI¢ livre de la

103 ALBERTI MAGNI, Liber de praedicabilibus, 1, I, 2, Opera omnia, éd. A.
BoRrGNET I, Paris 1890, 3b—4a. Dans ce texte, nous trouvons au lieu de philosophia
reali le terme de physica (!): «apud Peripateticos philosophia in tres partes prima
divisione divisa est, in physicam scilicet generaliter dictam, et ethicam generaliter
dictam, et rationalem similiter acceptam. Dico autem physicam generaliter dictam,
quae comprehendit et naturalem et disciplinalem et divinam. Ethicam autem gene-
ralem, quae in se continet et monasticam et ceconomicam et civilem. Rationalem
autem generalem, quae comprehendit omnem modum deveniendi de noto ad igno-
tum quocumque modo». Cf. Physica I, I, 1, BorGgNET 111, Paris 1890, 2a; GUN-
DISSALINUS, De divisione scientiae, éd. par L. BaAur, BGPhMA IV, Miinster 1903,
176 n. 5.

104 ALBERTI MAGNI, Liber de causis et processu universitatis, BorGNET X, Paris
1891, 619a.



Les écrits d’"Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 319

Métaphysique passe immédiatement au Livre des causes. Cette question
sur le livre lambda est indiquée comme suit: Questio undecimi seu duode-
cimi Metaphysice. Heymeric était donc au courant de la numérotation
erronnée d’Albert qui usa pour sa paraphrase de la Métaphysique de la
Translatio Media contenant tousles livres sauf justement le XIe(K) 195,34 1a
différence de saint Thomas qui utilisa entre autres la premiére traduction
compléte de la Métaphysique, la Translatio Nova réalisée en 1268 par
Guillaume de Moerbeke 1%, Et alors qu’Albert commente également
les livres M et N (pour lui XII et XIII), Heymeric semble vouloir les
ignorer dans ce cours, afin probablement de rendre plus manifeste I'en-
chainement évident (pour lui) de A avec le Liber de causis. Mais connais-
sait-il la source exacte du Liber de causis, telle que Thomas d’Aquin la
révéla dans le Prooemium de son commentaire? Dans ces questions, il
n’en souffle mot. Plus tard toutefois, dans le Colliget principiorum, écrit
autour de 1435 197, il précisera: «... sicut potest colligi ex XIII (toujours
13 livres!) libris Metaphysice et Libro causarum universalium aut Elemen-
tis theologicis Procli — et sentit sanctus Thomas — aut ex quadam epistola,
quam scripsit Aristoteles De universitatis encium principio, sicut opinatur
Albertus ...» (f. 196r, 30-32). Ne serait-ce donc que par une fidélité
servile & Albert qu'’il tiendrait, dans ces Quaestiones particuliérement, a
sauvegarder ce syncrétisme? Ne pourrait-on pas dire plutdt que le Livre
des causes représente réellgment pour lui le sommet de la métaphysique,
le parachévement de la philosophie premitre, et ne l'accepte-t-il pas
comme tel, n’accordant alors aucune importance décisive au probléme
de son origine? Pour l'instant il est difficile de trancher. Voici en tout
cas, A titre d’exemple, les questions sur la Métaphysique et le De anima.
Comme ces deux ceuvres ne figurent dans aucun autre manuscrit, et vu
I'attention que de telles ceuvres suscitent généralement, il semble judi-
cieux, pour une premiére approche, de présenter au moins la liste de ces
questions pour laisser ainsi apparaitre la valeur et 1'intérét de ce question-

nement.

105 Cf. G. DieM, Les traductions gréco-latines de la Métaphysique au moyen
dge: Le probléme de la Metaphysica Vetus, Archiv fur Geschichte der Philosophie
49 (1967) 12; ALBERTI MaGNI, Metaphysica, Opera omnia XVI, 1, Ed. Col., Ed. B.
GEYER, Miinster/W. 1960, VII.

106 Cf, G, DiewMm, art. cit., 20-21.

107 Cod. Cusanus 106, f.195r-273v: Colliget principiorum iuris naturalis,
divini et humani philosophice doctrinalium; cf. E. CoLOMER, Nikolaus von Kues
und Raimund Liull, Berlin 1961, 29-39.



320 Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

(A. DE ANIMA, f. 42r47r1)

(1) Utrum anima sit actus primus corporis phisici habentis vitam in potencia
in vegetativam, sensitivam et racionalem essencialiter et potestative
distincta, quo vivunt, sensiunt, intelligunt et moventur secundum
locum animata diversimoda? (f. 42r—43v)

(2) Utrum sint quinque sensibilia et totidem communia, que movent inten-
cionaliter sensum per distincta media? (f. 43v—44r)

(3) Utrum sensus communis sit primum sensitivum a quinque sensibus
exterioribus et a quatuor sensibus interioribus nocionaliter distinctum
sompni et vigilie et sompni principale susceptivam ? (f. 44r—44v)

(4) Utrum omnes sensus interiores sint vires organice, ad quas se reflectit
necessario intuitus humane intelligencie differantque memoria, remini-
scencia, sensus, appetitus (45r) et vis motiva subiective et spiritus
vitalis, naturalis et animalis a spiritu respiracionis et inter se? (f. 44v—
45v)

(5) Utrum homo sit animal racionale veri et boni universalis proprie natu-
rale cuilibet participium creature? (f. 45v)

(6) Utrum racionalis hominis potencia per intellectum et voluntatem origi-
naliter bipartita sit per multiformes veri et boni habitus ad diversas
operaciones expedite ordinanda? (f. 45v—46r)

(7) Utrum intellectus bene distinguatur in speculativum et practicum,
quorum ille subdividitur in phisicum et mathematicum et iste in activum
et factivum, quibus convenit consequenter triplex operacio, scilicet
simplicium apprehensio, composicio divisiove et discursiva racio?
(f. 46r—46V)

(8) Utrum sit eadem proporcio intelligibilis ad intellectum, que est inter
sensibile et sensum et inter actum et suum proprium passivum? (f. 46v—
47r)

(B. METAPHYSICA, f. 49v-53V)

(Questio primi Metaphysice) : Utrum princeps scienciarum, arcium sapiencia
per experienciam et ammiracionem gignitur ab humani desiderii natura ?
(f. 49v)

Questio secundi Metaphysice: Utrum difficilima theoriarum methaphysica
doceat per quatuor causarum genera sursum deorsumgque finita? (49v—
50r)

Questio quarti Metaphysice: Utrum prima doctrina regula, que est lex
contradiccionis sub eadem cadat sciencia cum ente et uno convertibili-
bus? (f. 50r)

Questio quintt Metaphysice: Utrum entis et unius suorum principiorum, par-
cium et proprietatum nomina racionabiliter sunt equivoca? (f. 50v—52r)

Questio sexti Metaphysice: Utrum philosophorum theologia sit universalis
et particularis sciencia philosophie tam ens in actu quam ens per
accidens fugientis parcium prima? (f. 52r)



Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ccuvres d’Aristote 321

Questio septimi Metaphysice: Utrum quiditas, quam explicat solius speciei
diffinicio per differenciam ultima unita, sit universalis et formalis
substancia non separata, sed ei eadem, cuius est essendi causa? (f. 52r-
52v)

Questio octavi Metaphysice : Utrum naturalis substancia, que capit esse nomi-
ne et racionem ex actu et potencia, sit ex eisdem? (f. 52v)

Questio noni Metaphysice: Utrum actus, que est finis sibi proporcionalis et
opposite potencie, precedit eandem uniformiter in boni et mali ac veri
falsique genere? (f. 52v)

Questio decimi Metaphysice: Utrum unius enti convertibilis et eius, quod
est principium seu metrum numeri, sit similis ad multum, qualis multi
ad paucum, magni ad parvum et horum ad equale opposicio in habitum
et privacionem et consequenter in contradiccionem reducenda? (f. 52v—

53r1)

Questio undecimi seuw duodecimi Metaphysice: Utrum in monarchia encium,
cuius deus est princeps, preter substancias mobiles, quarum proporcio-
naliter eadem sunt principia, sint quedam substancie immobiles, que
sunt actus puri viventes eternaliter et mobilibus presidenter? (f. 53r-53v)

On peut donc se rendre compte a I’énoncé de ces questions, et malgré
leur nombre restreint, surtout pour la Métaphysique, qu'Heymeric
s’efforce de toucher a l'essentiel du discours aristotélicien. D’ailleurs,
dans l'incipit, il qualifie toute la série des 76 guaestiones de cet écrit de
résumé ou récapitulation (quaestiones epilogatae) des thémes majeurs de
I’aristotélisme, mises sous forme de syllogisme (per positiones syllogisticas).
A y regarder de plus prés, on remarque que la construction syllogistique
recherchée par I'auteur et qui est trés manifeste dans les toutes premiéres
questions, devient moins apparente par la suite. Une parfaite illustration
de la méthode ‘idéale’ pronée par Heymeric est offerte, par exemple par
la premiére question des Praedicabilia, que nous allons donner accompa-
gnée des quelques bréves indications glosées en interligne (que nous insé-
rons entre parenthéses). Cette question se développe en une suite de trois
syllogismes, oi1 le glossateur indique laconiquement I'évidence des propos,
quelquefois les sources, ainsi que les modes du syllogisme utilisés ici
(Darii et Ferio):

(£. 251, 1. 3-10) Utrum universale, quod est subiectum sciencie libri Porphy-
rii, sit totum formale predicabiliter quinarium?
(1) Maior: Intelligibile obiectivum sciencie distinctivum eiusdem est subiec-
tum (secundum Philosophum 1 Posteriorum et 3° De anima)
Minor: Universale predicabile Isagogarum Porphyrii huiusmodi est

scibile (patet de se)
Conclusio : Tllius ergo sciencie subiectum est universale de multis pradica-

bile (tenet consequencia in Darii)



322 Les écrits d’"Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

(2) Maior: Commune re et nomine est universale predicabile (patet secundum
Aristotelem)
Minor : Sola forma nocioque tocius extat vere talis (secundum Aristote-
lem 16 De animalibus, 7° Metaphysice)
Conclusio : Compositum ydea, forma partis et materia non sunt universa-
lia (consequencia tenet antecedens in Darii et consequen[ti]s in Ferio)
(3) Maior: Tot sunt universalia, quot tota formalia plurium suppositorum
unitiva (patet ex terminis)
Minor: Genus, differencia, species, proprium et accidens sunt talium
intenciones (patet inductive)
Conclusio : Igitur quinque sunt universalia logicaliter predicabilia (quali-
bet in Darii)

Pour faire pendant a ce texte sur le plan de la méthode, voici la
derniére question de Métaphysique, qui se rapporte au livre A. Ici le
syllogisme n’est plus apparent, méme si le texte est ponctué de termes
comme igitur, ergo, etc. Ce bref passage, sans aucune glose, nous fait
découvrir au fond le canevas sur lequel Heymeric devait tisser les fils de
sa pensée. La valeur de l’enseignement ne peut se ressentir ici, ni la
richesse d'un tel livre (A) se traduire en ces quelques lignes. Le style est
surprenant, le texte dense, mais n’oublions pas qu’il devait étre expliqué:

Questio undecimi seuw duodecimi Metaphysice (f. 53r-53v)

Utrum in monarchia encium, cuius deus est princeps, preter substancias
mobiles, quarum proporcionaliter eadem sunt principia, sint quedam sub-
stancie immobiles, que sunt actus puri viventes eternaliter et mobilibus presi-
denter?

Sensibilium et insensibilium encium per tria genera differenter coordi-
natorum principatus est unus dependens a non coordinato ipsis principe,
velut a duce exercitus.

Igitur universi talis bonum reducitur in illum principem, ut in finale et
formale effectum.

Hic princeps deus dicitur, quia est animal intellectuale seipsum semper
intelligens et sic vita optima eternaliter gaudens in se.

Ergo caret contrario sic vivens sine tedio, cuius intelligere est sine vicis-
situdine, sine labore mirabile, quale nobis est impossibile nisi secundum
transmutacionem intelligibilis in parvo tempore.

Quemadmodum celorum semper motorum est unum primum celum,
quod est finis aliorum, sic motorum celestium, quorum quilibet est actus
immaterialis et perpetuus ordo, convertitur ad prefatum principem universo-
rum.



Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 323

Quamobrem illi motores sint substancie intellectuales, vivi eternaliter et
specie differentes per intellectum et appetitum subiecta suorum orbium
desideria appetibiliter actuantes.

Sicut universorum encium est analogia mente, sic omnium principia sunt
(53v) eadem proporcionaliter, quamvis differunt genere, specie et numero.

Ergo actus et potencie binarius; materie, forme et privacionis trinarius et
causarum quaternarius substanciam sensibilem, corruptibilem proporciona-
liter participans, uti corpus, desiderium, intellectus et omnia substancias
mobiles incorruptibiles fortassis originant.

C’est avec une question de théologie que se clot ce recueil: Questio
theologi(c)a correspondens omnibus premissis in Metaphysica Aristotelis et
Causarum, et qui s’intitule: Utrum prehabita philosophorum sapiencia
consonet cum christifidelibus theologia? (f. 54r-55v). Dans ce texte, qui
vient 2 la suite des 76 questions sur Aristote, Heymeric donne une syn-
thése concise d’inspiration albertinienne de sa conception de la théologie
dans un style trés personnel. Voici le début de la réponse:

Theologia est intellectus et volunta(ti)s affectualis sapiencia non per
naturam inchoata neque per experienciam inventa neque per hominem
tradita, sed per dei filium et spiritum sanctum concorditer inspirata.

Ergo est salutaris et prophetica et theoriam transforma(n)s anago(g)ice
in misticam theophaniam.

Est et philosophie doctrix mistica per tricausalia dei lumina cuiuslibet
veri et boni demonstrativa. .

(54v) Ergo est dei angelorum et hominum subordinata cognicio, cuius
prima principia sic sunt angelis indemonstrabilia, sicut doctrine naturalis
hominibus; lex doctrinalis huius divine sapiencie est ipsius dei verbum
nequo vero neque bono posse quomodolibet obviare.

Ergo est agnicio secundum pietatem, veritatem universa considerans
sub analogia boni fruibilis.

Huius theologie tam quesita quam supposita multipliciter sunt equivoca.
Ergo in superbolicam et misticam est rationabiliter subdivisa. Insuper hec
sacra sciencia est universalis et spiritualis divinorum disciplina racionalium
et moralium et naturalium, quamvis deiformiter et christiformiter interpre-
tativa. Sine hac, via salutis est incognita, que idcirco de rebus et signis saluta-
ribus humani lapsus reparatoriis instruit iudicia deifidelia.

Nous possédons apparemment avec cet ensemble de Quaestiones un
témoignage direct des cours sur Aristote que donnait Heymeric et de la
méthode qu’il pratiquait. La forme particuliére de la mise en page renvoie
A la lectio cum quaestionibus 1%, Le texte d’Aristote n’apparait pas.

108 Cf, S. CLASEN, avi. cif., 130.



324 Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

L’écriture appliquée des questions et réponses laisse deviner qu’elles
furent dictées (pronuntiare) — ce qui se faisait le plus souvent par un
bachelier — ou copiées par l'étudiant lui-méme ou par un copiste a
partir d'un exemplar. Un espace important sépare chaque ligne afin d'y
insérer une glose le plus souvent pour I'explication d’un ot ou la citation
d’une auforité; une grande marge s’étend a droite des réponses pour
faire place a des annotations, destinées principalement a I'explication du
contenu. Mais cette régle n’est pas toujours respectée. La main qui glose
n’est pas celle-la méme qui écrivit le texte: il faut donc bien admettre un
copiste et un glossateur, a savoir 1'étudiant qui a suivi les lectiones.

Le texte n’est pas entiérement glosé. La glose inferlinéaire et margi-
nale, généralement abondante, s’interrompt une premiére fois du f. 28r
au f. 34v, puis du f. 52v jusqu’a la fin du texte, au f. 55v, ol se trouve en
conclusion, aprés les derniers mots du texte (ad lucem angelicam Tustorum
anime) une glose d’une dizaine de lignes qui parachéve cet ouvrage. Ainsi
les questions non glosées se rapportent aux livres suivants: Peri herme-
neias (en partie), Analytica priora et posteriora, Topica (en partie), les
livres X-XTI (A) de la Metaphysica et le Liber de causis. Le genre de glose
va de l'indication des sources (cf. q. 1) & 'explication détaillée d’un pas-
sage qui se réduit plutdt a une ligne de texte.

L’identification de 1'autographe d’Heymeric faite récemment par
R. HaussT a partir de la confrontation des manuscrits de Bruxelles et
d’'Oxford 1* lui a permis de retrouver quelques traces de 1’écriture d’Hey-
meric dans les manuscrits cusains 83 (f. 302v-303r) et 706 (quelques titres,
sous-titres et gloses). Si ’auteur a réussi a identifier la main d’Heymeric
pour les titres des divers opuscules de ce codex 706, en revanche il ne dit
mot de la main qui écrivit, titra et glosa les Quaestiones qui nous occupent
présentement. A premiére vue et sur microfilm, on peut avancer sans trop
de risque qu’il s’agit de #rois mains différentes. Cependant la main qui
titre est vraiment trés proche de celle qui écrivit les autres titres de ce
codex (et qui est celle d’'Heymeric), bien qu’elle ne soit pas absolument
identique, surtout dans le tracé du ‘r’ et la finesse du trait en général;
elle est aussi trés semblable & celle qui rédigea le texte. Aussi ces écritures
ont une étrange parenté qui rend difficile tout démarquage bien net.
Les gloses restent également anonymes: elles ne sont pas de la main du
Cusain d’aprés I'identification faite par R. HAUBST a partir des gloses du

109 R, HAauBST, Albert, wie Cusanus thn sah, 178-179.



Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 325

Quadripartitus et des Theoremata 11°. 11 s’agirait donc de gloses écrites par
un étudiant, et ce cours aurait été finalement transmis a Nicolas de Cues
intéressé par ces questions philosophiques.

2. Le Compendium logicae

Nous tenons avec cet exposé de la logique aristotélicienne une exégése
plus détaillée et plus compléte que celle que nous offraient les Quaestiones
du manuscrit cusain 106. Non seulement les dubia sont plus nombreux
— ce qui entraine un développement plus ample des théses essentielles —
mais surtout le texte d’Aristote »ésumé par Heymeric, livre aprés livre,
chapitre par chapitre, précéde chaque fois les questions qui s’y référent
immédiatement et y renvoient constamment. Il s’agit donc d’un véri-
table commentaire questionné, d'une expositio per modum quaestionis,
comprenant ainsi le texte du Stagirite, des dubia, et des argumenta
opposita pour les 7¢ et 8¢ livres des Topiques et pour les Réfutations
sophistiques. Ces commentaires nous sont parvenus dans trois manuscrits,
dont deux appartenaient autrefois au couvent domsinicain de Bdle 111, et
qui se trouvent actuellement a la Bibliothéque universitaire de cette

méme ville:

1. FIV15 (A.D.1438), {. 65ra-125ra 12: Inc. (prol.): Quatenus desi-
derio iu(v)enum textus aristotelis intelligere cupiencium nec non eorum
pre nimia difficultate sui prolixitateque doctrinalem medullam proprio
studio sapere valencium succuratur ... Expl.: Unde nimirum aristotelis
magnificus huius doctrine inventor tamquam magnanimus huius doctrine
sui meriti zelator petit grates, quas et sibi non denegemus. Explicit
elenchorum Deo gracias. Basilee tempore Concilii Anno domini me° cccco
xxxviii® ante adventum domini. — La main qui signe et date n’écrit que
les ff. 120ra—125ra, une autre main écrivant le reste, les ff. 65ra—120ra.
Dans son répertoire, Ch. H. LoHR indique l'ancienne foliation périmée

1o 7did., cf. note 70.
u1 Ccf, P. Scumipr, Die Bibliothek des ehemaligen Dominikanerklosters in

Basel, Basler Zeitschrift fiir Geschichte und Altertumskunde 18 (1919) n. 460
(F IV 15), n. 467 (F VI 64).

112 Cf. B. M. vON SCARPATETTI, Katalog dev datievten Handschriften in der
Schweiz in lateinischer Schrift vom Amnfang des Mittelalters bis 7550. Bd. I Text:
Die Handschyiften der Bibliotheken von Aarau, Appenzell und Basel, Dietikon-
Ziirich 1977, 184 n. 513.

22



326 Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

(f. 73ra-133ra) 3. Nous nous conformerons a la nouvelle foliation
retenue dans le catalogue balois. Le texte n’est pas attribué a Heymeric,
mais il ne fait aucun doute qu'il en soit 1'auteur.

2. T VI 6 (XVe s)), f. 3ra-90vb 1133, Au {. Ir se trouve une table des
matieres avec le titre suivant: Logica magistri heymerici. Et physica
etusdem. Le . 2 manque: ainsi le prologue et le début des Praedicabilia:
De genere et une partie du chapitre De specie font défaut. Le texte débute
au f. 3ra: species, cuius proprietates communes sunt omnibus particulari-
bus, patet eciam ex iam dictis. Expl.: Unde nimirum aristotelis magni-
ficus huius doctrine inventor tamquam magnanimus huius doctrine sui
meriti zelator petit grates, quas et sibi non denegemus. Explicit elen-
chorum. Deo gracias. Suit du {. 91ra au {. 197ra le compendium de philo-
sophie de la nature comprenant la Physica, le De caelo et mundo et le De
generatione et corruptione. Nous en reparlerons ci-dessous.

3. FVI64 (A.D. 1436, 15 VI), f. 3r—152r 1*: Inc. (prol.): Quatenus
desiderio iuvenum textus aristotelis intelligere cupiencium... Expl.:
... quas et sibi non denegemus etc. Explicit elenchorum. Deo gracias. Qui
te finivit Niccolaus nomine habebit Anno domini m® cccc® xxxvif in die
sancti viti hora viii etc. — Tout le volume est de la main de ce Nicolas.
Mais une autre main écrit: Explicit 28 liber elenchorum et per conse-
quens omnes libri tocius loyce finiti ac completi a venerabili viro magistro
hemerico de Campo theologye doctore eximio Alme universitatis Studii
Coloniensis vicecancellario.

Un quatrieme manuscrit anonyme provenant d’'Utrecht (Bibl.
Univ. 324 (Lat. 68), f. 1r-57v) 115 et daté du 6 mars 1472, ne renferme
que le résumé des textes d’Aristote fait par Heymeric sans y joindre les
dubra. 11 débute par le méme prologue que celui des manuscrits balois, et
c’est le prooemium de ce codex que donne Ch. H. Lohr dans son réper-
toire 116: Inc. (prol.): Quatenus desiderio iuvenum aristotelis intelligere

113 Cu. H. LoHR, art. cit., 213.

1132 Ce ms. était connu de M. GRABMANN, Die Aristoleleskommentare des
Heinrich von Briissel und der Einflufl Alberts des Grofen auf die mittelalterliche
Avistoteleserklirung, Siztungsberichte der Bayerischen Akademie der Wissenschaften,
Phil.-historische Abteilung, Heft 10, 1943, 63.

114 Cf. B. M. SCARPATETTI, op. cit.,, 203 n. 565.

15 Cf. Catalogus Codicum manu scriptorum Bibliothecae Universitatis Rheno-
Trajectinae, Utrecht-La Haye 1877, 107.

116 Cu. H. LoHR, loc. cit.



Les écrits d’"Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 327

cupiencium nec eorum pre nimia difficultate sui prolixitateque doctrina-
lem medullam proprio studio suggere sapereque valencium succuratur ...
Expl.: ... Cuius signum, quod predecessores sui quasi mercando copiam
oracionum mendicaverant nihil artificiale tradentes. Et ideo merito
concludit aristoteles, quod de omissis sibi indulgeatur et de inventis
debetur sibi grates. Explicit liber elenchorum aristotelis et per conse-
quens toto locus (?) logica per me sexta completus martii Anni domini
1472. F(loris) Tswinnen (fuit scriba publicus urbis Trajecti apud Rhenus,
est ajouté en imprimé moderne sur la page de garde).

Voici sous forme de tableau la liste des ceuvres de logique commentées
par Heymeric, avec la foliation de chaque livre pour les quatre manus-
crits:

FIV15 FVI6 FVI64  Utrecht 324

1. Praedicabilia: 65ra—69ra  3ra-7rb 3r-15v  1r-5r

2. Praedicamenta 69ra-73vb  7rb-13rb  16r-30r  5r-10v
3. Peri hermeneias 73vb-78rb 13rb-19rb  30v—42r 10v-15r
4. Anal. priora: 78rb-88va 20ra-32vb 42v-69r 15v-24v
5. Anal. posteriora: 88va-98rb 32vb-47va 69v-93v 25r-35v
6. Topica: 98rb-117ra 47va~79vb 93v-138v 36r-48v
7. Sophistici Elenchi: 117ra-125ra 79vb-90vb 138v-152v 49r-57v

On peut constater que le Liber sex principiorum ne fait pas partie
cette fois-ci du Corpus logicum d’Aristote. D’autre part, le manuscrit
d’Utrecht ne contient, des Topiques, que le résumé des quatre premiers
livres.

Des trois manuscrits balois, le codex F IV 15 présente le texte
corrigé et généralement la meilleure legon. L’extrait des Anal. post. 1 1-3
que nous donnons plus loin provient de ce manuscrit. Pour éviter de
fastidieuses redites, nous indiquerons les incipits et explicits des différents
livres d’Aristote A partir de ce seul manuscrit:

1. Praedicabilia: Inc. (f. 65ra): Quatenus desiderio iu(v)enum textus aristo-
telis intelligere cupiencium nec non eorum pre nimia difficultate sui prolixi-
tateque... A Porphyrio itaque inchoando primo cum eo notetur, quod ad
noticiam predicamentorum aristotelis diffinicionis, divisionis, demonstracio-
nis necessarium est nosse, id est novisse quid genus, quid species, quid diffe-
rencia, quid proprium et quid accidens... Expl. (f. 69ra): et ideo adest et
abest inconstanter ad modum peregrini et advene, qui cottidie vertitur de
loco ad locum et de hospicio ad hospicium. Et tantum sit dictum de Porphyrio.



328 Les écrits d’"Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

2. Praedicamenia: Inc. (f. 69ra): (E)quivoca sunt, quorum nomen solum
est commune, secundum illud nomen vero racio substancie est diversa, sicut
hoc nomen animal commune est animali vivo et picto. Quorum tamen est
alia et alia diffinicio... Expl. (f. 73vb): 2° modo est habere agrum vel domum.
Primus modus iterum duplex est: aut enim est coniunctum toti, et sic est
habere vestem vel tunicam, vel est coniunctum parti, et sic est habere anu-
lum in digito.

3. Peri hermeneias: Inc. (£.73vb): (P)rimum oportet constituere quid nomen,
quid verbum, postea quid negacio et affirmacio, enunciacio et oracio... Expl.
(f. 78rb): ... in qua determinacione Philosophus accepti contrarium modum
enunciandi ibidem pro subcontrario et contrario, sicut patet in exemplis suis
tam indefinitis quam universalibus, quibus presentem difficultatem experimen-
taliter declarat et dissolvit. Explicit liber Periermeniarum. Benedictus deus.

4. Analytica priova: Inc. (f. 78rb): Hic patent coniugaciones utiles et inuti-
les et sufficiencia modorum cum regulis sillogismorum omnium figurarum
(Suit un schéma. Cet avant-propos se trouve uniquement dans ce manuscrit) —
(f. 78va): Proposicio est oracio affirmativa vel negativa alicuius de aliquo
vel alicuius ab aliquo. Et dividitur in universalem, particularem et indefini-
tam... IT: {. 85va... Expl. (f. 88va): .. Si ergo aliquod accidens reperitur in
aliquo solo genere omni contento sub eo, est proprium talis proprietatis,
quemadmodum de fortitudine est inductum. Explicit Liber Priorum secundus.

5. Analytica posteriova: Inc. (f. 88va): (O)mnis doctrina et omnis disciplina
intellectiva ex preexistenti fit cognicione, sicut patet inductive... II: f. 96ra
... Expl. (f.98rb): .. perfeccior dubii determinacio expectetur usque ad
primum Metaphysice et 2um Topicorum. Et tantum de illo dubio et per
consequens de toto libro Posteriorum. Deo gracias. Explicit liber Posteriorum.

6. Topica: Inc. (f. 98rb): (P)ropositum negocii est methodum invenire, a qua
poterimus silogizare de omni problemate ex probabilibus. Et ipsi disputacio-
nem sustinentes nichil dicemus repugnans... II: f. 102vb; III: f. 103vb;
IV:106rb; V: f.108va; VI: f. 110vb; VII: {f. 114rb; VIII: f. 114vb... Expl.
(f. 117ra): Per hoc ad obiectum dicendum, quod exercicium non causat
substanciam potestatis, sed habitum zeli sibi superadditum, quomodo solet
dici, quod ex actibus sepe iteratis generatur habitum. Explicit Liber Octavus
Topicorum. ,

7. Sophistici Elenchi: Inc. (f. 117ra): (D)e sophisticis autem et elenchis et
de hiis, que videntur elenci, non sunt autem, sed paralogismi dicemus. Inci-
pientes a primis secundum naturam, id est ad esse, ad quid est... I1: f. 122vb...
Expl. (f. 125ra): ... Unde nimirum aristotelis magnificus huius doctrine inven-
tor tanquam magnanimus huius doctrine sui meriti zelator petit grates,
quas et sibi non denegemus. Explicit elencorum. Deo gracias. Basilee tempore
Concilii Anno domini m° cccc® xxxviii® ante adventum domini.

Dans le prologue, Heymeric nous fait part de l'intention qui a
présidé a I'élaboration de ce Compendium : fournir a 1'étudiant, embarras-
sé par la difficulté et ’enchevétrement du discours d’Aristote, une aide



Les écrits d’'Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 329

(solacium) bienvenue, pour lui permettre, malgré tout, de pénétrer au cceur
de cette pensée, en lui soumettant la ‘substantifique moelle’ (doctrinalis
medulla) du texte du Stagirite et en organisant la matiére sous forme de
dubia, le tout dans un style sobre et simple. L’intérét principal de ce
bref prooemium réside avant tout dans le fait qu'Heymeric y dévoile tout
le programme de philosophie aristotélicienne qu'’il a inclus dans ce Com-
pendium: la logique, la métaphysique, la physique et ’éthique. Outre la
logique, que nous présentons maintenant, et la philosophie de la nature
qui va suivre, Heymeric a donc également traité (ou du moins prévu de
le faire) de la métaphysique et de 1'éthique aristotélicienne. Pourtant
ces deux Compendia ne se rencontrent pas dans les manuscrits d’Hey-
meric connus a ce jour. Bien que nous disposions d'un Compendium
Ethicorum laissé par Heymeric et retrouvé récemment 7, on ne peut pas,
semble-t-il, I'intégrer dans ce méme projet, étant donné qu'’il est construit
sur un tout autre modele: celul du Compendium divinorum 118, Si nous
possédons néanmoins un traité d’éthique, il n’en va pas de méme pour
la Métaphysique — sans parler du De anima —. 1l est fort probable que le
Compendium Metaphysicae a existé ou méme existe encore dans un
manuscrit anonyme enseveli dans une bibliothéque! Un indice significa-
tif se trouve au neuviéme et dernier dubium des Seconds Analytiques,
oit Heymeric renvoie expressément au premier livre de la Métaphysique
qui va suivre: perfeccior dubii determinacio expectetur usque ad primum
Metaphysice (F IV 15, {. 98rb, 1). Peut-étre qu’un jour on en retrouvera
la trace. D’autre part, dans le manuscrit d’Utrecht il n’est pas fait
mention explicite de la métaphysique et de 1'éthique, mais uniquement
de la logique et de la philosophie: in quo tam logice quam philosophice
textualis ipsius aristotelis doctrina ... perstringitur (f. 1r, 6-7). — Voici
donc ce prooemium en entier, tel qu’il se lit dans le manuscrit bélois
F IV 15 au f. 65ra: Quatenus desiderio iu(v)enum textus aristotelis intel-
ligere cupiencium nec non eorum pre nimia difficultate sui prolixitateque
doctrinalem medullam proprio studio sapere (non) valencium succuratur,
presentis opusculi laboribus pleni, in quo tam lo(g)ice, metaphysice,
physicorum nec non moralis philosophie textualis ipsius aristotelis
doctrina sub compendioso familiarique stilo ordinate perstringitur, omni
poscenti sui studii solacium materia subsequens presentatur.

17 J, D. CavicioLi/R. IMBacH, Quelques compléments (sous presse).
118 Cf. infra p. 333-341.



330 Les écrits d’"Heymericus de Campo sur les ceuvres d’ Aristote

3. Le Compendium naturalis philosophiae

La tradition manuscrite ne nous a légué qu’un seul exemplaire de ce
‘manuel’ de cosmologie, qui englobe la Physica, le De caelo et mundo et le
De generatione et corruptione. 1l s’agit, comme on 1'a déja vu, du codex
bilois F VI 6, f. 91ra—197ra, écrit sur deux colonnes (sauf f. 147r-148v)
par la méme main, alors que le Compendium de logique qui le précéde en
comporte plusieurs. Le colophon ne porte pas de date, mais le manuscrit
provient du XVe siécle. Ce résumé de philosophie de la nature poursuit la
méme méthode que celui de logique: abrégé du texte d’Aristote, dubia,
argumenta opposita, solutiones, ne comportant qu'une seule variante: soit
chaque dubium est suivi de sa solution — comme pour le De caelo, le De
generatione sauf en son début (f. 184va-185va) et le VIIIe livre des
Physiques (f. 134va—148v) —, soit les solutions suivent 1’énoncé de tous
les dubia. Le résumé du texte d’Aristote est donné par chapitre, souvent
un a la fois, mais généralement par groupe de chapitres, 2 a 3 le plus
souvent, que suivent les dubia, dont le nombre varie selon I'importance
et la longueur du texte condensé. Un cas extréme se rencontre au De
caelo, ol au livre I (f. 149ra-153va) Heymeric résume les six premiers
chapitres 4 la fois et les commente par une série de 29 dubia, alors qu'au
livre II (f. 173vb-1741b), il donne le résumé du seul neuvieme chapitre
et y accole trois dubia.

Regardons maintenant en détail le contenu de cette partie du ma-

nuscrit:
1. Physica, f. 91ra~148v: Inc. (f. 91ra): Quoniam quidem intelligere et scire
contingit circa omnes sciencias, quarum sunt principia aut cause aut elementa,
ex horum cognicione, ex quo unumquodque arbitramur cognoscere, cum
causas primas et principia cognoscimus usque ad elementa... II: f. 96vb;
III: f. 103ra; IV: £.107rb; V: f. 116ra; VI: f. 125rb; VII: f. 130rb; VIII:
f. 134va... Expl. (f. 148v): ... Et idcirco, sicut pulsum movetur a vi subsequen-
te, ita tractum a vi antecedente impressa ei, ad quod continuatur vel inse-
parabiliter colligatur totum, quod trahitur, in quo motu per se movetur
illud, quod subiective recipit vim trahentis, et modo accidentis, quo sepe
dictum est, quod totum movetur per accidens gracia sue partis. Et sic est
finis. Sit laus et gloria trinis. Explicit 8vs liber phisicorum et per consequens
8 libri phisicorum finiti ac completi a venerabili viro magistro hemerico de
Campo sacre Theologie doctore eximio Alme universitatis Studii Coloniensis
vicecancellario.

2. De caelo et mundo, f. 149va—-184ra: Inc. (f. 149va): De natura sciencia fere
plurima circa corpora et magnitudines et horum principia et passiones. Unde



Les écrits A’ Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 331

corpus ex hoc, quod est continuum, est divisibile in semper divisibilia et ex
hoc, quod est quantitas perfecta, est omniquaque divisibile... IT: f. 163rb;
II1: f.178vb; IV: f. 181vb... Expl. (f. 184ra): ... virtus elementorum salvatur
in mixtis eo modo, quo trigonum salvatur in tetragono et quaternarius in
quinario, ideo qualitates active et motive elementorum ilico manent secun-
dum virtutem habitualem predominato uno elementorum secundum actum,
sicut dictum fuit primo huius. Explicit liber de celo et mundo compilatus
a venerabili viro magistro heymerico de Campo sacre theologie humili
(au-dessous est écrit: eximio) professore. Deo gracias.

3. De generatione et corruptione, f. 184va-197ra): Inc. (f. 184va): De genera-
cione autem et corrupcione, similiter de augmentacione et alteracione et de
natura fiencium hiis modum pariter et de distinccione horum motuum est
dicendum. Unde notandum, quod phisici ponentes pluralitatem principiorum
materialium non similiter determinaverunt huiusmodi transmutaciones,
sicut ponentes tantum unum principium in toto cursu transmutacionis uni-
vocum... II: f. 192rb... Expl. (f. 197ra): ... Expliciunt duo libri perygenios
compilati a venerabili viro magistro hemerico de campo sacre Theologie
doctore egregio ac alme universitatis Studii Coloniensis vicecancellario bene-
merito. Deo gracias. Scripti in eiusdem venerabilis doctoris petagogio meo
obedibili fratri magistro nicholac de naerden per me eiusdem fratrem
iohannen ghiisberti de naerden.

Les trois ceuvres sont donc attribuées & Heymeric. Le colophon du
De generatione et corruptione est particulitrement instructif pour notre
propos: le copiste-étudiant J. G. de Naerden !** indique qu'il recopia ce
texte pour son frére Nicolas, maitre es arts 1%, dans le collége méme ot
enseignait Heymeric: scripti in eiusdem venerabilis doctoris paedagogio.
Cette copie fut exécutée a I'époque ol Heymeric n'y était déja plus
professeur, car Nicolas de Naerden, qui s’immatricula fin 1430~ début
1431, ne put obtenir sa maitrise &s arts que vers la fin 1435 au plus t6t 12,
alors qu’Heymeric était depuis quelques mois & Louvain. On peut fixer
approximativement la copie de ce manuscrit aux années 1436-1438,
dates des deux autres manuscrits balois.

La datation de ces commentaires questionnés, que 1'on peut qualifier,
sans trop s’avancer, de reportationes (des cours que fit Heymeric 4 la
Bursa albertiste), est aussi délicate a préciser que celle du manuscrit
lui-méme. Cependant, le temps d’élaboration de ces écrits s’inscrit entre

19 Cf, H. KeussgN, Die Matrikel, 174, 9 (?)

120 hid. 168, 30 + note. Ne figure pas sur la liste des maitres és arts de Colo-
gne telle que H. KEUSSEN 1'a établie, par exemple 2 la fin de son ouvrage: Die
alte Universitdt Koln, 504 ss.

121 Pour la durée des études és arts, cf. note 15,



332 Les écrits d’'Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

deux dates limites: 1422-1429. On peut se laisser aller & quelques sup-
positions: probablement postérieurs aux Quaestiones du codex cusain 106,
leur début étant vraisemblablement contemporain des Problemata
(vers 1424-1425), ils se poursuivent au dela, peut—étre jusqu’a la fin de
son enseignement philosophique (1429). Heymeric, dans ces questions, ne
manifeste aucun sentiment d’animosité a ’égard des Thomistes: avait-il
déja épuisé sa hargne de polémiste dans les Problemata et s’efforgait-il,
dans ses cours, de s’en tenir A la voie médiane conseillée par son ami
Henri de Gorichem 1?2? Bien qu’il s’appuie sur la pensée d’Albert, il ne
le cite pas expressément, en tout cas pas dans les questions que nous
avons consultées 123,

Mais on pourrait aussi envisager qu'il réalisa ce compendium avant
que n’éclate la querelle avec Gérard de Monte, donc entre 1422-1423, ce
qui rendrait cet écrit contemporain des Quaestiones supra libros philo-
sophiae Aristotelis. Le laps de temps me semble beaucoup trop court
pour de tels commentaires, qui doivent s’étendre sur plus d’une année.
Et il faut bien se rendre compte que ces textes sont le fruit de ’enseigne-
ment aristotélicien d’Heymeric et que leur rédaction doit sans doute
s’écouler sur une période au moins égale a celle de la premiére Jectio com-
pléte de ces ceuvres. De ce fait il est trés difficile d’arréter une date qui ne
soit pas que pure hypothése.

En guise de conclusion a cette partie sur le Compendium naturalis
philosophiae, voici la bréve récapitulation des huit livres de la Physique
qui figure a la fin du manuscrit au f. 148v, 11-28, aprés I'explicit, mais
pourtant de la méme main que le reste. Ce paragraphe fournit une sorte
d’aide-mémoire des étapes de la recherche en physique aristotélicienne:

Pro brevi recapitulacione 8 librorum phisicorum est notandum, quod
in hoc libro octuplici determinantur cause in generali tocius nature. Que
cause et nature principia proprio lumine et non lumine aliorum principiorum
audiendo apprehenduntur. Et sic intitulatur totus iste liber de auditu phisico.
Quare convenienter ponitur primus, cum a causis et principiis tanquam
radicaliter exeruntur omnes alii parciales naturales libri.

(1) Idcirco Philosophus in huius primo determinat de principiis rerum
naturalium quantum ad eorum fieri et primo secundum opiniones antiquorum
et secundo secundum propriam opinionem.

122 Cf. note 44.

123 Nous avons par contre trouvé une fois le nom de Thomas d’Aquin au hui-
tiéme livre des Physigques (f. 143va), dans l’argument opposé a la question: Quin-
tum est: An generacio possit continuari covrupcioni?



Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 333

(2) In secundo vero de tribus: primum est, quod materia, forma et
privacio habent racionem nature et sunt de consideracione philosophi
naturalis; secundum est, que sunt cause per se et que per accidens; tercium
est, per quas causas naturalis philosophus demonstrat.

(3) In tercio tantum duo: primum est, quid sit motus? Secundum:
qualiter infinitas habet esse in rebus et qualiter non?

(4} In quarto tria: primum: quid sit locus ? Secundum: quid sit vacuum ?
Tercium: quid sit tempus et utrum sit in rebus?

(5) In quinto tria: primum est de speciebus motus, secundum de unitate
motus, tercium de contrarietatibus motus.

(6) In sexto unum tantum, scilicet de quantitate seu de partibus quan-
titativis ipsius motus.

(7) In septimo quatuor: primum est, quod omne, quod movetur, ab
aliquo movetur. Secundum est, quod in moventibus et motis non est proces-
sus in infinitum. Tercium est, quod movens et motum sunt simul. Quartum
est, quod non omnes motus ad invicem sunt comparabiles.

(8) Etin octavo determinatur de quatuor: primum, quod oportet mun-
dum esse perpetuum et motum et ab eterno. Secundum, quod motor primus
est immobilis omnino per se et per accidens. Tercium est, quod motor primus
est unus et perpetuus. Quartum est, quod motor primus est infinitus et
impartibilibus. Et hec est materia in generali libri phisicorum.

4. Le Compendium Ethicorum

C’est J. HARTZHEIM qui le premier signala au XVIIIe siécle dans son
ouvrage Bibliotheca C oloniensis (1747) 1'existence d'un manuscrit contenant
un traité d’éthique (Compendium Ethicorum Aristotelis) écrit par Hey-
meric 12+, Depuis lors on a perdu sa trace, sachant pourtant que ce
manuscrit avait appartenu autrefois, au XVesiecle, a1a chartreuse Sainfe-
Barbe A Cologne 125, et qu'au début de ce siécle il faisait encore partie de
la fameuse bibliothéque de Sir Thomas Phillipps (Cod. 614) %6, Mais le
manuscrit fut mis en vente par la Maison Sotheby a Londres, le 6 juin
1910, inclus dans le lot 6. Successivement B. Geyer 1?7 et Z. Kaluza 128

124 J, HARTZHEIM, op. cit., 111a n. 11.
125 Cf, R. B. Marks, The Medieval Manuscript Library of the Charterhouse

of St. Barbara in Cologne 1I, Analecta Cartusiana (Editor Dr. James Hoog) 22,
Salzbourg 1974, 405 n. 053, 446 n. 6; cf. également la recension trés fouillée avec
compléments de S. KRAEMER, Die mittelalterliche Bibliothek der Kartause St. Bar-
bara in Koln, Buchhandelgeschichte 2[3, hrsg. von der Historischen Kommission des
Boérsenvereins Frankfurt/M. Sept. 1979, B 158-B 168, surtout B 163 n. 39.

126 Cf, R. B. MARKS, op. cit., 446.

127 ALBERTI MAGNI, Liber de natura et ovigine amimae, Opera omnia XII,
Ed. Col. Ed. B. GEYER, Miinster/W. 1955, XVIII n. 52.

128 7, Karvza, Trois listes, 18-19.



334 Les écrits d"Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

nous informerent de ce fait ainsi que du contenu du codex et de son
cheminement a travers l'histoire. Ce n’est que récemment, sur notre
requéte, que M. Christopher de Hamel, de la Maison Sotheby, put locali-
ser ce manuscrit qui se trouve actuellement a Londres, a la Wellcome
Historical Medical Library, sous la cote 12 12°. Comme nous l’avons
indiqué ailleurs, ce manuscrit renferme le Compendium Ethicorum, le
Compendium primae philosophiae (= Dubia super compendium divinorum)
et le Compendium divinorum, qui font suite a quatre ceuvres d’Albert le
Grand, dont le Liber de causis et processu universitatrs 1%,

Le Compendium Ethicorum (f. 1ra-92ra) débute par ces mots (f. 1ra):
Incipit compendium ethicorum editum a venerabili viro, arcium magistro
et sacre theologie doctore, egregio magistro heymerico de campo.
Capitulum primum prohemiale. Circa principium proheumiale huius
operis ethicorum. Post ea, quibus homo uniatur ad intellectus perfec-
cionem, subsequitur negocium purgans affectum ... Tr. I: {. 1va; tr. II:
f. 39ra; tr. III1: f. 58va; tr.IV: f.80va. — Le texte se termine ainsi
(f. 92ra): Et hec sunt de iusticia, que concurrunt preter textum diluci-
danda; reliqua vero que de prudencia cum suis annexis patent in textu,
in quo, si quid fuerit defectuosum, invenitur per ea, que varie sparsa
in istis virtutibus cardinalibus et ante in ceteris. Deo gracias. — Suit une
table des matiéres trés détaillée (f. 92ra): Incipiunt tractatus et capitula
compendii ethicorum. Capitulum primum prohemiale. Quomodo conti-
nuatur hoc compendium? ... (f. 99v): ... Utrum iusticia in virtute heroica,
morali et divina det eandem perfeccionem? Et in hoc finiuntur materie
4or tractatuum compendii ethice compilati per M(agistrum) heymericum
sacre theologie professorem eximium. Deo gracias etc.

Comme on le voit, cet écrit se divise en quatre parties ou fractatus,
dont chacun peut étre caractérisé comme suit:

Tr.I: De I'éthique en général (selon 26 théorémes et 52 corollaires),
26 ch.

Tr. II: Du bonheur (summum bonum ou felicitas), 7 ch.

Tr. III: De l'origine des vertus, 11 ch.

Tr. IV: Des vertus en particulier (virtutes cardinales, etc.), 9 ch.

129 5. A. J. Moorat, Catalogue of Western Manuscripts on Medicine and
Sciences in the Wellcome Historical Medical Library, 1: Mss. written before 1650
A. D., Londres 1962, 8 n. 12.

130 Cf. J. D. CavicioLl/R. IMBACH, Quelques compléments (sous presse).



Les écrits d"Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 335

Ce plan est présenté dans un bref passage du chapitre introductif
qui précéde le premier tractatus et se formule ainsi (f. 1ra): In ordine (1)
sua theoreumata continens per se nota, (2) que sequitur summi boni per
opera virtutis attingibilis patens investigacio, (3) cui ortus virtutum erit
consequens, (4) in singularis propriam determinacionem finaliter termi-
nata. — Chaque point de ce sommaire initial est repris au début de chaque
traité, mis a part le premier: Tr. IT c. 1 (. 39ra): Nunc de ultimo homi-
nis bono, quod maxime diligit et quo adepto maxime delectatur, quod
est beate vivere, est agendum. Tr. III c. 1 (f. 58va): Restat in hoc 3°
tractatu secundum ordinem prohemialis providencie de ortu virtutum
aliqualiter pertractare. Tr. IV c.1 (f. 80va): In hoc finali tractatu de
singulis virtutibus generibus subiciatur inquisicio in tres distincciones
secundum exigenciam tripartite vite subdivisa, quarum (prima) corres-
pondet sciencie morali, que dicitur monastica, 2a yconomice, 3a politice.

La méthode suivie par Heymeric dans ce compendium s'écarte
totalement de celles utilisées dans les autres commentaires questionnés
des ceuvres d’Aristote, particulierement des deux Compendia précédents.
Le texte d’Aristote n’y figure pas, mais 'auteur aborde néanmoins les
grands thémes de la morale du Stagirite, méme s’il ne respecte pas I'ordre
des livres et des chapitres de I'Ethique (A Nicomaque). La méthode
renvoie manifestement a celle en usage dans le Compendium divinorum,
en sa premiére partie surtout. Heymeric en effet énonce, dans le premier
tractatus, une série de 26 théorémes, soit un par chapitre (il y en a 13 en
tout dans le Compendium divinorum), d'olt découlent chaque fois 2
corollaires. Cette partie capitale jette les bases de I'édifice de la scientia
moralis, et pour cette raison, nous tenons a donner, a défaut de I'ensemble
du texte, au moins les théorémes et leurs corollaires, selon I'énoncé qu’ils
ont dans le texte, qui difféere sensiblement de celui de la table, en plus de

sa forme interrogative (utrum):

(TRACTATUS PRIMUS, ff. 1va-39ra)

lIra (1) Omnis natura est multipliciter ancilla.
Cor. : Homo ad consequendum virtutes tempore eget. (1vb)
Cor. : Tuvenis ineptus est ad morem.
3rb  (2) Bonum determinatur in racione finis.
Cor. : Homo naturaliter appetit bonum, quod natus est consequi
per facultatem suarum potenciarum.
Cor.: Bonum hominis multiplex est et dumtaxat unum per analo-
gie proporcionem.



336

4vb  (3)

5vb  (4)

7tb  (5)

oarb  (6)

10va (7)

12va (8)

13vb  (9)

16va (10)

18ra (11)

19va (12)

20vb (13)

21vb (14)

22va (15)

Les écrits d’'Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

Racio semper adeptiva deprecatur.

Cor.: Homo racione utens est solus dignus laude.

Cor.: Quem regit racio omnium est dignus et heroycam possidet
dignitatem.

Homo est maxime suus intellectus.

Cor.: Homo maxime bonum intellectus studet prosequi.

Cor.: In possessione intellectus adepti et assimilati tota floret
natura humana.

Talis est unusquisque, qualia dicit et operatur.

Cor.: Bonum hominis, secundum quod homo consistit in optima
operacione, que est secundum racionem.

Cor.: Scire parum prodest in disciplina virtutum.

Consuetudo est altera natura.

Cor.: Virtus est cercior arte.

Cor.: Virtus non corrumpitur per oblivionem nec temporaneis
vicibus infirmatur.

Nobilis est ille, quem nobilitat sua virtus.

Cor.: Philosophia Platonem nobilem non accepit, sed fecit.

Cor.: Nemo beate vivit sine studio philosophie.

Philosophia mirabiles habet delectationes firmitate et puritate.

Cor. : Sine studio philosophie eger est animus.

Cor.: Racio cum erudicione est dux vite et conservatrix anime.

Beata est anima, que non est infecta pravis operacionibus huius
mundi.

Cor.: Ve anime peccatrici, que non habet potenciam redeundi ad
suum principium, unde exivit.

Cor.: Sapiens pocius debet gaudere de morte sua quam de vita.

Homo est naturaliter animal sociale et polyticum.

Cor.: Homo solitarie vivens aut est deus aut bestia.

Cor.: Nullius rei sine socio iocunda est possessio.

Nemo aliena et propria similiter curat.

Cor.: Multo gravius quis fert, si honore suo privetur, quam si
bona sua auferantur.

Cor.: Nulla servitus turpior est quam voluntaria.

Nulla victoria maior est quam vicia domasse.

Cor.: Pax habenda est cum hominibus, bella cum viciis.

Cor.: Nihil gracius aut similius est deo quam vir omnino perfectus.

Pluralitas principum mala.

Cor.: Unum virtuosum melius est principari quam plures alios.

Cor.: Optima policiarum est regimen.

Nemo diligit iuvenem esse ducem, cum non constat eum esse
prudentem.

Cor.: Melius est civitatem regi viro optimo quam lege optima.

Cor.: Non debet malus eligi in principem.

Nimia familiaritas parit contemptum.

Cor.: Periculum est principi dare subdito magnum honorem.



23va

25rb

27ra

28rb

29ra

30va

31rb

32vb

33vb

35ra

36vb

(17)

(18)

(19)

(20)

(21)

(22)

(23)

(24)

(25)

(26)

Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 337

Cor.: In omnibus excessus et defectus sunt vituperabiles, medium
autem beatum est.

Senissima est iusticia habens arma.

Cor.: Pessima transgressionium est tyrannia.

Cor. : Tusticia regnantis utilior est subditis quam fertilitas tempo-
Tis.

Omne malum est voluntarium.

Cor.: Operacionis mixte ex voluntario et involuntario sunt
magis voluntarie.

Cor.: In actibus humanis nihil est indifferens.

Delectacio conservat operantem in opere.

Cor.: Delectacio est signum generati habitus.

Cor. : Sine delectacione impossibile est bene vivere.

Amor et odium pervertunt iudicium.

Cor. : Consciencia pocius quam bona fama est attendenda.

Cor.: Cui fortuna nimis favet, hunc stultum facit.

Vita est omnium dulcissimum, qua nihil est carius.

Cor.: Recte dicitur eternitas: vite interminabilis tota simul
perfecta possessio.

Cor.: Recte dicitur bene vivere idem ei, quod est felicem esse.

Melior est fortuna mala quam bona.

Cor. : Tolerabilius est fortunam non habuisse quam eam habitam
non amisisse.

Cor. : Infelicissimum genus misele est fuisse felicem et bene fortu-
natum.

Sine iusticia impossibile est habitari civitatem.

Cor.: Non convenit mulierem et puerum regere.

Cor.: Bonum est bestie, ut regatur ab homine, et corpori, ut
regatur ab anime.

Sapiens videtur ubique tamquam civis et notus.

Cor.: Qui non est sciens diviciis vallatus, lubricis incedit itineri-
bus.

Cor.: Disciplinam habens cuiuslibet est socius et collega.

Dissimilitudo parit odium.

Cor.: Impossibile est civitatem sine exercitacionibus liberalibus.

Cor. : Eutrapelia est virtus politica.

Bonum est suiipsius diffusivam.

Cor.: Cum bonis est ambulandum.

Cor.: Exercicium concivilitatis cum bono bonum efficit talem

conviventem.

Nulla subtilitas est sine difficultate.

Cor. : Virtus et sciencia sunt circa difficilia.

Cor.: Circa delectaciones et tristicias videtur maxime omne
virtus.



338 Les écrits d’"Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

Une fois posés, ces theoremata et ces corollaria se développent en
deux phases bien distinctes !3! (une seule pour le Compendium divino-
rum): tout d’abord les trois énoncés sont successivement explicités par
une double réponse: une declaratio et une confirmatio, dont la structure ne
varie pas. Il en va autrement pour la deuxiéme phase de 'explication:
la glose, qui, si elle se référe a tour de réle & chacune des propositions
initiales, se permet néanmoins quelques ‘digressions’ selon le contexte
et les questions qu’il souléve. Les arguments en faveur de la thése et
ceux qui lui sont opposés se succédent a 'envi et sont introduits par les
mots usuels: utrum, item, si dicas, si quaeras, (sed) contra, sed videtur,
etc., bien que la fabula quaestionum, a la fin de I'ouvrage (f. 92ra-99v),
énumeére inlassablement les questions selon la formulation uniforme du
utrum. Ce procédé de nivellement ne tient pas compte du réle des questions
dans I'argumentation o1 elles s’insérent, et la lecture de cette table peut
laisser croire qu'il s’agit d’une suite de questions traitées selon le méme
modele, alors que les questions s’appellent et se répondent dans le dé-
roulement du discours. Parfois les questions inscrites dans la tabula
figurent comme réponses dans le texte.

Les trois autres tractatus ne sont pas construits sur le schéma du
premier: il n’y a plus de théorémes ni de corollaires qui délimitent tout
le chapitre, mais uniquement des quaestiones et des argumenta opposita
qui suivent le fil de la pensée de I’auteur. Chaque chapitre contient égale-
ment une glossa qui, soit reprend en les développant, soit compléte par
de nouvelles, les questions déja traitées dans la premiere partie du chapi-
tre. — Il est a noter que la division en tractatus et capitula, et I'indication
de la glose, sont inscrites en marge.

Un exemple de I'enchainement des questions, pris & partir de la
tabula (f. 95ra-95rb) au tr. II c. 1, donnera le ton du reste de 1'ouvrage:

TRACTATUS SECUNDUS

Capitulum primum

(1) Quid est et quomodo se habet ultimum hominis bonum ?

(2) Utrum felicitas sit perfectus usus virtutis?

(3) Utrum felicitas sit status omnium bonorum aggregacione perfectus?

(4) Utrum felicitas sit propria operacio hominis secundum vitam optimam in
vita continua et perfecta?

131 Cf. infra p. 359-371 les textes des clflapitres 7 et 8 du Compendium Ethicorum
qui illustrent les explications données ici. La numérotation en chifires romains
renvoie soit au théoréme (I), soit a4 1'un ou l'autre corollaire (II, III), les chiffres
arabes indiquant le numéro de la question correspondante dans la fzbula.



Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 339

(5) Utrum felicitas sit finis virtutum et universarum hominis accionum?
(6) Utrum felicitas sit bonum propter se elegibile?

(7) Utrum {felicitas sit per se sufficiens bonum ?

(8) Utrum felicitas aliis comparata sit summum et optimum bonum ?

(9) Utrum felicitas est per se et in se bonum nulli extra se comparatum ?

Glossa

(1) Utrum felicitas se habet sicut signum sagittancium?
(2) Utrum felicitas quietet appetitum?
(3) Utrum reduccio inferiorum potenciarum in superiores sit delectabilis?
4) Utrum felicem esse sit vivere?
) Utrum felicitas est perfectus usus virtutum?
) Utrum felicitas sit status?
7) Utrum omnia bona possunt aggregari?
) Utrum felicitas sit perfecta?
) Utrum virtutes sint essencialis differencia felicitatis?

(10) Utrum felicitas consistat in raciocinari et discernere?
(11) Utrum felicitas consistat in bono communi?
(12) Utrum felicitas consistat in operacione?
(13) Utrum prudencia afficiat totum hominem vel solum intellectum ?
(14) Utrum felicitas habet esse circumscripta virtute?
(15) Utrum felicitas in hac vita sit possibilis?
(16) Utrum felicitas consistat in laude et bona fama post mortem?
(17) Utrum felicitas consistat in vita continua?
18) Utrum felicitas sit finis operis vel intencionis?
19) Utrum felicitas sit finis existens in operante?
20) Utrum felicitas sit finis?
21) Utrum felicitas sit propter se eligibilis? (f. 95rb)

) Utrum felicitas sit optima aliis comparata?

) Utrum omnis vita in homine sit felicitabilis?
) Utrum omne bonum secundum se eligibile sit intrinsecum ?
25) Utrum operacio virtuosa sit domina felicitatis?
) Utrum sapiens dominetur astris?
) Utrum omnis finis sit propter se eligibilis?

) Utrum felicitas contineat independenter omnes bonitates ?
29) Utrum felicitas sit metrum et mensura aliarum bonitatum ?
30) Utrum felicitas perficit totam naturam hominis?
(31) Quare pocius virtutes morales ponuntur in appetitu quam sensu?
(32) Utrum bona fortune sit minima ?
(33) Utrum divicie conferant ad felicitatem?
(34) Utrum felicitas, si non comparetur aliis bonis, sit bona?

Ce genre de questionnement se retrouve tout au long des sept
chapitres de ce second tractatus consacré exclusivement a I'étude de la
felicitas sous tous ces aspects. D’ailleurs le reste de I'écrit suit le méme

procédé.



340 Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

Le manuscrit porte une date unique, 1450, qui se trouve a la fin du
Liber de causis et processu umiversitatts d’Albert le Grand, au f. 91vb.
Comme les ceuvres d’Heymeric sont écrites par une autre main et portent
une foliation originale, il ne fait aucun doute qu’elles furent associées
aprés coup aux ouvrages d’Albert, et que cette année, 1450, n'a qu'une
valeur indicative: tout d’abord pour la reliure, qui a pu étre réalisée au
plus tot a cette date ou selon toute vraisemblance aprés; ensuite pour
les cahiers des ceuvres d’Heymteric, qui ont pu étre rédigés déja bien
avant, ou seulement apres. Il faudrait une analyse codicologique minu-
tieuse pour découvrir quelques renseignements strs. Le catalogue ne
précise malheureusement rien, et n’ayant pu examiner, méme superfi-
ciellement, le manuscrit, je ne puis rien affirmer de plus pour l'instant.

D’autre part, on sait par la Chronique d’ Adrien de But 132 qu'Hey-
meric enseignait I’ Ethigue 4 Louvain, autour de 1448 selon Z. Kaluza, qui
ne peut le confirmer absolument !33. Peut-on dés lors mettre en rapport
ce fait avec la rédaction du Compendium Ethicorum, qui, faut-il le
rappeler, appartenait a cette époque (XVe siécle) a la chartreuse Sainte-
Barbe a Cologne 134, Tout laisse plutdt supposer que ce texte est antérieur
a la période louvaniste d’"Heymeric (1435-1460), qu'il fut écrit probable-
ment a Cologne et y est demeuré: sinon il est fort probable qu’il ferait
partie d’une bibliothéque de Belgique comme la plupart des écrits qu’il
rédigea lors de son enseignement & Louvain 3%, Il s’apparente par la

132 Cf. Chroniques relatives & I'histoive de la Belgique sous la domination des
ducs de Bourgogne I : (textes latins) : Chroniques des veligieux des Dunes, Jean Bran-
don, Gilles de Roye, Adrien de But, publiés par K. DE LETTENHOVE, Bruxelles 1870,
431; cité par Z. Kaluza, Trois listes, 19 n. 13.

133 Cf. Z. Karuza, loc. cit.

134 Cf. note 125.

135 Tous les ouvrages importants rédigés & Louvain sont conservés a la Biblio-
théque Royale de Bruxelles. Mais selon son Tesfament, Heymeric réserve unique-
ment les livres mis au net aux étudiants du nouveau collége de théologie de Louvain,
et les autres, dans la mesure o1 ils seront transcrits par des gens compétents selon
le jugement des exécuteurs testamentaires, il les destine aux étudiants de Cologne.
Il semble qu’il n'y ait pas eu de suite a cette close du testament. Voici ce texte
tel qu’il est cité par A. G. WEILER, Les relations entre I'université de Louvain et
Uuniversité de Cologne au XVe siécle, 64-65: «... Reliqui vero libri manu mea tem-
pore lecture mee in universitate Studii Lovaniensis scripti et in forma munda
transcripti vertantur in usum novi studencium Lovanii theologie collegii et repo-
nantur in libraria eiusdem sub fide presidencium eidem collegio custodia, ad hoc
adiciens, quod, si commode fieri possit, libri sic non de scriptura mea illegibile ad
legebilem translati per scriptores ydoneos' expensis meis iuxta discrecionem execu-
torum meorum desuper bene informatorum transcribantur et studencium in uni-
versitate Coloniensi usui adaptentur.»



Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 341

méthode et 'expression au Compendium divinorum et & ses Dubia (ou
Compendium primae philosophiae), qui proviennent, comme on le sait,
du début de sa carriére, vers 1420-1422. Cet ouvrage d’éthique a peut-
étre vu le jour a Diest, et c’est pourquoi on le trouve ainsi réuni aux
deux Compendia dans le méme manuscrit? Ces trois ceuvres formeraient
donc un ensemble homogéne, relié toutefois dans l'ordre inverse, 1’or-
donnance parfaite exigeant la priorité du Compendium divinorum,
suivi des Dubia et de I'éthique: en effet il est 4 noter que la premiére
question de la tabula (f.92ra) se lit ainsi: Quomodo continuatur hoc
compendium alizs? bien qu’il puisse s’agir encore d’autres compendia
(par exemple, ceux de logique et de cosmologie, ce qui ferait alors de
I'éthique un écrit postérieur). Sil'on considére le style, ce traité d’éthique
est plus proche du Compendium divinorum que des ceuvres louvanistes
conservées dans le manuscrits bruxellois de la Biblioth¢que Royale
(11571-75), comme le Centheologicon (f.1va-74vb), ol le style trés
personnel de 'auteur devient délibérément elliptique et cursif.

La particularité de ce Compendium Ethicorum par rapport a ceux
de logique et de philosophie de la nature repose sur le fait qu’il est moins
un commentaire de I'Ethique d’Aristote qu’'un fraité indépendant de
morale, s'attaquant évidemment aux grands problémes soulevés par
I’éthique aristotélicienne. II est €laboré, a premiére vue, selon I'esprit
d’Albert le Grand, donc empreint d'un certain aristotélisme néoplatoni-
sant, ce qui se vérifie déja pour le Compendium divinorum, et manifeste,
semble-t-il, leur parenté. Mais il est prématuré de se livrer 4 ce genre de
comparaison, et aussi bien téméraire, avant de disposer d'une édition

compléte de ces textes.

III. TEXTES

Aprés Vintroduction sommaire consacrée a la description des manus-
crits qui n’avait d’autre prétention que de les présenter rapidement en fournis-
sant les informations utiles a d’éventuelles recherches uliérieures, il nous
reste maintenant a découwvriv, & travers ces écrits d’Heymeric, son art et sa
méthode d'exégése des ceuvres d’Aristote. Or devant Uampleur de cette somme
de commentaives, un choix simposait: nous nous sommes donc lLimité
pour Uoccasion & quelques pages, veprésentatives de chaque compendium.

Aussi avons-nous retenu pour la logique les Seconds Analytiques, qui
abordent le probléme de la science et examinent les conditions fondamentales

23



342 Les écrits d’"Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

de la connaissance scientifique. Ce livve capital est a la base de toute théorie
de la science. Nous proposons les trois premiers chapitres de l'cenvre, dans
lequels sont précisés les caracteres des principes de la démonstration.

En ce qui concerne la philosophie de la nature, notre attention s’est
portée sur la Physique, l'ouvrage premier de la science de la nature, car il
pose les principes de toute la cosmologie aristotélicienne. Notre choix s’est
fixé sur le Livre I, au premier chapitre, qui considére l'objet et la méthode
propres a cette science ainst que les problémes qui en découlent, comme par
exemple celur de la scientificité de la philosophie de la nature. L'objet de la
physique (q.6, p.355) est l'un des nombreux points de désaccord entre
Thomastes et Albertistes el se retrouve dans les Problemata, ot Heymeric
parle, secundum viam Alberti, du corpus mobile, s’opposant & coup d’argu-
ments a la conception thomiste de l'ens mobile.

Ces deux premiers textes sont élaborés selon la méme méthode : le résumé
du texte d’Avristote suive d’un commentaire sous forme de dubia. Dans les
treize ‘doutes’ que comportent ce passage des Analytiques, il n'’y a aucun
argument opposé, alors que la Physique en compte un par question. Les
réponses de la Physique sont ainsy divisées en deux parties, la seconde
répondant a l’objection (Per hoc ad obiectum dicendum).

Du Compendium Ethicorum, en plus du prologue qui démontre la
spécificité de la science morale, nous donnons deux chapitres du premier
tractatus (ch. 7-8), que nous avons choisis pour l'attrait de leurs question-
nements et la généralité de leurs propos. En effet, ces deux chapitres traitent,
entre autres, de la nature de la philosophie, en montrent Uexcellence et la
vertu: elle rend Uhomme noble (ch.7), et comme Lexprime si bien le théo-
réme du huitiéme chapitre (p. 367), qui reprend une citation d’Aristote
(Eth. Nic. X, 7, 1177a25-26) : «La recherche philosophique recéle en son
sein des plaisirs merveilleux de pureté et de stabilitéy.

Ce traité d’éthique est sans conteste l'écrit aristotélicien le plus ‘person-
nel’ d’Heymeric, méme st, paradoxalement, il manifeste plus profondément
encore que les autres Linfluence d’Albert le Grand. Il suffit de live le prooe-
mium (p.357-359) pour s'en vendre compte. Heymeric s’appuie principa-
lement sur la paraphrase d’Albert a I'Ethique, et non pas, semble-t-il, sur le
commentaire questionné Super Ethica, recueilli par son éléve Thomas d’Aquin.

Bien stir, 1l ne faut surtout pas s’attendre a découvrir dans les ouvrages
d’Heymeric une grande et profonde originalité de vues, ni un apport nou-
veaw et essentiel aux trésors des sciences humaines. Comme nous l'avons
déja souligné, Heymeric, plus modestement, poursuit leffort louable de
transmettre U'héritage philosophique amassé au cours de plus de vingt



Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 343

siécles. Il s’applique a livrer a ses contemporains les ‘vérités’ des diverses
traditions philosophiques sous une forme et dans un langage personnels,
plus manifestes, d’ailleurs, dans ses traités que dans ses commentaires
d’ Aristote. Il vefagonne ces divers courants de pensée, tout imprégné qu’il
est des conceptions de son maitre Albert et soumis au conditionnement du
milienw universitaive qu’tl fréquentait et auquel 1l s’adressait. Et c’est la
réunton de tous ces facteurs qui fait, pour Ihistorien de la pensée, la valewr
de ces ceuvres et nous invite a les redéconvrir.

— Un dernier mot concernant l'édition qui suit: pour une plus grande
lisibilité du texte, nous avons adopté lorthographe moderne du latin, ce
qui n’est généralement pas le cas dans les deux autres parties de cette étude,
od nous avons reproduit, dans les passages cités, 'orthographe de U'édition
empruntée, et transcrit, dans les citations, la graphie des manuscrits (gar-
dant cependant © pour j, et v), puisqu’il ne s’agit pas a proprement parler
d'une édition.

Nous avons placé devant chaque chapitre du Compendium Ethicorum
que nous présentons la liste des questions, telle qu’elle est formulée dans la
tabula d la fin du manuscrit, ce qut permet, avec l'aide de la numérotation,
de retrouver facilement les questions a U'intérieur du texte.

Enfin Uapparat critique se réduit au strict minimum: il veléve les
annotations marginales (adn. in marg.), les additions (add. in marg.[sup.
lin.), les corrections effectuées sur le manuscrit (... ex ... corr. per additio-
nem in marg. | sup. lin.) et les fautes que nous avons corrigées (cod.). Dans
certains cas, nous n’'avons pas retenu la correction fatte sur le manuscrit,
mais nous avons préféré la lecture précédente, pour autant qu’elle fiit encore
lisible. Nous indiquons ce fait par Lexpression: ... corr. in cod. per ...
— Les crochets carvés [ ] Limitent les interpolations, alors que les paren-

théses () limitent les suppléances.



10

15

20

25

30

344 Les écrits d’'Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

1. COMPENDIUM LOGICAE

(Bale, Bibl. univ., cod. F IV 15, {. 88va-89vb)

INCIPIT LIBER POSTERIORUM PRIMUS

(CAPITULUM PRIMUM)

Omnis doctrina et omnis disciplina intellectiva ex praeexistenti fit
cognitione, sicut patet inductive. Nam sic se habet scientia mathematica
et quaelibet ars sive generetur per syllogismum, inductionem et exemplum
et enthymema, quod est vere syllogismus.

Haec autem praeexistens cognitio sive praecognitio duplex est: scilicet
quid est, quod dicitur, et quia est. Quarum prima debetur triangulo, id est
passioni. Secunda huic, quod dico: omne affirmare vel negare verum est,
dignitati videlicet et utraque unitati, id est subiecto. Cognoscitur itaque tam
maior quam minor ante conclusionem. Sed illa prius tempore, haec vero
simul. Ex quo nihil inter hanc et conclusionem mediat: singularia autem sine
medio cognoscuntur. Antequam autem sit inducere vel accipere syllogismum,
quodammodo est scire, licet non simpliciter. Alioquin contingeret Menonis
ambiguitas, puta quod nihil discet, aut quae novit. Nihil enim prohibet
praecognoscere in universali, puta omnem dualitatem esse parem, et tamen
ignorare hunc vel illum numerum esse dualitatem, et hoc simpliciter ignorare
hanc dubiam dualitatem esse parem. Et sic inconveniens non est, si scit
quodammodo, quod addiscit.

(CAPITULUM SECUNDUM)

Scire autem opinamur unumquodque simpliciter, non sophistico modo,
quod est secundum accidens, cum causam arbitramur cognoscere, propter
quam res est, et quoniam illius est causa, et non contingere hoc aliter se
habere. Hoc enim vocant scire tam scientes (88vb) quam ignorantes. Si
quidem est alius sciendi modus, posterius est dicendum. Ex quo constat,
quod scire est per demonstrationem intelligere eo, quod demonstratio est
syllogismus apodicticon, id est faciens scire. Et ideo necesse est demonstrati-
vam scientiam esse ex veris, primis et immediatis et notioribus et prioribus
et causis conclusionis.

Ex veris dico, quoniam falsum est non ens, puta quod diameter est
symmeter. Modo, quod non est, non contingit scire.

20 si add. sup. lin.

25 et add. sup. lin.

27 est add. sup. lin.

32 falsum add. in marg.



Les écrits d’'Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 345

Ex primis autem, id est indemonstrabilibus, quae non faciunt scire per
accidens, in virtute scilicet praeexistentis demonstrationis.

Oportet etiam causas esse priores et notiores non quoad nos nedum’quid
sunt’, sed’quia sunt’. Principia prima, inquam, quia idem est, cum dico
primum et principium.

Sed notandum, quod aliquid dicitur altero notius dupliciter, scilicet
natura et ad nos. Dico autem ad nos priora et notiora, proxima sensui.
Simpliciter autem notiora, quae longius sunt, puta universalia, quae particu-
laribus opponuntur.

Dixi etiam ex immediatis, quia principium demonstrationis est propo-
sitio immediata. Immediata, inquam, qua non est altera prior. Cuius alia
dicitur positio, puta propositio indemonstrabilis, disciplinae non necessaria.
Alia dicitur dignitas vel maxima docendo necessaria. Positionum alia suppo-
sitio est, puta enuntiatio sive sit affirmativa sive negativa. Alia est definitio,
quae simpliciter ponit quiditatem sine compositione vel divisione ad esse,
quia, quod quid est unitas et esse unitatem, non sunt idem.

Et ex his apparet, quod principia demonstrationum nedum magis scibi-
lia et credibilia sunt conclusione, sed etiam tam certa, quod nihil est credibi-
lius ipsis in veritate et notius in falsitate oppositis ipsis principiis, ex quibus
fit syllogismus contrariae deceptionis. Primum claret ex hoc principio:
propter quod unumgquodque tale et illud magis. Secundum ex hoc, quod
alias scire quaesitum per talia principia non esset simpliciter scire per se, sed
per accidens et conditionale.

(CAPITULUM TERTIUM)

Ibi cavendus est error dicentium principiorum sicut eorum, quae sciun-
tur, esse demonstrationem, quia non omnis scientia est demonstrativa. Sed
immediatorum scientia est indemonstrabilis solum necessaria ex cognitione

terminorum.

Si namque scientia principiorum esset resolubilis in demonstrationem,
oportet, quod fieret altero istorum duorum modorum, scilicet quod demonstra-
tiones abirent in infinitum respectu principiorum aut quod idem esset notius
et ignotius. Sed primum repugnat scientiae nostrae, quae non potest transire
in infinitum. Secundum repugnat naturae, quae non sinit idem esse prius et
posterius respectu eiusdem, sicut accidit in syllogismo circulari, cum nihil
plus certificat circulus quam ‘Si hoc est, tunc hoc est’ demonstrato eodem.

36 nedum add. in marg.

37 inquam ex converti corr. per additionem sup. lin.

40 priora ex propria corr. per additionem sup. lin.

51 etiam add. sup. lin.

52 ipsis? add. in marg.

58 eorum add. in marg.

64 esset... (62) ignotius add. in marg.

67 cum nihil plus ex cur etiam plus corr. per additionem in marg.

35

40

45

50

55

60

65



70

75

80

85

90

95

100

105

346 Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

Verbi gratia: ‘Si a est, b est’; ergo ‘Si b est, a est’, et per consequens ‘Si a est,
a est’. Vel sic syllogistice: ‘Omne b est a, omne c est b; ergo omne c est a’
et conversim, ut dictum est in praecedenti compendio. Non enim licet con-
verti quamlibet propositionem ad alterius cuiuslibet ostensionem, nisi fuerit
de terminis convertibilibus. Et ideo syllogismus circularis non est satis
universalis ad quodlibet demonstrandum.

INCIDUNT DUBIA.:

PRIMUM est de titulo, subiecto et ordine huius scientiae ad praecedentem.

SECUNDUM est de veritate primae propositionis et eius resolutionis.

TERTIUM est: An divisio praecognitionis et praecognitorum sit bona?

QUARTUM est: An praecognitio maioris praecedit cognitionem conclusio-
nis tempore? Et minor praecognoscitur simul cum conclusione praeinducta ?

QUINTUM est: An omnem demonstrationem oportet praescire demon-
strandum aliquo modo?

SEXTUM est: An definitio ipsius scire sit conveniens ?

SEPTIMUM est: An definitiones ipsius demonstrationis sint convenienter
assignatae?

octavuM est: An demonstratio procedit ex prioribus natura, quae sunt
universalia ?

NONUM est: An universale opponitur singulari sitque notius quoad nos
singulare (89ra) quam universale?

DECIMUM est de sufficientia principiorum demonstrationis indemonstra-
bilium.

UNDECIMUM est de veritate illius maximae: ‘Propter quod unumquod-
que tale et illud magis’.

DUODECIMUM est: An notitia principiorum sic sufficienter elicitur ex
interpretatione terminorum, ex quibus constituuntur?

TERTIUM DECIMUM est: An omnium possit esse demonstratio indirecto
vel circulari discursu?

(SOLUTIONES)

soLuTIO PRIMI: Titulus huius libri est: Incipit scientia Analyticorum
Posteriorum, id est notitia syllogismorum resolutoriorum necessitatis mate-
rialis consequentiae in sua principia, sicut scientia Priorum resolvit necessi-
tatem formalis consequentiae in sua principia. Et, quia necessitas materiae
consequitur necessitatem formae, sicut compositum est posterius simplici,
ideo haec scientia dicitur Posteriorum Analyticorum.

Cuius subiectum est demonstratio, non ea, quae ingeniose per admiratio-
nis et inquisitionis experimentalis modum est inventa, sed demonstratio

72 fuerit: fuerint cod.
94 notitia ex sufficientia corr. per additionem sup. lin.



Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 347

doctrinaliter resoluta et tradita, de qua dicuntur proprietates et passiones
per eius principia in forma demonstrationis inventivae posita. Etiam nimi-
rum demonstratio doctrinalis, quae est actus discursivus doctoris, ostendit et
demonstrat veritatem et scientiam demonstrationis disciplinalis, quae est
(actus) discursivus, imperfectus, discibilis. Sic enim dicentes eripimur ab
hoc insolubili, quod omnis scientia habetur per demonstrationem. Si ergo
sit aliqua scientia demonstrationis, illa generatur per aliam demonstrationem
et sic demonstrationis esset prior demonstratio sine termino et statu.

SOLUTIO SECUNDI: Omnis doctrina intellectiva — id est quaelibet scientia
‘propter quid’, quae innotescit per assertionem causae iuxta illud primi
Metaphysicae : «Hi docent, qui causas quaesitas reddunt» — fit ex praeexis-
tenti cognitione, id est ex cognitione intellectiva et resolutoria causarum
etc. docibilis quaesiti, sicut fit in scientiis mathematicis et aliis scientiis
doctrinalibus.

Item, omnis disciplina intellectiva — id est quaelibet ars discipularis ex
prioribus quoad nos generata, qualis est physica et aliae facultates, quae
generantur per experientiam et inductivam exemplaremve suasionem — fit
ex praeexistenti cognitione talium principiorum nostrae discipulari infirmi-
tati magis proportionatorum et cognitorum, sicut apparet primo Physicorum
et in principio quinti Metaphysicae.

Et haec explanatio videtur consonare textui salvo illo intellectu commu-
ni, quo solet dici, quod disciplina et doctrina sunt unus habitus sciendi, qui
dicitur doctrina in ordine ad doctorem, a cuius ore procedit, vel in ordine
ad virtualitatem effectivam principiorum demonstrativorum. Dicitur autem
disciplina in discipulo et intellectu possibili atque in conclusione demonstrata
receptus.

SOLUTIO TERTII: Sic, quia omnis praecognitio est immediata et indemons-
trabilis notitia. Aut igitur est praecognitio ipsius esse simpliciter aut ipsius
esse quiditative dicti. Si primum, tunc est praecognitio ‘quia est’; si secun-
dum, tunc est praecognitio '(iuid est’. Nec obstat, quod ‘quid’ et ‘quia’ (sunt)
quaestiones, quoniam non sunt quaestiones demonstrativae, ostensibiles
secundum quod huiusmodi, ut videndum posterius est. Accipitur autem
hic ‘quia’, prout est nota syncategorematica indifferens cum ‘si’ et ‘quia’,
quomodo PHILOSOPHUS in secundo huius accipit ipsum, cum dicit’quid est’
praesupponere ‘quia’; et similiter ‘propter quid’ praesupponere ‘quia est’.
Hoc itaque primo cognitionis genere praenoscitur dignitas sive principium
demonstrationis complexum eo, quod id significat esse tantum, ut scilicet
stat in compositione extremorum. Praenoscitur etiam subiectum hoc modo
quoad eius existentiam et non passio eiusdem. Sed secundo praecognitionis
modo non praenoscitur dignitas eo, quod definitio est solius incomplexi, sed
est tam subiecti quam passionis per formalia suorum genera.

SOLUTIO QUARTI: Sic, quia notitia universalis (89rb) est confusa prae-
notitia conclusionis. Qua existente non statim innotescit conclusio, donec

133 indemonstrabilis ex demonstrabilis corr. per additionem sup. lin.
137 ostensibiles: ostensibile cod.

110

115

120

125

130

135

140

145



150

155

160

165

170

175

180

185

190

348 Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

per subsumptionem educatur de potentia confusa. Minor enim eius est pro-
xima et propria causa conclusionis. Et ideo, quia causa remota non ponit
suum effectum statim, cum est, sed illud facit causa proxima, maiore praepo-
sita et praecognita non statim cognoscitur conclusio, sicut fit cognita minore.
soLUTI QUINTI: Certum est, quod ante conclusionem discursus demon-
strativi aliquo modo praescitur scientia conclusionis in maiore et minore,
sicut patet ex praehabitis in distinctione triplicis scire secundo Priorum.
Sed an ante omnem motum admirationis et inquisitivi discursus praesit in
desiderio ingenii admirantis discendorum aliqua praecognitio, non tam
perspicuum est eo, quod dicit ARISTOTELES intellectum nostrum esse velut
tabulam rasam, in qua nihil est depictum. Dico tamen, quantum deservit
proposito relicta perfectiori determinatione usque ad alia loca posteriora,
quod omnis admirabilis scientia est humano intellectui habitualiter a princi-
pio suae creationis admiratorie inchoata. Qui quidem habitus sic inchoatus
fluit in omni motu rationis de potentia formali ad actum. Alioquin generatio
virtutum et scientiarum esset per modum impressionis extrinsecae. Sicut enim
principia sciendi sub radio intellectus agentis informantur in virtute docendi
et erudiendi ingenium secundum actum perfectum, ita intellectus possibilis
sub eodem radio sibi influxo informatur in virtute eruditionis aptabilis et
imperfectae. Alioquin irridiatio intellectus esset sterilis et otiosa.

SOLUTIO SEXTI: Sic, quia scire est actus formalis scientiae stantis in
actu exercito suae generationis vel est scientia in agere, quae propria est
conclusioni. Tale enim scire dependet a scire in universalibus et in propria
forma, quod dependet a praescientia praemissarum sive a sua causa. Scire
ergo hoc modo est «cognoscere causam, propter quam res est», id est cogno-
scere conclusionem per virtutem essentialem antecedentis suae propriae
causae, «et quoniam illius est causa» semper per appropriationem converti-
bilem, et quoniam «impossibile est hoc aliter se habere», id est discursus ille
communis necessariae consequentis ex universali tali antecedente, in quo
noscitur necessitas formalis ipsius syllogismi generantis scire. Ex hoc patet,
quod scire hoc modo definitum est scire propter quid perfectum in materia et
forma necessitatis.

SOLUTIO SEPTIMI: Sic, quia, ut patet ex definitione ipsius scire: ipsum
scire est actus scientiae eductus de potentia materiali et formali ipsius
causae. Sed necessitas formalis est virtus formae syllogisticae. Necessitas
autem materialis est virtus realis habitudinis causae ad effectum. Igitur,
cum haec duo sint simul in demonstratione, consequens est, quod «demon-
stratio est syllogismus faciens scire». Faciens, inquam, scire eo modo, quo
motus facit formam, puta formaliter, secundum quod est una via materiae
intermediae, et efficienter secundum quod actio moventis. Sic enim demon-
stratio efficit scientiam efficientia suae significationis ad mentem discipuli
et tamen formaliter vehit scientiam ad suum terminum, scilicet conclusionem.

163 admiratorie ex admirationis corr. per additionem in marg.
168 aptabilis: aptibilis cod.
188 una add. sup. lin.



Les écrits d’'Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 349

Solutio etiam alterius definitionis, cum sit corollaria ad iam tacta, satis
liquet ex declaratione inductiva textus. Nec est in illa particularum plurali-
tate aliqua superfluitas, ex quo explicant conditiones causales praemissarum
generantium scientiam conclusionis. Nam hae particulae «ex veris, primis et
immediatis» significant irresolubiles proprietates principiorum demonstrati-
vorum, et hae particulae «ex prioribus, notioribus et causis» significant pro-
prietates eorundem principiorum in ordine ad conclusionem demonstrandam.
Primae particulae adaptantur illi, quod dicitur in prima definitione ipsius
scire: «causam, propter quam res est cognoscere», et secundae (89va) inferun-
tur ex illa secunda parte dictae definitionis, qua dicitur «et quoniam illius
est causa» etc. Primae particulae exprimunt virtutes essentiales et primarias
aliorum propositionum.

SoLUTIO ocTAVI: Omnis demonstratio ‘propter quid’, quae definita est,
procedit ex prioribus et notioribus naturae constituenti ea in esse compositi.
Ergo etc. Secus est in demonstratione ‘quia’ procedenti ex effectibus vel
signis, ut inferius est dicendum.

soLUTIO NoONI: Universale opponitur singulari subalterne secundum
modos quantitatis enuntiativae eo, quod universale est totum, singulare vero
pars. Etiam opponitur singulari oppositione correlationis praedicati et
subiecti, participantis et participati, actus et potentiae, et sic de aliis. Et
est universale notius naturae, cuius virtus praevenit terminos extrinsecae
designationis ipsius formae communicabilis. E converso particulare, quia
eadem sunt principia cognoscendi essentialiter hoc modo et essendi. Modo
principia essendi sunt principia notiora naturae. Quod primo obicitur sensibus
nostris, per quorum ministerium assurgimus ad abstractam agnitionem
intellectus, est notius quoad nos quam universale. Regulariter enim certum
est, quod unumquodque illi est notius, cui est propinquius in ordine consti-
tutionis quoad cognitum componens et in ordine resolutionis quoad cognitum
abstrahens. Ideo universale ante rem est naturae constituenti rem in esse
individuo notius universali in re. Et universale in re, secundum quod resultat
ex particulari unione principiorum individui tamquam communis terminus
generationis’ nobis notius est quam singulare secundum suum proprium esse.
Verumtamen particulare nobis notius est ipso universali. Patet ratio eo,
quod cognitio sensitiva in nobis praevenit intellectivam.

soLUTIO DECIMI: Omne principium demonstrationis aut est complexum
aut incomplexum. Si secundum, tunc est definitio. Primus modus est duplex:
aut enim notum est omnibus per necessitatem, et sic est dignitas, quae sic
dicitur, ex quo seipsam dignificat in certitudine veritatis; vel dicitur maxima
eo, quod ea nulla est certior vel maior in virtute verificandi, vel quia maxime
facit credere. Aut est per se notum in quadam determinata scientia, et sic
est positio seu hypothesis eo, quod sine inquisitione ponit et stabilit credu-
litatem in determinato sciendi genere, sub quo principio non continetur
petitio, quae petit supponi eius veritatem tamquam per se notam eo, quod

217 quoad nos add. in marg.

195

200

205

210

215

220

225

230



235

240

245

250

255

260

265

270

275

280

350 Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

illa non est propositio immediata vel indemonstrabilis. Ad hoc enim, quod
propositio sit immediata, requiritur, quod careat numero medio sui a parte
ante, quod est eius causa ostensiva, et quod sit proxima conclusioni, quam
demonstrat.

SOLUTIO UNDECIMI: Illa maxima est vera in causis per se et univoce, et
maxime in efficientibus et finalibus, ut innuit PHILOSOPHUS in textu, quia
praemissae sunt causae efficientes conclusionis. Et adiungit hoc exemplum:
«propter quod aliquid amamus, illud est magis amicumy.

Dico autem ‘in causis per se’ ad differentiam causarum per accidens
ideo, quia non influunt effectui formam suae denominationis, sicut vinum
inebriat, sed non per essentialem influxum formae suae speciei. Et ideo talis
causa non proprie per se, sed per accidens dicitur causa propter quam illius
effectus. Cuius signum est, quod inebriat omne, quod irrigat vel cui infunditur.

Dixi ‘in univocis’, quia causae aequivocae non communicant cum suo
effectu nisi nomine tantum aut nec nomine nec ratione. Ideo effectus non
fit talis vel talis per virtutem formalem vel substantialem huiusmodi causae.
In signum cuius: causa aequivoca semper innititur causae univocae, per
quam appropriatur suus influxus effectui, sicut sol mediante homine generat
hominem et producit calorem per se mediante igni vel per accidens mediante
motu.

Dixi (89vb) iterum ‘in causis efficientibus et finalibus’, quia illae influunt
formam in similitudinem naturae vel bonitatem in similitudine finis seu
finalis perfectionis. Et ideo effectus denominationis resolvit in denomina-
tionem illarum causarum.

Secus est in causis materialibus et formalibus eo, quod materia et forma
sunt causae elementares constituentes compositum ex materia et eis virtute
formae totius ipsis communiter comprehendentis et non virtute separata
utriusque. Ideo nec forma assimilat compositum suae substantiae nec
materiae suae. Et ideo non sequitur: homo est animal propter animal sensibi-
lem; ergo illa est magis animal. Vel homo est animal propter animalitatem;
ergo animalitas est magis animal. Vel homo est corruptibilis propter mate-
riam; igitur materia est magis corruptibilis, et sic de aliis.

Quorum etiam alia est causa, quia demonstratio totius non potest
reflecti supra partem nisi indirecte et oblique. Et, licet praedicta regula sic
sit moderanda, tamen potest dici, quod tenet in omnibus causis ‘propter
quid’ tam extrinsecis quam intrinsecis respectu attributorum, quae ipsis
conveniunt causaliter et effectibus participative. Sic enim in proposito prae-
missae magis sciuntur conclusione non formaliter eo, quod sunt indemonstra-
biles, sed virtualiter seu causaliter. Sic etiam bene sequitur: hoc est aliquando
album propter albedinem; igitur albedo est magis alba per virtutem formae,
et sic de aliis. Prima tamen expositio est conformior communi sententiae
commentatorum.

SOLUTIO DUODECIMI: Sic, quia omne verum est obiectum intellectus
discernentis sive iudicantis hoc esse hoc vel non esse hoc per conformitatem
essentiae ipsarum rerum, quarum compositio et divisio est apud intellectum.
Igitur, si talis cohaerentia fuerit in re primaria necessitate et incommutata,



Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 351

id est unica, necessario intellectus videns et discernens illam habitudinem
in iudicio veritatis. Et, sicut illa coinhaerentia est inseparabilis et indi-
visibilis in re, nulli innitens antecedenti cohaerentiae unitur a parte rei in
essentialibus similitudinibus eorum, quae sic se invicem cohaerent, vel in
signis vocalibus. Per inventionem autem intellectus manuducitur in assensum
talium veritatum per similitudines essentiales, ut dictum est. Sed per doctri-
nam solo egemus in his adminiculo significationis terminorum.

SOLUTIO TERTII DECIMI: Sicut dicitur in textu, scientia demonstrativa
est resolutoria conclusionis in principia demonstrationis. Et ideo scientia
est interminata in se. Terminatur autem extra se ad intellectum principiorum.
Si igitur fuerit infinita, non sunt possibilia ambiri discursu resolutorio
intellectus finitae potestatis — qualis est intellectus humanus —, et si fiat
circulus, autem tunc transit demonstratio de ‘quia’ in ‘propter quid’ et e
converso. Non autem potest intelligi, quod in una forma syllogizandi talis
circulus possit fieri sine implicatione contradictionis.

2. COMPENDIUM NATURALIS PHILOSOPHIAE

(Béale, Bibl. univ., cod. F VI 6, f. 91ra-91vb)

(COMPENDIUM PHYSICORUM: CAPITULUM PRIMUM) (9lra)

Quoniam quidem intelligere et scire contingit circa omnes scientias,
quarum sunt principia aut causae aut elementa, ex horum cognitione, ex quo
unumgquodque arbitramur cognoscere, cum causas primas et principia cog-
noscimus usque ad elementa, igitur in scientia naturali temptandum est
prius de huiusmodi principiis determinare. Prius dico quoad nos, quibus non
sunt eadem nota et naturae sive simpliciter. Quin immo confusa et naturae
incertiora sunt nobis prius nota. Unde patet, quod ex universalibus in singu-
laria oportet procedere eo, quod universale quoddam totum est, quod notius
est secundum sensum quam partes, sicut etiam patet de toto essentiali
definito, quod prius innotescit indistincte secundum se quam distincte per
suas partes. Quin etiam id idem claret ex signo, quo pueri primo appellant
omnes viros patres et omnes feminas matres. Posterius autem unumquodque
horum determinant.

INCIDUNT DUBIA:

PRIMUM est: An omne scire et intelligere sit ex causis primis et elementis

cognoscere ?
(1) Quod non, quia sic omnis scientia esset sapientia, cui sapientiae
dumtaxat prima principia sunt nota.

285

290

295

10

15

20



25

30

35

40

45

50

55

60

352 Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

(2) Etiam sic mathematica, quae considerat tantum unum genus causae,
esset imperfectissima scientia, cum tamen sit perfectissima et exemplar
omnium aliarum scientiarum.

SECUNDUM est: An per causas recte intelligantur causae finales, per
principia causae efficientes et per elementa causae intrinsecae, scilicet materia
et forma?

Quod non, quia principium ambit omne genus causarum, ut dicitur quin-
to Metaphysicae, et sic etiam causa. Ergo per principium non proprie intelli-
gitur efficiens causa neque per causam aliqua causa determinata. Sic etiam
elementum dicitur quasi ‘ylementum’ ab ‘yle’, quod est materia. Ergo causa
formalis non videtur recte comprehendi sub eius nomine.

TERTIUM est: An scientia naturalis procedat per huiusmodi media
cognoscendi ?

Quod non, quia esse physicum seu naturale non dependet nisi ex tribus
causis, scilicet materia et forma et efficienti et non a fine. Ex quo finis non
habet realem influxum, sed tantum intentionabilem.

QUARTUM est: An physica, quae vocatur naturalis scientia, sit vera
scientia ?

Quod non, quia scientia est necessariorum. Sed res naturales sunt valde
contingentes, siquidem mobiles et numquam in eodem statu permanentes,
generabiles et corruptibiles.

QUINTUM est: An physica sit scientia una?

Quod non, quia habet plura subiecta, puta ens mobile et corpus mobile.
Modo scientia dicitur una ab unitate subiecti primo Posteriorum et tertio
De anima.

SEXTUM est: Quid horum subiectorum sit philosophiae naturali pro-
prium?

Videtur, quod ens mobile, quia illud cadit in definitione propriae passio-
nis, quam primo et principaliter considerat physicus, scilicet ipsius motus
iuxta illud huius: motus est actus entis in potentia etc., et non corpus mobile.
Ex quo illud in sexto huius demonstratur esse. Modo de subiecto debet
praesupponi ‘si est’.

SEPTIMUM est: An innata est nobis via ex incertioribus naturae ad cer-
tiora eidem procedere?

Quod non, quia quemadmodum natura procedit de potentia ad actum,
ita et cognitio.

ocTAVUM est: An universale et totum sint singularibus et partibus
magis nota?

Quod non, quia universale est causa singularium, ut (91rb) habetur
septimo Metaphysicae. Et totum est perfectio suarum partium. Sed secundum
ordinem naturae causa est ante causatum et perfectivum ante perfectibile.
Ergo hinc inde est ordo naturae et per consequens non ordo noster, si ita est,
quod isti ordines sunt e diverso.

38 scientia add. in marg.



Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ccuvres d’Aristote 353

NoNUM est: Utrum definitum sit notius suis definientibus?

Quod non, quia sua definientia sunt universaliora eo, quod quaelibet
pars definitionis est in plus suo definito secundo Posteriorum. Sed universalius
est nobis notius, ut dictum est.

(SOLUTIONES)

sOLUTIO PRIMI: Sic loquendo de primis, id est irresolubilibus in genere
cuiuslibet scientiae eo, quod scientia est habitus demonstrationis resolu-
toriae genitus per principia prima illi scientiae appropriata, ut habetur primo
Posteriorum.

(1) Argumentum autem primum procedit de primis principiis non
propriis, sed transcendentibus omne genus specialis scientiae.

(2) Solutio secundi sic argumenti eiusdem dubii dicitur, quod utique
mathematica habet principia, causas et elementa doctrinae, licet suum
scibile abstrahit a materia et fine etiam et efficiente.

Quod si replicando dixeris: eadem sunt principia essendi et cognoscendi;
ergo, si mathematica habet quattuor causas cognoscendi, habebit totidem
essendi:

Solutio: Sicut dicit PHILOSOPHUS tertio decimo Metaphysicae: In
mathematicis neque est bonum neque est finis propter hoc, quod non consi-
deratur ibi forma, per analogiam ad motum et moventem, quorum est finis
et bonum. ‘Finis’ dico, id est terminus respectu motus et bonum, id est
appetibile intentum a motore.

PER HOC AD OBIECTUM DICENDUM, quod subiecta scientiae mathemati-
calis, cum sint formae tantum absolute consideratae sine habitudine ad alias
causas, non habent principia cognoscendi esse earum alia a principiis essendi.
Sed passiones mathematicae fluunt efficienter a principiis suorum subiec-
torum et reflectuntur ad eadem subiecta sicut ad materiam subiectivam
eorundem et hoc secundum ‘rationem ad imaginationem reflexam. Ideoque,
sicut illae demonstrantur suis subiectis inesse per principia, causas et elemen-
ta demonstrandi, sic etiam proportionabiliter resolvitur esse earum ad esse
adhuc eadem.

SOLUTIO SECUNDI dubii: Sic antonomastice, nam finis est causa causa-
rum et efficiens est causa ipsius fieri, in quo fieri initiatur seu principiatur
esse rei naturalis. Ergo recte efficiens dicitur principium plus quam aliae
causae. Et elementum est id, ex quo irresolubile in speciem aliam elementa-
tum componitur. Sed materia et forma veniunt in compositionem rei natura-
lis terminantes resolutionem eiusdem. Ergo ne proprie et principaliter dicun-
tur elementa profecto sic.

PER HOC AD OBIECTUM DICENDUM, quod bene probat de communi
quid nominis principii et causae, cum quo tamen stat dicta positio loquens
de principali significato principii et causae ad genus causae contracto. Et,

95 eadem add. in marg.

65

70

75

80

85

90

95

100

105



110

115

120

125

130

135

140

145

354 Les écrits d’'Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

quod adducebatur de elemento, bene probat, quod propriissime materia
elementum dicitur. Attamen propter naturalem proportionem materiae et
formae simul venientem ad compositionem coelementaria dicuntur principia.
Et sic ambo nominantur elementa.

SOLUTIO TERTII: Sic, ut patebit secundo huius, nam res naturalis per
fieri progreditur ad esse et fieri oritur a causa movente, quam dirigit et ordi-
nat intentio finis, ne casualiter exorbitet. Et ipsum esse stat in compositione
materiae et formae.

PER HOC AD OBIECTUM DICENDUM, quod bene verum est, quod ipsum
esse non immediate dependet a quattuor causis, sed a materia et forma, sicut
ipsum fieri dependet ab efficiente et fine, nisi velimus extendere virtutem
causae ad producere et conservare, quia revera esse rei (91va) naturalis, licet
non immediate derivatur a fine et efficiente, tamen conservatur per virtutes
earum eo, quod unio componentium continetur per virtutem extrinsecam
componentis. Quod componens est efficiens finaliter imbutum, sicut videmus
in artificialibus, quod compago domus vel cuiuspiam alterius apotelesmatis
continetur per clavos et alias iuncturas ab aedificatore factas, quae, si diu-
turne fuerint, commendant suum artificem. Et per hunc modum efficiens
et finis possunt esse principia innotescendi rei naturalis secundum suum
esse consideratae.

SOLUTIO QUARTI: Sic, quia habet proprium subiectum, cui per eius
propria principia demonstrantur inesse propriae passiones. Nempe corpus
mobile est subiectum, cui demonstrantur inesse motus per naturam, quae est
trinum principium corporis mobilis, siquidem, ut claret secundo huius,
materia, forma et privatio sunt partes subiectivae naturae.

PER HOC AD OBIECTUM DICENDUM, quod huiusmodi entia dupliciter
considerantur: uno modo secundum esse inferius et existentiae eorum, quod
est singulare et pro tanto non scibile neque definibile.

Alio modo secundum esse superius et quiditativum, quod dicitur esse
essentiae stans in continuo et perpetuo fluxu a suis causis specificis: et hoc
tam est universale quam stabile et per consequens scibile.

SOLUTIO QUINTI: Sic unitate analogiae reducentis omnia quaesita in
libris physicae ad corpus mobile tamquam ad id, cuius vel sunt principia vel
passiones vel partes subiectivae. Qualis unitas sufficit scientiae, ut dicitur
quarto Metaphysicae, propter hoc, quod triplex scibile cuiuslibet scientiae,
scilicet dignitas, subiectum et passio, nequit aliter uniri.

Non enim passio est generis univoci cum subiecto neque dignitas, quae
est principium complexum, univocatur cum subiecto et passione in complexis.
Igitur, si quaelibet scientia colligat haec tria scibilia suae unitati, sufficit
analogia.

PER HOC AD OBIECTUM DICENDUM, quod, etsi utrumque illorum ponere-
tur subiectum physicae, tamen non per rationes disparatas, sed analogice

121 apotelesmatis ex apostematis corr. per additionem in marg.
138 physicae: philosophiae cod.
142 neque... (143) subiecto add. in marg.



Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 355

cognatas. Quae cognatio prohibet scire pluralitatem, nam ens mobile hoc
dicit communiter, quod corpus mobile proprie.

SOLUTIO SEXTI: Sicut statim dictum est corpus mobile eo, quod illud est
proprium motus subiectum, a quo proportionaliter fluit ipse motus tam secun-
dum genus quam secundum speciem secundum quid, quia motus est in genere
continui accipiens continuitatem hanc intrinsece a quantitate sui mobilis
considerati secundum esse generis. Sed constat ens mobile ex genere suo,
quod est ens, non esse divisibile vel continuum, sicut corpus mobile habet
rationem continui eo, quo corpus. Secundum ALBERTUM motus, qui est
actus exercitus a natura, fluit ab aptitudine naturae, quae dicitur mobilitas.
Ergo corpus mobile est in philosophia naturali proprium et adaequatum
subiectum.

PER HOC AD OBIECTUM DICENDUM, quod illa definitio motus est formalis.
Et ideo hoc, quod dico entis in potentia, non stat pro subiecto motus, sed
pro forma imperfecta per privationem, rationem potentiae fluxibilis et trans-
mutabilis accipiens. Et, quod additur corpus mobile demonstrari esse, non est
verum. Sed demonstratur (91vb) motus posse inesse cuilibet corpori mobili.
Illud est physico vel naturali eo, quod corpus mathematicum vel metaphysi-
caliter consideratum non est proprium subiectum motus. Igitur hanc obiec-
tionem faciens incidit in ignorantiam PORPHYRII et plurimum aliorum
philosophorum nescientium distinguere inter aptitudinem clausam in virtute
nominis ipsius, differentiae formalis et passionis accidentaliter subsequentis.
Unde corpus mobile uno modo est mobile per aptitudinem substantialem, id
est per virtutem essentialem naturae in materiam, formam et privationem
distinctae. Alio modo per motum, qui est actus naturae, et hoc secundo
modo corpus demonstratur mobile in sexto huius. Sed in hac ratione signi-
ficandi non est subiectum aggregatum ex subiecto et passione. Primo vero
modo est subiectum, quomodo dicitur mobile quasi naturale.

SOLUTIO SEPTIMI: Sic, quia nostra cognitio oritur a sensu et sic resolvitur
ordo cuius a posteriori ad prius. Natura e converso inchoat suum actum
productionis a priori ad posterius. Unde fit, quod ea, quae secundum viam
constitutionis sunt priora, illa sunt naturae notiora. E converso autem ea,
quae in constituto esse sunt posteriora, sunt nobis notiora. Constat autem ex
primo Metaphysicae, quod Primo producitur particulare et consequenter
universale. Ergo in hoc ordine universalius est notius.

PER HOC AD OBIECTUM DICENDUM, quod bene probat ordine naturae
naturatae, qui oritur ab imperfecto et terminatur ad perfectum. Sed proposi-
tum intelligitur de ordine naturae naturantis, id est rem naturalem in esse
producentis. Illi enim natura priora sunt ea, quae in ordine emanationis
sunt ei propinquiora. Sed sic principia praeveniunt principiatum, et princi-
piatum singulare principiatum universale praevenit, et minus universale
magis universale. Proportionaliter sicut in artificiali productione, quia,

155 esse: sunt cod.

156 Albertum: bero tunc cod.
164 corpori add. sup. lin.

177 cuius add. sup. lin.

150

155

160

165

170

175

180

185



190

195

200

356 Les écrits d’'Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

quomodo se habet artifex ad productionem artificialem, ita proportionaliter
licet non omnino, sicut se habet natura naturans ad productionem naturalem.

SOLUTIO OCTAVI: Sic propter causam statim dictam, quia totum non
constituitur nisi ex suis primis partibus et universale non producitur nisi in
particulari immediate terminante actum productionis, ut dicitur primo et
septimo Metaphysicae.

PER HOC AD OBIECTUM ISTIUS ET SUBSEQUENTIS DUBIORUM DICENDUM,
quod partes definitionis ut pars, id est essentiale constitutivum quiditatis
definiti, prior est definitio in ordine naturae speciem formantis, licet hoc idem,
quod est pars consideratum sub ratione totius universalis, sit communioris
definito et ex hoc quoad nos notior eo, de quo ut totum praedicatur. Et sic
obiectio pro illa parte peccat secundum accidens. Etiam, licet totum sit
perfectius parte qualibet secundum esse, tamen secundum suum fieri inte-
grale accipit compositionem ex unione suarum partium primarum, quomodo
intelligitur veritas ARISTOTELIS et quaesiti quoad alteram eius partem.

3. COMPENDIUM ETHICORUM

(Londres, Wellcome Library, cod. 12)

CAPITULUM PRIMUM PROOEMIALE (f. 92ra)

(1) Quomodo continuatur hoc compendium aliis?
(2) Quare istud compendium dicitur morale?

(3) Qualis est forma huius compendii ?

(4) Quomodo dividitur hoc compendium ?

GLOSSA

(1) Quem ordinem habet scientia moralis ad alias scientias?
(2) Quotupliciter moralis scientia sequitur alias?

(3) Quare moralis philosophia est completorium omnis philosophiae?
(4) Quot sunt causae moralis scientiae?

(5) Utrum de virtute sit scientia?

(6) Utrum virtus sit de numero scibilium vel assuescibilium ?

(7)

5
6
7) Utrum scire valet ad virtutem ?



Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 357

(1ra) Incipit Compendium Ethicorum editum a venerabili viro, artium
magistro et sacrae theo logiae doctore, egregio magistro Heymerico de Campo

CAPITULUM PRIMUM PROOEMIALE (f. 1ra-1va)

(I) cIRCA PRINCIPIUM PROOEMIALE HUIUS OPERIS ETHICORUM

(1) Post ea, quibus homo uniatur ad intellectus perfectionem, subsequi-
tur negotium purgans affectum, quo nedum perficitur homo in scire, sed in
esse.

(2) Quod non inconvenienter dicitur morale eo, quod docet distinctio-
nes virtutum, quibus anima in contemplationibus erudita moribus instruitur
et homo bonus efficitur.

(3) Erit autem forma huius inquisitionis superficialis et topica propter
materiae sibi subiectae plurimam contingentiam certas demonstrationes
prohibentem.

(4) In ordine sua theoremata continens per se nota, quae sequitur
summi boni per opera virtutis attingibilis patens investigatio, cui ortus
virtutum erit consequens, in singularis propriam determinationem finaliter
terminata.

(II) Grossa

(1) Circa huiusmodi initium primo dubitatur: Quem ordinem habet
scientia moralis ad alias scientias?

Dicendum, quod hunc, quia aliae scientiae sunt perfectiones intellec-
tus et perficiunt ipsum in finem scientiae. Ista vero perficit affectum in finem,
qui est operari et bene vivere, quia scire hic parum prodest, sed operari.
Intellectus enim illuminatur et affectus purgatur: intellectus per abstractio-
nem, affectus per coniunctionem. Et ideo purgatio attribuitur affectui. Et ob
hoc scientia moralis dicitur habitus purgans affectum. Et ita differunt intel-
lectus et affectus. Sicut ergo intellectus praecedit affectum, et cognitio
opus, ita illae scientiae hanc.

(2) Secundo dubitatur: Quotupliciter ista scientia alias sequitur?

Dicendum, quod quadrupliciter: primo, quia haec considerat de
bono (1rb), aliae de vero. Sed verum est proprietas formae, bonum finis. Sed
forma est ante finem. Item, scientia de formis praecedit scientiam, quae
ordinatur in finem.

Secundo: Aliae sunt perfectiones intellectus, haec affectus. Modo
intellectus praecedit affectum. — Si dicas: Affectus est voluntas. Sed voluntas
est liberior intellectu. Ergo praecedit: Dicetur, quod affectus non nominat

22 perficit: perficiunt cod.
23 parum ex primario corr. per additionem sup. lin. | sed operari add. 1n marg.

34 secundo ex item corr. per additionem sup. lin.

24

10

15

20

25

30

35



40

45

50

55

60

65

70

75

80

358 Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

voluntatem simpliciter, sed affectatam aliqua rectitudine rationis. Ideo,
quoniam voluntas dicitur affectus, tunc sequitur rationem.

Tertio: Ista sequitur sicut opus rationem operis et practicum specula-
tivum. Aliae sunt speculativae, haec vero practica.

Quarto: Fructus huius consistit in amore, aliarum vero in cognitione.
Modo amplexus amoris supponit cognitionem.

(3) Nihil enim diligitur nisi cognitum. Prima ratio est ex parte subiecti,
secunda ex parte potentiae, tertia (ex parte) habitus in se, quarta ex parte
finis. Ideo dicit AVICENNA, quod ista scientia est completorium totius philo-
sophiae. Ideo ultimum obtinet locum, quia, sicut hora completorii homines
parant se ad requiem, ita habita ista scientia homines et anima stantes in
opere delectationis quasi rapti per speciem et dulcetudinem ultimi boni
obdormiunt et iocunde quiescunt.

(4) De causis est satis manifestum. Et primo de efficiente. Forma est
duplex: tractatus est quadruplex secundum quattuor partes hic principales.
Forma tractandi est modus agendi, qui patet secundum processum in theore-
matibus et corollariis huius editionis. De causa finali: est enim felicitas
sive ut boni fiamus. Sed causa materialis est bonum hominis inquantum vir-
tus moralis hominem ad perfectionem felicitatis promovens.

(5) Sed videtur, quod de virtute non posset esse scientia, quia virtus
(est) corruptibilis?

Item, causa virtutis est voluntas humana. Sed haec est contingens
et mobilis. Ergo et virtus.

Dicendum, quod virtus dupliciter sumitur: uno modo secundum
substantiam eius; alio modo secundum esse, quod habet in virtuoso. Et hoc
ultimo modo est bene contingentis naturae per vires circumstantiarum,
quibus hoc modo ipsa subicitur. Et sic non est bonum scibile, sed consuetudi-
nale et assuescibile.

Est enim virtus secundum substantiam, id est virtus, ut stat in habitu-
dine (1va) illarum dignitatum emanantium a ratione et illustrantium super
bonitate operis. Et illae dignitates sunt principia universalia et semina omnis
boni inscripta supremo parti rationis, quae dicitur mens aut synderesis aut
secundum theologos vermis conscientiae rodens damnatos, causans in eis
gravissimam poenam, quamquam non aliam haberent ratione, cuius conce-
duntur prima principia et dignitates per se notae: «Omnia bonum appetunts,
«omne bonum est faciendumy, et sic de aliis.

(6) De numero scibilium: Quamvis virtus secundum esse, quod
habet in virtuoso, est sic scibilis nec est de numero bonorum exercitabilium,
nisi supponatur esse virtutem per continuam exercitationem in agente
virtuoso, sed est bonum consuetudinale sive assuescibile eo, quod haec
scientia dicitur moralis a ‘more’, qui per consuetudinem inest, sicut per
consuetudinem aliquis dicitur morosus, ita etiam moralis.

(7) Sed ex istis videtur, quod scire maxime valet ad virtutem, quia
indicat essentiam virtutis. Modo res verius cognoscitur in suis causis quam

69 theologos ex philosophos corr. per additionem in marg.



Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 359

in esse. Essentia enim verior est quam esse. Verum est, quod in ratione
cognitionis essentia verior est, scilicet scire maxime prodest ad cognitionem
essentiae et veritatis, sed non bonitatis et finis. Modo esse verius est in natura
boni et finis quam scibilis essentia.

Item, videtur, quod virtus non sit de numero bonorum scibilium,
quia habetur virtus per cognitionem syllogismi practici, qui concludit scien-
tiam et non opus. Ergo virtus est tantum operabilis.

Solutio: Scibilis est, ut prius patuit. Et adhuc, quia, quicquid ab
immobilis causae procedit influentia, est scibile. Sed virtus est huiusmodi et
procedit a prima invariabili causa. Est enim vestigium et resultatio divinae
et purae virtutis. Ideo dixit PLATO virtutem esse donum Dei, sic dicens:
«Omne datum optimum, omne donum perfectum est sursum a Patre lumi-
num descendens, apud quem non est transmutatio nec vicissitudinis obum-
bratio». Ideo de essentia virtutis est scientia, dependet ab hac invariabili
causa.

(TRACTATUS PRIMUS): CAPITULUM SEPTIMUM (f. 92vb-93ra)

(1) Utrum, quem virtus nobilitat, sit nobilis?

(IT) Utrum philosophia ignobilem Platonem nobilitavit?

(I11) Utrum sine studio philosophiae aliquis beate vivit (93ra)?
GLOSSA

(I.1) Quomodo differunt naturalis nobilitas et moralis?

(I.2) Utrum virtus nobilitat animam ?

(I.3) Utrum anima sit ignobilis?

(I.4) Utrum scientia absque virtute nobilitat?

(I.5) Utrum bona exteriora nobilitant?

(I.6) Utrum bona corporis nobilitant ?

(II.1) Utrum philosophia ignobilem Platonem nobilitavit ?

(I1.2) Utrum philosophia sit vanitas?

(I1.3) Utrum sine fide homo potest reduci ad Deum ?

(IT.4) Utrum relucentia et vestigium divinae bonitatis sit rei nobilitas?
(II.5)  Quomodo in scientia repraesentatur imago et vestigium conditoris?
(IT.6) Utrum omniscientia est nobilitas animae?

(ITI.7) Utrum nobilitas sit effectus virtutis?

(II.8) Unde nobilitas naturae sumpsit originem ?

(I1.9) Utrum virtutes morales nobilitant sua subiecta?

(IT.10) Utrum virtus corporalis hominem dignificat?

(II1.1) Utrum bene vivere sit secundum qualitatem corporis vivere?
(II1.2) Utrum aliqui salvantur, qui non sunt philosophi?

(II1.3) Utrum philosophia sit necessaria ad perveniendum ad virtutes?
(III.4) Utrum virtus moralis facit amare creatorem ?

91 et purae add. in marg.

85

90

95



10

15

20

25

30

35

360 Les écrits d"Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

TRACTATUS PRIMUS: CAPITULUM SEPTIMUM (10va-12va)

(. Theorema): Nobilis est ille, quem nobilitat sua virtus.
(II)  Corollarium: Philosophia Platonem nobilem non accepit, sed fecit.
(III) Corollarium: Nemo beate vivit sine studio philosophiae.

(10vb) (I) Declaratio primi: Nobilitas est naturae perfectio. Sed
virtus perfecit hominem in ratione finis. Ergo etc.

Confirmatio: Virtus decorat animam quantum ad intellectum per
formam primam suae generationis, quantum ad affectum per formas eius
secundas. Sed anima affectu et intellectu ornata in dignitate sui naturalis
boni et finis ultimi locatur et super bestialia elevatur vilitatem animalium
delectationum supergrediens.

(IT) Declaratio secundi: Sola naturae corporalis gaudens vivati
honestate non exigitur a genere perfectionis et nobilitatis bestiis communis,
cum hanc reperiamus in equis, canibus et avibus, et per consequens homo a
genere suae propagationis insignis non est vere nobilis. In signum cuius, ut
dictum est supra, ea nobilitate non commendatur ipse, sed virtute. Si igitur
homo debet fieri illustris et ingenuus vere et sibi ad laudem, oportet spiritum
parturire nobiles animae rationalis actus. Parturitioni autem tali prima est
thesaurativa conceptio rationum agendi, quae instructione philosophica
acquiruntur. Cum igitur Plato, dum philosophiae se obtulit, in disciplina
fuerat ineruditus, sequitur propositum.

Confirmatio: Philosophia repraesentat in mente hominis notionem
sui creatoris et per consequens imprimit ei imaginem et similitudinem
divinae perfectionis. Etiam philosophia constituit humanam facultatem
super omnia quomodolibet intelligibilia tamquam regulam et mensuram seu
examen omnis veritatis.

(III) Declaratio tertii: Beate vivere est vivere secundum bonum
rationis et mentis qualitatem. Prima autem mentis bonitas est contemplativa
veri, secunda affectus boni. Cum ergo philosophia contemplativa sit bona
qualitas intellectus speculativi et philosophia practica bona qualitas intel-
lectus practici coniuncti affectui, patet propositum.

Confirmatio: Beatitudo consistit in reductione hominis ad suum finale
principium per cognitionem et amorem, quatenus homo per actus suprema-
rum potentiarum suarum sic attingat participium sui conditoris. Sed philo-
sophia contemplativa constituit in homine ultimi (11ra) finis cognitionem;
activa vero, quae dicitur moralis, amorem eiusdem. Ergo etc.

1 tractatus primus capitulum septimum adn. in marg.
11 supergrediens: supergredientes cod.
16 virtute: praesente cod.



Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 361

GLOSSA

(I.1) Praecedens propositio cum sibi annexis declaravit virtutem
quantum ad substantialia eius; ista autem quantum ad potestatem eiusdem.
Dictum enim est, quomodo virtus est habitus consuetudinalis, cuius substan-
tia et natura certior est et diutius suae potentiae adhaerens quam habitus,
qui dicitur scientia vel ars.

Hic autem dicitur, quod nobilitas est effectus virtutis, quia nobilitat
suum possessorem. Hinc enim dicitur quasi nobilis dignitas et perfectio,
quae virtuoso sunt asservanda. Sed est duplex nobilitas, scilicet naturalis,
quae est perfectio prima, et moralis, quae est perfectio secunda. Et de ista
intelligitur declaratio primi. :

(I.2) Confirmatur, quia virtus decorat animam eo, quod in anima
sunt duo, scilicet intellectus, quem virtus decorat per primam eius formam,
scilicet scientiam, et affectus, quem nobilitat per iustam voluntatem. Ergo
virtus vere nobilitat animam, quia eam totaliter perficit.

(I.3.1) Sidicas: Anima est ignobilis. Ergo etc.:

Dicendum, quod ignobilis est per accidens, quia vilitati materiae
commensurata. Quapropter ignobilis est secundum esse, non autem per essen-
tiam.

(I.3.2) Item, quantum ad illam partem, secundum quam est speculum
virtutis, est nobilis, quia convenit sibi secundum supremam eius partem,
qua convenit cum supremis creaturis.

(I.4) Siquaeras: An scientia absque virtute nobilitat?

Quod non, quia nobilitas rei est eius bonitas et scientia secundum se
habet rationem verorum.

Etiam nobilitas rei est libera, sed sciens per demonstrationem potest
cogi:

Dicendum, quod scientia in ratione finis ultimi non nobilitat, quia
scire non est ultima perfectio, sicut est amor, fruitio seu delectatio. Unde
nobilitas duplex est: quaedam in superlativo gradu, alia citra terminum,
quae etiam est duplex: una in positivo, alia in comparativo. Quarum prima
solum virtuti debetur secundum perfectum habitum eius. Unde nobilitas in
positivo reperitur in omnibus potentiis animae, sed comparativa in heroica
virtute. )

Ad secundum dicendum, quod scientia discursiva non liberat, sed
cogit. Alia autem deiformis, quae est co(llrb)gitatio sincera, nobilitat, et
non scientia secundum totum genus suum. Immo etiam bonum morale ut
tale non perfecte liberat, quia adhuc eius esse consistit in continua pugna
contra passiones. Sed per virtutem heroicam stat in pace, in qua nullam
sentit contrarietatem. Ergo talis vere nobilitat.

(I.5) Intelligitur ergo sic, quod bona exteriora non nobilitant nisi
secundum falsam opinionem hominum.

49 eius add. sup. lin.
52 anima add. in marg.
62 rei add. in marg.

40

45

50

55

60

65

70

75



80

85

90

95

100

105

110

115

120

362 Les écrits d’'Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

(I.6) Bonum corporis nobilitat naturam et non nobilitat nisi per acci-
dens, ut ordinatur in bonum morale ut robur, sanitas et huiusmodi in fortitu-
dinem. Ergo solum bonum animae nobilitat. Quorum unum est, quod con-
iungitur viribus sensitivis, et hoc est morale bonum. Aliud est bonum
animae separatae a viribus. Et horum unum est heroicum, aliud divinum.

(II.1.1) Declaratio secundi: Quia ineruditum eum accepit, ipsum
ignobilem accepit eo, quod accepit eum decoratum bonitate sui generis
tantum; quae bonitas non nobilitat, ut dictum est. Ergo, quia ineruditum
eum accepit, ideo ignobilem, quia neque bonum parentum neque divitiarum
hominem laudat et nobilitat, sed bonum, quod alicui per propriam bonitatem
inest, vere nobilitat.

Sed probandum est, quod eum nobilem fecit, quia philosophia est
bonum animae. Sed omne tale bonum intellectus et rationis nobilitat, quia
hoc statuit hominem in honore, cum sit honestum et perpetuum, et per
consequens in laude et dignitate eum statuit. Et, quia philosophia ipsum
erudivit, id est extra bestiales passiones elevavit, statuit Platonem supra
naturam bestialem in proprietate hominis et in vita humana homini propria.
Hoc enim convenit habitui philosophico eo, quod honestus est et sempiternus.

(IT.1.2) Item, philosophia est scientia agendorum et speculabilium.
Modo virtus est electio principiorum, qui in laudabile bonum ordinantur. Et
scientia est discretio illorum principiorum et agendorum sive laudabilium
operum notitia. Et manifestum est, quod ista notitia est prima firmans
aperte ipsam electionem et virtutem et iudicat discernendo. Et tunc virtus
amplectitur illud medium (11va) per ea, quae sibi sunt proportionata. Ergo
philosophia vere Platonem nobilem fecit et in virtute statuit, quia in contem-
plando et in agendo.

(I1.2) Si dicas: Auctoritate sapientis philosophia est vanitas:

Dicendum, quod ipse locutus est de his, quae habent in se sufficiens
directorium ad perducendum ad regnum caeleste. Ergo philosophia vanitas
est in ordine ad illum finem. Verumtamen est perfectio et nobilitas hominis, ut
est humana creatura. Etiam hoc est dictum lumine fidei. Sed in philosophia
statur in lumine naturae, quod antecedit lumen fidei.

(II.3) Sed arguitur, quia PHILOSOPHUS in libro De pomo dicit: Homo
in statu sapientiae est reductus ad suum principium. Et ideo sapiens homo
est amantissimus Deo. Ergo videtur, quod sine fide homo potest reduci in
Deum. ’

Dicendum, quod sapientia divina duplex est: una, quae consistit in
contemplatione Dei, ut est auctor naturae. Alia consistit in eo, ut est trini-
tas et retributor bonorum per misericordiam et malorum per iustitiam. Et
hoc secundo modo non reducitur aliquid in Deum nisi per fide, sed bene primo
modo. Et ideo philosophi evanuerunt perfectam felicitatem lumine naturae
posse attingi. Sed hoc non, immo dicit IoANNES, quod «vita aeterna est, ut

109 sed... (110) fidei add. in marg.
120 quod add. sup. lin.



Les écrits d’"Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 363

cognoscant te Patrem et Filium Christum, quem misisti». Et haec est per-

fecta felicitas, quae non attingitur per lumen naturae. Quare philosophia res-
pectu illius est vanitas. Sed ista felicitas est supernaturalis.

(II.4) Confirmatio: Philosophia facit in mente hominis relucere
imaginem primae bonitatis. Ergo nobilitat. Sed in maiore, in qua fundatur
assumptum, est dubium: ‘

Utrum scilicet relucentia et vestigium divinae bonitatis sit rei nobilitas ?

Quod non, quia tunc omnes creaturae essent nobiles et sic homo per
philosophiam non esset nobilis.

Dicendum, quod in homine est duplex nobilitas, scilicet naturae et
operationis sive formae et finis. Prima est in omni creatura ex opere sui crea-
toris, quia omnes sui effectus erant valde bene, cum prius fuerant facti et hoc
est bonitate essentiali, secundum quod dicitur: esse, vivere et intelligere sunt
bonitates essentiales. Sed, quia homo facultatem agendi non habet per natu-
ram, sed oportet, quod acquirat (11vb) per habitum et studium acquisitum,
ideo per philosophiam convenit sibi huiusmodi bonitas et nobilitas.

(IL.5) Si quaeras: Quomodo in scientia repraesentatur imago et
vestigium conditoris ?

Dicendum, quod creator ut huiusmodi habet intellectum ita, quod in
unitate repraesentatur unitas creatoris ita, quod unitas creaturae repraesentat
unitatem essentiae divinae intellectus tantum. Alia est imitatio essentialis
consistens in trinitate causalitatis ipsius creatoris, quarum vestigium reprae-
sentatur in esse, posse et operari. Sed in scientia est vestigium unitatis tan-
tum, secundum quod est ibi unitas intellectus.

(I1.6) Confirmatio: Utrum omniscientia est nobilitas animae ?

Et manifestum, quod sic, quia omniscientia in homine est repraesen-
tatio intellectus divini, qui est perfecte omnisciens. Ergo est perfecta sequela
scientiae divinae, quae universa nobilitat, quia tanto sunt nobilitata, quanto
per formam divinae scientiae fuerunt penetrata. Sed ille est vere similis, qui
est omnisciens. Ergo est perfectio animae. Secunda etiam est consummata
perfectio sui finalis desiderii. Sed perfectio rei est sua nobilitas. Ergo.

(I1.7) De ortu nobilitatis: Instatur videndo, quod nobilitas non
est effectus virtutis, quia multi nobiles sunt sine virtute, qui quanto sunt
deteriores, tanto nobiliores aestimantur. Sed est duplex nobilitas, scilicet
naturae et hominis sive corporis et animae.

(I1.8) Prima est praeclaritas naturae, quae est principium generationis
et sumpsit originem, ut dicitur in libro De laudibus Beatae Virginis, ex
opulentia divitiarum et temperantia, quia, cum homo fuerit habundans in

123 vanitas ex bonitas corr. per additionem in marg.

140 creaturae ex naturae corr. per additionem in marg.

141 divinae ex cui corr. per additionem in marg.

145 omniscientia ex omnis scientia corr.

147 omnisciens: omnifaciens cod.| ergo ex ex hoc corr. per additionem in marg.
150 omnisciens ex omnifaciens corr. per additionem in marg.

151 rei est corr. per additionem in marg.

153 quanto add. in marg.

125

130

135

140

145

150

155



160

165

170

175

180

185

190

195

200

364 Les écrits d’'Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

divitiis, abstrahitur a sollicitudine vilis laboris et ponit in ipso quandam
libertatem a servitute et sic liber reputatur. Similiter ex temperantia, quia,
si temperate et moderate [illis] reficiatur sine cibis et potu delectabilibus aut
levibus, tunc in ipso generatur quaedam agilitas et pronitas ad nobiles et
liberales actus: sicut sunt venatio, sagittatio et sic de aliis, quae non fiunt
causa lucri, sed recreationis spirituum, propter quod agilitas et libertas ad
nobilem spectant. Dicitur (12ra) notanter ‘temperate’, quia, si intemperate
sumerentur, generarent tarditatem et inhabilitatem. Et sic divitiae causae
remotae sunt huius nobilitatis et refectio corporalis proximior. Sed nobilitas,
quae est effectus virtutis, est alterius naturae, quia est perfectio habitualis
disponens hominem ad bonam, virtuosam operationem.

(ILI.9) Sed videtur, quod virtutes morales non nobilitant sua subiecta,
quia firmantur in appetitu, qui est bestialis.

Dicendum, quod appetitus dupliciter sumitur: uno modo secundum
essentiam et actum, alio modo per participationem. Et hoc modo dicit pHILO-
soPHUS primo Ethicorum, quod rationale duplex est, scilicet per essentiam
et per participationem dicens, quod appetitus est rationalis per participa-
tionem.

(IT.10) Si dicas: Dicitur communiter, quod species Priami digna fuit
imperio. Ergo virtus corporalis hominem dignificat:

Dicendum, quod illa dignitas est effectus fortitudinis, quae fuerat in
ipso et ut politica et ut monastica commensurata medio naturae, quod est
in unoquoque homine secundum naturam. Quae fortitudines tenentur esse in
principe. Ideo illa dignitas fuit corporalis, non autem per habitum et meritum,
sed potius per propagationem meriti, sicut homo bonus potest dici ex natura
dignus regno caelesti et hoc, si fuerit bonus, a natura.

(III.1.1) Declaratio tertii: Quia vivere, ut humanum est, est vivere
secundum rationem et secundum eam operari. Et ergo bene vivere est virtua-
liter secundum eam operari, quia vivere nominat substantiam operationis et
bene qualitatem; quod quidem bene dicit beate sive optime. Modo optime
vivere supponit bene vivere et hoc vivere. Quae vita duplex est, scilicet
contemplativa et activa, secundum quod est duplex potentia, scilicet supe-
rior et inferior.

(IIT.1.2) Sidicas: Vivere est actus corporis. Ergo bene vivere est secun-
dum qualitatem corporis vivere et per consequens beatitudo comnsistit in
bonis corporis:

Dicendum, quod est duplex vita, scilicet naturalis et corporalis. Et est
vita animae sibi inexistens ex assimilatione, quam habet ad primum vivens
(12rb), scilicet Deum. Et haec est per vim creatoris, qui dat vitam, cum
«ipse sit vita», ut dicit IoANNES. Et haec est participatio vitae aeternae.
Prima est participatio vitae temporalis, quae est corporis. Sed secunda est
ad propositum.

172 dupliciter sumitur ex dicitur corr. per additionem in marg.
177 digna add. in marg.

182 principe ex principio corr.

188 bene? add. sup. lin.



Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 365

Vel dicendum, quod vita bestialis est corporis. Sed vita hominis,
secundum quod homo est, est secundum rationem. Ideo argumentum con-
cludit, quod maxima felicitas bestialis est in bonis corporis, ut iudicant
EPICUREI ignorantes perfectum felicitatis statum.

(III.2) Contra: Multi sunt salvati, qui numquam fuerunt phllosophl

Dicendum, quod illi vivunt ut dii, sed non ut homines, quia homo
solitarius est deus aut bestia: si secundum rationem vivit, tunc est deus; si
non, tunc est bestia.

Aut dicendum, quod illi non vivunt beate secundum prudentiam
naturae, sed supernaturalem, quam homo non habet ab ordine.

(ITII.3.1) Utrum autem philosophia est necessaria ad perveniendum ad
virtutes?

Et saepe probatum est, quod non, quia mulieres non philosophantes
possunt omnes habere virtutes et in seipsis possunt habere legem, qua beate
vivant.

Etiam ad fortitudinem et temperantiam nullo modo deservit philo-
sophia. Ergo philosophia etiam non deservit felicitati, quia non virtuti.

Dicendum, quod tales non possunt habere virtutem, ut est perfectus
habitus, sed ut dispositio, quia per philosophiam nescitur medium geometri-
cum et arithmeticum; cuius medii virtus per philosophiam scitur. Et ideo
multi sunt iusti ignorantes quiditatem iustitiae, qui non dicuntur iusti per
habitum perfectum, sed per experientiam et per modum dispositionis. Et,
cum experientia non potest esse perfecta propter brevitatem temporis, ut sit
stabilis observatio legis, oportet, quod sit aliqua immutabilis lex ut regula
tradita de ipsis virtutibus. Et illae sunt regulae artificiales positae a legis-
latore. Et similiter patet de prudentia, quae supponit scientiam, quia oportet,
quod rationes agibilium praescientur. Modo, cum prudentia sit habitus acti-
vus et omnis talis praesupponit habitum potentialem et speculativum, ideo
prudentia ut virtus non possidetur sine prudentia, quae est doctrina. Ideo
dicit pHILOSOPHUS bene praemittendo ad statum boni perfecti artem et
doctrinam et electionem (12va) in prima propositione. In signum cuius etiam
Deus Apostolis nedum concessit opera, sed et scientiam. Ideo, cum nulla
virtus divinitus inspirata datur sine scientia, sequitur, quod scientia est
primum, in quo communicant tamquam in primo principio et prima forma
omnes virtutes.

(II1.3.2) Conflrmatlo Beatitudo est reductio ad primum principium
et (ad) finale bonum iocunda unio hominis. Sed uniens hominem est duplex,
scilicet contemplativa philosophia quantum ad cognitionem et activa ad
amorem.

(IIT1.4) Si dicas: Virtus moralis non facit amare creatorem, quia
solum moderat bestialitates ad conformitatem rationis. Ergo philosophia

202 est? add. sup. lin.

213 non? add. in marg.

216 nullo modo ex non corr. per additionem in marg.

218 brevitatem temporis ex bonitatem operis corr. per additionem in marg.

205

210

215

220

220

230

235

240



245

250

255

366 Les écrits d'Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

moralis non reducit hominem ad amorem, qui est Deus, sed plus ad amorem
rationis:
Dicendum, quod philosophia moralis hic sumitur ut virtus sapientiae.

Sic enim stat in supremo posse habens se ut completorium, complens, quod
est defectivum in habitu sapientiae, et ita ponitur ordine post sapientiam et
primam philosophiam tamquam decor et virtus sapientiae.

‘Dicendumigitur, quod virtus moralis accipitur uno modo, ut dicitur,
denominativo a ‘more’ tantum: et tunc non est nisi habitus reductivus
bestialitatis ad conformitatem rationis. Alio modo accipitur, ut denominatur
ab optimo, unde bonum moris suscipit influentiam et in quod habet reduci.
Et, sicut homo est maxime suus intellectus, ita virtus hominis non dicitur
scientia proprie, sed per extremam dignitatem, quae est in scientia, in
quam excellentiam et finem sapientia ordinatur, sicut homo ad intellectum.
Et sic intelligit AvicENNA, ut prius dictum est, quod haec scientia esset com-
pletorium aliarum.

(TRACTATUS PRIMUS): CAPITULUM OCTAVUM ({. 93ra)

(1) Utrum philosophia mirabiles habeat firmitate et puritate delectatio-
nes?

(IT) Utrum sine studio philosophiae aeger sit animus?

(III)  Utrum ratio cum eruditione sit dux vitae et conservatrix animae?

GLOSSA

(I.1) Utrum philosophia sit habitus delectabilis ?

(I.2) Utrum philosophia sit mirabilis?

(I.3) Utrum philosophia sit firma?

(I.4) Utrum philosophia sit habitus purus?

(I.5) Utrum philosophia sit poenalis?

(I.6) Quid est mirabile?

(I.7) In quo attenditur firmitas philosophiae?

(I.8) In quo attenditur puritas philosophiae?

(I.9) Utrum apprehensibile sensus sit compositum ?

(I.10) Utrum delectabile sit conveniens ?

(IT.1) Utrum philosophia sit medium uniendi intellectum possibilem intel-
lectui agenti?

(II.2) Utrum intellectus a creatione sit perfectus?

(II.3) Utrum perfectissima philosophia sit suiipsius cognitio ?

(III.1) Utrum intellectus sit vita?

(IIT.2) Utrum philosophia sit conservatrix animae?

246 sapientiae ex sapientis corr. per additionem sup. lin. | post add. sup. lin.



Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ccuvres d’Aristote 367

TRACTATUS PRIMUS: CAPITULUM OCTAVUM (f. 12va-13vb)

(I. Theorema): Philosophia mirabiles habet delectationes firmitate
et puritate.
(II) Corollarium: Sine studio philosophiae aeger est animus.
(IIT) Corollarium: Ratio cum eruditione est dux vitae et conservatrix
animae.

(I) Declaratio primi: Ex admirari inceptum est philosophari, ut
scilicet inventa causa rei ad sensum manifestae tollatur ignorantia, quae fuit
admirationis occasio. Et inducatur habitus scientiae sua necessitate (12vb)
firmatus et sua actualitate purificatus illabens intellectui possibili tamquam
loco et potentiae sibi connaturali.

Confirmatio: Mirum est, quod evidentia sensus sua simplicitate enu-
dat; delectabile, quod conveniens et congruum est; firmum, quod fixae est
actualitatis; purum, quod alieno est impermixtum.

Sed philosophia in hoc, quod ipsa est indagatrix causae, est admirabilis;
in hoc, quod intellectui humano connaturalis, delectabilis. Sed in hoc, quod
innititur principiis et causis essentialibus et propriis, stabilis est et firma; et in
hoc, quod innititur primis et immediatis causis nihil potentiae vel opinabili-
tatis habentibus, sed a potentia contradictoriis longe relegatis, pura.

(II) Declaratio secundi: Absque gradibus habituum intellectualium
possibilitas intellectus non potest uniri intellectui agenti. Quin immo semper
manet distans ab eo, expers formalis terminationis. Sed haec distantia
nonnulla est animae aegritudo.

Confirmatio: Aegrum est, quod lapsum est a debita qualitate suae
naturae. Sed anima in principio suae creationis passa est ruinam in corpus,
ubi perdidit seipsam. Quae quidem deperditio restauratur per philosophiam
iuxta illud prLaTONIS: «Perfectissima philosophia est suiipsius cognitios.

(ITI) Declaratio tertii: In intelligentibus intelligere est vivere et
esse. Sed intelligere ratione et eruditione perficitur ac de ignorantia ad lumen
veritatis ducitur. Ergo.

Confirmatio: Unumquodque per eius propriam operationem tenetur
infra limites propriae naturae. Sed ratio erudita propriam format animae
operationem. Ergo.

In signum horum: operationes a meta rationis deviantes irregulares sunt
et inordinatae, assimilatae secundum PHILOSOPHUM motui planes caeli, qui
raptu motus aplanes tamquam duce regitur. Et ita omnes motus animae ductu
rationis vitam conservant.

1 tractatus primus capitulum octavum adn. in marg.
26 quidem: quidam cod.

10

15

20

25

30

35



40

45

50

55

60

65

70

368 Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

GLOSSA

(I.1) Probatur primo, quod philosophia ‘habet delectationes’, quia
terminat naturale desiderium hominis. Ergo est habitus delectabile, quia in
quocumque est quies desiderii: haec inducit gaudium et per consequens
delectationem.

(I.2) Et ‘mirabiles’, quia quietat admirationem. Propter hoc enim
(13ra) inceptum est philosophari, quia philosophia adepta habetur finis admi-
rationis. Videntes enim effectus ignorant causas. Ut igitur illi effectus noti-
ficentur in sua essentia per resolutionem in suas causas, ut notae erunt in sua
existentia, est philosophia inventa.

(I.3) Sed, quod philosophia est firma, patet: quia est habitus scientialis.
Igitur firmus in hoc differens ab opinione et arte, quia est mutatio explicitae
materiae. Et opinio explicitae voluntatis est habitus formidolosus super
utramque partem contradictionis fundatus. Sed sciens aliquid fideliter et
sine formidine contradictionis amplectitur aliquid, et non sicut opinans, quia
scientia est ex principiis vere appropriatis excludentibus umbram privationis
et contarietatis. Etiam ex parte subiecti est firmus, quia intellectus, qui
immutabilis est veritatis eo, quod intelligentia simplicium numquam est falsa,
sed semper vera: ideo philosophia est habitus firmus.

(I.4) Sed, quod sit purus habitus, patet: purum enim non est attribu-
tum nisi simpliciter philosophiae, quae est philosophia secundum perfectio-
nem rei et nominis, quia dicitur vera philosophia, cui convenit proprietas
nominis, quae est amor sapientiae, quae non convenit philosophiae naturali,
quia habet aliquid potentiae et privationis admixtum.

(I.5) Sed contra: Quidquid est laboriosum et poenale, non est delecta-
bile. Sed ita est de philosophia.

Dicendum, quod studium non est poenale ita, quod poena se teneat ex
parte philosophiae, sed ignorantiae, quam grave est removere, cum sit con-
creata secundum actum et philosophia tantum secundum potentiam. Et in
illa remotione est poena. Tamen est ibi delectatio in spe, quoniam speratur
per labores huiusmodi venire in possessionem. Et illam miseriam invindictam
primi parentis concreavit Deus hominibus.

(I.6) Item, mirabile est supernaturale. Igitur philosophia non est
mirabilis.

Dicendum, quod differentia est inter miraculum et mirum. Omne enim
occultum naturae dicitur mirum. Sed naturae, cui ista occultatio fit, est
multiplex. Et ideo mirum est aequivocum ad id, quod excedit facultatem

38 glossa adn. in marg.

41 haec: hoc cod.

43 mirabiles corr. in cod. per mirabilem

44 quia corr. in cod. per que

49 igitur ex et corr. per additionem in marg. | quia corr. in cod. per que
55 intelligentia: intellectiva cod.

59 quia corr. in cod. per que | philosophia add. sup. lin.

68 venire add. in marg.



Les écrits d’'Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 369

naturae vegetativae, sensitivae. Non tamen supergreditur facultatem naturae
rationis, pro tanto iste habitus dicitur mirabilis. Sed (13rb) miraculum est,
quod est super omnem naturam.

(I.7) Item, quod philosophia non sit firma, quia potest per oblivionem
deleri.

Dicendum, quod firmitas philosophiae non attenditur penes inhaeren-
tiam, sed penes emanationem ex suis principiis. Immo secundum eius esse est
valde mobilis.

(I.8.1) Item, philosophia non est pura, quia prima philosophia est
alieno permixta, cum possit ab homine formaliter possideri.

(I.8.2) Item, illa est cognitio accidentis, cuius veritas non est pura.
Ergo nec illa philosophia.

Dicendum, quod pura est per remotionem potentiae, quae est radix
opinionis, cum ibi non sit potentia contradictionis nono Metaphysicae, sed
est in primo gradu certitudinis ex parte scibilis, licet mathematica ex parte
scientis, quia dicitur in secundo Metaphysicae, quod sunt manifestativa
naturae et semper parata stant prae foribus nostri intellectus. Et non dici-
tur pura per exclusionem cuiuslibet impuri, quia hoc soli Deo est proprium,
sed quia manifestat pure non per habitum formidolosum aut materialem,
mutabilem.

(I.9) Confirmatio: Utrum apprehensibile sensus sit compositum ?

Dicendum, quod sic, quia sensus est potentia organica, quae converti-
tur super obiectum naturale.

(I.10.1) Si dicas: Multa sunt delectabilia, quae sunt disconvenientia:

Dicendum, quod, licet sint disconvenientia naturae simpliciter, non
tamen ut stant sub influentia infirmitatis naturae, sicut homini sub forma,
desperationis est delectabile submergi.

(I.10.2) Sidicas ulterius: Potentia est ingenerabilis. Igitur firmum
nedum dicitur de actuali, sed etiam de potentiali, quae est perpetua. Ergo
firma. Et cum dicitur: Omnem ingenitum et firmum est incorruptibile:

Dicendum, quod firmum ut huiusmodi est omnino stabile. Et secun-
dum respectum ad originem intrinsecam et extrinsecam actus respicit
originem extrinsecam, quia diu secundum se simpliciter stabilis, quia actus.
Sed potentia comparata ad suam originem est instabilis, quia nihil, quod est
origo. Verumtamen actus .simpliciter est stabilis, quia incorruptibilis et
secundum originem et potentiam intrinsecam et extrinsecam, quae est purus
actus. Sed potentia secundum originem extrinsecam non est incorruptibilis,
licet bene secundum potentiam intrinsecam.

(II.1) Declaratio (13va) secundi: Aegritudo animi est distantia
intellectus possibilis ab agente, quia in natura distantia principiorum
essentialium est infirmitas corporis. Igitur in arte ante philosophiam est

83 non add. in marg.

85 veritas ex virtus corr. per additionem in marg.
93 materialem add. in marg.

100 ut add. sup. lin. [ stant: stat cod.

114 principiorum add. in marg.

75

80

85

90

95

100

105

110

115



120

125

130

135

140

145

150

155

370 Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote

talis distantia, quia philosophia est vere nexus, per quem tamquam per
medium extrema, quae sunt isti intellectus, uniuntur. Possibilis enim est
passivum tantum et agens activum. Igitur, cum sint extrema, non uniuntur
nisi per medium, quod utrique est conveniens. Et hoc est philosophia, quod
includit in se intelligibile secundum substantiam et intelligentem intellec-
tus agentis. Per substantiam enim intelligibile est assimilatum intellectui
possibili, quia intellectus et ipsum sunt eiusdem potentiae. Igitur respiciunt
unum actum per eandem potentiam. Intelligibile in substantia est ad lumen
intellectus agentis, per quam ipse intellectus est ad agentem, et per lumen
intelligibile agentis intellectui agenti tamquam effectuo lumen intelligibile ei
influenti, quo obiectum se obicit intellectui. Igitur philosophia est vere me-
dium uniens possibilem cum agente. Quare istam aegritudinem sanare
dicitur.

(IT.2.1) Confirmatio: Sine philosophia homo est creatus et tunc
fuit aeger. Ergo ibi supponitur, quod anima creata est aegra.

(I1.2.2) Contra arguitur, quod intellectus dependet a creatione.
Igitur suscipit perfectissimam naturam.

Dicendum, quod quantum ad id, quod dependet, suscipit perfectionem
completam, quia intellectus agens, quae est perfectio, est semper in actu.
Sed possibilis consequitur naturam secundum reflexionem ad corpus. Ideo,
licet lumen agentis recte influitur possibili, tamen intellectus possibilis non
potest recte illud conspicere, sicut Deus est omnibus aeque immediatus,
non tamen omnia sibi. Ergo possibilis non potest ei perfecte uniri, nisi oculus,
quem habet ad phantasiam, fuerit totaliter transpositus in identitate intel-
lectus agentis. Et sic ex naturali reflexione ad corpus, quam operatur natura,
prohibetur eius recta intuitio ad agentem. Ideo primo sanatur per intelligi-
bilia repraesentata lumine reflexo ad sensum.

(IT.3) Utrum perfectissima philosophia est suiipsius cognitio?

Quod non, quia consistit in contemplatione Dei.

Solutio: Philosophia est dupliciter perfectissima: ex parte scibilis et
scientis. Modo homo veritatem propriae naturae perfectius apprehendit
quam naturae divinae. Ideo (13vb) illa philosophia, quae est magis apprehen-
siva, est perfectior. Sed philosophia de Deo ex parte scibilis est perfectior, et
non scientis, quia non sinit aciem intelligentiae figere in tale intelligibile.
Licet enim maxime causaliter illabitur, tamen non perfectissime recipitur.

(II1.1.1) Declaratio tertii: Ratio cum -introductione ducit intel-
lectum. Ergo vitam, quia vivere est intelligere in intelligentibus et intellectus
est vita. Si igitur ratio est dux intellectus, erit dux vitae.

(ITII.1.2) Contra: Vita est actus continuus et intellectus actus discon-
tinuus.

120 includit ex concludit corr. per additionem sup. lin.
127 uniens add. in marg.

131 arguitur quod: quod arguitur cod.

139 quem: quam cod.

153 si... vitae add. in marg.



Les écrits d’Heymericus de Campo sur les ceuvres d’Aristote 371

Solutio: Est duplex intellectus, scilicet essentialis et notionalis. Primus
est actus continuus et a natura, secundus non. Primus est vita, secundus non.

(III.1.3) Sed contra: Ille non perficitur ratione cum introductione.

Dicendum, quod ille intellectus simplex et essentialis non perficitur
introductione, ut est perfectio intellectus agentis, quia sic perfectionem
capit a creatore, tamen perficitur, ut est perfectio animae, et hoc per opera-
tionem notionalem intellectus. Ideo non est vita perfecte, tamen sub ratione
formae est vita imperfecta et sub ratione finis.

(II1.2) Item, videtur, quod non sit conservatrix animae, quia ab
eodem res conservatur, a quo capit esse. Sed anima a Deo capit esse et non
a ratione. Ergo ab eo conservatur et non aliter.

Dicitur, quod animae est duplex conservativum: in esse et in suo
bene esse. Bene enim esse supponit esse, quia infirmus est, non tamen bene.
Modo conservativum esse animae est id, a quo dependet quantum ad esse.
Sed ipsius conservatio in bene esse est a ratione vel conservatio formalis est
a creatore, a quo dependet. Sed finalis a ratione cum introductione.

165 conservatur corr. in marg.
170 esse add. in marg.

160

165

170



	Les écrits d'Heymericus de Campo (1395-1460) sur les œuvres d'Aristote

