
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 28 (1981)

Heft: 1-2

Artikel: "Hesychius redivivus"

Autor: Aubineau, Michel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761566

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761566
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Michel Aubineau

« Hesychius redivivus »

Un prédicateur hiérosolymitain de la première moitié du Ve siècle *

Je remercie M. le Professeur Otto Wermelinger de m'avoir invité à

parler en cette Faculté de théologie de l'Université de Fribourg: honneur

auquel j'ai été très sensible. Il m'avait demandé une conférence sur saint

Jean Chrysostome, égaré peut-être par le titre d'un ouvrage publié en 1968,

Codices Chrysostomici Graeci. I : Codices Britanniae et Hiberniae 1. Un

péché de jeunesse! Puisque je passe aux aveux dès le début de cet entretien, il
me faut confesser encore que je ne m'intéresse pas particulièrement à Chrysostome.

Si j'ai fouillé de nombreuses bibliothèques en Grande-Bretagne, en

Italie, en Grèce, inventoriant beaucoup de «manuscrits chrysostomiens))2,
c'était pour faire la chasse aux textes non chrysostomiens, transmis abusivement

sous son nom - on ne prête qu'aux riches! - Beaucoup de ces textes sont

encore inédits, plus intéressants parfois que ceux de Chrysostome.

Je vous ai alors proposé de parler plutôt d'Hésychius de Jérusalem,
dans la familiarité duquel je viens dépasser six années. Le Père A. Wenger,

* Conférence donnée le 6 février 1981, à la Faculté de théologie de l'Université
de Fribourg. Michel Aubineau est Directeur de recherche au C. N. R. S.

1 Documents, Etudes et Répertoires publiés par l'Institut de Recherche et d'Histoire

des Textes. Vol. XIII (Paris, 1968) : 298 manuscrits répertoriés, avec 7279
attestations de textes attribués à Jean Chrysostome.

2 On trouvera la liste d'une dizaine d'articles, inventoriant deux douzaines de
manuscrits au contenu incertain ou ignoré, dans le Répertoire international des

Médiévistes, 5e édition, vol. I (Paris, 1979), p. 27, sub nomine «Aubineau». Sur mes
recherches dans les manuscrits athonites, cf. mon article « Un événement scientifique :

la Clavis Patrum Graecorum», dans Rivista di Storia e Letteratura religiosa, t. 12

(1976), p. 210-230.



254 « Hesychius redivivus »

assomptionniste, l'heureux découvreur des Huit catéchèses baptismales
inédites 3 de saint Jean Chrysostome, avait attiré l'attention sur les homélies

festales d'Hésychius, dès 1956, dans le Mémorial Gustave Bardy4. Il
caressait l'espoir de les publier. Mais ses supérieurs, au grand détriment
des études patristiques, l'ont appelé à d'autres tâches: longtemps directeur
du journal La Croix, il est actuellement conseiller religieux à l'ambassade
de France près le Saint-Siège. Il m'a laissé le champ libre, polissant la
générosité jusqu'à m'abandonner le dossier qu'il avait commencé de constituer

5: ainsi ai-je été embarqué sur la galère Hésychius.
Pour mener à son terme cette tâche, j'ai renoncé à beaucoup de

sollicitations et diversions au cours de ces six années, déclinant par exemple des

invitations à bien des colloques qui, trop souvent, débauchent les spécialistes,
brisant leur élan pour des travaux de longue haleine. Il faut choisir. A ce

prix, j'ai réussi à publier le dossier Hésychius, plus vaste d'ailleurs que
n'avait prévu Wenger: vingt-et-une pièces, dont les deux tiers étaient
demeurées inédites, et dont seize se sont révélées authentiques. Les Bollan-
distes de Bruxelles m'ont donné l'hospitalité dans leur savante collection
des Subsidia hagiographica 6. Les homélies festales I-XV (le volume I)
sont parues en décembre 1978, les homélies XVI-XXI (le volume II) en

décembre 1980.

Vous n'avez certainement pas lu le second volume, trop récent, ni
probablement le premier volume: jamais on n'a autant publié qu'à notre

époque, jamais non plus on n'a eu moins de loisir pour vaquer à la lecture.

Des délais sont d'ailleurs nécessaires pour que des auteurs anciens, tirés de

l'ombre, conquièrent leur place au soleil, et pour que philologues, théologiens,

historiens, qui se ravitaillent dans les corpus traditionnels, intègrent à leur
circuit familier ces textes nouvellement jetés sur le marché. Vous me

permettrez donc de choisir, dans ces deux volumes, les traits qui me semblent les

plus caractéristiques, pour vous parler d'Hésychius.

Avant de vous le présenter, je voudrais vous donner un aperçu sur
la genèse d'une publication. Accompagnez-moi au laboratoire. Peut-être

3 Sources Chrétiennes, n° 50 (Paris, 1957).
4 «Hésychius de Jérusalem. Notes sur les Discours inédits...», dans REAug,

t. 2 (Paris, 1956), p. 457-464.
5 Sur mes dettes envers le Père A. Wenger, voir mon ouvrage — qui sera

désormais cité sous l'abréviation H1er.-, p. xxvii-xxvin, xxx, 604.
6 Tome 59: Les homélies festales d'Hésychius de Jérusalem. Vol. I : Les Homélies

I-XV (Bruxelles, 1978), p. i-lxxvi + 1-596; Vol. II: Les Homélies XVI-XXI
et tables des deux volumes (Bruxelles, 1980), p. 597-1008 en pagination continue.



Hesychius redivivus 255

ne sera-t-il pas inutile d'initier les plus jeunes à des techniques scientifiques,

dont plusieurs sont spécifiques, dans le cas de publications d'homélies

anciennes.

Et d'abord le repérage des manuscrits 7. Pour ces vingt-et-une homélies,

on en comptera une bonne centaine. J'ai bénéficié des enquêtes
menées pendant un demi siècle par Mgr A. Ehrhard 8 dans deux mille

sept cent cinquante manuscrits. D'où cette dédicace inspirée par la
gratitude, inscrite au fronton de mon ouvrage: «A la mémoire de Mgr
Albert Ehrhard (1862-1940), pionnier des recherches sur l'homilétique
grecque»9. Presque toutes les homélies d'Hésychius se rattachent à

l'hagiographie : homélies sur l'apôtre André, sur Antoine l'Egyptien père
des moines, sur le diacre Etienne protomartyr, sur Jacques premier
évêque de Jérusalem, sur Jean-Baptiste, sur Lazare de Béthanie, sur
les apôtres Pierre et Paul, sur le martyr Procope de Césarée. Chacune de

ces pièces a été répertoriée dans le monumental ouvrage du Père F.

Halkin, Bollandiste, dans sa Bibliotheca hagiographica graeca 10 de 1957,

et dans son Auctariumu, un copieux supplément, de 1969. Dans la
rubrique consacrée à chaque homélie, vous trouvez mentionnée la liste
des témoins manuscrits signalés par Ehrhard, puis tous ceux que, après
la mort d'Ehrhard, Halkin a découverts, en fouillant personnellement
des fonds de manuscrits grecs, ou en lisant, plume à la main, les

catalogues modernes des bibliothèques, au fur et à mesure de leur parution,
depuis quarante ans. Travaux menés avec une patience de fourmi, qui
permettent à des éditeurs, abordant l'hagiographie, d'entreprendre
une édition sans risque d'ignorer des témoins manuscrits importants. Mes

propres recherches n'ont guère ajouté aux découvertes antérieures de

Mgr Ehrhard et du Père Halkin: «cuique suum».
Seconde étape: l'accès aux témoins manuscrits. Alors que les éditeurs

des XVIe et XVIIe s. ne travaillaient que sur un très petit nombre de

manuscrits, accessibles à Oxford, à Paris, à Rome ou à Vienne, c'est sans

trop de peine que, depuis l'invention du microfilm, on atteint la plupart

7 HJér., p. xx-xxi et 603.
8 Überlieferung und Bestand der hagiographischen und homiletischen Literatur

der griechischen Kirche (TU 50-52), Leipzig 1937-1952.
9 On lira une savoureuse notice biographique, par H. Schiel, dans DHGE,

t. 15 (1963), col. 62-65, notamment sur les infortunes d'Ehrhard, pris dans les

remous de la crise moderniste.
10 Subsidia hagiographica, n° 8 a (Bruxelles, 1957), tomes I-II-III, 284 + 322

+ 351 p.
11 Subsidia hagiographica, n° 47 (Bruxelles, 1969), 388 p.



256 Hesychius redivivus»

des codices repérés 12. Mais toute médaille a son revers : alors que, en 1838,
le cardinal Mai avait publié l'homélie I d'Hésychius d'après un témoin

unique, j'ai pu, au moyen de microfilms, en collationner jusqu'à huit: ce

qui alourdit et ralentit considérablement le travail d'édition.
L'édition critique du texte grec des homélies offre peu de problèmes

particuliers, à deux exceptions près, si on la compare à l'édition d'autres
textes patristiques. En raison en effet de l'absence de corpus «hésychien»
et de la dispersion des homélies, l'édition critique de chaque pièce pose

un problème nouveau', mieux vaut éditer un texte long mais unique
qu'éditer un lot de textes, fussent-ils courts, dont la filiation exige, en

chaque cas, une nouvelle enquête. Cet effort critique n'est d'ailleurs

pas toujours couronné de succès, puisque, dans le genre homilétique, des

vagabondages de leçons d'une famille de manuscrits à l'autre, des

«contaminations» comme nous disons dans notre jargon, ne permettent pas
toujours de dresser un arbre généalogique rigoureux 13.

Quatrième étape, plus originale: établir l'index verborum complet
des vingt et une homélies dès le début de l'entreprise 14. Le plus souvent, les

éditeurs qui offrent un Index verborum à leurs lecteurs le composent en fin
de course, quand l'édition, la traduction et l'exploitation scientifique du

texte sont achevées. Or dès 1975, grâce à un crédit du Centre National
de la Recherche Scientifique, grâce à la compréhension du Professeur

Delatte, Directeur du L. A.S.L.A. (Laboratoire d'Analyse Statistique
des Langues Anciennes de l'Université de Liège), on a commencé de

traiter par ordinateur le texte des vingt et une homélies dont je venais
d'achever l'édition critique, et que les Bollandistes avaient accepté

d'imprimer. L'ordinateur entreprit donc le recensement et le classement
de tous les mots, avec triple référence au texte imprimé: référence au
numéro de l'homélie, au numéro du paragraphe, au numéro de la ligne
à l'intérieur du paragraphe. Contrairement à l'opinion reçue, l'ordinateur
n'est pas seul à travailler. Il n'est pas intelligent! On doit le contrôler.
Collaborer à l'élaboration d'un index prend beaucoup de temps, notamment

pour la révision, combien fastidieuse, des «listings»: 35 000

occurrences, réparties sous 3744 lemmes. Il n'empêche qu'on est bien payé de

sa peine. Vous savez d'expérience tout ce qu'apportent aux recherches

bibliques des concordances exhaustives de l'Ancien et du Nouveau Testa-

12 HJér., p. xxii-xxui et 603-604.
13 HJér., p. xxvii, xxix, 605, 813-814.
14 HJér., p. xxx-xxxin et 640-643.



« Hesychius redivivus » 257

ment. L'Index verborum d'Hésychius, possédé dès le début de l'entreprise,
a été un instrument de travail incomparable. Il a aidé l'éditeur pour le

choix ultime de certaines variantes, en lui signalant l'«usage » d'Hésychius.
Il a aidé le traducteur à rendre de façon plus constante - encore que d'une
manière souple - des termes techniques souvent repris. Il a servi comme

pierre de touche, dans les procès d'attribution, pour écarter les homélies

XVII-XXI et pour montrer les parentés de vocabulaire entre les homélies

I-XVI, retenues comme authentiques. Il a constamment enrichi de

«lieux parallèles» mon commentaire, permettant d'éclairer Hésychius par
Hésychius dans les passages obscurs ou ambigus. Il m'a permis de mieux

cerner la terminologie de l'auteur en matière de christologie, de mariolo-
gie ou d'ascèse. Rien en effet ne trahit les structures profondes d'une

pensée comme les récurrences de langage saisies par l'ordinateur. Si, à

ces différents niveaux, on reconnaît à mes analyses ou à mes synthèses

quelque rigueur, quelque précision, fondées sur l'étude du langage, ces

qualités sont dûes à l'utilisation de l'Index verborum: il n'a pas été

conçu comme une pièce rapportée, mais comme un des fondements de

l'édifice.

Il ne suffit pas de repérer les témoins manuscrits, de collationner
en bibliothèque ou sur microfilm, d'établir un texte critique, de disposer
très tôt d'un lexique de son auteur, il faut encore traduire le texte grec
dans une langue moderne 15 : cinquième étape. De nos jours, des textes

grecs offerts au public sans traduction, a fortiori des textes demeurés

inédits, sont condamnés à n'être ni lus, ni cités, ni exploités : ce sont des

textes morts-nés. La traduction est non seulement indispensable au public,
elle est bienfaisante pour l'éditeur lui-même. A-t-on jamais transcrit,
ponctué, édité un texte, sans l'avoir compris? Et l'a-t-on jamais compris
dans tous ses recoins et toutes ses nuances, sans avoir essayé de le

transmettre dans une langue moderne, en communiant et faisant
communier autrui, par delà quinze siècles, avec un écrivain si différent de

nous? On court certes moins de risques à publier le seul texte grec, «sans

se mouiller», sans que l'utilisateur du document puisse deviner, dans les

passages obscurs, ce que l'éditeur a compris. C'est un beau risque qu'une
traduction, xaXoç xfvSovoç. C'est aussi une besogne longue et difficile,
dans les cas particulièrement d'editio princeps, quand on ne travaille pas
sur des textes déjà édités dix fois depuis la Renaissance, scrutés par des

générations de scholars, quand on passe le premier. Pour rendre en fran-

15 HJér., p. xxx et 607-608.

17



258 « Hesychius redivivus »

çais des homélies écrites dans un style aussi raffiné que celui d'Hésychius,
il m'a fallu trois fois plus de temps que pour établir le texte grec.
N'importe, ce travail nécessaire, risqué, difficile et long, s'est révélé une entreprise

passionnante.
Sixième étape: les procès d'authenticité 16 instruits pour chaque homélie.

Ils occupent un bon nombre de pages dans mes deux volumes. On

me pardonnera d'insister sur ce point, car trop d'éditeurs se dispensent de

ces préambules onéreux. Or une telle omission rend précaire l'exploitation

scientifique du document publié, si l'éditeur ne communique pas au
lecteur moderne une certitude, au sujet de l'auteur de l'homélie qu'il lui
offre. L'examen critique s'impose particulièrement dans le cas d'homélies,

en raison des conditions de leur transmission. Exceptons la quarantaine

d'homélies de Grégoire de Nazianze, certaines séquences d'homélies

basiliennes, et même quelques séries d'homélies chrysostomiennes,

qui sont venues jusqu'à nous groupées, intégrées et comme protégées
dans un corpus homogène. En dehors de ces exceptions, la plupart des

homélies festales ont été dispersées à tous les vents de l'année liturgique,
dans les homiliaires byzantins : Astérius d'Amasée y côtoie Amphiloque
d'Iconium, Jean Chrysostome, Proclus, Léonce de Constantinople,
André de Crète et bien d'autres, avec tous les risques de confusion que
cela entraîne, dans la transcription des lemmes d'attribution. Dans mon
second volume, je me suis expliqué plus longuement sur ce point de

méthode, consacrant plusieurs pages (p. 608-614) à la technique des

procès d'authenticité, pour distinguer trois types de procès.
Premier type : le plaidoyer fondé uniquement sur des indices de critique

interne (tirés du texte même). On se trouve en présence d'une homélie

grecque anonyme ou, ce qui revient au même, en présence d'une homélie
attribuée à Jean Chrysostome, mais d'une façon manifestement erronée.

On essaie alors de la restituer à un prédicateur connu, mettons Proclus de

Constantinople, en accumulant des rapprochements qui trahissent une
similitude de pensée et de style avec les homélies de Proclus. Démarche

nécessaire, méritoire, laborieuse, mais qui emporte rarement une
conviction sans réserve.

Avec Hésychius de Jérusalem, la tâche a été plus aisée. Il s'agissait
d'un procès d'attribution de second type, par exploitation conjuguée d'arguments

de critique externe et de critique interne. Les données de la critique
externe (extérieures au texte même de l'homélie) étaient ici très favorables.

16 HJér., p. xxxiii—xli.



«Hesychius redivivus 259

Les manuscrits n'attribuaient pas seulement les homélies à Hésychius

- nom relativement répandu -, mais à «Hésychius, prêtre de Jérusalem».
Celui-ci n'était ni évêque, ni homme de cour, ni «théologien vedette»
dans les conciles. Il n'était pas assez célèbre pour qu'on abrite sous son

pavillon des textes dérobés à d'autres. Quand plusieurs manuscrits
transmettent une de ces homélies, on ne constate aucune hésitation ou oscillation

dans leur attribution: aucun nom rival n'est opposé au sien. A ces

données s'ajoutent bien d'autres indices favorables, de critique externe:
la caution des citations faites par Photius ; le doublage de versions orientales,

arménienne ou géorgienne, toujours sous le nom d'Hésychius; la
concordance parfaite de ces homélies - pour le choix des textes bibliques
commentés - avec les rubriques du Lectionnaire de l'Eglise de Jérusalem,
dans la première moitié du Ve s. Rarement, au niveau de la critique externe,

un tel faisceau d'indices s'est trouvé réuni. Si j'avais suivi la pratique
de nombreux éditeurs, j'aurais arrêté là ce procès.

Par souci de rigueur, j'ai voulu confirmer ces témoignages extérieurs,
qui inspiraient déjà un préjugé très favorable, par d'autres arguments,
de critique interne. Ils sont d'inégale valeur. Je les énumère suivant une

progression: similitude de style, récurrences de vocabulaire, rencontres
de doublets. Les indices tirés du style, difficilement pondérables, sont les

moins contraignants. Autant ils peuvent contribuer à écarter une
attribution manifestement aberrante, autant ils s'avèrent, à eux seuls,
rarement décisifs pour décider d'un choix entre deux prédicateurs, formés aux
procédés scolaires d'une même rhétorique. Par contre les récurrences

de vocabulaire paraissent beaucoup plus décisives. Le retour insistant
de certains mots trahit un écrivain. Quand on a repéré ces sortes de

«tics littéraires», vous le savez bien, on peut pasticher un professeur, on

peut écrire une page «à la manière de». Pour en revenir à Hésychius, ces

récurrences portent sur des mots assez communs, dont il n'a certes pas le

monopole, mais qui réapparaissent chez lui à une cadence insolite; ce

sont aussi des rencontres, peut-être deux ou trois fois seulement, de

mots beaucoup plus rares; c'est encore la prédilection pour certains
versets bibliques, Isaïe 40,12 par exemple, cité jusqu'à cinq fois : «Le créateur

a mesuré le ciel à l'empan, et toute la terre dans une poignée». Des

dénombrements exhaustifs, fournis par l'ordinateur, pèsent plus lourds

que les «impressions» de «ressemblance», toujours plus ou moins subjectives,

d'un lecteur. Ils apportent une très forte présomption en faveur
de l'homogénéité du «corpus» et de son unité d'auteur. Les indices de

vocabulaire deviennent encore plus convaincants si les contextes, dans



260 Hesychius redivivus»

lesquels s'insèrent les mêmes termes, offrent aussi des points communs :

c'est ce qu'on nomme des doublets. J'ai décelé une vingtaine de ces reprises,
quasi mot pour mot, d'une homélie à l'autre. Dans un cas particulier,
on pourrait certes expliquer cette rencontre par un hasard, par l'adoption

de quelque lieu commun inconnu; mais, devant une vingtaine
d'exemples, on doit reconnaître qu'un tel réseau de liens, aussi étroitement
tissés, ne peut s'expliquer que si l'on admet l'unité d'auteur, affirmée par
les manuscrits désignant «Hésychius, prêtre de Jérusalem»: leur convergence

confirme la validité de cette piste et appose comme une signature.
Un troisième type de procès est institué quand des indices de critique

interne contredisent les données de la critique externe. Ainsi les homélies

XVIII-XXI ont été jugées apocryphes malgré le témoignage de quelques

manuscrits en faveur d'Hésychius, en raison du flottement de la
tradition manuscrite, ou en raison du caractère insolite de leur contenu,
ou pour les deux motifs ensemble. En effet, dans ces quatre dernières

pièces, tout concourait - la différence de style, l'absence de points de

rencontre aux niveaux du vocabulaire ou des thèmes - pour faire récuser

le témoignage des manuscrits. On me pardonnera d'avoir insisté sur
ces trois types de procès d'authenticité, car il s'agit de points de méthode

qui dépassent le cas particulier d'Hésychius: pour exploiter
scientifiquement des homélies publiées, il faut savoir par qui ou tout au moins
à quelle époque elles ont été prêchées.

Après vous avoir donné quelques aperçus sur la genèse de ma
publication, après avoir insisté sur certains aspects plus techniques (repérage
des manuscrits, traduction, «index verborum», procès d'authenticité),
laissez-moi vous présenter le prédicateur et ses homélies. Pour jalonner
d'avance cette seconde partie, disons qu'Hésychius se révèle un brillant
styliste, un exégète, un homme attentif à la liturgie, enfin un hiéroso-

lymitain bien enraciné dans sa communauté.
Une homélie d'Hésychius se reconnaît au brillant du style11 : un style

très oratoire, riche en antithèses et en métaphores. Ainsi les péroraisons se

déploient avec ampleur, comme celle de l'homélie «Sur Marie, mère de

Dieu», dans laquelle le prédicateur évoque les hommes abêtis venant
recevoir à la crèche une participation au Logos. Ecoutez Hésychius 18 :

«De son plein gré, il est posé sur la crèche pour que les gens menant une
vie de bête accourent et trouvent le Verbe assis sur la crèche, pour qu'ils

17 HJér., p. xxxvi-xxxix et 637-642.
18 HJér., p. 142-143 et 168-169.



« Hesychius redivivus » 261

reçoivent de lui la dignité de la raison, pour qu'ils trouvent du froment
alors qu'ils attendent de la paille, pour qu'ils mangent le pain
véritable, l'aliment de la vie, le repas de la lumière, la nourriture de la joie,
le doux breuvage de l'incorruptibilité, d'où viennent la connaissance du

Royaume, les arrhes de l'adoption, l'héritage des cieux, la communion

avec le Père, le Fils et le Saint-Esprit: gloire à lui dans les siècles des

siècles» (Horn. V, 6,3-12). Voilà une péroraison dans la grande tradition
de l'éloquence grecque, qui devait ravir un auditoire d'orientaux, amoureux

du beau langage. Vous concéderez que cela ne sonne pas creux.
Comme échantillon de procédé oratoire, citons encore l'anaphore 19,

cette répétition d'un même mot, par exemple l'adverbe interrogatif
«comment», qui prolonge la période par vagues successives, jusqu'à
dix-huit fois dans l'homélie VI, 4, 5-10: «Comment est-il soumis à des

années celui qui préexiste? Comment est-il devenu chair sans changement

celui qui est incorporel? Comment celui qui embrasse l'univers
est-il enserré dans des bras » Cette citation illustre de surcroît un second

trait de cette rhétorique, l'accumulation des antithèses 20: «Comment celui

qui est aux cieux est-il aussi sur terre? Comment est-il dans des langes
celui qui conduit, comme un aurige, les chars des chérubins?» (VI,
4,12-13). Ces oppositions, ces subtils balancements, soulignent, d'une
manière accessible à tous, la transcendance du Verbe devenu chair,
mais aussi le réalisme de l'Incarnation. Troisième trait du style d'Hésy-
chius, le caractère coloré, imagé 21. Permettez-moi de citer l'exemple, un
peu osé, de la danse de Salomé devant le roi Hérode: «Maintenant une
femme danse, aveugle le banquet, plonge le tyran dans l'hébétude par
son spectacle licencieux: elle avait en effet une chevelure bouclée qui
prenait au filet les jeunes gens, des yeux peints qui faisaient trébucher
ceux qui la voyaient... Elle renversait la nuque, et sa vue procurait la
corruption. Elle dénudait sa poitrine et donnait à voir, aux regards
indiscrets, les propylées de l'Hadès. Elle dénudait ses cuisses, retroussant
loin de ses pieds sa petite tunique d'aspect bigarré... Ses signes de tête
étaient trompeurs funestes à l'âme ses mouvements, porteur de mort
son baiser» 22. A cette évocation pittoresque, combien difficile à

traduire, un frisson devait parcourir l'auditoire, non sans susciter peut-
être une secrète délectation. Mais revenons à des choses plus édifiantes,

19 HJér., p. xxxvii et 637.
20 HJér., p. xxxvii et 638.
21 HJér., p. xxxviii et 639-640.
22 Horn. XVI, 22, 1-13. Cf. p. 639.



262 Hesychius redivivus

tout en restant dans le registre de l'imagerie verbale. Prenons un exemple

de ces métaphores 23, accumulées par l'orateur dans l'intention de

magnifier le personnage qu'il célèbre, ainsi la vingtaine de titres élogieux
en l'honneur de la Théotokos 24: «Mère de lumière», «Trône de Dieu»,

«Jardin sans semence», «Nuée concevant son ondée sans destruction»,
«Ecrin dont la perle est plus brillante que le soleil», «Carrière d'où est

extraite, sans que personne ne la taille, cette pierre qui recouvre toute
la terre». Vous aurez reconnu au passage la source biblique de beaucoup
de ces titres métaphoriques. Mais l'insolite est dans l'accumulation, dans

la manière de tresser la couronne, qui est celle d'un artiste du style, habile
à exprimer ou plutôt à suggérer d'une manière imagée la conception et
la maternité virginales 25 de Marie. La rhétorique n'est pas pour Hésy-
chius un artifice qui servirait à dissimuler l'indigence d'une pensée.

Quand il joue des métaphores, des antithèses et de toutes les ressources
de l'art oratoire, c'est pour transmettre un message, qui est essentiellement

biblique.
Chez Hésychius en effet, le rhéteur est doublé d'un exêgète 26 : on sait

qu'il a commenté le Lévitique, les Psaumes, le Livre de Job. Même dans

les homélies d'une tournure très oratoire, le didascale garde les réflexes

d'un savant bibliste qui avance mot après mot dans l'exploration d'une

péricope 27, scrutant, retournant, pressant inexorablement chaque expression

pour en extraire tout le suc. On lira l'homélie XI, In S. Lazarum,
à l'occasion du Ps. 18, longuement commenté. Dans l'extraordinaire
dialogue des morts imaginé par Hésychius, quand les Patriarches de

l'Ancien Testament, rassemblés aux Enfers, présentent leurs doléances

à Lazare ressuscité, pressé de quitter l'Hadès, Hésychius ne trouve rien
de mieux que de mettre sur les lèvres de David les versets de son Ps. 18,

en les accompagnant de remarques de son cru. «Il part d'une extrémité
du ciel, et sa course s'achève à l'autre extrémité, » est-il dit dans le Ps.

18,7. Pour saisir les nuances de cette exégèse christologique, prêtez
attention aux subtils entrelacs des verbes descendre, remonter et demeurer:

«En effet», glose Hésychius, «là d'où il était descendu (du ciel), il était
demeurant ; mais, en cet endroit pourtant où il demeurait, là de nouveau
avec une chair il est remonté, vers nous descendu et demeurant près du

23 HJér., p. xxxviii et 639-640.
24 Horn. V, 1, 6-13. Cf. p. 119-124.
25 HJér., p. XLV.
26 HJér., p. lii-lvii et 645-653.
27 HJér., p. un et 645.



Hésychius redivivus 263

Père, pour nous remonté et devenu présent auprès du Père, avec les

prémices de notre nature» (XI, 11,1-5). Ainsi procède Hésychius,
harcelant le texte du Ps. 18, d'un bout à l'autre, verset après verset 2S.

On décèle encore un exégète de métier dans les dossiers29 «adversus

Iudaeos», accumulés contre ses contradicteurs. La tactique du contro-
versiste consiste à retourner contre les Juifs des passages de l'Ancien
Testament, que Juifs et Chrétiens tiennent ensemble pour inspirés:
«O Juif ouvre les pages dont tu as le dépôt. Il est à craindre que tu
n'acceptes ni Pierre, ni Paul. Tu as écarté les Evangélistes. Ecoute du
moins Moïse» (VI, 7,1-4). Autre trait trahissant un spécialiste des

Ecritures, l'annexion30 habile des saints illustres de l'Ancienne Alliance:
ainsi pour tracer le portrait spirituel des saints chrétiens, Hésychius
concentre en son héros, Procope par exemple, toutes les saintetés épar-
ses du judaïsme. Procope a imité les sentiments ardents d'Elie le

prophète ; il a répondu au même appel que Samuel. Il est apparu comme un
nouvel Hénoch, comme un nouveau Job 31.

Enfin à la manière de tous les Pères de l'Eglise, Hésychius excelle
à rapprocher 32 les textes de l'Ecriture, au prix parfois de quelques
dérapages, de quelques degressions apparemment fantaisistes. On devine

pourtant que des associations d'images et de mots se nouent dans les

profondeurs de la mémoire, donnant leur impulsion au discours. Même
si tous les chaînons n'apparaissent pas en pleine clarté, on est souvent
ébloui par la justesse et la profondeur des intuitions spirituelles. Tout
cela s'explique par une incessante rumination des Ecritures.

Ecrivain, exégète, Hésychius apparaît encore dans ses homélies

comme un témoin attentif de la liturgie hiérosolymitaine 33 dans la
première moitié du Ve s. Son témoignage se situe après le Journal de voyage 34

de la pèlerine Egérie, qui rapporte ce qu'elle a vu à Jérusalem dans les

années 381-384 ; après Egérie, mais avant le Lectionnaire géorgien 35

publié par M. Tarchnischvili, beaucoup plus tardif, dont les couches les

28 HJér., p. 374-377.
29 HJér., p. Liv.
30 HJér., p. liv—lv et 649-650.
31 Horn. XIV, 1, 12-19.
32 HJér., p. Lv-Lvi et 646-647.
33 HJér., p. lviii-lxiv, 2-4 et 658-661.
34 Sources Chrétiennes, n° 21 (H. Pétré), et CCL n° 175 (A. Franceschini-

R. Weber).
35 Le Grand Lectionnaire de l'Eglise de Jérusalem (CSCO nos 188-189, 204-205).

Louvain, 1959 et 1960.



264 «Hesychius redivivus»

plus anciennes remontent toutefois aux environs de l'année 450. La
prédication d'Hésychius est contemporaine d'un troisième document,
intermédiaire, le Lectionnaire arménien de Jérusalem, ainsi appelé parce
qu'il a été transmis en version arménienne. Publié et commenté récemment

par Dom C. Renoux 36, il nous renseigne avec beaucoup de détails
sur la liturgie de la Ville sainte, dans les années 417-439, et notamment
sur les dates et lieux de fêtes liturgiques, sur les lectures bibliques et sur
les chants. Or Hésychius s'inspire souvent, dans ses homélies, de lectures

bibliques, de répons, mentionnés dans les rubriques du Lectionnaire
arménien pour la fête du jour. Lectionnaire et homélies s'éclairent donc

mutuellement, pour le bonheur des historiens de la liturgie. Ainsi on
déduit des données du Lectionnaire certains lieux de la prédication
d'Hésychius37. En retour, ses homélies apportent d'utiles précisions

pour combler des silences du Lectionnaire 38. L'homélie IX, par exemple,
est d'une grande importance pour retracer les étapes du culte de saint
Etienne 39. On est bien renseigné sur l'invention de ses reliques en
décembre 415. Evénement providentiel, arrivant juste à point pour
conforter le prestige de l'évêque Jean de Jérusalem, qui soutenait alors

Pélage au concile provincial de Diospolis. Les reliques du diacre martyr
furent transférées dans l'église de Sion, le 26 décembre 415, au sud de

Jérusalem. On sait par Jean Rufus, dans sa Vie de Pierre l'Ibère, que ces

reliques furent déposées solennellement, le 15 mai 439, en présence de

Cyrille d'Alexandrie et de l'impératrice Eudocie, dans la basilique qu'on
avait commencé de construire au nord de Jérusalem, à l'emplacement
du couvent actuel des Pères Dominicains. Entre ces dates extrêmes, on

manquait de témoignage littéraire sur le culte de saint Etienne à Sion.

Or Hésychius fournit ce chaînon, en décrivant les montées vers Sion des

processions en l'honneur du diacre martyr 40.

Mais il y a plus important. Les homélies d'Hésychius donnent des

points de repères solides et nouveaux pour reconstituer l'histoire des

origines de plusieurs fêtes chrétiennes 41. Ses homélies sur la «Rencontre

36 Le Codex arménien Jérusalem 121. Tome I : Introduction aux origines de la
liturgie hiérosolymitaine. Lumières nouvelles. Tome II : Edition comparée du texte et
de deux autres manuscrits, dans PO 35, p. 1-215, et 36, p. 139-388 (Turnhout, 1969,
1971).

37 HJér., p. lx-lxii.
38 HJér., p. lxii-lxiii.
39 HJér., p. 314-319.
40 HJér., p. 319-326.
41 HJér., p. lxiv.



«Hésychius redivivus 265

de Syméon et d'Anne avec le Seigneur» sont probablement les plus
anciennes qui aient été conservées 42 : fête célébrée quarante jours après la
Nativité, c'est-à-dire le 14 février (et non le 2 février), puisqu'à Jérusalem
Nativité et Epiphanie, pas encore dédoublées, se fêtaient au 6 janvier.
L'homélie V, De S. Maria Deipara, pour le 15 août, éclaire la préhistoire

d'une fête mariale, non point encore une fête de la Dormition, mais

une fête de la Maternité divine 43. Elle fut prononcée en 432/433, peu
après le concile d'Ephèse: la litanie exceptionnelle des vingt titres,
décernés à la Mère de Dieu, s'insère en effet dans un contexte d'orthodoxie

triomphante44. La fidélité attentive d'Hésychius à suivre les

rubriques du calendrier liturgique, pour s'en inspirer, font de ces homélies

un document précieux pour les historiens de la liturgie hiérosoly-
mitaine, mais de façon plus générale pour les historiens des premières
fêtes de l'Eglise ancienne: en raison de l'influence exercée par la Ville
Sainte, centre de pèlerinage dans l'Eglise universelle.

Rhéteur, bibliste, témoin de la liturgie de son époque, Hésychius
est-il théologien? Tout dépend de la définition, plus ou moins étroite
ou plus ou moins large, que vous donnez de ce terme. Si vous n'y faites

pas entrer la théologie biblique, la théologie spirituelle, la théologie
d'expression populaire, voire la théologie kérygmatique, assurément

Hésychius paraîtra peu théologien. Bien qu'il soit contemporain des

querelles pélagienne et christologique, on ne trouve guère chez lui de

ces expressions techniques, je dirais presque d'école, fourbies par les

théologiens du moment, et dont sont friands les historiens pour retracer
le cheminement des doctrines. La controverse pélagienne, qui a troublé
les dernières années de l'épiscopat de Jean de Jérusalem, a pourtant
laissé quelques traces dans l'œuvre d'Hésychius: accent mis sur le péché

d'origine, sur l'expulsion de la race humaine hors du Paradis «en la

personne du premier homme»45; insistance sur la chute du pécheur qui
reste imputable à la volonté humaine, tandis que son relèvement est

l'œuvre du Christ46; commentaire appuyé de Rom 9,16: verset considéré

comme pierre de touche de l'orthodoxie, en ce sujet délicat: «Il
ne s'agit pas de vouloir, ni de courir, mais que Dieu fasse miséricorde.»
Dans ce conflit, on présume qu'Hésychius ne devait pas se sentir en plein

42 HJér., p. 2-6.
43 HJér., p. 132-141.
44 HJér., p. 145-149.
45 Horn. VII, 4,1-5. Cf. p. 217.
46 Horn. I, 7,14-15.



266 Hesychius redivivus

accord avec Jean de Jérusalem, ni non plus avec son successeur Praylios
qui, dès son avènement, en 417, écrivait à Rome en faveur de Pélage 47.

Les homélies d'Hésychius s'intègrent assurément dans le courant
antinestorien 48 qui prépare ou suit immédiatement le concile d'Ephèse.
On trouve cette formule sur le Verbe fait chair dans l'homélie IV, In
S. Pascha: «C'est le même, celui-ci et celui-là, non pas deux, ni un et un
autre, ni un dans un autre, ni un par un autre, car le Verbe fait chair,
étant un, a rassemblé ces éléments-ci et ces éléments-là en quelque chose

d'un, comme il l'a voulu, d'une manière ineffable»49. Une telle formulation,

technique assurément, constitue une rareté, voire un «hapax»,
dans la prédication d'Hésychius.

Hésychius n'est pas un spécialiste de la théologie dogmatique, encore

qu'on perçoive clairement dans son œuvre l'écho des discussions sur la
Théotokos, même s'il n'emploie pas très souvent ce mot dans les homélies

festales : il transmet toutefois le même message, mais en le traduisant
dans un autre langage, biblique, à la manière d'un pasteur s'adressant au
peuple chrétien. Le Père A. Grillmeier, orfèvre en matière d'histoire de

la christologie, écrivait récemment50 au sujet des homélies d'Hésychius:
«Die Bedeutung dieser... Erschließung der schon bekannten, bzw. der
erstmals zugänglich gemachten Texte liegt zunächst einmal darin, daß

das kerygmatisch-liturgische Leben der Kirche und ihres Glaubens
sichtbar gemacht werden kann für eine Zeit, da der Blick der
Dogmenhistoriker allzu schnell von den Kontroversen eingefangen wird, die

mehr und mehr eine technische Sprache erfordern. Mehrfach weist
Aub. daraufhin, daß H. eine pastoral-untechnische Sprache spricht, die

z. T. noch stark an das zweite Jahrhundert erinnert (etwa Melito von
Sardes). Was H. verkündet, darf als kerygmatischer Hintergrund auch

für die Zeit angesehen werden, die sich zwischen 431 und 451 auf einen

engeren Kreis christologischer Fragen beschränkt hat.» Témoignage
précieux de la part d'un historien de la théologie dogmatique:
Grillmeier ne considère pas la théologie d'Hésychius comme une théologie au
rabais, il entrevoit dans ces homélies l'arrière-fond kérygmatique d'une

prédication.

47 HJér., p. lxxi-lxxii.
48 HJér., p. lxxiii.
49 Horn. IV, 3,1-1. Cf. p. xlii et 98-100.
50 Voir recension du vol. I de nos Homélies festales d'Hésychius, dans Theologie

und Philosophie, 55 (1980), 429-430. Lire aussi H. Savon, «Les Homélies festales
d'Hésychius de Jérusalem», dans Rev. de l'Hist. des Rel., 197 (1980), 429-450.



« Hesychius redivivus » 267

J'ai consacré une quinzaine de pages à la théologie d'Hésychius, dans

mon introduction, regroupant ce qui s'y rapporte sous quatre rubriques :

christologie, mariologie, sotériologie, ecclésiologie 51. Tant pis pour ceux
qui ne lisent pas les introductions et qui sautent à pieds joints au beau

milieu d'un livre. Mon ouvrage ne comporte pas de conclusion. Mon
introduction en tient lieu, écrite quand un millier de pages avaient été imprimées,

quand l'auteur avait la possibilité d'embrasser d'un seul regard le

panorama, en dégageant ce qui lui paraissait le plus significatif. Dans ce

bilan, comme à l'accoutumée, j'ai accordé beaucoup d'importance au
vocabulaire théologique, au matériel de mots et d'images utilisé par
Hésychius. Vous y trouverez ses formules christologiques sur le schéma

Verbe/chair, sur la «juxtaposition des contraires» dans l'unité du Verbe

incarné, sur les «noms» du Christ52. Vous y trouverez l'amorce d'un
dictionnaire des métaphores exploitées en mariologie 53 pour exprimer
conception et maternité virginales ou pour célébrer les louanges de Marie :

la symbolique mène plus loin que l'étude des concepts. Le mystère pascal

occupe une place centrale dans cette sotériologie 54. L'Eglise en prolonge les

irradiations jusqu'à la parousie, servant à sa table les doctrines, mais aussi

le pain eucharistique. Les «larmes de la pénitence» (IX, 17,6-13) tirent
leur efficacité de ce qu'elles prolongent le dynamisme baptismal. Le

temps de l'Eglise55 apparaît comme une longue marche dans l'attente
de la résurrection, à la suite des contemplatifs qui en quelque sorte
touchent déjà au terme: le vieillard Syméon 5S, cet «homme altéré» allant de

dépassement en dépassement ; Anne 57 la prophétesse, à qui la prière
donnait des ailes pour s'envoler ; Etienne 58 le théologien, impatient
d'accomplir sa migration loin de la terre pour trouver Dieu; Paul59,
«homme de désir»; Antoine 60, tout entier «regard vers le ciel». On ne
résume pas en quelques lignes les richesses dispensées à son auditoire

51 HJér., p. xli-lii (Introduction du vol. I), et p. 653-658 (Introduction de
l'homélie XVI).

52 HJér., p. xli-xliv, et 653-654.
53 HJér., p. xliv-xlvii et 654—655.
54 HJér., p. xlvii-l et 655-658.
55 HJér., p. l—lu.
56 Horn. I, 5, 9-12; II, 4,8. Cf. HJér., p. 48 et 50.
57 Horn. II, 14,14-15. Cf. p. 49.
58 HJér., p. 305.
59 HJér., p. 479.
60 Horn. VIII, 1,11-13. Cf. p. 266-267.



268 Hesychius redivivus»

par le didascale de Jérusalem, par celui que Cyrille de Scythopolis 61

désignait sous ce titre : o OsoXoyoç, celui qui contemple Dieu et qui sait
en parler.

Ces homélies nous révèlent enfin un Hésychius bien enraciné dans

son terroir 62 : ce qui intéressera les historiens amateurs de «realia» et
curieux des «mentalités». Le didascale de Jérusalem évoque volontiers
un panorama d'églises prestigieuses, sorties de terre depuis guère plus
d'un sièce : le martyrium de la Croix, la rotonde de la Résurrection, Sion
et l'Ascension. Mais plus que les monuments de la ville comptent les

héros qui vivent encore au cœur du peuple: Isaïe «dépecé à la scie»

(VI, 5,19; VIII, 8,3), Jérémie «jeté dans une citerne» (VI, 5,17), tous les

saints de l'Ancien Testament63 jusqu'à Zacharie, père de Jean-Baptiste,
«assassiné entre le sanctuaire et l'autel» (XVI, 6,3-7), mais surtout trois
martyrs locaux, «de chez nous»: Etienne64, idéalisé au point d'être
élevé presque au niveau des apôtres; Jacques, premier évêque de Jérusalem,

qui doit à ce chauvinisme sympathique d'être qualifié d'«exarque des

apôtres» (X, 2,3); enfin Procope, martyrisé certes à Césarée, mais dont
on ne doit pas oublier qu'il est un enfant 65 de la cité. Dans ces homélies,

nous apercevons l'évêque Juvénal, «ange de l'église», venant à l'Anasta-
sis, tout «vêtu de blanc» (VII, 5,15), pour la fête de saint André. Nous

voyons les femmes «assidues aux vigiles» (VII, 5,12-14). On devine, en

rangs serrés, les vierges (XII, 9,14-15) et tout un peuple de moines dont
Antoine est le Père (VIII, 1,8). Dans cette Jérusalem chrétienne, on

soupçonne aussi des forces hostiles : les païens 66, plusieurs fois nommés ;

des hérétiques «diviseurs de Dieu» (XI, 3,20). On ne rencontre pas de ces

judéo-chrétiens 67 chers au Père Bagatti, mais on bute souvent sur une
communauté juive 68, hostile et puissante, si l'on en juge par la violence
des invectives prodiguées par Hésychius. L'allusion aux Samaritains

(XIV, 3,22) vise aussi des adversaires réels, souvent turbulents.
Recueillons enfin des aveux, échappés au didascale, qui jettent

quelques lueurs sur les mentalités 69 profondes : l'éloge traditionnel du

61 Vie de saint Euthyme, 16 (TU 49,2, p. 27, ed. E. Schwartz).
62 HJér., p. lxvii—lxix.
63 HJér., p. liv-lv et 649-651.
« HJér., p. 291-294.
65 HJér., p. 539-541.
66 HJér., p. L.VIII et 1002.
67 HJér., p. lxix, et 139, note 4.
68 HJér., p. lxix et 1000.
69 HJér., p. lxix-lxx et 661-664.



«Hesychius redivivus» 269

courage féminin (XIII, 2,17) chez les martyrs n'efface pas l'effet produit
par des couplets antiféministes (I, 2,11-14). Depuis plus d'un siècle que
l'Eglise s'épanouit très à l'aise dans l'Empire, on remarquera la tendance
à transformer en de «puissants princes» (VII, 1,23) les obscurs pêcheurs
de Galilée. Le commentaire du discours de Jean-Baptiste aux foules introduit

des remarques sur l'usage du superflu 70 : voilà une fiche pour le

dossier des «idées sociales des Pères de l'Eglise», comme disait feu Stanislas

Giet. Une critique de la métempsychose 71 laisse supposer que des

chrétiens interprétaient dans ce sens Luc 1,17: «Jean-Baptiste marchera
devant lui (le Christ), avec l'esprit et la puissance d'Elie. » Les réprimandes
de Jean-Baptiste au roi Hérode, au sujet de ses amours coupables, nous
valent un petit traité de «politique chrétienne»: «Si tu ne gardes pas la
Loi, tu ne pourras pas garder le sceptre» (XVI, 18,8-12). Un roi terrestre,
en rupture avec les lois divines, perd en effet toute légitimité. Quelques

exemples parmi d'autres.
Les seize homélies d'Hésychius sont susceptibles de plusieurs

lectures. A chaque spécialiste d'y trouver son bien: historiens, théologiens,

liturgistes, biblistes et philologues.

*

«Hésychius redivivus». J'achève sur cette formule. Hésychius n'était
pas complètement oublié 72, puisqu'on possède de lui un volumineux
commentaire sur le Lévitique, perdu en grec, mais sauvé dans une
version latine ancienne (CPG 6550) : pour la rendre exploitable, il faudrait
une édition critique, et plus encore une traduction.

Un vaste commentaire In Psalmos n'est édité que pour deux
douzaines de psaumes seulement (CPG 6554). Mon confrère d'Anvers, le
Père R. Mennes 73, qui a déjà bien mérité d'Hésychius, a accepté d'entreprendre

avec moi sa publication.
Les littératures orientales recèlent encore des versions anciennes

d'œuvres d'Hésychius. Dom Charles Renoux prépare, pour la Patrologia

70 Horn. XIV, 14,16-19. Cf. p. 661.
71 HJér., p. 662.
72 Lire J. Kirchmeyer, art. «Hésychius de Jérusalem», dans DSpir., t. VII

(1968), coll. 399-408.
73 HJér., p. XX—xxi, 603, 845, 868, 905.



270 « Hesychius redivivus »

orientalis, la publication de vingt-quatre homélies d'Hésychius sur le

Livre de Job (CPG 6551), transmises seulement en version arménienne.

Enfin, dernière découverte du même C. Renoux, en Arménie soviétique,

lors d'une mission du C.N.R.S.: une seconde homélie d'Hésychius

Sur St Jean-Baptiste, certainement authentique, mais différente de

l'homélie XVI de mon second volume. Elle paraîtra, texte arménien et
traduction française, dans les Analecta Bollandiana, t. 99 (1981).

Le didascale de Jérusalem sort progressivement de l'ombre, pour
retrouver sa place, une place honorable, dans la littérature grecque
chrétienne de la première moitié du Ve s.


	"Hesychius redivivus"

