
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 28 (1981)

Heft: 1-2

Artikel: Verstehen und Verständigung

Autor: Feil, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761565

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761565
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ernst Feil

Verstehen und Verständigung

Zur Problematisierung neuzeitlichen Wissenschaftsverständnisses 1

Wenn «Verstehen und Verständigung» als Thema im theologischen
Kontext auftauchen, mögen sich widersprüchliche Gefühle einstellen;
es mag nämlich der Verdacht aufkommen, als würden hier
Selbstverständlichkeiten zum Problem gemacht. Ist nicht Verstehen einfach
Verstehen einer Mitteilung? Und sind nicht Mißverständnis oder
Unverständnis mögliche Störungen in einem eher technischen Sinn, wie eine

TelefonVerbindung gestört sein kann? Verstehen wäre demnach eine

Frage des Sprachverständnisses und Verständigung der zum Verstehen
führende Kommunikationsvorgang, zu dem auch der gute Wille gehört.

Wer dieser Meinung ist, muß sich an jene bekannte Geschichte Sören

Kierkegaards vom Zirkus-Clown erinnern lassen, die jüngst auch Harvey
Cox und Joseph Ratzinger weitererzählt haben 2. Geschminkt, wie er
für seinen Auftritt ist, wird der Clown beim Ausbruch eines Feuers

im Zelt ausgeschickt, Hilfe zu holen und vor dem Übergreifen des Feuers

1 Dem Text, der am 15.12.1979 abgeschlossen wurde, liegt ein Vortrag auf
der Tagung des Männerrings des Bundes Neudeutschland in Nordkirchen vom
2.1.1975 zugrunde, auszugsweise abgedruckt in: Hirschberg 28 (1975) 82-93. Für
den Druck wurde er durchgearbeitet, ohne die These zu verändern. Diese Neufassung

diente als Grundlage eines Vortrags in der Kath. Akadmie in Bayern am
9.3.1980. Ein Teilabdruck erscheint in StdZ 106 (1981) H. 7.

Joachmin Lell verdanke ich den nachträglichen Hinweis auf einen Vortrag
von Gerhard Ebeling, Verstehen und Verständigung in der Begegnung der Konfessionen,

gehalten im Rahmen einer gleichlautenden Ringvorlesung an der Universität

Zürich im WS 66/67, in: ders., Wort und Glaube III, Tübingen 1975, 468-483.
2 Joseph Ratzinger, Einführung in das Christentum. Vorlesungen über das

katholische Glaubensbekenntnis (dtv 4094), München 1971, 13, mit Hinweis auf
Harvey Cox, Stadt ohne Gott?, Stuttgart-Berlin z1967, 265.



Verstehen und Verständigung 207

auf das Dorf zu warnen; je intensiver er mitzuteilen versucht, daß es

brennt, umso mehr erntet er Applaus und Gelächter, glaubt doch jeder,
daß es keineswegs tatsächlich brennt, sondern daß es sich um einen
glänzenden Werbetrick handelt. Erst als es zu spät ist und das Feuer schon
auf das Dorf übergegriffen hat, gehen den Zuhörern die Augen auf. Was

ist also, wenn ein Clown tatsächlich um Hilfe ruft Wovon hängt ab, daß

wir ihn richtig verstehen Jedenfalls ist Verstehen mehr als Erfassen einer
verbalen Mitteilung, es ist Erfassen einer Situation, einer Realität, einer

Person, ohne daß dieses Erfassen eindeutig aus den Worten allein erfolgt.
Es ist daher nicht zufällig, daß wir von Verstehen in sehr verschiedenen

Ebenen sprechen. «Verstehen und verstehen ist also zweierlei?»

fragt Kierkegaard völlig zu Recht :

«Es ist gleichzeitig zum Lachen und zum Weinen, sowohl alle diese

Versicherungen, das Höchste verstanden und begriffen zu haben, als
auch die Virtuosität, mit der viele in abstracto es darzustellen wissen,
in einem gewissen Sinne ganz richtig - es ist gleichzeitig zum Lachen
und zum Weinen, wenn man so zusieht, daß all dieses Wissen und
Verstehen gar keine Macht über das Leben der Menschen ausübt,
so daß dieses nicht entfernt ausdrückt, was sie verstanden haben,
sondern eher das Gegenteil davon» 3.

Verstehen in dem Sinn, über die für das Leben des Menschen wichtigen

und zentralen Dinge durchaus verständlich sprechen zu können,
ist demnach noch nicht Verstehen; erst die Realisierung der verständigen
Rede vom Höchsten ist eigentlich Verstehen.

Diese Ebene des Verstehens umfaßt unser Wort, wenn wir es darauf
anwenden, daß Menschen, etwa Liebende, «sich verstehen», womit mehr
als ein durch verbale Kommunikation erreichbares Verstehen gemeint
ist, innerhalb dessen verbales Verstehen letztlich überhaupt möglich ist.

Einem solchen Verstehen entsprechend, ist Verständigung in unserem

Zusammenhang nicht allein als verbale oder intellektuelle Bemühung

verstanden, sondern als Versuch, der uns im Ganzen betrifft,
hautnäher und unausweichlicher als jene oft angesprochene «Völkerverständigung»,

die wichtig ist, über die aber um so leichter zu sprechen ist, je
weniger wir sie alltäglich realisieren können, wie ja auch jene Solidarität
mit den «Unterdrückten» um so leichter angesprochen werden kann, je
weiter diese von uns entfernt sind. Verständigung meint dies auch, zuvor
aber das schwierige und nie endgültig gehngende, gleichsam alltägliche

3 Sören Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, II A a.



208 Verstehen und Verständigung

Bemühen um Verständigung, auch und gerade dann, wenn Verstehen so

schwer oder gar unmöglich erscheint oder tatsächlich ist.
Die Problematik von Verstehen und Verständigung zeigt sich, wenn

Menschen einander mit Worten nicht mehr erreichen können, wenn sie

miteinander nicht mehr sprechen können. Jeder dürfte hier seine

Erfahrungen gemacht haben, sowohl als Beobachter wie auch als Betroffener.
Wenn Partner einer Freundschaft und erst recht einer Ehe, wenn
Mitglieder einer Familie, aber auch einer Ordensgemeinschaft oder
Glaubensgemeinschaft wie der Kirche einander nicht mehr verstehen und mit
Worten nicht mehr erreichen können, stehen wir vor dem Problem, um
das es hier geht.

Kommunikationskonflikte dieser Art sind bis zu einem gewissen
Grad unvermeidlich und infolgedessen normal, da sie sich aus menschlichen

Entwicklungs- und Reifungsvorgängen ergeben. In diesem Sinne

normal sind daher vor allem Konflikte, die als Generationskonflikte
bezeichnet werden können. Wachstums-, Entwicklungs- und Reifungs-
«krisen» geben Anlaß zu der Annahme, daß sie sich überwinden lassen.

Nachhaltig erschwert und nicht selten unlösbar werden diese

Konflikte, wenn sie nicht nur in der Auseinandersetzung verschiedener
Positionen bzw. Generationen bestehen, die im Grunde in derselben Welt
leben, sondern darüber hinaus in einer grundlegenden Lebens- und Ver-
stehensdifferenz, die ebensowohl rationale wie emotionale Aspekte hat.
Diese Differenz ergibt sich vor allem, wenn die nachfolgende Generation

zugleich in eine andere Welt hineinwächst, die von der älteren
Generation, abgesehen von den wenigen Protagonisten, die sie mit
herbeigeführt haben, nicht mehr verstanden wird, es sei denn als Untergang,
als Katastrophe. In einem so verschärften grundlegenden Konflikt
befinden sich gegenwärtig viele, und das nicht zuletzt im Bereich christlichen

Glaubens, in dem verschiedene Weisen des Glaubensverständnisses
und auch der Glaubenserfahrung nebeneinander bestehen und nicht selten
miteinander im Widerstreit liegen. Es ist schon viel erreicht, wenn wir
ein Stück weit diese Auseinandersetzung verstehen und uns in ihr
miteinander zu verständigen suchen, wenn wir eine volle Übereinstimmung
verschiedener Verstehensweisen nicht mehr erreichen können. Sich in der

Auseinandersetzung um ein verschiedenes Welt- und Glaubensverständ-
nis aufgrund des einen Glaubens zu verstehen und miteinander zu
verständigen, muß unsere Aufgabe sein. Es versteht sich, daß diese

Auseinandersetzung nicht selten sehr schmerzlich ist, daß sie vor allem für die
schmerzlich ist, die sich immer mehr unterlegen und isoliert fühlen. Es ist



Verstehen und Verständigung 209

daher wohl mehr für die Vertreter einer nachwachsenden Position bzw.
Generation ein Trost, wenn folgende Erfahrung zutrifft:

«Dabei hatte ich Gelegenheit, eine, wie ich glaube, bemerkenswerte
Tatsache festzustellen. Eine neue wissenschaftliche Wahrheit pflegt
sich nicht in der Weise durchzusetzen, daß ihre Gegner überzeugt
werden und sich als belehrt erklären, sondern vielmehr dadurch, daß
ihre Gegner allmählich aussterben und daß die heranwachsende
Generation von vornherein mit der Wahrheit vertraut gemacht ist.»

Diese Aussage, die man wohl einem Theologen oder Geisteswissenschaftler,

nicht aber einem Naturwissenschaftler zutrauen würde - sie

stammt von Max Planck 4 -, dient uns in doppelter Hinsicht als Motto :

Einmal drückt sie eine generelle, also auch für die Theologie und sogar
für den Glauben zutreffende Erfahrung aus. Zum anderen aber ist sie

Veranlassung, unser Thema aus seiner besonderen theologischen
Zuspitzung herauszunehmen und als generelles Phänomen zu würdigen.
Wenn ein Wandel von Vorstellungen im Glauben verständlicherweise als

höchste Zuspitzung einer Krise erfahren wird, so ist diese Erfahrung
durchaus nicht auf den Glauben beschränkt, wie eine eingehendere

Würdigung des Wandels auch des naturwissenschaftlichen Verstehens

zeigen kann. Wenn wir nämlich Bedingungen und Weisen naturwissenschaftlichen

Verstehens und der Verständigung zwischen Anhängern und
Verfechtern verschiedener naturwissenschaftlicher Grundkonzeptionen
berücksichtigen und dadurch in den Stand gesetzt werden, menschliches
Verstehen am Modell naturwissenschaftlichen Verstehens unserer Zeit
besser zu verstehen, so besteht die Chance, daß wir ein wenig mehr
Verständnis für die Situation des Glaubens und der Theologie aufbringen.

I. WISSENSCHAFTSGESCHICHTLICHE PROBLEMATISIERUNG

NATURWISSENSCHAFTLICHEN VERSTEHENS

Erscheint uns menschliches Verstehen auf den ersten Blick als

unproblematisch, so gilt dies erst recht für naturwissenschaftliches
Verstehen, wenn wir unser Empfinden befragen. More geometrico, d. h.

mit mathematischer Klarheit und Einfachheit, Voraussetzungslosigkeit
und Sicherheit zu argumentieren, war durch und seit René Descartes

4 Max Planck, Wissenschaftliche Selbstbiographie, J. A. Barth-Verlag,
Leipzig 21948, 22.

14



210 Verstehen und Verständigung

(1596-1650) Kriterium der Wissenschaftlichkeit schlechthin. Nur
was sich more geometrico durchführen ließ und läßt, durfte und darf,
weitverbreiteten Positionen zufolge, bis heute den Anspruch auf den

Titel «Wissenschaft» erheben. Es versteht sich, daß unter dieser Voraussetzung

Theologie nicht Wissenschaft genannt werden darf, im Gegensatz

übrigens zu Descartes, der meinte, die Existenz Gottes sei zu beweisen

«mindestens ebenso gewiß, wie irgendein geometrischer Beweis es

sein kann »5.

Dieses der Wissenschaft als «Leitwährung» dienende Erkenntnisideal
«more geometrico» erschien in sich problemlos. Es schien die Klarheit
und Sicherheit zu gewährleisten, die zuvor von der Theologie geleistet
wurde, welche in sich selbst als klar, einfach und absolut wahr und
infolgedessen unwandelbar erschien, da ja Gott selbst absolut einfach,
wahr und unwandelbar ist. Wenn nicht alles täuscht, ist das naturwissenschaftliche

Erkenntnisideal als Säkularisierung dieser theologischen
Konzeption anzusehen ; es diente vor allem dazu, das Erbe theologischer
Legitimations- und Fundierungsaufgaben anzutreten, nachdem die

Befreiung von theologischen Legitimationen gelungen schien, deren es

bei Descartes selbst noch bedurfte, wenn für ihn die Existenz eines bösen

Geistes auszuschließen und die Existenz des «allgütigen Gottes»
anzunehmen ist 6. Erst in der Folge wurde dieser hermeneutische Zirkel
zwischen «Glauben» und «Wissen» aufgegeben zu Gunsten der Suche

nach einer more geometrico verfahrenden Universalwissenschaft, die

letztlich exklusive Legitimationsfunktionen wahrzunehmen hatte. Dies

zeigt sich nicht zuletzt darin, daß schon für Descartes die gesuchte
Universalwissenschaft dazu dient, daß «in den einzelnen Vorfällen des

Lebens der Verstand dem Willen vorschreibe, was zu wählen sei»7.

Inzwischen dürfte die optimistische Hoffnung bezüglich der Mathematik

als Universalwissenschaft nicht mehr ungetrübt sein. Denn gegen-

5 Vgl. René Descartes, Discours de la Methode IV, hg. v. L. Gäbe (PhB 261),
Hamburg 1964, 61. — Sachlich vgl. ders., Regulae ad directionem ingenii II, hg. v.
H. Springmeyer, L. Gäbe und H. G. Zekl (PhB 262a), Hamburg 1973, 7 ff. — Daß
und in welchem Maße Descartes' Versuche zur Begründung der Gewißheit in
Überwindung des sogenannten methodischen Zweifels seinem persönlichen Bedürfnis

nach Sicherheit zur Überwindung seines Unsicherheitsgefühls entspringen und
dienen, hat z. B. Wolfgang Rod, Descartes. Die innere Genesis des cartesianischen
Systems, München 1964, 29, vgl. 12, 54 f., deutlich gemacht.

6 René Descartes, Meditationes de prima philosophia I, hg. v. L. Gäbe

(PhB 250a), Hamburg 1959, 39; vgl. vor allem III und V, ebd. 61 fi. und 115 ff.
7 Ders., Regulae I, a. a. O. 5. - Hier, II, 5, ebd. 11, das folgende Zitat im Text.



Verstehen und Verständigung 211

über der Vorstellung, daß Arithmetik und Geometrie «allein mit einem

so reinen und einfachen Objekt umgehen, daß sie gar nichts voraussetzen,
was die Erfahrung unsicher machen wird», sind mindestens hinsichtlich
der Einfachheit des Gegenstandes beträchtliche Zweifel entstanden ; und
seit den Untersuchungen vor allem von Kurt Gödel ist eine Grundlagenkrise

in Logik und Mathematik entstanden, da «Mathematiker mit rein
mathematischen Methoden gezeigt haben, daß es mathematische Probleme

gibt, welche nicht mit dem Rüstzeug der rechnenden Mathematik
behandelt werden können» 8. Vollends in den Naturwissenschaften kann

von klar und einfach so nicht mehr die Rede sein. Das hindert allerdings
nicht daran, daß wir wohl immer noch von dieser neuzeitlichen
Einschätzung der Klarheit und Einfachheit von Mathematik und
Naturwissenschaften ausgehen, wie sie mindestens bis vor kurzem in der
Schule weithin verbreitet worden ist.

Die Korrektur des ursprünglichen Leitbildes naturwissenschaftlichen

Verstehens läßt sich mit jener Anekdote von Antoine de Saint-

Exupéry verdeutlichen, in der ein türkischer Astronom auf einem Kongreß

die Entdeckung eines Asteroiden mitteilte, ohne daß ihm geglaubt
wurde; erst als er Jahre später in einem europäischen Anzug, den zu
tragen inzwischen unter Todesstrafe vorgeschrieben worden war, seinen

Vortrag wiederholte, gaben ihm alle recht. Daß dies nicht nur eine gut
erfundene Geschichte ist, mag folgende Begebenheit zeigen: John
William Strutt Lord Rayleigh (1842-1919) reichte, als er bereits einen
Namen als Physiker erworben hatte, ein zufällig nicht namentlich
gekennzeichnetes Manuskript über einige Paradoxa in der Elektrodynamik

zum Druck ein, das als Arbeit eines Paradoxisten abgelehnt
wurde; als der Name auf dem Manuskript nachgetragen worden war,
wurde es mit weitschweifigen Entschuldigungen angenommen 9. Was

Exupéry nicht ohne Ironie zum Ausdruck gebracht hat, ist hier bitterer
Ernst : Ob eine naturwissenschaftliche Ansicht angenommen oder mindestens

diskutiert wird, hängt durchaus nicht allein an der sachlichen

Argumentation, sondern auch an verschiedenen anderen Umständen, so

etwa der Argumentationsweise (ob sie publikumswirksam ist) oder der

8 Hans Hermes, Aufzählbarkeit, Entscheidbarkeit, Berechenbarkeit, Berlin
21971, VI, zit. bei: Helmut Peukert, Wissenschaftstheorie — Handlungstheorie —

Fundamentale Theologie. Analysen zu Ansatz und Status theologischer Theoriebildung,

Düsseldorf (1976), 90.
9 Thomas S. Kuhn, Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen (1962,

4L970) (stw 25), Frankfurt 31978, 235 Anm. 10.



212 Verstehen und Verständigung

Person des Argumentierenden (ob er - aus welchen Gründen auch immer -
bekannt ist).

Es läßt sich also jene weithin stillschweigend vorausgesetzte Annahme

mit einem Fragezeichen versehen, als ginge es in den Naturwissenschaften

wie in der Wissenschaft überhaupt, die ja more geometrico
durchzuführen ist, «sachlich» bzw. «objektiv» zu; statt dessen geht es

freilich nicht «unsachlich» bzw. «subjektiv» zu, sondern «menschlich»,
und dies nicht im Sinne von «menschlich allzu menschlich» bei Friedrich
Nietzsche, sondern im Sinne von «durch die Konstitution des Menschen

bestimmt». Die neuzeitlich so wirksame Trennung von objektiv und
subjektiv ist aufzugeben zu Gunsten einer Betrachtungsweise, die auch die
Naturwissenschaften als vom Menschen betriebene und von seinen
Konditionen bestimmte Wissenschaften begreift. Als wesentlich für diesen

Aspekt hat sich in letzter Zeit die Forschergemeinschaft erwiesen, von
deren Entscheidung abhängt, was überhaupt als wissenschaftlich gelten
(Alchimie, Parapsychologie), was im Rahmen einer Wissenschaft untersucht

und wie methodisch vorgegangen werden kann.
Die Bestimmung der Naturwissenschaften durch die Konditionen des

Menschen läßt sich zunächst an der Möglichkeit «verfrühter Entdeckungen»

belegen 10. Verfrüht werden Entdeckungen genannt, die sich nicht
in der Zeit ihrer Entdeckung durchzusetzten vermögen, sondern u. U.
erst sehr viel später. Die bekannteste dieser verfrühten Entdeckungen
ist die Bewegung der Erde um die Sonne, die schon griechische
Astronomen gemacht haben, formuliert vor allem von Aristarch von Samos

(ca. 310-230 v. Chr.) ; statt dessen setzte sich das später von Hipparch
und vor allem von Ptolemäus (ca. 100-160 n. Chr.) formulierte geozentrische

System durch11. Anfänglich keineswegs unwidersprochen und nur
sehr zögernd fand Jahrhunderte später das Kopernikanische Weltbild
allgemeine Anerkennung. Die Beispiele verfrühter Entdeckungen ließen
sich mehren. Hingewiesen werden soll hier noch auf die Entdeckung der

Vererbungsgesetze durch Gregor Johann Mendel (1822-1884), die einige

Jahrzehnte später zum zweiten Mal entdeckt wurden, als sich einige

10 Gunther S. Stent, Verfrühtheit und Einzigartigkeit bei der wissenschaftlichen

Entdeckung, zit. nach der verkürzten Fassung in: Frankfurter Allgemeine
Zeitung 29.12.1971.

11 Vgl. Carl-Friedrich von Weizsäcker, Die Tragweite der Wissenschaft I :

Schöpfung und Weltentstehung. Die Geschichte zweier Begriffe, Stuttgart 31971,
96-106.



Verstehen und Verständigung 213

Aspekte der Biologie so weit geändert hatten, daß die Entdeckung
Resonanz finden konnte 12. Aufsehenerregender war, daß eine einschneidende

Entdeckung molekularer Grundlagen der Vererbung durch Oswald

Avary 1944 in ihrer Bedeutung nicht erkannt wurde 13.

Es ist also keineswegs unmittelbar einsichtig, welche Entdeckungen
tatsächlich als solche anerkannt und damit wegweisend werden, wie es

auch schwer zu ergründen ist, welche Umstände die Anerkennung von
Entdeckungen verhindern. Es können dies sehr äußerliche, in der Person
des Forschers liegende Gründe sein; vermutlich hängt die geringe Beachtung

der eben genannten Entdeckung an der persönlichen Zurückhaltung
ihres Entdeckers Avary. Wichtig dürften die massiven Widerstände der

Kollegenschaft sein, wenn eine vorherrschende Forschungsrichtung
durch eine Entdeckung gefährdet wird ; in dieser Situation ist es möglich,
daß ein Forscher seine wissenschaftliche Reputation aufs Spiel setzt, wenn
er auf seiner Entdeckung besteht, wie dies für die Entdeckung der

Anlagerung von Gasen an festen Oberflächen durch Michael Polanyi (um 1914)

geschah; diese Entdeckung wurde erst Jahrzehnte später gewürdigt. Im
Rückblick äußert dieser Forscher, daß die Anerkennung seiner Entdek-
kung zunächst gar nicht möglich war :

«Zu jeder Zeit muß es eine allgemein vorherrschende wissenschaftliche

Sicht von der Natur der Dinge geben, in deren Licht die
Forschung von den Mitgliedern der wissenschaftlichen Welt gemeinsam
ausgeübt wird. Die strenge Mutmaßung, daß jeder Augenschein, der
zu dieser Sicht in Widerspruch steht, falsch sei, muß gelten. Ein
derartiger Augenschein muß auch dann ignoriert werden, selbst wenn
das nicht vertretbar ist, in der Hoffnung, daß er sich als falsch oder
irrelevant herausstellen werde. »

Man wird also hier von einer solchen wissenschaftlichen Überzeugung
sprechen müssen, wie sie anderweitig als Glaubensüberzeugung zu

qualifizieren ist, insofern ein Forscher bis zum äußersten dieser seiner
wissenschaftlichen Überzeugung verpflichtet ist, da auf ihr die Förderung
wissenschaftlicher Erkenntnis beruht.

Erst in extremen Situationen kann diese Überzeugung aufgegeben
werden, und das nur aufgrund einer «Konversion» 14 zu einer neuen
wissenschaftlichen Überzeugung. Den Wechsel zu einer solchen neuen Kon-

12 Gunther S. Stent, a. a. O.
13 Ebd. - Hier auch die folgenden Mitteilungen und das folgende Zitat im Text.
14 Thomas S. Kuhn, a. a. O. 162. - Hier auch die folgenden Belege im Text.



214 Verstehen und Verständigung

zeption hat Max Planck in dem eingangs genannten Zitat ausgedrückt,
zugleich aber die Unmöglichkeit, daß ihn jeder mitvollziehen kann (162).
Die Erfahrung Plancks ist ihrerseits ja nicht singulär, hat doch ganz
ähnlich Charles Darwin (1809-1882) festgestellt, er erwarte «keineswegs
auch die Zustimmung solcher Naturforscher, deren Geist von Tatsachen

erfüllt ist, die sie jahrzehntelang von einem entgegengesetzten Standpunkt

aus ansahen»; er sehe aber vertrauensvoll in die Zukunft, denn:

«Junge, aufstrebende Naturforscher werden unparteiisch die beiden

Seiten der Frage prüfen können» (162).

Aus einer Fülle vergleichbarer Erfahrungen hat Thomas S. Kuhn in
seiner Studie «Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen» eine

wissenschaftshistorisch belegte These zur Wissenschaftstheorie

zusammengetragen, die eine intensive Diskussion ausgelöst hat. Sie geht davon

aus, daß in den Naturwissenschaften eine bestimmte Grundkonzeption
unbestritten übernommen und als Voraussetzung weiterer Forschung

angenommen wird, wenn sie sich erst einmal durchgesetzt hat. Erst
wenn eine solche Grundkonzeption an ihre Grenzen stößt, weil sie eine

hinlängliche Zahl von fundamentalen Widersprüchen nicht mehr
auflösen kann, haben Versuche einer Neukonzeption eine Chance. Ist
eine Neukonzeption vorgeschlagen, entsteht eine heftige Diskussion.
Ob sie sich dann durchzusetzen vermag, hat eine Reihe in sich sehr
verschiedener Gründe. Neukonzeptionen vermochten nach Kuhn nur
Forscher zu entwickeln, die noch jünger sind oder noch nicht sehr lange
in dem betreffenden Gebiet arbeiteten (103, 162, 177); wer zuviel in eine

bestimmte Forschungskonzeption investiert hat, kann an den Grundlagen

seiner Forschung nicht mehr rütteln.
Innovationen, die zunächst und nicht selten für lange Jahre auf

heftige Widerstände stoßen, werden auch in anderen Wissenschaften
meist von jungen Forschern angestoßen, wie sich etwa für die
Nationalökonomie zeigen läßt15. Daß es sich hier um ein durchgängiges Phänomen

handeln dürfte, haben instruktive Untersuchungen von Herbert
Schöffler über die Reformation gezeigt16 : An der neuen, von keiner
Tradition geprägten oder belasteten Universität Wittenberg mit einem

durchweg äußerst jungen Lehrkörper - Philipp Melanchthon hielt mit

15 Ludwig Mises, Grundprobleme der Nationalökonomie, Jena 1933, 171.

Für diesen Hinweis danke ich Karl Homann.
16 Herbert Schöffler, Wirkungen der Reformation. Religionssoziologische

Folgerungen für England und Deutschland, Frankfurt 1960, 105-188, hier bes.
130 f., 123.



Verstehen und Verständigung 215

21 Jahren seine Antrittsvorlesung über die Neuordnung der Studien! -
war die Reflexion theologischer Neuansätze möglich, die sich dann als

grundlegend erweisen und durchsetzen sollten, während die theologischen

Gegner vor allem an altehrwürdigen Fakultäten wie Köln, Löwen
und Paris durchweg sehr viel älter, nämlich an 60 Jahre alt waren.
Durch diese Hinweise kann die These, daß grundlegende Innovationen in
den Naturwissenschaften von jüngeren Forschern vorgelegt werden,

nachhaltig erhärtet werden.
Welche Erfahrungen mit solchen grundlegenden Neuformulierungen

verbunden sind, läßt sich bei Albert Einstein ersehen: «Es war, wie wenn
einem der Boden unter den Füßen weggezogen worden wäre, ohne daß

sich irgendwo fester Grund zeigte, auf den man hätte bauen können » (96).

Gelang eine Neuformulierung wie bei Nikolaus Kopernikus (1473-1543)
oder Einstein, waren diese Hypothesen zunächst nicht nur völlig
ungewohnt, sondern auch noch vielfach ungesichert; oft folgten erst sehr viel
später Interpretationen der Wirklichkeit aufgrund der gelieferten Theorie,
die den Charakter empirischer Bestätigung der Theorie tragen und damit
zu ihrer Durchsetzung beitrugen. Es geht daher auch in den Naturwissenschaften,

wie Kuhn formuliert, nicht einfach um Beweis und Irrtum:
«Die Übertragung der Bindung von einem Paradigma auf ein anderes
ist eine Konversion, die nicht erzwungen werden kann. Lebenslanger

Widerstand, besonders von solchen, deren produktive Laufbahn
sie einer älteren Tradition normaler Wissenschaft verpflichtet hat,
ist keine Verletzung wissenschaftlicher Normen, sondern ein Hinweis
auf das Wesen der wissenschaftlichen Forschung selbst. Der Ursprung
des Widerstands ist die Gewißheit, daß das ältere Paradigma letztlich
alle seine Probleme lösen werde, daß die Natur in die vom Paradigma
gelieferte 'Schublade' hineingesteckt werden könne. Zwangsläufig
erscheint diese Gewißheit zu Zeiten von Revolutionen als starrköpfig
und töricht, wie sie es mitunter auch wirklich wird. Aber sie ist mehr
als dies. Die gleiche Gewißheit ist es, welche die normale oder
rätsellösende Wissenschaft möglich macht» (162).

Ernst gemeint ist es daher, wenn Kuhn von einem «Glauben» (168)

spricht, mit dem eine wissenschaftliche Grundüberzeugung festgehalten
wird. Wird dieser naturwissenschaftliche «Glaube» erschüttert und
infolgedessen die Suche nach einer neuen Gestalt dieses Glaubens
erforderlich, entsteht eine Phase tiefgreifender Verunsicherung analog zu
einer «Glaubenskrise» im theologischen Sinn. Erst nach der Überwindung
dieser Phase breitet sich die Erfahrung aus, wieder festen Grund gefunden
zu haben, verbunden mit einer grundlegenden Änderung der Sichtweise.



216 Verstehen und Verständigung

Eine solche Änderung der Sichtweise hat im Gefolge des Kopernikus
vor allem Galileo Galilei (1564-1642) formuliert. Wenn wir unsere gängige
Auffassung dieses Vorgangs rekapitulieren, so haben wir den Eindruck,
als hätte Galilei für jedermann einsichtig seine Thesen formuliert, so daß

es nur Dummheit oder Böswilligkeit sein kann, wenn von ihm verlangt
wird, seine Aussagen zurückzunehmen. Wäre freilich das heliozentrische
Weltbild so einfach einsehbar gewesen, hätte es sich Jahrhunderte zuvor
schon durchsetzen müssen. Erst post festum läßt sich sagen, daß und wie
sehr Galilei im Recht war. Daß es zum Konflikt zwischen kirchlichen
Institutionen und Galilei kam, lag sowohl an pointiert formulierten
Aussagen Galileis als auch an einer veränderten Situation der Kirche;
denn es war nach Carl-Friedrich von Weizsäcker eben nicht so, daß

Galilei «eine klar erkennbare wissenschaftliche Wahrheit gegen
mittelalterliche Rückständigkeit verteidigte. Die Dinge lagen eher umgekehrt :

er konnte nicht beweisen, was er behauptete, und die Kirche seiner Zeit
-war nicht mehr mittelalterlich » 17. Man wird die überzogene Position der
Kirche keineswegs für richtig erklären können, sie aber historisch als

offensichtlich unrichtig und unrecht beurteilen und damit die Kirche
selbst verurteilen zu wollen, ist so einfach nicht möglich.

Wie nicht anders zu erwarten, hat die These von Kuhn heftigen
Widerspruch gefunden 18. Sie soll hier auch nicht kanonisiert werden.
Selbst wenn man den bei Kuhn tragenden Begriff des Paradigmas so

heftig kritisiert hat, daß Kuhn sich zu Präzisierungen entschlossen hat19,
und wenn man den Fortschritt der Wissenschaft nicht revolutionär,
sondern evolutionär interpretieren will, wie dies in einer im Ganzen nicht
recht verständlichen Gegnerschaft zu Kuhn bei Stephen Toulmin
geschieht 20, bedeuten doch die Materialien Kuhns und anderer eine

17 Carl-Friedrich von Weizsäcker, a. a. O., 113, mit Hinweis auf eine
fortschreitende Reduktion der Freiheit des Denkens in der Kirche. Vgl. Walter
Brandmüller, Der Fall Galiläi - ein Konflikt Naturwissenschaft und Kirche?, in: StdZ
Bd. 182 (1968) 333-342, 399-411.

18 Vgl. Werner Diederich (Hg.), Theorien der Wissenschaftsgeschichte.
Beiträge zur diachronen Wissenschaftstheorie (Theorie-Diskussion), Frankfurt
1974 (Lit.); Jürgen Mittelstrass, Prolegomena zu einer konstruktiven Theorie
der Wissenschaftsgeschichte, in: ders., Die Möglichkeit von Wissenschaft (stw 62),
Frankfurt 1974, 106—144. Vgl. ferner die anschließend genannte Literatur.

19 Vgl. dazu das Nachwort Kuhns zur 2. Aufl., a. a. O. 186-221, sowie dessen
Aufsatz: Neue Überlegungen zum Begriff des Paradigma (1974), in: ders., Die
Entstehung des Neuen. Studien zur Struktur der Wissenschaftsgeschichte (stw 236)
Frankfurt 1978, 389-415.

20 Stephen Toulmin, Menschliches Erkennen I: Kritik der kollektiven
Vernunft, Frankfurt 1978.



Verstehen und Verständigung 217

grundlegende Umakzentuierung bisheriger Vorstellungen vom Fortgang
der Wissenschaft. Insbesondere die wissenschaftsgeschichtlichen
Beispiele für die Bedeutung von Forschergemeinschaften für den Fortgang
der Wissenschaft zwingen zu der Konsequenz, daß dieser Fortgang nicht
allein durch logische und mathematische Operationen erfolgt. Für unseren

Zusammenhang ist wesentlich nicht so sehr die als Apologie diskreditierbare

Rückfrage an heutige Positionen der Wissenschaftstheorie, mit
welchem Recht sie der Theologie den Charakter einer Wissenschaft

absprechen; wesentlich ist vielmehr die Frage, welche Konsequenzen sich

aus diesen Materialien für ein theologisches Glaubensverständnis ergeben

21, wenn die Geschichtlichkeit des Glaubens und der Theologie als

höchst problematisch empfunden werden. Inzwischen kann auch die
Geschichtlichkeit naturwissenschaftlichen Verstehens als eines von der

Generationenfolge abhängigen Verstehens nicht mehr übersehen werden.

Früher als für die Naturwissenschaften ist für den Glauben und die

Theologie die Frage unabweisbar geworden, ob mit Kategorien wie

«klar, einfach und unwandelbar» die inzwischen erfahrbar gewordene
Realität des Glaubens hinlänglich interpretiert werden kann.

Resümieren wir diese kurzen Hinweise, so ergibt sich folgendes:
die Schule, aber nicht weniger das normale Durchschnittsbewußtsein
vermitteln immer noch den Eindruck, als seien mindestens die
Naturwissenschaften in sich klar und einsichtig, wovon die Lehrbücher zeugen,
die ja den Anschein der Problemlosigkeit erwecken 22. Auch ist die

Vorstellung verbreitet, daß unter der Annahme einer Trennung von «Glauben»

und «Wissen» sich Wissenschaft exklusiv durch «rationale»
Argumentationsverfahren, wenn schon nicht durch experimentelle
Verifikationsmöglichkeiten bestimmen lasse. Mehr als bisher, etwa durch Karl
Poppers Hinweis auf den von ihm irrational genannten «Glauben an die

Vernunft» 23, sind durch die vorherigen Beobachtungen diese Ansichten

grundlegend zu revidieren. Auch nicht zuletzt die Naturwissenschaften
schreiten nicht fort nach einem Modell in sich klarer und einfacher
Wissensschritte. Das sich seit Descartes durchhaltende Konzept more
geometrico verfahrender Wissenschaft ist eher einer Hoffnung des

Menschen entsprungen, wie es auch letztlich mehr von einem Glauben getra-

21 Helmut Peukert, a. a. O. 134-144.
22 Thomas S. Kuhn, Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, bes. 149 ff.
23 Karl R. Popper, Die offene Gesellschaft und ihre Feinde II, München

"1975, 284.



218 Verstehen und Verständigung

gen ist; dabei darf nicht übersehen werden, daß die Klarheit und
Einfachheit und die aus ihr erwachsende Sicherheit in den Jahrhunderten
zuvor Charakteristika jener Theologie gewesen sind, die menschliches

Welt- und Selbstverständnis begründete. Wir gehen nicht fehl in der

Annahme, daß eine solche Art Glaubens- und Hoffnungsgewißheit sich

in dieser neuzeitlichen Konzeption von Wissenschaft ausdrücken.
Freilich gilt es zu sehen, daß auch diese «Hoffnung» und dieser «Glaube»

mindestens gegenwärtig nicht mehr unangefochten ist.
Die Verunsicherungen, die im Heraufziehen neuzeitlich-naturwissenschaftlichen

Verstehens für ein Verständnis christhchen Glaubens
entstanden sind und als Argumente gegen diesen Glauben verwandt wurden,
lassen sich damit als Probleme dieses neuzeitlichen Verstehens selbst

erkennen. Es besteht keine Möglichkeit mehr, Schwierigkeiten dieser Art
allein dem Glaubensverständnis anzulasten.

Es liegt auf der Hand, daß die zuvor skizzierten Aspekte fern aller

apologetischen Absicht für den Glauben und die Theologie von erheblicher

Bedeutung sind. Daß die neuzeitlichen Umorientierungen des

WeltVerständnisses nicht nur im politischen und weltanschaulichen
Bereich, sondern auch im naturwissenschaftlichen Bereich, den man
doch für erschütterungsfrei gehalten hatte, erfolgen, weist auf ein
Strukturmoment menschlichen Lebens, Erfahrens und Verstehens überhaupt
hin. Daß diese Umorientierungen den Glauben vor erhebliche Schwierigkeiten

stellen, erfahren wir gegenwärtig allenthalben. Die Kenntnis
entsprechender Schwierigkeiten auch im naturwissenschaftlichen Verstehen
kann eine Hilfe sein, in Umorientierungen erfahrene Orientierungslosigkeit

des Glaubens besser zu verstehen.

II. VERSTEHEN UND VERSTÄNDIGUNG

ANGESICHTS DER GESCHICHTLICHKEIT DES GLAUBENS

A. Beispiele geschichtlichen Versagens

Zu den fundamentalen, als besonders problematisch empfundenen
Erfahrungen der Neuzeit gehört die Geschichtlichkeit, bringt sie doch
allenthalben bisher unbewältigte Legitimationsprobleme mit sich. Als
äußerst problematisch ist diese Erfahrung der Geschichtlichkeit aber für
den christlichen Glauben empfunden worden, da vom Glauben absolute

Endgültigkeit und Unüberholbarkeit angenommen wurde. Nach Lösungs-



Verstehen und Verständigung 219

versuchen anhand der Annahme einer «Übergeschichtlichkeit» des Glaubens

sucht man inzwischen vielfach einen unwandelbaren «Kern» von
einer wandelbaren, geschichtlich sich ändernden Schale, Form oder
Gestalt zu trennen. Seit sich diese Annahme gleichfalls als problematisch
erkennen läßt, ergeben sich neuerdings fundamentale Probleme für das

Selbstverständnis des Glaubens.

Die Erkenntnis der fundamentalen Geschichtlichkeit des Menschen

und damit des Glaubens wurde darin als Bedrohung erfahren, daß sie

als Relativismus erschien, der keinen Ausweg zuließ. Nicht zuletzt
deswegen wurde die Geschichtlichkeit für den Glauben zurückgewiesen,
nachdem sie als Argument gegen ihn verwandt worden war. Erst nach der

spezifisch neuzeitlichen Erfahrung und Erkenntnis der Geschichte
wurde die Ablehnung der fundamentalen Geschichtlichkeit überhaupt
möglich und zugleich besonders problematisch. Damit konnten
grundlegende Aufgaben des Glaubens, sich jeweils in einer geschichtlich sich
wandelnden Situation zu realisieren, nicht entsprechend wahrgenommen
werden. Um die in geschichtlicher Umorientierung auftretenden
Schwierigkeiten zu verstehen und eine Verständigung zu fördern, sollten die

voraufgegangenen Überlegungen zum naturwissenschaftlichen Verstehen

dienen. Sie bieten somit eine Fohe für die zu charakterisierenden

Beispiele in Geschichte und Gegenwart, in denen fundamentale Verste-
hens- und Verständigungsaufgaben gestellt waren und sind.

Die naturwissenschaftlichenVerstehensprobleme verdeutlichen auch,
daß fundamentale Verstehensprobleme in Phasen notwendiger
Neuorientierung auch dann auftreten, wenn schuldhaftes Versagen mit
Sicherheit ausgeschlossen ist; die folgenden Beispiele lassen deswegen
keine Rückschlüsse auf ethisch zurechenbares Versagen zu.

7. Zum Ritenstreit

Als paradigmatisch für fundamentale Probleme des Verstehens und
für das Scheitern einer Verständigung kann der Ritenstreit angesehen

werden, der anläßlich der Vermittlung christlichen Glaubens in China im
17. und 18. Jh. entstanden war 24; in ihm ging es nicht einfach um eine

«Akkomodation» (so die bisher übliche Benennung), nämlich um eine

«Angleichung» von christlichem Glauben und chinesischer Kultur, son-

24 Vgl. den instruktiven Überblick bei Klans Schatz, Inkulturationsprobleme
im ostasiatischen Ritenstreit des 17./18. Jhs. in: StdZ 104(1979) 593-608 (Lit.!).



220 Verstehen und Verständigung

dern vielmehr um eine «Inkulturation», nämlich die Gestaltung christlichen

Glaubens in einer ihm bislang völlig fremden Kultur.
Mit der Chinamission sah sich der christliche Glaube erstmalig seit

der Antike einer alten und hochentwickelten und zugleich völlig anderen

und durch keine Tradition mit ihm verbundenen Kultur gegenüber, die

sich als dem Christentum keineswegs unterlegen empfand, sondern ihm
wie allem Fremden abweisend entgegentrat. Damit war eine neue
Konstellation gegeben, die den christlichen Glauben zudem in einer
problematischen inneren Situation betraf, nämlich zugleich mit dem Wachsen

der bekannten Welt nach außen durch die Entdeckungen bislang
unbekannter Kontinente mit den Folgeproblemen der Reformation beschäftigt

zu sein, die eine innere Spaltung der Christenheit des Abendlandes
bedeutete. Daß der Übergang aus den aramäisch-alttestamentlichen
Anfängen in griechisch-hellenistische Sprach- und Lebensform 25 heftige
Auseinandersetzungen gebracht hatte, von denen die Apostelgeschichte
verschiedentlich Zeugnis gibt (vgl. z.B. das Apostelkonzil, Apg 15), wurde
nach ihrer Überwindung nicht mehr entsprechend wahrgenommen. Die
Übersetzung aus dem als Weltsprache fungierenden Griechisch in andere

für die Verkündigung des Glaubens wichtige Sprachen war in der alten
Kirche eine Selbstverständlichkeit, wie die verschiedenen Liturgien und

Bibelübersetzungen belegen ; so kann es nicht überraschen, daß es in dieser

frühen Zeit auch eine Bibelübersetzung in eine germanische Sprache
gegeben hat, nämhch durch den westgotischen Bischof Ulfila (311-388).
Das Lateinische erreichte als Kirchensprache Rom von Nordafrika her
erst im Laufe des 4. Jhs. ; zuvor war auch in Rom das Griechische üblich,
in dem Paulus auch seinen Brief an die Römer abgefaßt hat. Erstmalig
mit der Missionierung des Westens, der Kelten und der Germanen von
Italien aus, wurde nicht mehr die Volkssprache für Liturgie und Schrift
verwendet, sondern die zuvor durch die Römer verbreitete lateinische

Sprache, die im Frankenreich als alleinige Schriftsprache auch im
weltlichen Bereich verwandt wurde 26. Nachdem die in der Reformation
aufgekommene Auffassung von der alleinigen Zulässigkeit der
Volkssprache im Tridentinum zurückgewiesen war, konnten weder im Mittel-

25 Dieser Übergang wird inzwischen nicht selten mit der simplifizierenden
Chiffre « Hellenisierung » als Abfall vom hebräisch-biblischen Ursprung gewertet.

26 Josef Andreas Jungmann, Missarum Sollemnia. Eine genetische Erklärung
der römischen Messe, I, Wien 41958, 107; hier auch der Hinweis, daß deutsche
Kleriker sich dagegen verwahrten, daß bei der Slawenmission die römische Messe
in slawischer Sprache gehalten wurde.



Verstehen und Verständigung 221

alter vorhandene Bibelübersetzungen noch gegen dessen Ende entstandene

Übersetzungen des Missale in die jeweiligen Landessprachen - von
wenigen Ausnahmen abgesehen - zum Zuge kommen 27 ; Alexander VII.
hatte 1661 das Verbot einer Übersetzung des römischen Missale ins
Französische ausgesprochen 28, das noch 1857 durch Pius IX. erneuert
worden ist, ohne daß allerdings dieses Verbot ernstlich urgiert wurde 29.

Auf diesem Hintergrund ist also der Ritenstreit zu würdigen: Die
«römische» Kirche sah sich durch ihre Infragestellung seitens der
Reformation zu intensiven Konsolidierungsbemühungen gezwungen, die fraglos

von wesentlicher Bedeutung waren für die Besinnung auf die
Sendung der Kirche, die aber doch auch einen Verlust an
Realisierungsmöglichkeiten mit sich brachten, konnte doch der Versuch einer
landessprachlichen Liturgie nun als «Protestantisieren» angesehen werden;
diese wohl unvermeidliche Engführung ist ihrerseits zu sehen im Horizont

der viel fundamentaleren Isolierung der «lateinischen» Kirche durch
das Schisma von Ost- und Westkirchen im Jahre 1054. War somit die

westliche, römische Gestalt der katholischen Kirche nach dieser Trennung

entstanden und aus der fruchtbaren Spannung mit östlicher Denk-
und Lebensweise entlassen, so erschien nach der Kirchenspaltung durch
die Reformation die Verteidigung dieser westlichen, römischen Lebensform

prinzipiell notwendig.
Daher bedeuteten die Anfragen durch eine von Rom her erfolgte

fernöstliche Mission zugleich fundamentale innere Anfragen, so sehr sie

sich zunächst als äußere Anfragen interpretieren ließen; daß bereits im
hohen Mittelalter eine Mission bis nach China gekommen war, scheint

zu Beginn der neuzeitlichen Mission völlig vergessen worden zu sein. Wenn
seit der Übernahme des Lateinischen im weströmischen Reich ein faktisches

Junktim zwischen christlichem Glauben und lateinischer Kultur
bestand, das wegen der Unterlegenheit anderer Völker die Vermittlung
christlichen Glaubens in dieser Ausprägung ermöglichte und sich bis hin
zur kolonialisierenden Mission in Lateinamerika fortsetzen ließ, so wurde
eben dieses - inzwischen also prinzipiell gewordene - Junktim nun ernsthaft

in Frage gestellt.

27 Ebd. 190; vgl. 219. Daß die Übersetzung des lateinischen Meßkanons erst
an der Wende zum 20. Jh. vom Index abgesetzt wurde, vermerkt Hans Küng,
Wahrhaftigkeit. Zur Zukunft der Kirche, Wien 51968, 41.

28 Josef Andreas Jungmann, a. a. O. 189.
29 Ebd. 214.



222 Verstehen und Verständigung

Daß die fernöstliche Mission in China völlig neue Wege erforderlich
machte, war somit eine fundamental neue These ; sie ist bereits von einem
der ersten Jesuiten, der sich um die Organisation und das Konzept der
Asienmission höchst verdient gemacht hat, von Alessandro Valignano
(1539-1606) formuliert worden: «Der einzige Weg, dort (sc. in China)
einzudringen, wird völhg anders sein als der in sämtlichen Missionen
dieser Länder bisher benutzte Weg» 30. Dieser Weg, den dann der eigentliche

Gründer der Chinamission, Matteo Ricci (1552-1610) beschritt,
bestand darin, die Teilnahme an den Riten der Totenehrung und an der

Ehrung des Konfuzius letztlich nicht als religiöse, sondern als konventionelle

Riten anzusehen und ihre Ausübung trotz aller Vorbehalte mindestens

vorläufig für die Chinesen zu gestatten, die für den christlichen
Glauben gewonnen werden konnten (daher Ritenstreit) ; die wahre

Bedeutung dieses Weges aber bestand in einer fundamentalen Umsetzung
christlichen Glaubens in chinesische Denk- und Lebensform. Diesen von
Jesuiten trotz zum Teil heftiger interner Diskussionen seit 1583 beschrit-
tenen Weg lehnten Missionare der Bettelorden, die seit 1631 gleichfalls
nach China kamen, durchweg als zu weitgehend strikt ab, so wenig sie

eine gewisse Verwendung chinesischer Sprache und Vorstellungen für
die Verkündigung für unvermeidlich hielten. Der sich aus diesem

entgegengesetzten Ansatz entwickelnde heftige Streit führte 1704, 1715 und
1742 zu einem Verbot der jesuitischen Praxis. Die Aufhebung dieses

Verbotes 1939 31 änderte freilich nichts mehr daran, daß die Chinamission
durch die Verbote im 18. Jh. eine schwerwiegende Beeinträchtigung
erfahren hat, so wenig sich die These halten läßt, daß ohne diese
Verbote der Chinamission seinerzeit ein umfassender Erfolg beschieden

gewesen wäre.
Für unsere Frage nach dem theologischen Verstehen auf dem Hinter-

30 Zit. nach George H. Dunne, Das große Exempel. Die Chinamission der
Jesuiten, Stuttgart 1965, 28. - Vgl. hierzu die kritische Rezension von Benno M.
Biermann, in: Zs. f. Missions- und Religionswissenschaft 46(1962)296-302;
51 (1967) 381-383. Zur Darstellung von Seiten der Dominikaner vgl. ders., Die
Anfänge der neueren Dominikanermission in China, Münster 1927. — Über die bei
Schatz, a.a.O., genannte Lit. hinaus vgl.: Jacques Gernete, La politique de
conversion de Matteo Ricci en Chine, in: Archives de Sc. Sociales des Religions
18 (1973) Nr. 36, 71-86; Petrus Nemeshegyi, Versuch über die Einkulturierung
des Christentums in Asien. Neue Aspekte des theologischen Pluralismus, in:
Internationale Theologenkommission (Hg.), Die Einheit des Glaubens und der theologische

Pluralismus, Einsiedeln 1973, 180-203.
31 George H. Dunne, a. a. O. 364, 367 f.



Verstehen und Verständigung 223

grand allgemein menschlicher Verstehensproblematik, wie sie am
Beispiel naturwissenschaftlichen Verstehens demonstriert wurde, lassen

sich vor allem zwei Gemeinsamkeiten benennen : Einmal wurde sehr früh
die Annahme formuliert, daß abweichend von dem bisher auch in der
Asienmission beschrittenen Weg (Indien, Japan) in China nun anders

vorzugehen sei. Woher läßt sich diese Annahme begründen, daß es nun
nötig ist, für die Verkündigung christlichen Glaubens sich grundlegend
chinesischer Äquivalente christlicher (lateinischer) Benennungen sowie

chinesischer Lebensformen zu bedienen und von hierher christlichen
Glauben zum Ausdruck zu bringen, statt die Differenzen dieses Glaubens

zum Chinesischen hervorzuheben und dementsprechend eher die Neuheit
des christlichen Glaubens gegenüber chinesischer Kultur herauszustellen

Ist dieses Konzept über jeden Zweifel nachweisbar erhaben gewesen?
Handelt es sich hier um eine bahnbrechende Annahme? Wie immer ist
post festum diese Frage sehr viel leichter zu entscheiden. Und - damit
zusammenhängend - läßt sich als weitere Parallele auffassen, daß wie in
den Naturwissenschaften und anderen Bereichen fundamentale Neuansätze

von solchen entworfen werden, die aus welchen Gründen auch
immer erst kürzere Zeit in dem betreffenden Gebiet tätig waren ; denn der

erst 1540 bestätigte Jesuitenorden, der noch keine traditionsreiche
Vergangenheit hatte, beschritt wenige Jahrzehnte später in China Wege, die

die viel älteren und auch in der Mission traditionsreichen Bettelorden
meinten ablehnen zu müssen. Es scheint die Annahme berechtigt, daß

der noch unbelastete Jesuitenorden trotz großer Schwierigkeiten und
anhaltender Diskussionen sich im Grunde für eine tatsächliche chinesische

Ausprägung christlichen Glaubens entscheiden konnte, daß er auch

in Indien eine möglicherweise zu weit gehende Einwurzelung versuchte,
während er in Japan nach anfänglichem Optimismus ein Stück weit
zurückhaltender verfuhr. Sicher ist zu berücksichtigen, daß es zwischen

der japanischen und der chinesischen Jesuitenmission schwere Spannungen

und Auseinandersetzungen gab; nicht unerheblich dürften für das

Entstehen dieser Spannungen die Differenzen zwischen Portugiesen und

Spaniern gewesen sein, die im Gefolge des entstehenden Nationalismus
immer stärker geworden waren. Verhängnisvoll wurde dann aber erst,
daß neben Versuchen jesuitischer Chinamission nun die Bettelorden mit
ihren Bemühungen traten, für die sie sich vor allem durch ihre
lateinamerikanischen und philippinischen Missionen qualifiziert glaubten, so

daß sie auch jetzt die Kultur und Sprache des betreffenden Landes
hintanstellten gegenüber einer weitgehenden Vermittlung dieses Glaubens



224 Verstehen und Verständigung

in lateinischer Denk- und Lebensweise, und dies gegebenenfalls unter
dem militärischen Druck des Königs von Spanien 32.

Als Beleg dafür, daß sie als ältere Orden bereits sehr festgelegt

waren, kann angeführt werden, daß die Franziskaner wenige Jahrzehnte
nach der Anerkennung ihrer Regel 1223 um 1300 anders verfahren sind ;

damals nämlich wurde durch Johannes von Montecorvino (1247-1328),
den ersten Bischof des späteren Peking, die Mission auf dem Landweg
in das damals von den Mongolen besetzte China vorangetrieben und im
Zusammenhang damit auch eine mongolische Meßliturgie verwandt33.

Daß der Weg der Jesuiten trotz seiner Problematik und
Korrekturbedürftigkeit im Grunde richtig gewesen wäre, konnte seinerzeit nicht
schlüssig und unbezweifelbar bewiesen werden. Da er keine Annahme

fand, muß er als eine «verfrühte» Entdeckung angesehen werden. Daß

sich in diesem Streit zwei grundsätzlich verschiedene Konzepte
gegenüberstanden, ist eindeutig; und daß sich beide Parteien ohne Verständnis

und ohne gebührende Versuche zur Verständigung gegenüberstanden,
ist ebenso deutlich. Und daß Rom, von den Bettelorden angerufen, gegen
die Riten entschied (1645) und dann, von den Jesuiten angerufen, auf
Grund der Erklärung, die Riten seien rein zivil, diese erlaubte (1656), um
sie dann erst später endgültig zu verbieten 34, zeigt, wie schwer eine

Entscheidung überhaupt war. Dabei dienten auch für die 1622 gegründete

Missionskongregation «De propaganda fide», die sich später auf die

Seite der Ritengegner schlug, die Maxime, die Riten, Gebräuche und
Sitten der Völker nicht zu ändern, «sofern diese nicht ganz klar gegen
Glauben und Sitten sind» 35. Aber gerade darin liegt die Schwierigkeit,
diese Entscheidung zu treffen, was in concreto gegen Glauben und
Sitte ist und was nicht.

2. Die Auseinandersetzungen um reformkatholische Bemühungen: Anti-
modernismus und Modernismus

Nach dem Ritenstreit können die Auseinandersetzungen zwischen

«Modernismus» und «Antimodernismus» zu Beginn dieses Jahrhunderts
die Verstehensproblematik verdeutlichen. Während der Ritenstreit
durch eine Begegnung mit einer anderen Kultur sozusagen nach außen

32 Ebd. 288.
33 LThK2 11,1065.
34 Ebd. VIII,1323.
35 Klaus Schatz, a. a. O. 596.



Verstehen und Verständigung 225

gerichtet war, ging es nun um den Versuch im Inneren der Kirche, vom
christlichen Glauben her eine Öffnung zur Welt vorzunehmen und
zugleich wissenschaftliche und weltanschauliche Ansichten und Einsichten
für den Glauben und sein Verständnis aufzunehmen, die für das Welt-
und Selbstverständnis im westlich-abendländischen Bereich unabweisbar

geworden waren. Für den Glauben selbst ging es vor allem darum, das

geschichtlich in der Neuzeit entfaltete Geschichtsbewußtsein und die

mit ihm zusammenhängende historisch-kritische Methode auch für den

Glauben und die Kirche anzuwenden, vornehmlich in der Erforschung
des Alten und Neuen Testaments, aber auch in der Geschichte des Glaubens

und der Kirche. Diese Versuche erwiesen sich in einer wenig günstigen

Situation als dringlich, insofern nämlich nach einer Phase der
Aufgeschlossenheit im frühen 19. Jh. (Johann Michael Sailer, 1751-1832;
Johann Adam Möhler, 1796-1838) seit der Jahrhundertmitte ein
Strukturwandel zu einer zunehmenden Abschließung gegenüber der neuzeitlichen

Welt einsetzte 36, die auch in politisch-gesellschaftlichen
Entwicklungen wie revolutionären Bemühungen und der Einigung Italiens
begründet war und innerkirchlich zum I. Vatikanischen Konzil führte 37 ;

dessen Formulierung der Unfehlbarkeit und die parallel erfolgte kirchliche

Kanonisierung der neuscholastischen Theologie für die gesamte
Kirche im bewußten Überspringen neuzeitlicher Theologie durch den

Rückgriff auf die «Theologie der Vorzeit» (Josef Kleutgen, 1853) ließ

jede theologische These, die nicht im neuscholastischen Rahmen blieb,
als häresieverdächtig erscheinen. Da die Neuscholastik von einer
ungeschichtlichen Konzeption der Offenbarung und des Glaubens ausging,
zugleich aber die Erforschung der Geschichte des Glaubens, der Bibel und
der Kirche unübersehbare Fortschritte gemacht hatte, war ein die

Grundlagen betreffender Konflikt über das Verhältnis von Glaube und
Geschichte bzw. Geschichtlichkeit vorprogrammiert. Er brach sofort mit
beträchtlicher Heftigkeit aus, als einige Theologen in einer merkwürdigen

Beibehaltung einer Trennung von Glaube und Geschichte zugleich
geschichtswissenschaftliche Methoden kritisch zur Untersuchung der

Glaubensvorstellungen einsetzten. Daß sich über diesen Streit bis heute

36 Bernhard Welte, Zum Strukturwandel der katholischen Theologie im
19. Jh., in: ders., Auf der Spur des Ewigen. Philosophische Abhandlungen über
verschiedene Gegenstände der Religion und der Theologie, Freiburg 1965, 380-409.

37 Hermann Josef Pottmeyer, Unfehlbarkeit und Souveränität. Die päpstliche

Unfehlbarkeit im System der ultramontanen Ekklesiologie des 19. Jhs.,
Mainz 1975.

15



226 Verstehen und Verständigung

nur mit Mühe handeln läßt, ohne für eine der beiden Fronten Partei zu
ergreifen oder zur Parteinahme gezwungen zu sein, erklärt sich nicht nur
aus der im Vergleich zum Ritenstreit erheblich größeren zeitlichen Nähe,
sondern vor allem daraus, daß hier ein Glaube und Kirche unmittelbar
innerlich betreffendes Problem zu verhandeln ist, das bis heute noch nicht
adäquat gelöst ist. Die Auseinandersetzungen um eine Liberalisierung
der Theologie und um die Aufrechterhaltung einer vorkonziliaren Form
des Glaubens, die vor allem durch Erzbischof Lefebvre offen
ausgebrochen sind, belegen dies 38.

Autoren, die sich um die Jahrhundertwende mit fundamentalen
Anfragen zu Wort meldeten, waren sich von vornherein der grundlegenden

Bedeutung ihrer Fragen und auch der durch sie entstehenden
Schwierigkeiten in einer defensiv eingestellten Situation bewußt. Bei Alfred
Loisy (1857-1940) heißt es, «daß ein bedeutsamer Wechsel in dem Stand
der Wissenschaft eine neue Auffassung der alten Formel nötig machen

kann»39; George Tyrrell (1861-1909) schreibt in seinem eindrucksvollen
Brief beim Ausschluß aus dem Jesuitenorden 1906, «daß es mehr ein

Aufeinanderprallen von Systemen und Strömungen als von Personen

ist»40; und bei Ernesto Buonaiuti (1881-1946) heißt es in einem Text
von 1908 :

«Ohne Zweifel besteht im Schöße des katholischen Geisteslebens eine
Krise, und zwar eine Krise, die sich nicht auf ein einzelnes Dogma
beschränkt, sondern sich auf die allgemeine Haltung gegenüber dem
herkömmlichen Begriff der Offenbarung und des übernatürlichen
wie gegenüber allen von der katholischen Überlieferung dargebotenen
Glaubenslehren ausgedehnt hat. Wer von der Voraussetzung ausgeht,
die scholastische Auslegung des Christentums sei ein und dasselbe wie
dieses, kann im Modernismus, der wesentlich kritisch und
antischolastisch ist, die schwerste Gefahr für die Unversehrtheit der
christlichen Überlieferung erblicken. Wer dagegen jenseits des Scho-
lastizismus noch andere, auf die Erfahrung des Evangeliums anwendbare

Gedankenformen gewahrt, der ist von solch kindischen Ängsten
weit entfernt. Die Geschichte lehrt uns, daß die großen, der
gegenwärtigen ähnlichen Krisen, wie sie in der Kirche dem Bedürfnis
einer Anpassung des Glaubens an bestimmte Formen der Philosophie

38 Vgl. Peter Neuner, Modernismus und Antimodernismus. Der kirchenge-
schichtliche Hintergrund der Bewegung um Erzbischof Lefebvre, in: Herder-
Korrespondenz 31 (1977) 36—4-2.

39 Zit. nach Oskar Schröder, Aufbruch und Mißverständnis. Zur Geschichte
der reformkatholischen Bewegung, Graz 1969, 59.

40 Ebd. 132.



Verstehen und Verständigung 227

und gesellschaftlichen Gliederung entsprangen, noch immer der Kirche
selbst zugute kamen, die aus ihnen mit einem höheren Verständnis
ihrer selbst hervorging» 41.

Es gab in der katholischen Kirche, wie Albert Ehrhard (1862-1940)
feststellt, wohl ein einheitliches Dogma, aber keine einheitliche Theologie;

es kämpfen vielmehr die scholastische und die moderne um die

Vorherrschaft, wobei dieser Kampf schon im Humanismus begann, sich
immer mehr zugespitzt hat, «bis er in unseren Tagen den unheilvollen
Charakter eines Kampfes auf Leben und Tod angenommen hat» 42.

Dabei läßt sich bei manchen Autoren feststellen, daß sie sich wohl
der grundlegenden Bedeutung ihrer Frage und ihres Ansatzes sicher

waren, nicht aber der Richtigkeit ihrer Vorschläge zur Lösung der
Probleme. Loisys Überlegungen stellen ihn vor die Frage, ob er sich zum
Monismus, zum Pantheismus zu bewegen im Begriff ist, und er fügt hinzu :

«Ich weiß es nicht. Es sind Worte. Ich versuche über Sachen zu reden.

Der Glaube fordert den Theismus, die Vernunft würde zum Pantheismus
hin tendieren»43. Und wenige Wochen vor seinem Tode sagt Tyrrell:
«Mein eigenes Werk - das ich als abgeschlossen betrachte - ist es gewesen,

eine Frage aufzuwerfen, die zu beantworten mir nicht gelungen ist.
Ich bin nicht so eingebildet, daraus zu schließen, daß sie nicht
beantwortet werden kann» 44. Es darf jedoch die Feststellung Tyrrells
verallgemeinert werden, daß sich die an diesem Aufbruch Beteiligten eher in
einem Katholizismus der nächsten Generation als in dem der vergangenen
beheimatet wissen in einem Prozeß des Wachsens, in dem es um Identität
und Veränderung («sameness and variety») geht, wobei Toleranz
zwischen den verschiedenen Positionen und Generationen erforderlich ist,
da die Wahrheit zwischen ihnen geteilt ist 4S. Aufs Ganze gesehen waren
sie freilich davon überzeugt, daß die alte Theologie - wie eine Aussage

41 Ebd. 204 f.
42 Zit. nach Thomas Michael Loome, Liberal Catholicism, Reform Catholicism,

Modernism. A contribution to a new orientation in modernist research (Tübinger
theologische Studien 14), Mainz 1979, 97 ; die in dem ausführlichen Text hergestellte
lange geschichtliche Tradition bestätigt die These von Thomas S. Kuhn, daß von
einer geschichtlichen Situation her die Geschichte auf diese Situation hin bezogen
wird. So kontinuierlich war dieser Kampf mit der Scholastik nicht.

43 Zit. nach Peter Neuner, Religiöse Erfahrung und geschichtliche
Offenbarung. Friedrich von Hügels Grundlegung der Theologie (Beiträge zur Ökumenischen

Theologie 15), München-Paderborn 1977, 293.
44 Thomas Michael Loome, a. a. O. 16, den Beleg vgl. ebd. 11 Anm. 4.
45 Ebd. 30.



228 Verstehen und Verständigung

Tyrrells über das scholastische Inspirationskonzept verallgemeinert
werden kann - so tot ist wie die ptolemäische Astronomie 46.

Daß diese in sich keineswegs einheitlichen, ganz generellen, etwa
auch den literarischen und politisch-gesellschaftlichen Bereich umfassenden

Bemühungen 47 seitens der kirchlichen Amtsträger und der
neuscholastischen Theologen völlig zu Recht als äußerst bedeutsam und nicht
unproblematisch, aber zu Unrecht als tödliche Bedrohung empfunden
wurden, läßt sich im nachhinein sicher, aber auch sehr viel leichter sagen.
So grundlegende Ansichten, daß das ganze Evangelium «mit einer Welt-
und Geschichtsanschauung verknüpft (war), die der unsrigen nicht mehr

entspricht» und daß die «von der Kirche als geoffenbarte Dogmen
gebotenen Vorstellungen... keine vom Himmel gefallenen Wahrheiten»
sind 48, konnten auch sehr mißverstanden werden und überdies gemeint
sein als eine Auflösung der Verbindlichkeit des Glaubens und bedurften
nachhaltiger weiterer Klärungen. Da aber administrative Eingriffe vor
einer argumentativen Klärung vorgenommen wurden, entstand
überhaupt erst eine solche Krise um jene Bewegungen, die als «Modernismus»
bezeichnet werden. Denn die pointierte Formulierung Tyrrells ist nicht
unberechtigt: «Der Schöpfer des Modernismus ist Pius X.» 49, d. h. erst
durch die Enzyklika Pascendi dominici gregis (8. 9. 1907) wurde aus
den verschiedensten Positionen und Versuchen heraus «ein System des

Modernismus vorgelegt und als häretisch verurteilt, das mit Ausnahme
einer streng neuscholastischen Theologie praktisch alles und jedes
umschloß»50; wie der Name «Modernismus» erst durch die römischen

Verlautbarungen allgemeine Verbreitung fand, so wurde er auch erst durch
sie so etwas wie ein «System»51. Dieser «Modernismus» wurde so sehr als

System gesehen, daß die Enzyklika es für einen «schlauen Kunstgriff»
hält, wenn die Modernisten «ihre Lehren nicht systematisch und einheitlich,

sondern stets nur vereinzelt und aus dem Zusammenhang gerissen»

vortrugen, «um den Schein des Suchens und Tastens zu erwecken,

46 Ebd. 47.
47 Ernst Hanisch, Der katholische Literaturstreit, in: Erika Weinzierl (Hg.),

Der Modernismus. Beiträge zu seiner Erforschung, Graz 1974, 125-160; Oskar
Schröder, a.a.O. 273-318: Romolo Murri, Der Vorkämpfer des politischen
Modernismus.

48 Alfred Loisy, zit. nach Oskar Schröder, a. a. O. 55, 57.
49 Thomas Michael Loome, a. a. O. 48.
50 Peter Neuner, Religiöse Erfahrung, 63.
51 Thomas Michael Loome, a. a. O. 29 u. ö.



Verstehen und Verständigung 229

während sie doch fest und entschieden sind» 52. Wie schwierig die Situation

tatsächlich war, zeigt die Ungewißheit, wen man als « Modernisten »

zu bezeichnen hat, etwa nur die als solche indizierten bzw. exkommunizierten

Autoren oder auch solche wie Friedrich von Hügel (1852-1925),
der trotz bekannter Verbindungen zu prominenten «Modernisten»,
besonders zu Loisy und am meisten zu Tyrrell, ohne jede Beanstandung
blieb 53. Interessant ist, daß gegen die Meinung Roms, in Deutschland
sei ein Hauptzentrum des «Modernismus», sich deutsche Autoren fast
ausnahmslos als unbetroffen erklärten und entsprechend ihrem
Selbstverständnis als dem «Reformkatholizismus» zugehörig faktisch vom
Schlimmsten verschont blieben54. Der «Modernismus» ist also tatsächlich

ein Konstrukt aus der Sicht der Ablehnung, so daß als einheitliches

System allein der «Antimodernismus» konkret greifbar ist55 (und der

Konflikt daher unter dieser Bezeichnung verhandelt werden sollte). Daß

von vornherein eine Verständigung ausgeschlossen war, zeigt die falsche

Einschätzung des «Modernismus» als «der gedrängte Abriß und das Gift
aller Häresien, das die Grundlagen des Glaubens zu zerstören und das

Christentum zu vernichten trachtet» 56.

Infolge der fundamentalen Anfragen an das Glaubensverständnis
und der scharfen Reaktion aus Rom waren nicht erst nach einem Dialog
Entscheidungen getroffen, sondern von Anfang an Fronten geschaffen.
Die Versuche der in Häresieverdacht geratenen Theologen, ihre Loyalität
zu Kirche und Papst bzw. Ordensoberen zum Ausdruck zu bringen 57,

mißlangen. Dadurch entstand eine Entzweiung, die bei Loisy nach
seiner Exkommunikation (1908) zu seiner Trennung von der Kirche
führte. Dabei waren kritische Anfragen an die neuen Vorschläge58

52 Zit. nach Peter Neuner, Modernismus und Antimodernismus, 39; vgl.
ders., «Modernismus» und kirchliches Lehramt. Bedeutung und Folgen der
Modernismus-Enzyklika Pius' X., in: StdZ Bd. 190 (1972) 249-262.

53 Peter Neuner, Religiöse Erfahrung, 61 fl. ; Thomas Michael Loome,
a. a. O. 140.

54 Vgl. Norbert Trippen, Theologie und Lehramt im Konflikt. Die kirchlichen
Maßnahmen gegen den Modernismus im Jahre 1907 und ihre Auswirkungen in
Deutschland, Freiburg 1977, 33 f.

55 Vgl. hierzu Peter Neuner, Religiöse Erfahrung, 61 ff. ; Norbert Trippen,
a. a. O. 17 ff.; bes. Thomas Michael Loome, a. a. O. 26 ff. u. ö.

56 So Pius X. in einer Ansprache vom 17.4.1907, vgl. Peter Neuner, a. a. 0.62.
57 Alfred Loisy wendet sich 1904 brieflich an den Papst: «An Ihr Herz wende

ich mich heute», und erhält zur Antwort: «Dieser Brief ist nicht mit dem Herzen
geschrieben», Peter Neuner a. a. O. 293.

58 Dietmar Bader, Der Weg Loisys zur Erforschung der christlichen Wahr-



230 Verstehen und Verständigung

durchaus berechtigt. Doch selbst wenn die Aussagen der «Modernisten»

im einzelnen unrichtig und in ihrer Grundkonzeption nicht hinreichend
durchreflektiert waren, was kaum erwartet werden konnte, wurde durch
diese Polarisierung aufgrund einer pauschalen Ablehnung die Berechtigung

ihrer Anliegen nicht aufgenommen.
Wenn wir die Aussagen über das naturwissenschaftliche Verstehen

aufgreifen, so ergeben sich auch hier eindeutige Parallelen: Methoden
und Ergebnisse vor allem der Geschichtswissenschaft ließen den bisherigen

Grundansatz der Theologie als unzureichend erscheinen, innerhalb
dessen Vorstellungen formuliert worden waren, die sich nicht mehr halten

ließen. Man war sich durchaus bewußt, daß es um einen
fundamentalen Neuansatz ging. Dieser Ansatz wurde von Autoren formuliert,
die nahezu ausnahmslos vergleichsweise jung waren und die schon früh,
auch in ihrer eigenen Existenz verunsichert, das Ungenügen der bisherigen

Vorstellungen spürten und nach Neuem suchten. Schon damals
ließ sich, wie Tyrrell 1900 formulierte, diese fundamentale Verschiedenheit

als «Spannung zwischen den Alten und den Jungen auffassen»59, d. h.

zugleich als Generationskonflikt interpretieren. Als «verfrüht» können
diese Versuche angesehen werden, insofern angesichts der Situation der
Kirche und der Theologie eine konstruktive Aufnahme schwerlich erhofft
werden konnte. Die strikte Unterbindung der Versuche bedeutete
abgesehen von der persönlichen Tragik, die für die Betroffenen die Exkommunikation

darstellte, einen Schaden für die Findung eines Glaubensverständnisses

unter Berücksichtigung der Problemstellungen, die sich inzwischen

als unabweisbar erwiesen hatten, nämlich die Geschichtlichkeit
des Glaubens und zugleich dessen Identität von Anfang an zur Geltung
kommen zu lassen. Für sie selbst kommt es zu spät, daß ihre Fragen als

Fragen inzwischen anerkannt sind, wenn auch die angemessene Beantwortung

noch aussteht.

Der «bleibende Ruhm dieser tragischen Figuren wie Loisy und Tyrrell
ist der, daß sie das wirklich anstehende Problem sahen und ernstlich
aufzugreifen suchten. Ihre Tragik aber war es, daß sowohl sie es mit
den ungenügenden Mitteln taten, die die Zeit ihnen zur Verfügung

heit (Freiburger theologische Studien 96), Freiburg 1974; Bader formuliert seine
Kritik an Loisy freilich zu sehr von heutigen Möglichkeiten her. - Bruno Faupel,
Die Religionsphilosophie George Tyrrells (Freiburger theologische Studien 99),
Freiburg 1976; vgl. bes. die zu kritisierende Trennung von Theologie und Glaube,
35, 177, 199, 211.

59 Thomas Michael Loome, a. a. O. 30.



Verstehen und Verständigung 231

stellte, wie andererseits auf Seiten der Schule und der Hierarchie die
geistigen Mittel und Möglichkeiten einfach nicht vorlagen, das
Problem positiv und schöpferisch zu bewältigen» 60.

Aus den Parallelen naturwissenschaftlichen Verstehens läßt sich
aber auch folgern, daß die menschlichen Möglichkeiten bislang nicht
ausreichten, nach einer langen Investition in bestimmte Vorstellungen
und Denkwege sich neuen Möglichkeiten zu öffnen. Wie schwer
grundlegende Innovationen zumal bei fortschreitender Gewöhnung in einem
bestimmten Verständnis aufgenommen werden können, läßt sich an den

Beteiligten dieser Auseinandersetzungen demonstrieren. Die Frage ist,
ob man sich, wenn man sich schon nicht verstehen konnte, wenigstens
zu einem gegenseitigen Tolerieren hätte verständigen können.

B. Zur Problematik innerkirchlicher Verständigung

Gegenüber der Problematik allgemein menschlichen Verstehens
ist für theologisches Verstehen zunächst als wesentlicher Unterschied
festzustellen, daß hier nicht nur ein im generellen Sinne «glaubendes»
Festhalten an einer fundamentalen wissenschaftlichen oder weltanschaulichen

Einsicht, sondern ein Glauben im theologischen Sinn vorliegt. Und
in diesem Glauben gab und gibt es - im Unterschied zur wissenschaftlichen

Selbstregulierung, die inzwischen freilich auch an Grenzen gestoßen

ist - die Notwendigkeit, über den «wahren Glauben» zu entscheiden.

In beiden genannten Beispielen für die theologische Verstehensproble-
matik gab es Amtsträger, letztlich die Päpste, die zu entscheiden hatten.
Während sich im ersten Fall lange sich hinziehende Entscheidungsvorgänge

ohne persönliche Kenntnis der Situation unter ausschlaggebender

Bedeutung der herangezogenen Berater abspielten, lag im letzteren
Fall eine sofortige Reaktion aufgrund angenommener eigener genauer
Kenntnis vor, zu der natürlich auch Berater beitrugen, die nicht sämtlich

über jeden Zweifel erhaben waren 61. Unerkannt blieb, daß zugleich
persönliche theologische Überzeugung und Entscheidung über mögliche
Gestaltungen wahren Glaubens so nahtlos identisch waren, daß für ein
Offenlassen einer Entscheidung kein Platz blieb ; verschiedene Positionen

zur Interpretation des einen Glaubens hatten keine Chance, wenn eine

60 Bernhard Welte, a. a. O. 406.
61 Vgl. die wiederholten Hinweise auf Unterstaatssekretär Umberto Benigni,

z. B. bei Norbert Trippen, a. a. O. 132 Anm. 99.



232 Verstehen und Verständigung

Theologie kanonisiert war. Dabei ist nicht a priori deutlich, ob eine

neuformulierte Auffassung des Glaubens angesichts einer neuen Situation
tatsächlich der geschichtlich sich entfaltenden und damit sich wandelnden

Identität des Glaubens gerecht zu werden vermag. Daß es schon ein
Offenlassen einer Entscheidung über theologisch differierende Konzepte
gegeben hat, zeigt der Gnadenstreit gegen Ende des 16. Jhs., in dem zwei
sich heftig bekämpfende Parteien nach jahrelangem Ringen vom jeweiligen

Papst ausdrücklich nebeneinander bestehen gelassen wurden und
jeder Partei verboten wurde, die gegenteilige Ansicht zu zensurieren 62.

Wenn eine Partei aber sanktioniert ist, sieht sich jeder Sanktionen ausgesetzt,

der ihrer Meinung widerspricht. Für den Streit zwischen «Anti-
modernismus» und «Modernismus» bedeutet dies, daß die umstrittenen
Ansätze nicht diskutiert, präzisiert und korrigiert werden konnten, so

daß auch eine neue Generation sich nicht mit dem Neuen vertraut
machen konnte.

Dabei geht, wie die inzwischen verschiedentlich herangezogenen

Biographien der Beteiligten zeigen, die Beurteilung des Konfliktes nach

dem bisher üblichen pauschalen Freund-Feind-Schema nicht auf, das je
nach dem Standpunkt entweder den kirchlichen Amtsträgern recht und
den «Modernisten» alle Schuld gibt oder aber im Ausschlagen des Pendels

auf die entgegengesetzte Seite - wie neuerdings nicht selten - alle
Schuld den Amtsträgern anlastet und die Vertreter eines liberalen
Katholizismus, eines Reformkatholizismus oder des «Modernismus» zu Heroen
bzw. Märtyrern werden läßt 53. Thomas Michael Loome hat zu Recht
nachdrücklich gefordert, ohne Verurteilung einer der beiden Seiten die

verhängnisvollen Folgen einer Spaltung in zwei Fronten aufzuweisen,

an der beide Seiten nicht unbeteiligt erscheinen. Vor allem für Loisys
Position gab es zu Beanstandungen Anlaß, wie er ja auch schon früh
sich bewußt war, «die Position der Orthodoxie nicht länger handhaben zu
können, oder besser, ich merkte, daß ich sie ganz verlassen hatte » 64 ; eine

problemlose «Rehabilitierung» Loisys ist daher nicht möglich 65.

Wichtiger aber noch als nur die positionellen Probleme dürfte es

sein, daß wie vermutlich immer, so auch dieser Konflikt in nicht geringem
Maße durch die Persönlichkeiten bestimmt war, die in ihn verwickelt

62 Vgl. Friedrich Stegmüller, Gnadenstreit, in: LThK 2IV,1002-1007.
63 Thomas Michael Loome, a. a. O. bes. 130 f., 140.
64 Loisy an von Hügel 1912 mit Bezug auf sein Tagebuch von 1885/86, vgl.

Thomas Michael Loome, a. a. O. 178 fi. ; Peter Neuner, Religiöse Erfahrung, 292.
65 Thomas Michael Loome, a. a. O. 130.



Verstehen und Verständigung 233

waren. Die Frage des Temperaments, wie sich neben Loisy vor allem an

Tyrrell zeigen läßt 66, ist bis jetzt viel zu wenig in den Blick gerückt
worden. Positionen und Temperamente haben auf beiden Seiten zu einer
solchen Verschärfung und Verhärtung des Konflikts beigetragen 67.

Wo immer Konflikte entstehen, ist dieser ins Persönliche gehende

Aspekt mit einzubeziehen, nicht zur Schuldzuweisung, sondern zur
Diagnose, ggf. auch zur Mahnung. Der Konflikt zwischen «Antimoder-
nisten» und «Modernisten» hatte fundamental auch emotionale Wurzeln.
Und überdies ist Macht und Ohnmacht in einem solchen Konflikt nicht
auf jeweils eine der beiden Seiten verteilt68. Nicht nur, daß grundlegende
Unterschiede der Argumentationsweise vorlagen, macht diesen Konflikt
aus, sondern auch, wie sie vertreten wurden.

Die bislang noch ungelöste Frage ist, was in der Kirche zu geschehen

hat, wenn die Amtsträger, die für den Glauben der Kirche letztverantwortlich

sind, mit einer ihrem Glaubensverständnis inkongruenten
Glaubensinterpretation konfrontiert werden, von der nicht im vorhinein
klar und eindeutig sein muß oder kann, ob und in welchem Maße sie

angemessen ist.
Daß heute eine Bewältigung der Fragen der Jahrhundertwende

versucht wird und auch versucht werden darf, zeigt sich in der 1967

ziemlich unauffällig vorgenommenen Aufhebung der Verpflichtung zum
Antimodernisteneid, der seit 1910 vorgeschrieben war 69. In ihm war
vor allem die Möglichkeit, Gott aus der Schöpfung zu erkennen und

(damit über das Vaticanum I hinausgehend) zu beweisen 70, die unmittelbare

und direkte Einsetzung der Kirche durch den «wahren und
geschichtlichen Christus» und die Ablehnung einer den Sinn verändernden

Entwicklung der Glaubenssätze ausgesagt. Die Problematik solcher

Formulierungen lag nicht so sehr in ihnen selbst als darin, was sie jeweils
konkret bedeuteten. Die Folge war, daß jahrzehntelang in der Theologie
der geschichtliche Index christlichen Glaubens aufgrund des berechtigten

66 Ebd. 102.
67 Ebd. 171, 173 ff., 178 ff.
68 Auf diesem Hintergrund ist die Aussage von der Ohnmächtigkeit der

kirchlichen Verurteilung gegen Loisy, vgl. Dietmar Bader, a. a. O. 163, zu korrigieren.
69 Die Aufhebung des Antimodernisteneides ist zu schließen aus einer im

Dezember 1967 veröffentlichten Neufassung der «Professio Fidei, loco formulae
Tridentinae et iuramenti antimodernistici», in: AAS 59 (1967) 1058; vgl. eine
indirekte Meldung vom September 1967, in: Herder-Korrespondenz 21 (1967) 529.

70 Denzinger-Schönmetzer, Enchiridion symbolorum, definitionum et decla-
rationum, Freiburg 341967, 3004 und 3538.



234 Verstehen und Verständigung

Interesses an der Wahrung seiner Identität nicht gebührend berücksichtigt

werden konnte. Nicht verwunderlich ist, daß eine Vielzahl von Theologen

in den Verdacht falscher theologischer Lehre geriet wie z. B. Karl
Adam, Karl Rahner, Teilhard de Chardin, Marie-Dominique Chenu

oder Yves Congar, um nur einige zu nennen 71. Durch Johannes XXIII.,
der selbst wegen eines Postkartengrußes an seinen Freund Buonaiuti
in den Verdacht des Modernismus gekommen war, den er dann als Papst
in seiner Personalakte ausdrücklich zurückgewiesen hat72, wurde eine

Öffnung vollzogen, die freilich nicht ohne weiteres ungefährdet ist.

III. VERSTEHEN UND VERSTÄNDIGUNG -
EINE DRINGLICHE AUFGABE FÜR CHRISTEN UND KIRCHEN

Die paradigmatischen Hinweise zur naturwissenschaftlichen und
theologischen Verstehensproblematik dienten dazu, die Ausgangsthese

zu illustrieren, daß Verstehen mehr ist als ein verbaler und argumentativer

Kommunikationsvorgang. Grundlegend neue Erfahrungen und
Erkenntnisse, die den Menschen tatsächlich erreichen - was durchaus
nicht immer der Fall ist - und zu einer Korrektur fundamentaler
Anschauungen zwingen, lösen normalerweise eine beträchtliche Verunsicherung

aus, zumal sie ebensowohl sein Denken wie sein Empfinden
betreffen. Die Reaktion auf eine grundlegende Infragestellung kann sehr
verschieden sein, Annahme, Überprüfung, Abweisung oder Verdrängung.
Die eigentliche Verstehensproblematik liegt nicht auf der Ebene der

Argumentation. Nicht Argumentationen, sondern unausweichlich erscheinende

Infragestellungen gewohnter, für das Leben insgesamt tragender
Ansichten und Einsichten führen zur Erschütterung bisheriger
Geborgenheit und Sicherheit. Sich in einer solchen Phase zurecht zu finden,
sofern man sich überhaupt auf sie einlassen und nicht nur durch Ablehnung

behaupten kann, ist eine Aufgabe, die über verstandesmäßige

Anforderungen weit hinaus geht. Es ist also keine Frage des Intellekts
und der Intelligenz allein, sondern eine Frage an den Menschen als

ganzen, ob er sich einer tiefgreifenden Wandlung von Vorstellungen und
Überzeugungen öffnen kann, neue Vorschläge aufgreifen und durchaus

71 Vgl. Mark Schoof, Der Durchbruch der neuen katholischen Theologie.
Ursprünge - Wege - Strukturen, Freiburg 1969, 120 f., 143, 147.

72 Oskar Schröder, a. a. O. 195.



Verstehen und Verständigung 235

mögliche Irrtümer überwinden kann, ohne sich durch ihre Feststellung
schon automatisch in seiner bisherigen Ansicht bestätigt zu sehen ; denn

Irrtümer, theologisch gesprochen, Häresien können ein wichtiges Stück
Wahrheit enthalten.

Wie wenig fundamentale Umorientierungsvorschläge aus einer
rein argumentativen Ebene stammen, läßt sich auch darin ablesen, daß
die «Neuerer» argumentativen Rückfragen gegenüber meist ebensowenig

offen sind wie ihrer Meinung nach diejenigen, die sie in Frage stellen.

In den Auseinandersetzungen geht es ja schließlich nicht um
Argumente, sondern um Positionen. Daß das Neue jeweils das «Alte von morgen»

ist, oder, um mit Hegel zu sprechen, daß die Füße derer, die sie

hinaustragen, schon vor der Türe stehen, wird allenthalben übersehen.

Zum Hochmut wegen inzwischen erreichter «Überlegenheit» eines Neuen
über ein Altes besteht kein Grund.

Daß bei allen grundlegenden Meinungs- und Erfahrungsunterschieden

Argumentationen von Emotionen begleitet und nicht selten getragen

sind, wird weithin übersehen. Emotionsfreie Argumentationen gibt
es um so leichter, je peripherer das Thema ist. Emotionen nicht zu
Störungen für den Dialog werden zu lassen, kann nicht Emotionslosig-
keit, sondern nur deren Integration meinen, die sich durch Diskussionen
nicht erreichen läßt.

Es ist verständlich, daß Umorientierungsvorschläge und -anfor-
derungen besonders prekär erfahren werden, wenn sie letzte Überzeugungen,

als deren Instanz in unserer gesellschaftlichen Umwelt das Gewissen

genannt wird, und für Christen den Glauben betreffen, der sich auf Gott
bezieht. Wenn solche Überzeugungen und ihre Vorstellungen betroffen
werden, ist tatsächlich der feste Grund erschüttert, auf dem ein Mensch

steht. Bemerkenswert ist, daß Albert Einstein mit diesem Bild auch

Erfahrungen eines Naturwissenschaftlers wiedergegeben hat, der sich in
seinen letzten naturwissenschaftlichen Überzeugungen in Frage gestellt
sieht. Umso größere Vorsicht und Toleranz ist daher geboten, wenn es

um Umorientierungen auf der Ebene des Gewissens und Glaubens geht.
Zur Demonstration hierfür sollen gegenwärtige Problemsituationen

angesprochen werden. Es geht auch heute um die Aufgabe einer Vermittlung

christlichen Glaubens in unsere Zeit mit ihrer Veränderung
fundamentaler Vorstellungen von Menschen und ihrer Begegnung fremder
Kulturen. Es kann nicht wundern, daß es ebensowohl nennenswerte

Ergebnisse wie ungelöste Probleme im Bereich des Glaubens gibt.



236 Verstehen und Verständigung

Problemfelder

Lediglich auf dem Gebiet der Liturgie hat es einen gewissen
Abschluß von Bemühungen um eine Erneuerung gegeben durch eine amtliche

Rezeption, nämlich durch die Liturgiereform. Aber auch durch sie

sind nicht alle Probleme einfachhin gelöst: Weder ist durch sie

automatisch eine Förderung der Beteiligung an der Liturgie noch eine

Intensivierung liturgischer Frömmigkeit bewirkt worden, was übrigens auch
nicht zu erwarten war, so daß eine um sich greifende negative Beurteilung
fehl am Platze sein dürfte. Überdies zeigt sich inzwischen deutlich, was

von allem Anfang an mehr Berücksichtigung hätte ünden müssen, daß

der Abschied von der lateinischen Liturgie umso mehr als Verlust
empfunden werden kann, je mehr jemand in der liturgischen Bewegung in
diese Liturgie hineingewachsen war und in ihr lebte. Daß gerade sie und
nicht zuvor Uninteressierte nun die Kirche und ihre Liturgie nicht mehr
verstehen können, hätte man wissen können. Hier zeigt sich, daß

Verständnis einer solchen liturgischen Erneuerung über argumentatives
Verstehen weit hinausgeht und durch Bestimmungen keinesfalls bewirkt
werden kann. Verständlich ist infolgedessen, daß Erzbischof Lefebvre
manche Zustimmung gefunden hat und erheblich mehr gefunden hätte,
wenn er nicht gegen den Papst und das II. Vatikanische Konzil Stellung
bezogen und damit gegen die Kirchlichkeit der liturgischen Erneuerung
verstoßen hätte.

Im Verständnis des Alten und Neuen Testamentes dürften die
Probleme gravierender sein als im liturgischen Bereich. Denn hier bestehen
in beträchtlichem Ausmaß zwei Weisen des Verständnisses nebeneinander,

eine, für die zur Wahrheit der Schrift die Historizität der in ihr als

historisch dargestellten Geschehnisse gehört, während für die andere
die Wahrheit der Schrift in ihrer Bezeugung des Glaubens besteht, die

Historizität der berichteten Geschehnisse aber jeweils zu überprüfen ist.
Daß diese beiden Weisen noch so sehr nebeneinander bzw. gegeneinander

stehen, liegt darin, daß die Fragestellung überhaupt erst sehr spät
im katholischen Bereich offen diskutiert werden konnte. Denn daß die
Bibelkritik maßgeblich durch einen katholischen Theologen, nämlich
durch Richard Simon (1638-1712) mitinitiiert worden ist, blieb nach
dessen Ausschluß aus dem Oratorium, der wegen eben dieser Thesen

erfolgte, nicht nur eine Episode, sondern auch eine Warnung; diese

Warnung wurde zu Beginn unseres Jahrhunderts durch die Beanstandung

der Versuche, wie sie etwa Loisy unternommen hatte, und die



Verstehen und Verständigung 237

folgenden Entscheidungen der Bibelkommission nachhaltig erneuert.
So wurde die lange und in unserem Jahrhundert sehr intensive
Diskussion um die Bibelkritik im katholischen Bereich bis weit in die 50er

Jahre hinein in solchem Maße wissenschaftsintern berücksichtigt, daß

sie auch in Universitätsvorlesungen normalerweise nicht konstruktiv
aufgenommen werden konnte, wenn immer auch nur der Anschein eines

Widerspruchs zu den Entscheidungen der Bibelkommission hätte
entstehen können. Exegese war hier für die einschlägigen Evangelientexte
eher Paraphrase; ob etwa die Kindheitserzählungen oder sämtliche
Wunderberichte als historische Berichte zu verstehen sind oder, wenn
sie dies nicht sind, welchen Sinn sie dann haben, mußte in dieser Situation
unerörtert bleiben. Es zeigte sich erst im Vorfeld des II. Vatikanischen
Konzils, in welchem Maße nach der Enzyklika Pius' XII. «Divino
afflante Spiritu» (30. 9. 1943), bestätigt durch eine Erklärung der
Bibelkommission an Kardinal Suhard (16. 1. 1948)73, die Verwendung
neuzeitlicher Methoden in der Exegese zulässig war. Erst jetzt setzte sich
nämlich die Annahme durch, daß historische ebensowenig wie
naturwissenschaftliche Erkenntnisse und Methoden den christlichen Glauben

widerlegen und zerstören können. Es galt also zunächst, einen erheblichen
Nachholbedarf der Exegese zu füllen, der zu Unrecht als «Protestantisieren

» katholischer Exegeten bezeichnet wurde, wenn diese sich zwangsläufig

mit evangelischer Literatur auseinandersetzen mußten, um den
Anschluß an den inzwischen erreichten Stand der Exegese zu erreichen.

Wie dieser Umorientierungsvorgang nicht nur von Laien, sondern
auch von Fachleuten empfunden werden kann, zeigt sich in einem Dokument,

das übrigens auch das Alter dieser Fragestellung in helles Licht
rückt; der Frankfurter Rabbiner Samson Raphael Hirsch schrieb 1854

an den neu gewählten Direktor des Breslauer Jüdisch-theologischen
Seminars :

«Was wird Oflenbarung im künftigen Seminar bedeuten? Dem
orthodoxen Judentum ist es das wirkliche unmittelbare Wort des

persönlichen einzigen Gottes an den Menschen, ihm ist das ,Gott
sprach zu Mose' ein übernatürliches einfaches Faktum, wie ein Mensch
zum anderen spricht Was wird die Bibel im künftigen Seminar
bedeuten Das orthodoxe Judentum glaubt an die göttliche Authentizität

der ganzen Bibel und weiß weder von verschiedenen Verfassern
des Pentateuch noch von Pseudojesajas Was halten die Leiter des
Seminars von der Authentizität der Bibel Was wird Tradition im

73 Denzinger-Schönmetzer, 3826 fi. und 3862 ff.



238 Verstehen und Verständigung

künftigen Seminar bedeuten? Dem orthodoxen Judentum ist sie das

von Gott stammende Wort, nicht minder als das schriftliche, und was
im Talmud als mosaisch gelehrt wird, hat dem orthodoxen Judentum
gleichen Ursprung, den gleichen Wert mit dem Wort der Bibel. Das
orthodoxe Judentum weiß nichts von einer historisch im Lauf der
Zeit gewonnenen und von deren Urhebern als Tradition, als göttliche
Überlieferung ausgegebenen Gesetzeserweiterung ...» 74

Hier wird deutlich zum Ausdruck gebracht, wie sehr die Erkenntnis
der geschichtlichen Entstehung des Alten Testaments zugleich als

Relativierung seiner Glaubensaussagen empfunden und entsprechend abgelehnt

wird. Daß die Geschichtlichkeit jüdischen und christlichen Glaubens

so empfunden wird, ist verständlich; gelingt es nicht, dieses Junktim

zwischen Geschichtlichkeit und Relativismus aufzulösen und den

Glauben an die Offenbarung Gottes selbst als geschichtlich und zugleich
nicht-relativistisch aufzufassen, entsteht eine tatsächliche Gefährdung
des Glaubens; denn die Geschichtlichkeit der Glaubenszeugnisse ist
schlechterdings nicht zu bestreiten.

Wer im tradierten historisierenden Verständnis der Schrift
aufgewachsen ist, wird in ihm ein Fundament des Glaubens sehen, so daß die

Korrektur dieses Verständnisses nicht ohne Erschütterung (und Ängstigung)

möglich ist. Nur so ist die auch im evangelischen Bereich vielfach
sehr heftige, nicht zuletzt emotionale Reaktion auf die Entmythologi-
sierungsthese von Rudolf Bultmann (1941) verständlich. Aus dieser

Situation heraus ist auch, um nur ein Beispiel zu nennen, ein Brief von
Bischof Wurm, dem damaligen Vorsitzenden des Rates der Evangelischen

Kirche in Deutschland, von 1947 an Karl Barth zu verstehen:

«Falls Professor Bultmann nicht in der Lage ist, seinem theologischen

Anliegen eine Form zu geben, die mit dem Credo der Kirche
vereinbar ist, so wird in der Tat die Frage, ob die Kirche nicht neue
Wege zur theologischen Heranbildung ihres Nachwuchses suchen
muß, akut» 75.

Bultmanns These erschien als unvereinbar mit dem christlichen
Glauben. Nachdem inzwischen ihre Grenzen erkannt, wesentliche ihrer
Voraussetzungen kritisiert, unverzichtbare Anregungen und Ergebnisse

74 Zit. nach Ernst Ludwig Ehrlich, Religiöse Strömungen im Judentum
heute, in: Bilanz der Theologie im 20. Jh., hg. v. Herbert Vorgrimler und Robert
van der Gucht, I, Freiburg 1969, 464.

75 Zit. nach Heinz Eduard Tödt, Rudolf Bultmanns Ethik der Existenztheologie

(Ethiker des Protestantismus 1; GTB 440), Gütersloh 1978, 44; hier auch
Hinweise zu den Grenzen der These Bultmanns.



Verstehen und Verständigung 239

aber anerkannt sind, wird man schwerlich Bultmann als Zerstörer des

Glaubens ansehen können. Wie schwierig - theologisches wie menschliches

- Verstehen in einer solchen Phase ist, läßt sich daran sehen, daß

sich gerade auch in dieser Frage Karl Barth und Rudolf Bultmann nicht
verständigen konnten. Auf Barths Abhandlung «Rudolf Bultmann.
Ein Versuch, ihn zu verstehen» (1952) antwortet Bultmann in einem
ausführlichen Brief, daß er von vornherein zweifle, ob er sich Barth verständlich

machen könne :

«Ihrer Feststellung (oder Beschwerde) gegenüber, daß es so schwer sei,
mich zu verstehen, könnte ich zunächst fragen: 'Verstehe ich mich
denn selbst?' Denn jedenfalls wußte ich, als ich mich auf den Weg der
Entmythologisierung machte, noch nicht, wohin der Weg mich führen
würde, wenngleich ich seiner Richtung gewiß zu sein glaubte» 76.

Aber trotz seiner Bemühungen um ein Gespräch mit Barth findet
Bultmann, von diesem keine Antwort auf seine konkreten Fragen gefunden

zu haben 77. Barth dagegen formuliert in einer Neuedition zu seiner

Anfrage an Rudolf Bultmann 1964, «ob eine Verständigung zwischen
ihm und mir vor dem Ende aller Tage überhaupt denkbar, geschweige
denn möglich ist »

Angesichts dieser Situation sind im katholischen Bereich, in dem
sich viele mit wissenschaftlich allgemein anerkannten Voraussetzungen
und Methoden der Exegese noch nicht bzw. nicht mehr vertraut machen

konnten, unüberbrückbare Interpretations- und Vorstellungsdifferenzen
gegeben. Sie bestehen in der verschiedenen Antwort auf die Frage, ob

zur Wahrheit des Glaubens an Jesus Christus als den Mensch gewordenen
Sohn Gottes die Historizität jener Begebenheiten gehört, die als Zeugnisse

und zugleich als historische Ereignisse erzählt werden. Neutesta-
mentliche Aussagen, zumal die Oster-, Wunder- und Kindheitsgeschichten

nicht einfachhin für historisch zu halten 78, ohne damit jede Historizität

oder gar die Bedeutung der Historizität Jesu für den Glauben in
Abrede zu stellen 79, bedeutet keineswegs nur einen Übergang zu einem

76 Brief an Karl Barth, in: Karl BARTH-Rudolf Bultmann, Briefwechsel
1922-1966 (Karl Barth - Gesamtausgabe V 1), Zürich 1971, 169.

77 Ebd. 191. - Ebd. 204 das folgende Zitat im Text.
78 Vgl. Franz Kamphaus, Von der Exegese zur Predigt. Über die Problematik

einer schriftgemäßen Verkündigung der Oster-, Wunder- und Kindheitsgeschichten,
Mainz 21968.

79 Dies ist die wesentliche Korrektur an Bultmann durch und seit Ernst
Käsemann, Das Problem des historischen Jesus, in: ZThK 51 (1954) 125-159; ebenso

in: ders., Exegetische Versuche und Besinnungen I, Göttingen 1960, 187-214.



240 Verstehen und Verständigung

neuen Interpretationsrahmen, sondern eine grundlegende Korrektur
und Übersetzung in eine Auffassung und Vorstellung, die statt von der
historischen Wahrheit als Grund der Glaubenswahrheit von der Wahrheit

des Glaubenszeugnisses ausgeht, das als geschichtliches durchaus
Geschichte impliziert. Dieser Vorstellungs- und Verstehenswandel ist
so einschneidend, wie es der Wandel vom geozentrischen zum
heliozentrischen Weltbild gewesen sein dürfte. Daß er vielen, auch solchen,
die in Verkündigung und Religionsunterricht tätig sind, unvollziehbar
ist oder gar illegitim erscheint, kennzeichnet die gegenwärtige Situation
eines Nebeneinanders zweier fundamental verschiedener Verstehenswei-

sen biblischer Texte 80.

Vor allem aber besteht in der systematischen Theologie hinsichtlich
der Geschichtlichkeit des Glaubens ein fundamentaler Dissens. So wird
unsere gegenwärtige Situation davon bestimmt, daß im Glaubensverständnis

und mehr noch in der Glaubenspraxis der tradierte Ansatz
einerseits und die von einem gewissen gemeinsamen Grundkonsens

80 Dieses Nebeneinander ist deswegen bis heute so gravierend, weil die
Einstellung zur Exegese wie zum Schriftgebrauch der Laien in der Kirche sehr lange
restriktiv gewesen ist. Wenn die Warnung Innozenz' III. von 1199 vor den Gefahren

einer Schriftlektüre in Geheimkreisen angesichts eines sehr geringen Bildungsstandes

der Kleriker, Denzinger-Schönmetzer 770 f., und vor allem die Warnung
Pius'VI. von 1564 gegen die Verwendung von Bibeln in der Landessprache
angesichts reformatorischer Bibeln - die Verwendungs ist vom Bischof oder Inquisitor
zu genehmigen -, ebd. 1853 f., in der Warnung Pius'VII. von 1816 vor nicht
zulässigen Bibelübersetzungen aufgegriffen werden, ebd. 2710 ff., haben sie für die
Kirche insgesamt einen anderen Stellenwert erhalten. Dies zeigt besonders deutlich
die Enzyklika Gregors XVI. von 1844, ebd. 2771 f., in der die Verwendung von
Bibeln der Landessprache nur sehr restriktiv erlaubt wird; denn die Frontstellung
richtet sich nun nicht mehr primär gegen Reformatoren oder wie bei Pius VII.
gegen orthodoxe Bibelkreise, sondern gegen den «Rationalismus», unter den nicht
nur Infragestellungen des Glaubens, für die Bibel illustriert durch die Leugnung
von Wundern und Weissagungen, sondern doch auch unabweisbare Fragen an das

bisherige Schriftverständnis subsumiert werden. Wenn unter Léo XIII. und unter
Pius X. Schriftstudien befürwortet wurden, so geschah dies doch immer nur unter
ausdrücklicher Beibehaltung des bisherigen, von den Anfängen an tradierten
Schriftverständnisses. Der Gedanke, auch Laien die Schriftlektüre zu empfehlen, wie er
dann in den Bibelenzykliken Benedikts XV. von 1920 und Pius XII. von 1943

ausgesprochen ist, vgl. Enchiridion biblicum, Neapel-Rom 41961, 477, 566, ist
gegenüber dieser restriktiven Haltung revolutionär. Wie wenig verbreitet Bibeltexte

waren, läßt sich daraus ersehen, daß Ernesto Buonaiuti erst beim Empfang
der niederen Weihen ein Neues Testament geschenkt erhielt, vgl. Oskar Schröder,
a. a. O. 197.

Schon biographisch gesehen ist daher ein Nebeneinander verschiedener
Einstellungen zur Schrift und verschiedener Schriftverständnisse noch immer
unvermeidlich.



Verstehen und Verständigung 241

ausgehende Suche nach neuen Ansätzen andererseits miteinander in
tiefgreifendem Widerstreit liegen. Im folgenden soll der Versuch gemacht
werden, dies kurz und ohne Stellungnahme oder gar Bewertung zu
skizzieren.

Der genannte Dissens läßt sich paradigmatisch aufzeigen an einem

Disput, der auf der Gemeinsamen Synode der Bistümer in der
Bundesrepublik Deutschland zwischen dem Kirchenrechtler Heinrich Flatten
bzw. Kardinal Joseph Höffner einerseits und Karl Rahner andererseits
stattfand. Kern der Auseinandersetzung ist die Annahme einer
Disjunktion von Lehramt, das das Offenbarungsgut klar und eindeutig
bezeugt, und Theologie, die in ihrem schier hoffnungslosen Pluralismus
keine Orientierung zu geben vermag. Der Disput begann mit einem
Votum von Flatten, der auf der Eröffnungssitzung der Synode als Leitlinie

für die synodale Arbeit formulierte, zum einen miteinander
gesprächsbereit zu sein, zum anderen aber sich der Aufgabe bewußt zu
sein, «bei aller Offenheit für den Dialog den vollen und ungebrochenen
Glauben der katholischen Kirche zu bezeugen und offen in unsere Zeit
hineinzutragen»; es ist nötig, «das Evangelium unseres Herrn ohne

Abstrich und ohne Verbiegung ganz und vorbehaltslos zu verkünden» 81.

In seiner Antwort hat Rahner die angesprochene Verbindlichkeit der

Dogmen ebenso unterstrichen wie die Frage ihres konkreten Sinnes

ausdrücklich aufgeworfen 82.

Anschließend hat Kardinal Höffner in einem Brief an Karl Rahner
auf diesen Wortwechsel Bezug genommen und dabei auf die Aussage

Rahners, sich doch genauer überlegen zu müssen, was mit einer Aussage

«Jesus ist Gott» gemeint sei, geantwortet: «Was mit meinem Bekenntnis
zu Jesus Christus, dem wahren Gott vom wahren Gott, gemeint ist,
sagt mir unsere Kirche, die durch ihr Lehramt die Frohbotschaft Christi
verkündigt und auslegt»83. In seiner Antwort auf eine derartige Aussage

stellt Rahner fest, daß er keineswegs die Wahrheit dieser Aussage
bestreitet, daß es hier aber eine Frage gibt: «es handelt sich um die Frage,
ob mit einer einfachen Zitation kirchenlehramtlicher Erklärungen, die

nicht nur Sie, sondern auch ich als verbindlich betrachten, die Fragen

81 Votum von Prof. Heinrich Flatten auf der konstituierenden Vollversammlung

der Gemeinsamen Synode vom 3.1.1971, zit. nach: Synode. Amtliche Mitteilungen

der Gemeinsamen Synode 4-71-78.
82 Zur - m. W. nicht publizierten - Antwort Karl Rahners vgl. ebd. 3-71-37.
83 Kardinal Höffner und Karl Rahner, Was ist Lehre der Kirche? Ein

Briefwechsel, in: Publik 22.1.1971.

16



242 Verstehen und Verständigung

schnell erledigt werden können, die der Kirche von heute in Lehre und
Praxis aufgegeben sind.» Für das von Rahner ausdrücklich bestätigte
Bekenntnis der Gottheit Jesu heißt das:

«Aber jetzt beginnt eben doch erst das Problem. Denn es ist nun
einfach nicht richtig, daß dieser Satz vor jedem Mißverständnis von
vornherein geschützt sei, daß er nicht von vielen Christen
mißverstanden werde, die ihn dann entweder als bare Mythologie ablehnen
oder 'zustimmend' etwas meinen, was im Grunde der kirchlichen Lehre
widerspricht» 84.

Sieht man genauer zu, so ist diese Diskussion nicht so sehr und
nicht primär die zwischen Lehramt und Theologie bzw. Theologien,
sondern die zwischen zwei grundsätzlich verschiedenen theologischen
Ansätzen, wobei der eine von beiden in den Aussagen des Lehramtes

zum Ausdruck kommt, die ja ihrerseits nie ohne oder über alle Theologie,
gegenwärtig vielmehr von einer ganz bestimmten Theologie geprägt
sind. Daß dieser Ansatz der Theologie heute überhaupt diskutiert wird,
kann von diesem Ansatz her nicht mehr nur als theologische Diskussion,
sondern zugleich als Infragestellung von Kirche und Lehramt empfunden

werden. Während in dieser sich speziell auf Thomas von Aquin
berufenden Theologie - verkürzt gesagt - eine Auffassung vorliegt, als

sei der Glaube klar und eindeutig zu erkennen - entsprechend der
Annahme, daß die Theologie von Thomas von Aquin klar und einfach
erscheint (freilich nur auf den ersten Blick) -, meinen neuere theologische

Richtungen, vielfach tastend und zögernd und keineswegs allseits
oder gar endgültig gesichert und anerkannt, daß Theologie und Lehramt
gemeinsam auf der Suche nach dem Verständnis dieses Glaubens in der
Geschichte sind. Statt einer Auffassung vom Glauben nach der Art einer
clara et distincta perceptio, wie das Ideal von Descartes lautete, geht es

darum, eine Auffassung von Theologie und Lehramt zu entwickeln, die

unter Berücksichtigung der Aussagen des II. Vatikanischen Konzils
mit der Vorstellung von der Kirche als wanderndem Volk Gottes durch
die Geschichte Ernst macht; bezogen auf unsere Fragestellung heißt das,

daß die Kirche als wanderndes Gottesvolk eben nicht die Klarheit des

Weges hat, sondern ihn jeweils neu suchen muß, sicher freilich im Glauben

und in der Hoffnung auf die Verheißung Gottes, das gelobte Land

84 Daß es sich hier um fundamentale Positionsunterschiede handelt, zeigt
die Wiederaufnahme der Diskussion in einem Wortwechsel zwischen Kardinal
Höffner und Karl Rahner auf der 6. Vollversammlung der Synode im November
1974, vgl. Synode 8-74-39.



Verstehen und Verständigung 243

zu erreichen. Es ist ja keine Theorie, sondern eine Erfahrung, daß es eine

stets neue Bemühung ist, Antwort auf die Frage zu versuchen, was denn

nun Inhalt des «Depositum fidei», des «Glaubensgutes» sei, wenn nicht
die Aussage von der Klarheit und Verläßlichkeit des Lehramts, die unter
gegebenen Bedingungen etwa einer ausdrücklichen dogmatischen
Definition durchaus ihren Sinn und ihre Berechtigung hat, nicht die

Theologie überhaupt überflüssig machen soll, während doch jede Dog-
matisierung tatsächlich der Theologie neue Aufgaben bringt. Und ist
nicht die Klarheit und Verständlichkeit des Glaubensbekenntnisses eher

eine Folge der Gewöhnung von Kindheit an als sachlich berechtigt?
Denn, um nur ein Beispiel zu nennen, das Bekenntnis der Auferstehung
des Fleisches hat ja heute gerade darin sein Problem, daß die biblisch
grundgelegten Vorstellungen, wie sie in der Göttlichen Komödie Dantes
oder im Weltgericht Michelangelos dargestellt worden sind, so nicht
mehr geteilt werden können.

Die Differenz zweier Theologien (und nicht die von Lehramt und

Theologie) läßt sich auch in Aussagen der Römischen Glaubenskongregation

zeigen. In zwei Texten von 1972 und 1973 wird die Verpflichtung des

Amtes der Bischöfe zusammen mit dem Papst hervorgehoben, das

«Glaubensgut rein und unversehrt zu erhalten», wie es in einem Zitat
Pauls VI. heißt 85; die Nachfolger Petri und der Apostel «sind die Träger
der unverfälschten, lebendigen und ursprünglichen Ordnung und Lehre
der apostolischen Gemeinde, die das unvergängliche Erbe der Wahrheit
und Heiligkeit darstellt» 86, sie haben «allein» die Aufgabe, «die Gläubigen

authentisch zu lehren». Der Aussagegehalt der Dogmen wird als

85 Erklärung der Kongregation für die Glaubenslehre zum Schutz des Glaubens

an die Geheimnisse der Menschwerdung und der Trinität gegen einige Irrtümer
der letzten Zeit vom 10.3.1972, zit. nach: Herder-Korrespondenz 26 (1972) 228 f.,
hier 229; Erklärung der Glaubenskongregation «Zur katholischen Lehre über die
Kirche, die gegen einige heutige Irrtümer zu verteidigen ist» vom 5.7.1973, zit.
nach: ebd. 27 (1973) 416^-21, hier 416 (mit einem Zitat einer Adhortatio Pauls VI.
von 1971).

86 Ebd. 27 (1973) 416, wieder in Anlehnung an eine Aussage Pauls VI. -
Ebd. 417 auch die folgenden Zitate im Text.

In dieser Erklärung wird übrigens auch das Dekret des Hl. Offizium «Lamen-
tabili» vom 3.7.1907 gegen die Modernisten zitiert, ebd. 417 mit Anm. 23; wegen
der Schwierigkeiten, die durch eine schwerlich als zufällig anzusehende Zitation
dieses Dokuments entstehen könnten, empfiehlt sich, auf dieses Dekret nicht mehr
zurückzukommen, es sei denn in theologiegeschichtlichem Zusammenhang. Anderes
würde faktisch einen Widerspruch zur Rücknahme des Antimodernisteneides
bedeuten.



244 Verstehen und Verständigung

«für uns genau erkennbar, wahr und unwandelbar» angesehen 87. Mit
solchen aus einem bestimmten hermeneutischen Ansatz resultierenden

Formulierungen wird eine Klarheit ausgesagt, die es für einen anderen

hermeneutischen Ansatz so nicht geben kann, ohne daß man die aus ihm
resultierende Theologie schon «unklar» oder «verschwommen» nennen
könnte. Vielmehr kann eine solche theologia viatorum nur im festen

Vertrauen auf die Verheißung Gottes sich auf den in dieser Zeit nicht
endenden Weg zur vollendeten Wahrheit machen. Entsprechend dem

paulinischen Sehen «im Spiegel, im Rätsel» (1 Kor 13,12) muß Theologie
damit rechnen, daß ihr in dieser Zeit nur Stückwerk möglich ist. Wer von
einem solchen hermeneutischen Ansatz aus88 die Wahrheit sucht, wer sie

als in Jesus Christus gegebene gleichwohl als geschichtlich auf dem Wege

ansieht, läuft Gefahr, in den Verdacht der Bestreitung von Glaubensaussagen

und damit letztlich des Dogmas der Unfehlbarkeit zu kommen.
Daß diese in amtlichen Verlautbarungen enthaltenen Aussagen

über eine genau erkennbare Wahrheit einer bestimmten Theologie
entstammen, läßt sich an einer Definition des Dogmas ablesen, nach der ein

Dogma eine von Gott unmittelbar geoffenbarte Wahrheit ist, «die durch
das kirchliche Lehramt klar und endgültig» verkündigt worden ist; im
Zusammenhang mit der Charakterisierung «klar und endgültig vorgelegt»
wird auf die Summa theologica des Thomas von Aquin (II-II 5,3)
verwiesen, ohne daß in ihr diese Charakterisierung eigens behandelt wird 89.

Wie naheliegend die Gefahr ist, sich dem Verdacht eines falschen

Dogmenverständnisses auszusetzen, wird deutlich, wenn man die in der
tradierten Theologie vorgenommene Unterscheidung zwischen der

«régula fidei», für die allein die Glaubenskongregation zuständig ist, und
den theologischen Meinungen, die frei diskutiert werden können 90, für
fragwürdig hält. Denn was ist die régula fidei? Und läßt sie sich «che-

87 Ebd. 419. - Das zitierte Wort von Johannes XXIII. mit der Unterscheidung

von «Depositum fidei» und «Art und Weise der Verkündigung» erscheint in
dieser Erklärung radikalisiert.

88 Dieser Ansatz widerspricht nicht den Aussagen des I. Vatikanischen Konzils
über den identisch bleibenden Sinn der Dogmen, vgl. DS 3043, 3020, und dürfte
wohl unverdächtig sein der These von einer «generellen Verdunkelung der Wahrheit

von größerem Gewicht», vgl. die Verwerfung einer solchen These der Synode
von Pistoia durch Pius VI. 1794, DS 2601.

89 Franz Diekamp - Klaudius Jössen, Katholische Dogmatik nach den Grundsätzen

des hl. Thomas, I, 12_13Münster 1958, 12 f.
90 Struktur, Verfahren und Aufgaben der Glaubenskongregation. Fragen an

ihren Sekreätr, Erzbischof Jérôme Hamer, in: Herder-Korrespondenz 28 (1974)
238-246, hier 239 u. ö.



Verstehen und Verständigung 245

misch rein »91 von theologischen Meinungen trennen Im tradierten
Verständnis scheint sie ebenso klar und eindeutig gegeben und als

Maßstab praktikabel, wie der Urmeter in Paris als Maßstab gegeben ist,
an dem Maß genommen werden kann. Erscheint nicht leicht eine solche

Frage nach der régula fidei 92 als Versuch, unter Zuhilfenahme der

Vorstellung von der Geschichtlichkeit die Wandelbarkeit der Dogmen im
Sinne ihrer Revision oder gar Annullierung anzunehmen

Das gleiche Problem tritt auf, wenn Erklärungen der
Glaubenskongregation von 1974 und 1976 zu ethischen Fragen auf die ständige
Lehre 93 bzw. auf die unveränderlichen Prinzipien94 hinweisen, innerhalb
deren allein ein Wandel in den Sitten angenommen werden darf. Denn
die These von einer ständigen Lehre (hier über die Unerlaubtheit der

Abtreibung) ist nur möglich aufgrund einer Distinktion zwischen der
stets gleichen Lehre und der nicht einheitlichen Meinung über die
konkrete Wirklichkeit (hier über den Zeitpunkt der Beseelung des Fötus), die

von dem vorausgesetzten Ansatz her konsequent ist. Die Frage ist, ob
sie als Argument in einem anderen Verstehenshorizont überzeugend ist.

Ebenso fragt sich, ob die Rede von «unveränderlichen Prinzipien»
verständlich gemacht werden kann, wenn diese Prinzipien «in den
konstitutiven Elementen und den wesentlichen Beziehungen der menschlichen

Person gründen», die ihrerseits «die veränderlichen geschichtlichen
Umstände» übersteigen 95. Wenn man sich der Annahme von Grundprinzipien,

die im «ewigen, objektiven und universalen götthchen Gesetz»

enthalten sind, einer «unveränderlichen Wahrheit», der «Existenz
unveränderlicher Gesetze» und eines von hierher konzipierten
Naturgesetzes anschließt, kann man fundamentale Probleme nicht mehr
lösen. Denn die Aussage: «Die Kirche hat im ganzen Verlauf ihrer
Geschichte bestimmten Regeln des Naturgesetzes immer eine absolute und
unveränderliche Geltung zuerkannt » hat sehr wohl ihre Richtigkeit etwa
für das Tötungsverbot, wobei alle Schwierigkeiten auf die konkrete Frage
verschoben werden, was denn nun unter dieses Gebot als Töten falle; sie

kann aber nicht mehr verständlich machen, warum bestimmte Regeln,

91 Vgl. Karl Rahner, a. a. O.
92 Es ginge anders besser. Ein Gespräch mit Prof. Johannes Neumann über

die römische Glaubenskongregation, in : Herder-Korrespondenz 28 (1974) 287-297.
93 Erklärung der Glaubenskongregation über «Die Frage des vorsätzlichen

Aborts» vom 18.11.1974, in: Herder-Korrespondenz 29 (1975) 18-23, 18.
94 Erklärung der Glaubenskongregation «Zu einigen Fragen der Sexualität»

vom 16.1.1976, in: Herder-Korrespondenz 30 (1976) 82-87, 83.
95 Ebd.; hier auch die folgenden Zitate im Text.



246 Verstehen und Verständigung

die zu ihrer Zeit als absolut und unveränderlich geltende Regeln
angesehen waren, nun entweder generell nicht mehr als solche gelten wie
das Zinsverbot 95 oder doch mit zunehmender Verbreitung wie die
Feststellung eines «Primates des Mannes gegenüber der Frau und den
Kindern» und eine «Unterwerfung» der Frau unter den Mann 97.

Die schier unüberwindbaren Verstehensbarrieren bestehen nun
darin, daß Theologen, die die Geschichtlichkeit christlichen Glaubens

annehmen, sich in ihrer Absicht, der Tradition des Glaubens inklusive
der Dogmen gerecht zu werden, denen nicht mehr verständlich machen

können, die den Glauben selbst für klar, eindeutig und unwandelbar und
damit letztlich für un- oder übergeschichtlich halten. Die Barrieren
bestehen darin, daß Theologen, die sich wegen der fundamentalen Aporien
einer tradierten Naturrechtskonzeption nach neuen Konzepten umsehen,
sich denen nicht mehr verständlich machen können, für die eine absolute

Verbindlichkeit ethischer Regeln für den Christen mit dieser

Naturrechtskonzeption steht und fällt. Dabei wird übersehen, daß es ja die
eine Naturrechtskonzeption gar nicht gibt, wenn es nicht nur eine kirchliche,

sondern eine ihr diametral zuwiderlaufende revolutionäre Berufung

auf ein Naturrecht gibt 98.

Wenn Paul VI. 1976 zu Recht als Aufgabe formuliert hat, den

Glauben «unversehrt zu bewahren», und infolgedessen bei der Übertragung

in andere Sprachen vor einer Veränderung oder Verstümmelung
des Glaubens gewarnt hat ", so kann die Frage gestellt werden, ob diese

96 DS 906 aus dem Jahre 1311 ; vgl. dazu die Feststellung von Walter Kerber,
daß ihm keine kirchenamtliche und einleuchtende Erklärung für diese stillschweigende

Aufhebung bekannt sei, mit Hinweis auf DS 3105 ff., Walter Kerber,
Grenzen der biblischen Moral, in: Klaus Demmer und Bruno Schüller (Hg.),
Christlich glauben und handeln. Fragen einer fundamentalen Moraltheologie in der
Diskussion, Düsseldorf 1977, 120 Anm. 19.

97 DS 3708, vgl. 3709; vgl. dazu Franz Böckle, Natürliches Gesetz als
Göttliches Gesetz in der Moraltheologie, in: ders. und Ernst Wolfgang Böckenförde
(Hg.), Naturrecht in der Kritik, Mainz 1973, 171 f., und bes. Johannes Gründel,
Wandelbares und Unwandelbares in der Moraltheologie. Erwägungen zur
Moraltheologie an Hand des Axioms «agere sequitur esse», Düsseldorf 1967, 110 ff.
Entsprechend kann heute von einer schöpfungsmäßigen hierarchischen Struktur der
Ehe nicht mehr die Rede sein, die den deutschen Bischöfen 1952 als Argument
gegen gesetzliche Ausformulierungen der grundgesetzlich formulierten
Gleichberechtigung von Mann und Frau diente, vgl. die eben genannten Belege.

98 Jürgen Habermas, Naturrecht und Revolution, in: ders., Theorie und
Praxis. Sozialphilosophische Studien (st 9), Frankfurt 1971, 89-127.

99 Exhorte Pauls VI. «Evangelii nuntiandi» Nr. 65, in: Herder-Korrespondenz
30 (1976) 133-152, 146.



Verstehen und Verständigung 247

Gefahr nicht eben dann gegeben ist, wenn der bisherige hermeneutische
Ansatz beibehalten wird, während die Bemühung um einen neuen herme-
neutischen Rahmen eben der unversehrten Bewahrung des Glaubens

in einer neuen geschichtlichen Situation dient. Daß dem Übergang in
einen neuen Verstehensansatz auch seitens des kirchlichen Amts keine

grundsätzlichen Bedenken entgegenstehen, läßt sich aus dem Apostolischen

Rundschreiben Johannes Pauls II. «Catechesi tradendae» ersehen,

in dem in bislang nicht bekannter Ausdrücklichkeit der Glaube als etwas
bezeichnet wird, das «man nicht sieht, es sei denn 'wie in einem
Spiegel...'», so daß aus ihm keine «Haltung starren Verharrens» gemacht
werden darf, sosehr der Glaube mit dem Hebräerbrief als ein
«Feststehen in dem, was man erhofft», zu bezeichnen ist 10°. Daß dem Übergang

in einen fundamental neuen Verstehensansatz, dem die Klarheit
und Identität des Glaubens nicht in der Beibehaltung vertrauter
Vorstellungen, sondern in der absoluten Verläßlichkeit des Glaubens an die

Menschwerdung Gottes in der Geschichte und seine Verheißungen besteht,
vielfach unüberwindliche Verstehensbarrieren gegenüberstehen, müssen

wir für die Theologie ebenso akzeptieren, wie sie für den naturwissenschaftlichen

Bereich eingangs sich nicht von der Hand weisen ließen.

IV. ZUSAMMENFASSUNG

7. Die Annahme der Grenzen unseres VerStehens

Vorstehende Überlegungen gaben Anlaß, die hypothetische
Annahme immer wieder entstehender Grenzen unseres Verstehens auch
tatsächlich anzunehmen, zu akzeptieren. Wir müssen zur Kenntnis
nehmen, daß im Wandel der Zeiten unüberbrückbare Verstehensbarrieren
auftreten können. Hier wird mehr als sonst deutlich, wie wenig Verstehen
ein isoliert rationales, allein durch Worte zu vermittelndes und mit
logischen oder experimentellen Argumenten über jeden Zweifel erhabenes

Verstehen ist, wie es in Mathematik und Naturwissenschaften gegeben

schien. Es ist nicht möglich, allein oder primär durch Worte und

Argumente einen neuen Ansatz zu verstehen. Er verlangt eine mühsame,
nicht ohne persönliche Kontakte mögliche Auseinandersetzung, wobei

100 Rundschreiben vom 25.10.1979, zit. nach Herder-Korrespondenz 33

(1979) 609-628, 623.



248 Verstehen und Verständigung

die persönlichen Kontakte helfen, Verunsicherung und Ängste erträglich
zu machen und zu überwinden, die sich bei der Notwendigkeit des Übergangs

von einer Denk- und Weltvorstellung in eine andere einstellen.
Die Notwendigkeit einer solchen personalen Kommunikation dürfte

auch der Grund dafür sein, daß alles Lernen - entgegen weitverbreiteten
Versuchen einer Technisierung, die sich hinter einer verräterischen

Bezeichnung wie der Benennung «Laborschule» verbirgt - ohne persönliche

Beziehungen nicht möglich ist.
Auch daß die Forschergemeinschaft, die doch bei allen

unterschiedlichen Meinungen der zu ihr Gehörenden wesentlich eine «Gemeinschaft»

bildet, inzwischen eine für die Wissenschaftstheorie zentrale

Bedeutung erhalten hat, zeigt, daß und wie sehr menschliches Verstehen
zumal im Übergang zu grundlegend neuen Ansichten und Einsichten als

gesamtmenschlicher Vorgang anzusehen ist.
Auch in den Naturwissenschaften mußten Phänomene zur Kenntnis

genommen werden, die über die bislang als konstitutiv für diese

Wissenschaften angesehenen Verfahrensweisen hinausgehen. Hier ist zu den

schon genannten Aspekten die Bedeutung der Intuition wie des Ästhetischen

zu nennen, die zusammen mit einem «Glauben», einer festen

Überzeugung von der Richtigkeit und Tragfähigkeit die Neuformulierung
fundamentaler Annahmen einer Disziplin erlauben, so daß der Wechsel

zu dieser Konzeption als «Konversion» bezeichnet wird. Wie sehr die

feste Überzeugung, daß eine ästhetische Formel auch richtig sei, in den

Naturwissenschaften von Bedeutung war, läßt sich nicht nur bei Kopernikus

oder Kepler sehen, die von der Vollkommenheit des Kreises bzw.

der Ellipse her zur Formulierung ihrer Neuerungen kamen 101, sondern

auch bei Einstein 102.

101 «... für die antike Astronomie und genau ebenso für Kopernikus war es

eine heilige Wahrheit, daß Himmelskörper sich auf exakten Kreisen bewegen. Der
Kreis war die vollkommenste Kurve, und die himmlischen Körper waren die
vollkommensten Körper; in manchen Weltbildern galten sie selbst als göttliche oder
engelhafte Mächte. Niemand in unserer Zeit kann sich noch vorstellen, was für eine

gotteslästerliche Unmöglichkeit es gewesen wäre, zu meinen, diese vollkommenen
Körper könnten unvollkommene Bewegungen ausführen.» Carl Friedrich von
Weizsäcker, Die Tragweite der Wissenschaft, 102. Wenig später fährt von
Weizsäcker fort: Kepler hatte «genug mathematisches Vorstellungsvermögen, um
nunmehr zu glauben, eine Ellipse könnte ebenso gut ein Element eines vollkommenen
Systems himmlischer Bewegungen sein wie ein Kreis», ebd. 105.

102 Banesh Hoffmann und Helen Dukas, Albert Einstein. Schöpfer und
Rebell (Fischer TB 2022), Frankfurt 1978, weisen verschiedentlich auf die Bedeutung

des Ästhetischen für naturwissenschaftliche Formulierungen hin, so für James



Verstehen und Verständigung 249

Daß Verstehen qualitativ über eine verbale und argumentative
Kommunikation hinausgeht, läßt sich nicht zuletzt an der Verstehens-

problematik in der Grundlagendiskussion der Wissenschaften aufzeigen,
wie sie sich im Streit um die «Hermeneutik» niedergeschlagen hat. Als
Ergebnis dieser Auseinandersetzung läßt sich festhalten, daß die
Theoretiker der Verstehensproblematik selbst außerstande sind, sich über das

Verstehen zu verständigen. Es gibt hier sich gegenseitig ausschließende

Ansätze, die von den jeweiligen Vertretern in einer heftigen und durchaus

emotional gefärbten Auseinandersetzung verfochten werden; hier
ist nur hinzuweisen auf die Differenz zwischen der Frankfurter Schule,
besonders Theodor W. Adorno und Jürgen Habermas einerseits und dem

kritischen Rationalismus Karl Poppers und Hans Alberts andererseits 103,

oder auf die Auseinandersetzung zwischen Jürgen Habermas und Niklas
Luhmann 104.

2. Zur problematischen Diagnose einer «Krise» und ihrer Verdrängung

Die gegenwärtige Situation mit ihren vielfältigen Umorientierungen
als fundamentale, vielleicht sogar als weltgeschichtliche «Krise» zu
bezeichnen, ist ebenso verbreitet wie problematisch. Wo liegen die
Kriterien dafür, daß etwas als Wirklichkeit behauptet wird, dessen Möglichkeit

unbestreitbar und insofern neu ist, als in einem bislang ungewohnten
Maße technische Möglichkeiten im Gefolge naturwissenschaftlicher
Erkenntnisse und politisch-moralische Möglichkeiten der Bewältigung dieser

Situation auseinanderklaffen? Vielfach übersehen oder unterschlagen
wird die krisensteigernde Wirkung der Rede von der «Krise»10S, mit der
mindestens jene rechnen, die sich als «Krisenmanager» empfehlen oder
durchsetzen wollen.

Zur Vorsicht, die gegenwärtige Situation als «Krise» im umfassenden
Sinn zu interpretieren, mahnt die Einsicht in den Verlauf tiefgreifender
Umorientierungen, innerhalb deren verständlicherweise Legitimations-

Clerk Maxwell, 58 f., und verschiedentlich und nachdrücklich für Albert Einstein
selbst, vgl. 146, 208 f.

103 Theodor W. Adorno u. a., Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie

(Soziologische Texte 58), Neuwied 21970.
104 Jürgen Habermas und Niklas Luhmann, Theorie der Gesellschaft oder

Sozialtechnologie - Was leistet die Systemforschung? (Theorie), Frankfurt 1971.
105 Vgl. Trutz Rendtorff, Gesellschaft ohne Religion Theologische Aspekte

einer sozialtheoretischen Kontroverse (Luhmann/Habermas) (Serie Piper 117),
München 1975, 7 ff.



250 Verstehen und Verständigung

problème und Verunsicherungen auftreten. Diese Phänomene haben
durchaus den Charakter normaler Vorgänge.

Hinzuzufügen ist, daß Phasen, die das Welt- und Selbstverständnis

des Menschen tiefgreifend in Frage stellen, schmerzlicher erfahren,
aber auch gründlicher vergessen werden. Nicht zuletzt hieraus dürfte
resultieren, daß die gegenwärtige Situation weitverbreitet als bedrohter
denn je angesehen wird. Die Entwicklung unserer Geschichte stellt sich

aufgrund des Vergessens oder Verdrängens kontinuierlicher und
problemloser dar, als sie faktisch gewesen ist. Auch gerät in Vergessenheit,
daß die Geschichte keineswegs konsequent oder gar zwingend auf die

eigene Zeit hin verlaufen ist.

Merkwürdig kontrastiert hierzu die entgegengesetzte Annahme
einer hoffnungsvollen, wenn auch nicht ungefährdeten Entwicklung zum
immer Besseren, der die noch so bedrückende Gegenwart immerhin als

der positive Ausweg aus einer dunklen Vergangenheit erscheint.
Beide sich nicht einmal immer ausschließenden, wohl aber gegenseitig

in Frage stellenden Annahmen bedeuten für ihre Vertreter durchweg

Grenzen des Verstehens und meist auch die Unmöglichkeit einer

Verständigung.

3. Aufgaben für Verstehen und, Verständigung

Vorstehende Überlegungen haben gezeigt, daß Verstehen und
Verständigung von personalen Gegebenheiten, Möglichkeiten und Grenzen

abhängen. Ebenso schwierig wie dringlich ist, angesichts verschiedener

Positionen letzte, von allen geteilte Überzeugungen aufrecht zu
erhalten oder einen Konsens über sie herbeizuführen. Eben dieses ist
rein argumentativ nicht möglich.

In dieser Situation ist zunächst eine Selbstrelativierung geboten,
die die Bedingtheit der eigenen Position erkennen läßt. Menschen, die

an der überkommenen Sicht der Welt und des Glaubens hängen, erfahren

Verunsicherungen schmerzlich, bedeuten sie ihnen doch Erschütterung,
Gefährdung oder gar den Untergang ihrer Welt ; sie nehmen aber kaum
mehr wahr, daß ihre Sicht der Welt und der Geschichte aus ebensolchen

Umorientierungen hervorgegangen sein dürfte, wie die, vor die sie sich
gestellt sehen. Menschen dagegen, die die alte Welt für überholt halten, die
sich nach dem Neuen sehnen, scheinen nicht wahrzunehmen, daß dieses

Neue das Alte von morgen ist, das seinerseits überholt werden wird.
Jede Sicht der Welt, die sich gebildet hat, übersieht nur zu leicht, daß die



Verstehen und Verständigung 251

Entwicklung auf sie hin ebensowenig kontinuierlich und erkennbar konsequent

verlaufen ist, wie sie mit einem ruhigen Verlauf weiterhin rechnen

kann, wenn sich die erstrebte neue Phase einmal eingestellt hat.
Wesentlich ist auch die Erkenntnis, daß Zuspitzungen von Konflikten

in grundlegenden Umorientierungen, die zu Brüchen zu führen
drohen oder tatsächlich führen, durch personale Profile und Probleme
beider Seiten wesentlich mitbedingt sind. Mit Profilierungen und
Provokationen sind fundamentale Umorientierungen weder aufzuhalten noch

herbeizuzwingen. Diese Einsicht, die sich nirgends so deutlich wie in den

Antimodernismus-Modernismus-Auseinandersetzungen gezeigt hat, sollte
für gegenwärtige Meinungsverschiedenheiten zu fundamentaler Loyalität
beider Seiten mahnen.

Daraus folgt eine gewisse Distanz zur jeweils eigenen Überzeugung.
Denn wenn es tatsächlich so ist, daß wir die gegenwärtigen starken
Spannungen im Verständnis christlichen Glaubens und christlichen
Lebens nicht einfach überwinden können, weil wir uns auch bei gutem
Willen der Beteiligten und bester Absicht gegenseitig nicht adäquat
verständlich machen können, dann folgt daraus, daß nicht eine Position

gegen die andere durchsetzbar ist. Versuche um neue Positionen können

nur unter Berücksichtigung ihrer Vorläufigkeit, möglicherweise Einseitigkeit

oder gar Irrtümlichkeit erfolgen. Versuche, sich geschichtlichen
Umorientierungen zu widersetzen, um die tradierte Wahrheit zu gewährleisten,

sind nicht nur zum Scheitern verurteilt, sondern gefährden ihre
durchaus berechtigte Intention dadurch, daß sie statt einer traditio viva
einen abrupten Bruch herbeiführen.

Besondere Aufgaben ergeben sich für die Theologie, die weder
administrativ reguliert werden kann noch sich selbst unmittelbar in
katechetische Unterweisung oder Verkündigung umsetzen kann und darf.
Eine Präzisierung des Verhältnisses des Lehramts des Papstes und der
Bischöfe zur Theologie wie eine loyale Selbstregulierung der
theologischen Forschergemeinschaft dürften unumgänglich sein.

Für die Vermittlung theologischer Reflexionen ist bislang übersehen,
daß in ihnen personale Grundüberzeugungen des Theologen in fundamentalen

Umorientierungen nicht deutlich zum Ausdruck kommen. Am
deutlichsten wohl bei Rudolf Bultmann läßt sich demonstrieren, daß

theologische Aussagen, die grundlegend neu wirken, ohne daß sie die

persönliche Überzeugung des Theologen ebenso grundlegend erschüttern
müßten, auf eine studentische Generation in ihren unvermeidbaren
Verunsicherungen völlig anders wirken. Auch gegenwärtig lassen sich manche



252 Verstehen und Verständigung

Beispiele sehr kritischer Auseinandersetzungen mit der Kirche nennen,
in denen die grundlegende Loyalität zu dieser Kirche nicht gleichermaßen
durchschlägt; sie tragen daher zur KirchenVerdrossenheit einer jungen
Generation ebenso bei wie die Abwehr dieser Kritik, die einer nachwachsenden

Generation nur zu berechtigt erscheint.
Daß sich die Geschichte rückgängig machen lasse, daß sich die früher

allein dominante Theologie wiederherstellen lasse, daß sich die früheren

Glaubensvorstellungen wiederbeleben lassen, wird niemand im
Ernst annehmen können. Daß sich die Umsetzung des geschichtlich
überkommenen Glaubens in neue Vorstellungen und Ausdrucksweisen
auch als Bereicherung dieses Glaubens verstehen lassen darf, wird
niemand in Abrede stellen, der Entsprechendes in der Geschichte nicht
ungeschehen machen kann. Die hier vorgelegten Überlegungen sollten
dazu beitragen, sich in dieser Phase eines Übergangs zurechtzufinden,
damit wir nicht so verfahren, «als wenn man Leute, die auf eine Polarexpedition

gehen, mit Sommerkleidern und Karten der oberitalienischen Seen

ausrüsten würde» 106.

106 Sigmund Freud, Gesammelte Werke XIV, Frankfurt 51972, 494.


	Verstehen und Verständigung

