Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 28 (1981)

Heft: 1-2

Artikel: Verstehen und Verstandigung
Autor: Feil, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761565

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761565
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ErnsT FEIL

Verstehen und Verstindigung

Zur Problematisierung neuzeitlichen Wissenschaftsverstiandnisses !

Wenn «Verstehen und Verstindigung» als Thema im theologischen
Kontext auftauchen, mogen sich widerspriichliche Gefiihle einstellen;
es mag ndamlich der Verdacht aufkommen, als wiirden hier Selbstver-
stindlichkeiten zum Problem gemacht. Ist nicht Verstehen einfach
Verstehen einer Mitteilung? Und sind nicht MiBverstdndnis oder Unver-
stindnis mogliche Storungen in einem eher technischen Sinn, wie eine
Telefonverbindung gestort sein kann? Verstehen wire demnach eine
Frage des Sprachverstidndnisses und Verstindigung der zum Verstehen
fithrende Kommunikationsvorgang, zu dem auch der gute Wille gehért.

Wer dieser Meinung ist, muB8 sich an jene bekannte Geschichte Séren
Kierkegaards vom Zirkus-Clown erinnern lassen, die jiingst auch Harvey
Cox und Joseph Ratzinger weitererzdhlt haben 2. Geschminkt, wie er
fiir seinen Auftritt ist, wird der Clown beim Ausbruch eines Feuers
im Zelt ausgeschickt, Hilfe zu holen und vor dem Ubergreifen des Feuers

! Dem Text, der am 15.12.1979 abgeschlossen wurde, liegt ein Vortrag auf
der Tagung des Mannerrings des Bundes Neudeutschland in Nordkirchen vom
2.1.1975 zugrunde, auszugsweise abgedruckt in: Hirschberg 28 (1975) 82-93. Fir
den Druck wurde er durchgearbeitet, ohne die These zu veridndern. Diese Neufas-
sung diente als Grundlage eines Vortrags in der Kath. Akadmie in Bayern am
9.3.1980. Ein Teilabdruck erscheint in StdZ 106 (1981) H. 7.

Joachmin Lell verdanke ich den nachtriaglichen Hinweis auf einen Vortrag
von Gerhard EBELING, Verstehen und Verstindigung in der Begegnung der Konfes-
sionen, gehalten im Rahmen einer gleichlautenden Ringvorlesung an der Univer-
sitdt Zarich im WS 66/67, in: ders., Wort und Glaube 111, Ttibingen 1975, 468—483.

2 Joseph RATzINGER, Einfithrung in das Christentum. Vorlesungen tiber das
katholische Glaubensbekenntnis (dtv 4094), Miinchen 1971, 13, mit Hinweis auf
Harvey Cox, Stadt ohne Gott?, Stuttgart-Berlin 21967, 265.



Verstehen und Verstindigung 207

auf das Dorf zu warnen; je intensiver er mitzuteilen versucht, daB es
brennt, umso mehr erntet er Applaus und Geldchter, glaubt doch jeder,
daB es keineswegs tatsdchlich brennt, sondern daB3 es sich um einen glin-
zenden Werbetrick handelt. Erst als es zu spit ist und das Feuer schon
auf das Dorf iibergegriffen hat, gehen den Zuhorern die Augen auf. Was
ist also, wenn ein Clown tatsidchlich um Hilfe ruft? Wovon hédngt ab, daB
wir ihn richtig verstehen? Jedenfallsist Verstehen mehr als Erfassen einer
verbalen Mitteilung, es ist Erfassen einer Situation, einer Realitit, einer
Person, ohne daf dieses Erfassen eindeutig aus den Worten allein erfolgt.

Es ist daher nicht zufillig, daB wir von Verstehen in sehr verschie-
denen Ebenen sprechen. «Verstehen und verstehen ist also zweierlei? »
fragt Kierkegaard vollig zu Recht:

«Es ist gleichzeitig zum Lachen und zum Weinen, sowohl alle diese
Versicherungen, das Hochste verstanden und begriffen zu haben, als
auch die Virtuositidt, mit der viele in abstracto es darzustellen wissen,
in einem gewissen Sinne ganz richtig — es ist gleichzeitig zum Lachen
und zum Weinen, wenn man so zusieht, daB3 all dieses Wissen und
Verstehen gar keine Macht iiber das Leben der Menschen ausiibt,
so daf3 dieses nicht entfernt ausdriickt, was sie verstanden haben,
sondern eher das Gegenteil davon» 3.

Verstehen in dem Sinn, iiber die fiir das Leben des Menschen wich-
tigen und zentralen Dinge durchaus verstidndlich sprechen zu kdnnen,
ist demnach noch nicht Verstehen; erst die Realisierung der verstindigen
Rede vom Hochsten ist eigentlich Verstehen.

Diese Ebene des Verstehens umfaf3t unser Wort, wenn wir es darauf
anwenden, daBl Menschen, etwa Liebende, «sich verstehen», womit mehr
als ein durch verbale Kommunikation erreichbares Verstehen gemeint
ist, innerhalb dessen verbales Verstehen letztlich iiberhaupt moglich ist.

Einem solchen Verstehen entsprechend, ist Verstindigung in unse-
rem Zusammenhang nicht allein als verbale oder intellektuelle Bemii-
hung verstanden, sondern als Versuch, der uns im Ganzen betrifft, haut-
niaher und unausweichlicher als jene oft angesprochene «Volkerverstin-
digung», die wichtig ist, {iber die aber um so leichter zu sprechen ist, je
weniger wir sie alltdglich realisieren kénnen, wie ja auch jene Solidaritét
mit den «Unterdriickten» um so leichter angesprochen werden kann, je
weiter diese von uns entfernt sind. Verstindigung meint dies auch, zuvor
aber das schwierige und nie endgiiltig gelingende, gleichsam alltdgliche

3 Soren KiERKEGAARD, Die Krankheit zum Tode, IT A a.



208 Verstehen und Verstdndigung

Bemiihen um Verstdndigung, auch und gerade dann, wenn Verstehen so
schwer oder gar unmoglich erscheint oder tatsidchlich ist.

Die Problematik von Verstehen und Verstindigung zeigt sich, wenn
Menschen einander mit Worten nicht mehr erreichen kénnen, wenn sie
miteinander nicht mehr sprechen kénnen. Jeder diirfte hier seine Erfah-
rungen gemacht haben, sowohl als Beobachter wie auch als Betroffener.
Wenn Partner einer Freundschaft und erst recht einer Ehe, wenn Mit-
glieder einer Familie, aber auch einer Ordensgemeinschaft oder Glaubens-
gemeinschaft wie der Kirche einander nicht mehr verstehen und mit
Worten nicht mehr erreichen kénnen, stehen wir vor dem Problem, um
das es hier geht.

Kommunikationskonflikte dieser Art sind bis zu einem gewissen
Grad unvermeidlich und infolgedessen normal, da sie sich aus menschli-
chen Entwicklungs- und Reifungsvorgidngen ergeben. In diesem Sinne
normal sind daher vor allem Konflikte, die als Generationskonflikte
bezeichnet werden konnen. Wachstums-, Entwicklungs- und Reifungs-
«krisen» geben AnlaB zu der Annahme, daB sie sich iiberwinden lassen.

Nachhaltig erschwert und nicht selten unlésbar werden diese
Konflikte, wenn sie nicht nur in der Auseinandersetzung verschiedener
Positionen bzw. Generationen bestehen, die im Grunde in derselben Welt
leben, sondern dariiber hinaus in einer grundlegenden Lebens- und Ver-
stehensdifferenz, die ebensowohl rationale wie emotionale Aspekte hat.
Diese Differenz ergibt sich vor allem, wenn die nachfolgende Generation
zugleich in eine andere Welt hineinwichst, die von der dlteren Gene-
ration, abgesehen von den wenigen Protagonisten, die sie mit herbei-
gefithrt haben, nicht mehr verstanden wird, es sei denn als Untergang,
als Katastrophe. In einem so verschidrften grundlegenden Konflikt
befinden sich gegenwirtig viele, und das nicht zuletzt im Bereich christ-
lichen Glaubens, in dem verschiedene Weisen des Glaubensverstindnisses
und auch der Glaubenserfahrung nebeneinander bestehen und nicht selten
miteinander im Widerstreit liegen. Es ist schon viel erreicht, wenn wir
ein Stiick weit diese Auseinandersetzung verstehen und uns in ihr mit-
einander zu verstidndigen suchen, wenn wir eine volle Ubereinstimmung
verschiedener Verstehensweisen nicht mehr erreichen konnen. Sich in der
Auseinandersetzung um ein verschiedenes Welt- und Glaubensverstind-
nis aufgrund des einen Glaubens zu verstehen und miteinander zu ver-
stdndigen, mul unsere Aufgabe sein. Es versteht sich, dafl diese Ausein-
andersetzung nicht selten sehr schmerzlich ist, daB sie vor allem fiir die
schmerzlich ist, die sich immer mehr unterlegen und isoliert fiihlen. Es ist



Verstehen und Verstindigung 209

daher wohl mehr fiir die Vertreter einer nachwachsenden Position bzw.
Generation ein Trost, wenn folgende Erfahrung zutrifft:
«Dabei hatte ich Gelegenheit, eine, wie ich glaube, bemerkenswerte
Tatsache festzustellen. Eine neue wissenschaftliche Wahrheit pflegt
sich nicht in der Weise durchzusetzen, dafl ihre Gegner iiberzeugt
werden und sich als belehrt erkldaren, sondern vielmehr dadurch, daB3

ihre Gegner allmihlich aussterben und daB3 die heranwachsende
Generation von vornherein mit der Wahrheit vertraut gemacht ist.»

Diese Aussage, die man wohl einem Theologen oder Geisteswissen-
schaftler, nicht aber einem Naturwissenschaftler zutrauen wiirde — sie
stammt von Max Planck * —, dient uns in doppelter Hinsicht als Motto:
Einmal driickt sie eine generelle, also auch fiir die Theologie und sogar
fiir den Glauben zutreffende Erfahrung aus. Zum anderen aber ist sie
Veranlassung, unser Thema aus seiner besonderen theologischen Zu-
spitzung herauszunehmen und als generelles Phinomen zu wiirdigen.
Wenn ein Wandel von Vorstellungen im Glauben verstindlicherweise als
hochste Zuspitzung einer Krise erfahren wird, so ist diese Erfahrung
durchaus nicht auf den Glauben beschrinkt, wie eine eingehendere
Wiirdigung des Wandels auch des naturwissenschaftlichen Verstehens
zeigen kann. Wenn wir ndmlich Bedingungen und Weisen naturwissen-
schaftlichen Verstehens und der Verstindigung zwischen Anhingern und
Verfechtern verschiedener naturwissenschaftlicher Grundkonzeptionen
beriicksichtigen und dadurch in den Stand gesetzt werden, menschliches
Verstehen am Modell naturwissenschaftlichen Verstehens unserer Zeit
besser zu verstehen, so besteht die Chance, daB3 wir ein wenig mehr Ver-
stdndnis fiir die Situation des Glaubens und der Theologie aufbringen.

I. WISSENSCHAFTSGESCHICHTLICHE PROBLEMATISIERUNG
NATURWISSENSCHAFTLICHEN VERSTEHENS

Erscheint uns menschliches Verstehen auf den ersten Blick als
unproblematisch, so gilt dies erst recht fiir naturwissenschaftliches
Verstehen, wenn wir unser Empfinden befragen. More geometrico, d. h.
mit mathematischer Klarheit und Einfachheit, Voraussetzungslosigkeit
und Sicherheit zu argumentieren, war durch und seit René Descartes

* Max PraNck, Wissenschaftliche Selbstbiographie, J. A. Barth-Verlag,
Leipzig 21948, 22.

14



210 Verstehen und Verstindigung

(1596-1650) Kiriterium der Wissenschaftlichkeit schlechthin. Nur
was sich more geometrico durchfithren lie und 148t, durfte und darf,
weitverbreiteten Positionen zufolge, bis heute den Anspruch auf den
Titel « Wissenschaft» erheben. Es versteht sich, dafl unter dieser Voraus-
setzung Theologie nicht Wissenschaft genannt werden darf, im Gegen-
satz iibrigens zu Descartes, der meinte, die Existenz Gottes sel zu bewei-
sen «mindestens ebenso gewil, wie irgendein geometrischer Beweis es
sein kanny 3.

Dieses der Wissenschaft als « Leitwdhrung» dienende Erkenntnisideal
«more geometrico» erschien in sich problemlos. Es schien die Klarheit
und Sicherheit zu gewdhrleisten, die zuvor von der Theologie geleistet
wurde, welche in sich selbst als klar, einfach und absolut wahr und
infolgedessen unwandelbar erschien, da ja Gott selbst absolut einfach,
wahr und unwandelbar ist. Wenn nicht alles tduscht, ist das naturwissen-
schaftliche Erkenntnisideal als Sdkularisierung dieser theologischen
Konzeption anzusehen; es diente vor allem dazu, das Erbe theologischer
Legitimations- und Fundierungsaufgaben anzutreten, nachdem die
Befreiung von theologischen Legitimationen gelungen schien, deren es
bei Descartes selbst noch bedurfte, wenn fiir ihn die Existenz eines bosen
Geistes auszuschlieBen und die Existenz des «allgiitigen Gottes» anzu-
nehmen ist 6. Erst in der Folge wurde dieser hermeneutische Zirkel
zwischen «Glauben» und «Wissen» aufgegeben zu Gunsten der Suche
nach einer more geometrico verfahrenden Universalwissenschaft, die
letztlich exklusive Legitimationsfunktionen wahrzunehmen hatte. Dies
zeigt sich nicht zuletzt darin, daB schon fiir Descartes die gesuchte
Universalwissenschaft dazu dient, dafl «in den einzelnen Vorfillen des
Lebens der Verstand dem Willen vorschreibe, was zu wihlen sei» 7.

Inzwischen diirfte die optimistische Hoffnung beziiglich der Mathe-
matik als Universalwissenschaft nicht mehr ungetriibt sein. Denn gegen-

> Vgl. René DEsCARTES, Discours de la Méthode IV, hg. v. L. Gédbe (PhB 261),
Hamburg 1964, 61. — Sachlich vgl. ders., Regulae ad directionem ingenii I, hg. v.
H. Springmeyer, L. Gibe und H. G. Zekl (PhB 262a), Hamburg 1973, 7 ff. — Dal}
und in welchem MaBe Descartes’ Versuche zur Begriindung der GewiBheit in
Uberwindung des sogenannten methodischen Zweifels seinem persénlichen Bediirf-
nis nach Sicherheit zur Uberwindung seines Unsicherheitsgefiihls entspringen und
dienen, hat z. B. Wolfgang R6D, Descartes. Die innere Genesis des cartesianischen
Systems, Miuinchen 1964, 29, vgl. 12, 54 {., deutlich gemacht.

6 René DescarTEs, Meditationes de prima philosophia I, hg. v. L. Gédbe
(PhB 250a), Hamburg 1959, 39; vgl. vor allem III und V, ebd. 61 ff. und 115 ff.

7 Ders., Regulae I, a. a. O. 5. — Hier, 11, 5, ebd. 11, das folgende Zitat im Text.



Verstehen und Verstindigung 211

iiber der Vorstellung, dafl Arithmetik und Geometrie «allein mit einem
so reinen und einfachen Objekt umgehen, daf3 sie gar nichts voraussetzen,
was die Erfahrung unsicher machen wird», sind mindestens hinsichtlich
der Einfachheit des Gegenstandes betridchtliche Zweifel entstanden; und
seit den Untersuchungen vor allem von Kurt Goédel ist eine Grundlagen-
krise in Logik und Mathematik entstanden, da «Mathematiker mit rein
mathematischen Methoden gezeigt haben, dafl es mathematische Proble-
me gibt, welche nicht mit dem Riistzeug der rechnenden Mathematik
behandelt werden koénnen» & Vollends in den Naturwissenschaften kann
von klar und einfach so nicht mehr die Rede sein. Das hindert allerdings
nicht daran, daBl wir wohl immer noch von dieser neuzeitlichen Ein-
schatzung der Klarheit und Einfachheit von Mathematik und Natur-
wissenschaften ausgehen, wie sie mindestens bis vor kurzem in der
Schule weithin verbreitet worden ist.

Die Korrektur des urspriinglichen Leitbildes naturwissenschaft-
lichen Verstehens 146t sich mit jener Anekdote von Antoine de Saint-
Exupéry verdeutlichen, in der ein tiirkischer Astronom auf einem Kon-
gre3 die Entdeckung eines Asteroiden mitteilte, ohne dal ihm geglaubt
wurde; erst als er Jahre spiter in einem europdischen Anzug, den zu
tragen inzwischen unter Todesstrafe vorgeschrieben worden war, seinen
Vortrag wiederholte, gaben ihm alle recht. Dal3 dies nicht nur eine gut
erfundene Geschichte ist, mag folgende Begebenheit zeigen: John
William Strutt Lord Rayleigh (1842-1919) reichte, als er bereits einen
Namen als Physiker erworben hatte, ein zufillig nicht namentlich
gekennzeichnetes Manuskript iiber einige Paradoxa in der Elektrody-
namik zum Druck ein, das als Arbeit eines Paradoxisten abgelehnt
wurde; als der Name auf dem Manuskript nachgetragen worden war,
wurde es mit weitschweifigen Entschuldigungen angenommen . Was
Exupéry nicht ohne Ironie zum Ausdruck gebracht hat, ist hier bitterer
Ernst: Ob eine naturwissenschaftliche Ansicht angenommen oder minde-
stens diskutiert wird, hdangt durchaus nicht allein an der sachlichen
Argumentation, sondern auch an verschiedenen anderen Umstidnden, so
etwa der Argumentationsweise (ob sie publikumswirksam ist) oder der

8 Hans HermEs, Aufzihlbarkeit, Entscheidbarkeit, Berechenbarkeit, Berlin
21971, VI, zit. bei: Helmut Peukert, Wissenschaftstheorie — Handlungstheorie —
Fundamentale Theologie. Analysen zu Ansatz und Status theologischer Theorie-
bildung, Diisseldorf (1976), 90.

? Thomas S. KunN, Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen (1962,
21970) (stw 25), Frankfurt 31978, 235 Anm. 10.



212 Verstehen und Verstindigung

Person des Argumentierenden (ob er —aus welchen Griinden auch immer —
bekannt ist).

Es 148t sich also jene weithin stillschweigend vorausgesetzte Annah-
me mit einem Fragezeichen versehen, als ginge es in den Naturwissen-
schaften wie in der Wissenschaft iiberhaupt, die ja more geometrico
durchzufiithren ist, «sachlich» bzw. «objektivy zu; statt dessen geht es
freilich nicht «unsachlich» bzw. «subjektiv» zu, sondern «menschlich»,
und dies nicht im Sinne von «menschlich allzu menschlich» bei Friedrich
Nietzsche, sondern im Sinne von «durch die Konstitution des Menschen
bestimmt». Die neuzeitlich so wirksame Trennung von objektiv und sub-
jektiv ist aufzugeben zu Gunsten einer Betrachtungsweise, die auch die
Naturwissenschaften als vom Menschen betriebene und von seinen Kon-
ditionen bestimmte Wissenschaften begreift. Als wesentlich fiir diesen
Aspekt hat sich in letzter Zeit die Forschergemeinschaft erwiesen, von
deren Entscheidung abhidngt, was tiberhaupt als wissenschaftlich gelten
(Alchimie, Parapsychologie), was im Rahmen einer Wissenschaft unter-
sucht und wie methodisch vorgegangen werden kann.

Die Bestimmung der Naturwissenschaften durch die Konditionen des
Menschen 148t sich zunédchst an der Moéglichkeit «verfrithter Entdeckun-
gen» belegen 1°. Verfritht werden Entdeckungen genannt, die sich nicht
in der Zeit ihrer Entdeckung durchzusetzten vermdgen, sondern u. U.
erst sehr viel spidter. Die bekannteste dieser verfrithten Entdeckungen
ist die Bewegung der Erde um die Sonne, die schon griechische Astro-
nomen gemacht haben, formuliert vor allem von Aristarch von Samos
(ca. 310-230 v. Chr.); statt dessen setzte sich das spidter von Hipparch
und vor allem von Ptoleméus (ca. 100-160 n. Chr.) formulierte geozentri-
sche System durch 1. Anfinglich keineswegs unwidersprochen und nur
sehr zogernd fand Jahrhunderte spiter das Kopernikanische Weltbild
allgemeine Anerkennung. Die Beispiele verfrithter Entdeckungen lieBen
sich mehren. Hingewiesen werden soll hier noch auf die Entdeckung der
Vererbungsgesetze durch Gregor Johann Mendel (1822-1884), die einige
Jahrzehnte spiter zum zweiten Mal entdeckt wurden, als sich einige

10 Gunther S. STENT, Verfriththeit und Einzigartigkeit bei der wissenschaft-
lichen Entdeckung, zit. nach der verkiirzten Fassung in: Frankfurter Allgemeine
Zeitung 29.12.1971.

11 Vgl. Carl-Friedrich voN WEIzsAckER, Die Tragweite der Wissenschaft I:
Schopfung und Weltentstehung. Die Geschichte zweier Begriffe, Stuttgart 31971,
96-106.



Verstehen und Verstandigung 213

Aspekte der Biologie so weit gedndert hatten, dall die Entdeckung
Resonanz finden konnte 2. Aufsehenerregender war, dal3 eine einschnei-
dende Entdeckung molekularer Grundlagen der Vererbung durch Oswald
Avary 1944 in ihrer Bedeutung nicht erkannt wurde 3.

Es ist also keineswegs unmittelbar einsichtig, welche Entdeckungen
tatsidchlich als solche anerkannt und damit wegweisend werden, wie es
auch schwer zu ergriinden ist, welche Umstdnde die Anerkennung von
Entdeckungen verhindern. Es konnen dies sehr dullerliche, in der Person
des Forschers liegende Griinde sein; vermutlich hingt die geringe Beach-
tung der eben genannten Entdeckung an der personlichen Zuriickhaltung
ihres Entdeckers Avary. Wichtig diirften die massiven Widerstidnde der
Kollegenschaft sein, wenn eine vorherrschende Forschungsrichtung
durch eine Entdeckung gefidhrdet wird; in dieser Situation ist es mdglich,
daB ein Forscher seine wissenschaftliche Reputation aufs Spiel setzt, wenn
er auf seiner Entdeckung besteht, wie dies fiir die Entdeckung der Anla-
gerung von Gasen an festen Oberflichen durch Michael Polanyi (um 1914)
geschah; diese Entdeckung wurde erst Jahrzehnte spater gewiirdigt. Im
Riickblick duBert dieser Forscher, daBl die Anerkennung seiner Entdek-
kung zunichst gar nicht moglich war:

«Zu jeder Zeit mufBl es eine allgemein vorherrschende wissenschaft-
liche Sicht von der Natur der Dinge geben, in deren Licht die For-
schung von den Mitgliedern der wissenschaftlichen Welt gemeinsam
ausgeiibt wird. Die strenge MutmafBung, daB jeder Augenschein, der
zu dieser Sicht in Widerspruch steht, falsch sei, mu3 gelten. Ein
derartiger Augenschein mufl auch dann ignoriert werden, selbst wenn
das nicht vertretbar ist, in der Hoffnung, daf3 er sich als falsch oder
irrelevant herausstellen werde.»

Man wird also hier von einer solchen wissenschaftlichen Uberzeugung
sprechen miissen, wie sie anderweitig als Glaubensiiberzeugung zu
qualifizieren ist, insofern ein Forscher bis zum &uBersten dieser seiner
wissenschaftlichen Uberzeugung verpflichtet ist, da auf ihr die Férderung
wissenschaftlicher Erkenntnis beruht.

Erst in extremen Situationen kann diese Uberzeugung aufgegeben
werden, und das nur aufgrund einer « Konversion» * zu einer neuen wis-
senschaftlichen Uberzeugung. Den Wechsel zu einer solchen neuen Kon-

12 Gunther S. STENT, a. a. O.
13 Ebd. — Hier auch die folgenden Mitteilungen und das folgende Zitat im Text.
14 Thomas S. KunN, a. a. O. 162. — Hier auch die folgenden Belege im Text.



214 Verstehen und Verstidndigung

zeption hat Max Planck in dem eingangs genannten Zitat ausgedriickt,
zugleich aber die Unmoglichkeit, daBl ihn jeder mitvollziehen kann (162).
Die Erfahrung Plancks ist ihrerseits ja nicht singuldr, hat doch ganz
ahnlich Charles Darwin (1809-1882) festgestellt, er erwarte «keineswegs
auch die Zustimmung solcher Naturforscher, deren Geist von Tatsachen
erfiillt ist, die sie jahrzehntelang von einem entgegengesetzten Stand-
punkt aus ansahen»; er sehe aber vertrauensvoll in die Zukunft, denn:
«Junge, aufstrebende Naturforscher werden unparteiisch die beiden
Seiten der Frage priifen konnen» (162).

Aus einer Fiille vergleichbarer Erfahrungen hat Thomas S. Kuhn in
seiner Studie «Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen» eine
wissenschaftshistorisch belegte These zur Wissenschaftstheorie zusam-
mengetragen, die eine intensive Diskussion ausgeldst hat. Sie geht davon
aus, dafl in den Naturwissenschaften eine bestimmte Grundkonzeption
unbestritten tibernommen und als Voraussetzung weiterer Forschung
angenommen wird, wenn sie sich erst einmal durchgesetzt hat. Erst
wenn eine solche Grundkonzeption an ihre Grenzen stoBt, weil sie eine
hinlingliche Zahl von fundamentalen Widerspriichen nicht mehr
auflosen kann, haben Versuche einer Neukonzeption eine Chance. Ist
eine Neukonzeption vorgeschlagen, entsteht eine heftige Diskussion.
Ob sie sich dann durchzusetzen vermag, hat eine Reihe in sich sehr ver-
schiedener Griinde. Neukonzeptionen vermochten nach Kuhn nur For-
scher zu entwickeln, die noch jiinger sind oder noch nicht sehr lange
in dem betreffenden Gebiet arbeiteten (103, 162, 177); wer zuviel in eine
bestimmte Forschungskonzeption investiert hat, kann an den Grundla-
gen seiner Forschung nicht mehr riitteln.

Innovationen, die zunichst und nicht selten fiir lange Jahre auf
heftige Widerstinde stoBen, werden auch in anderen Wissenschaften
meist von jungen Forschern angestoBen, wie sich etwa fiir die National-
okonomie zeigen 148t 15, Dal es sich hier um ein durchgingiges Phino-
men handeln diirfte, haben instruktive Untersuchungen von Herbert
Schoffler iiber die Reformation gezeigt 1¢: An der neuen, von keiner Tra-
dition geprigten oder belasteten Universitit Wittenberg mit einem
durchweg duBerst jungen Lehrkorper — Philipp Melanchthon hielt mit

15 Ludwig Misgs, Grundprobleme der National6konomie, Jena 1933, 171.
Fur diesen Hinweis danke ich Karl Homann.

16 Herbert ScuHGFFLER, Wirkungen der Reformation. Religionssoziologische
Folgerungen fiir England und Deutschland, Frankfurt 1960, 105-188, hier bes.
130 f., 123.



Verstehen und Verstindigung 215

21 Jahren seine Antrittsvorlesung iiber die Neuordnung der Studien! —
war die Reflexion theologischer Neuansitze moglich, die sich dann als
grundlegend erweisen und durchsetzen sollten, wiahrend die theologi-
schen Gegner vor allem an altehrwiirdigen Fakultidten wie Kdln, Léwen
und Paris durchweg sehr viel idlter, nidmlich an 60 Jahre alt waren.
Durch diese Hinweise kann die These, dafl grundlegende Innovationen in
den Naturwissenschaften von jiingeren Forschern vorgelegt werden,
nachhaltig erhirtet werden.

Welche Erfahrungen mit solchen grundlegenden Neuformulierungen
verbunden sind, 148t sich bei Albert Einstein ersehen: « Es war, wie wenn
einem der Boden unter den Fiilen weggezogen worden wire, ohne daf3
sich irgendwo fester Grund zeigte, auf den man hétte bauen kénnen» (96).
Gelang eine Neuformulierung wie bei Nikolaus Kopernikus (1473-1543)
oder Einstein, waren diese Hypothesen zunidchst nicht nur véllig unge-
wohnt, sondern auch noch vielfach ungesichert; oft folgten erst sehr viel
spiter Interpretationen der Wirklichkeit aufgrund der gelieferten Theorie,
die den Charakter empirischer Bestédtigung der Theorie tragen und damit
zu ihrer Durchsetzung beitrugen. Es geht daher auch in den Naturwissen-
schaften, wie Kuhn formuliert, nicht einfach um Beweis und Irrtum:

«Die Ubertragung der Bindung von einem Paradigma auf ein anderes
ist eine Konversion, die nicht erzwungen werden kann. Lebenslan-
ger Widerstand, besonders von solchen, deren produktive Laufbahn
sie einer dlteren Tradition normaler Wissenschaft verpflichtet hat,
ist keine Verletzung wissenschaftlicher Normen, sondern ein Hinweis
auf das Wesen der wissenschaftlichen Forschung selbst. Der Ursprung
des Widerstands ist die GewiBheit, da3 das dltere Paradigma letztlich
alle seine Probleme lésen werde, daf3 die Natur in die vom Paradigma
gelieferte ‘Schublade’ hineingesteckt werden konne. Zwangsldufig
erscheint diese GewiBheit zu Zeiten von Revolutionen als starrkdpfig
und toricht, wie sie es mitunter auch wirklich wird. Aber sie ist mehr

als dies. Die gleiche Gewilheit ist es, welche die normale oder ritsel-
l6sende Wissenschaft moglich macht» (162).

Ernst gemeint ist es daher, wenn Kuhn von einem «Glauben» (168)
spricht, mit dem eine wissenschaftliche Grundiiberzeugung festgehalten
wird. Wird dieser naturwissenschaftliche «Glaube» erschiittert und in-
folgedessen die Suche nach einer neuen Gestalt dieses Glaubens erfor-
derlich, entsteht eine Phase tiefgreifender Verunsicherung analog zu
einer «Glaubenskrise» im theologischen Sinn. Erst nach der Uberwindung
dieser Phase breitet sich die Erfahrung aus, wieder festen Grund gefunden
zu haben, verbunden mit einer grundlegenden Anderung der Sichtweise.



216 Verstehen und Verstindigung

Eine solche Anderung der Sichtweise hat im Gefolge des Kopernikus
vor allem Galileo Galilei (1564-1642) formuliert. Wenn wir unsere gingige
Auffassung dieses Vorgangs rekapitulieren, so haben wir den Eindruck,
als hitte Galilei fiir jedermann einsichtig seine Thesen formuliert, so da3
es nur Dummbheit oder Boswilligkeit sein kann, wenn von ihm verlangt
wird, seine Aussagen zuriickzunehmen. Wire freilich das heliozentrische
Weltbild so einfach einsehbar gewesen, hitte es sich Jahrhunderte zuvor
schon durchsetzen miissen. Erst post festum 148t sich sagen, dal und wie
sehr Galilei im Recht war. Dall es zum Konflikt zwischen kirchlichen
Institutionen und Galilei kam, lag sowohl an pointiert formulierten
Aussagen Galileis als auch an einer verdnderten Situation der Kirche;
denn es war nach Carl-Friedrich von Weizsiacker eben nicht so, daf3
Galilei «eine klar erkennbare wissenschaftliche Wahrheit gegen mittel-
alterliche Riickstdndigkeit verteidigte. Die Dinge lagen eher umgekehrt:
er konnte nicht beweisen, was er behauptete, und die Kirche seiner Zeit
-war nicht mehr mittelalterlich» 7. Man wird die iiberzogene Position der
Kirche keineswegs fiir richtig erkliren koénnen, sie aber historisch als
offensichtlich unrichtig und unrecht beurteilen und damit die Kirche
selbst verurteilen zu wollen, ist so einfach nicht méglich.

Wie nicht anders zu erwarten, hat die These von Kuhn heftigen
Widerspruch gefunden 8. Sie soll hier auch nicht kanonisiert werden.
Selbst wenn man den bei Kuhn tragenden Begriff des Paradigmas so
heftig kritisiert hat, dal Kuhn sich zu Prézisierungen entschlossen hat 1?,
und wenn man den Fortschritt der Wissenschaft nicht revolutionir,
sondern evolutiondr interpretieren will, wie dies in einer im Ganzen nicht
recht verstdndlichen Gegnerschaft zu Kuhn bei Stephen Toulmin
geschieht 2°, bedeuten doch die Materialien Kuhns und anderer eine

17 Carl-Friedrich voN WEIZSACKER, a. a. O., 113, mit Hinweis auf eine fort-
schreitende Reduktion der Freiheit des Denkens in der Kirche. Vgl. Walter BRAND-
MULLER, Der Fall Galildi — ein Konflikt Naturwissenschaft und Kirche?, in: StdZ
Bd. 182 (1968) 333-342, 399411.

18 Vgl. Werner DiEpERICH (Hg.), Theorien der Wissenschaftsgeschichte.
Beitrige zur diachronen Wissenschaftstheorie (Theorie-Diskussion), Frankfurt
1974 (Lit.); Jirgen MITTELSTRASS, Prolegomena zu einer konstruktiven Theorie
der Wissenschaftsgeschichte, in: ders., Die Moglichkeit von Wissenschaft (stw 62),
Frankfurt 1974, 106-144. Vgl. ferner die anschlieBend genannte Literatur.

19 Vgl. dazu das Nachwort Kunns zur 2. Aufl,, a. a. O. 186221, sowie dessen
Aufsatz: Neue Uberlegungen zum Begriff des Paradigma (1974), in: ders., Die
Entstehung des Neuen. Studien zur Struktur der Wissenschaftsgeschichte (stw 236)
Frankfurt 1978, 389-415.

20 Stephen TourmiN, Menschliches Erkennen I: Kritik der kollektiven Ver-
nunft, Frankfurt 1978.



Verstehen und Verstindigung 217

grundlegende Umakzentuierung bisheriger Vorstellungen vom Fortgang
der Wissenschaft. Insbesondere die wissenschaftsgeschichtlichen Bei-
spiele fiir die Bedeutung von Forschergemeinschaften fiir den Fortgang
der Wissenschaft zwingen zu der Konsequenz, daf dieser Fortgang nicht
allein durch logische und mathematische Operationen erfolgt. Fiir unse-
ren Zusammenhang ist wesentlich nicht so sehr die als Apologie diskredi-
tierbare Riickfrage an heutige Positionen der Wissenschaftstheorie, mit
welchem Recht sie der Theologie den Charakter einer Wissenschaft ab-
sprechen; wesentlich ist vielmehr die Frage, welche Konsequenzen sich
aus diesen Materialien fiir ein theologisches Glaubensverstindnis erge-
ben 2!, wenn die Geschichtlichkeit des Glaubens und der Theologie als
hochst problematisch empfunden werden. Inzwischen kann auch die
Geschichtlichkeit naturwissenschaftlichen Verstehens als eines von der
Generationenfolge abhingigen Verstehens nicht mehr iibersehen werden.
Frither als fiir die Naturwissenschaften ist fiir den Glauben und die
Theologie die Frage unabweisbar geworden, ob mit Kategorien wie
«klar, einfach und unwandelbar» die inzwischen erfahrbar gewordene
Realitdt des Glaubens hinldnglich interpretiert werden kanmn.

Restimieren wir diese kurzen Hinweise, so ergibt sich folgendes:
die Schule, aber nicht weniger das normale DurchschnittsbewuBtsein
vermitteln immer noch den Eindruck, als seien mindestens die Natur-
wissenschaften in sich klar und einsichtig, wovon die Lehrbiicher zeugen,
die ja den Anschein der Problemlosigkeit erwecken #?2. Auch ist die Vor-
stellung verbreitet, daBl unter der Annahme einer Trennung von «Glau-
ben» und « Wissen» sich Wissenschaft exklusiv durch «rationale» Argu-
mentationsverfahren, wenn schon nicht durch experimentelle Verifika-
tionsmoglichkeiten bestimmen lasse. Mehr als bisher, etwa durch Karl
Poppers Hinweis auf den von ihm irrational genannten «Glauben an die
Vernunft» 23, sind durch die vorherigen Beobachtungen diese Ansichten
grundlegend zu revidieren. Auch nicht zuletzt die Naturwissenschaften
schreiten nicht fort nach einem Modell in sich klarer und einfacher
Wissensschritte. Das sich seit Descartes durchhaltende Konzept more
geometrico verfahrender Wissenschaft ist eher einer Hoffnung des Men-
schen entsprungen, wie es auch letztlich mehr von einem Glauben getra-

21 Helmut PEUKERT, a. a. O. 134-144.

22 Thomas S. KunnN, Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, bes. 149ff.

23 Karl R. PorpER, Die offene Gesellschaft und ihre Feinde II, Miinchen
41975, 284,



218 Verstehen und Verstindigung

gen ist; dabei darf nicht {ibersehen werden, daf3 die Klarheit und Ein-
fachheit und die aus ihr erwachsende Sicherheit in den Jahrhunderten
zuvor Charakteristika jener Theologie gewesen sind, die menschliches
Welt- und Selbstverstindnis begriindete. Wir gehen nicht fehl in der
Annahme, daB eine solche Art Glaubens- und HoffnungsgewiBheit sich
in dieser neuzeitlichen Konzeption von Wissenschaft ausdriicken.
Freilich gilt es zu sehen, dal auch diese « Hoffnung» und dieser «Glaube»
mindestens gegenwirtig nicht mehr unangefochten ist.

Die Verunsicherungen, die im Heraufziehen neuzeitlich-naturwissen-
schaftlichen Verstehens fiir ein Verstdndnis christlichen Glaubens ent-
standen sind und als Argumente gegen diesen Glauben verwandt wurden,
lassen sich damit als Probleme dieses neuzeitlichen Verstehens selbst
erkennen. Es besteht keine Mdoglichkeit mehr, Schwierigkeiten dieser Art
allein dem Glaubensverstdndnis anzulasten.

Es liegt auf der Hand, daB die zuvor skizzierten Aspekte fern aller
apologetischen Absicht fiir den Glauben und die Theologie von erheb-
licher Bedeutung sind. DaBl die neuzeitlichen Umorientierungen des
Weltverstandnisses nicht nur im politischen und weltanschaulichen
Bereich, sondern auch im naturwissenschaftlichen Bereich, den man
doch fiir erschiitterungsfrei gehalten hatte, erfolgen, weist auf ein Struk-
turmoment menschlichen Lebens, Erfahrens und Verstehens iiberhaupt
hin. Daf} diese Umorientierungen den Glauben vor erhebliche Schwierig-
keiten stellen, erfahren wir gegenwirtig allenthalben. Die Kenntnis ent-
sprechender Schwierigkeiten auch im naturwissenschaftlichen Verstehen
kann eine Hilfe sein, in Umorientierungen erfahrene Orientierungs-
losigkeit des Glaubens besser zu verstehen.

II. VERSTEHEN UND VERSTANDIGUNG
ANGESICHTS DER GESCHICHTLICHKEIT DES GLAUBENS

A. Beispiele geschichtlichen Versagens

Zu den fundamentalen, als besonders problematisch empfundenen
Erfahrungen der Neuzeit gehort die Geschichtlichkeit, bringt sie doch
allenthalben bisher unbewiltigte Legitimationsprobleme mit sich. Als
duBerst problematisch ist diese Erfahrung der Geschichtlichkeit aber fiir
den christlichen Glauben empfunden worden, da vom Glauben absolute
Endgiiltigkeit und Uniiberholbarkeit angenommen wurde. Nach Lésungs-



Verstehen und Verstindigung 219

versuchen anhand der Annahme einer «Ubergeschichtlichkeit» des Glau-
bens sucht man inzwischen vielfach einen unwandelbaren « Kern» von
einer wandelbaren, geschichtlich sich dndernden Schale, Form oder
Gestalt zu trennen. Seit sich diese Annahme gleichfalls als problematisch
erkennen 1dBt, ergeben sich neuerdings fundamentale Probleme fiir das
Selbstverstdndnis des Glaubens.

Die Erkenntnis der fundamentalen Geschichtlichkeit des Menschen
und damit des Glaubens wurde darin als Bedrohung erfahren, dalB sie
als Relativismus erschien, der keinen Ausweg zulieB. Nicht zuletzt des-
wegen wurde die Geschichtlichkeit fiir den Glauben zuriickgewiesen,
nachdem sie als Argument gegen ihn verwandt worden war. Erst nach der
spezifisch neuzeitlichen Erfahrung und Erkenntnis der Geschichte
wurde die Ablehnung der fundamentalen Geschichtlichkeit tiberhaupt
moglich und zugleich besonders problematisch. Damit konnten grund-
legende Aufgaben des Glaubens, sich jeweils in einer geschichtlich sich
wandelnden Situation zu realisieren, nicht entsprechend wahrgenommen
werden. Um die in geschichtlicher Umorientierung auftretenden Schwie-
rigkeiten zu verstehen und eine Verstindigung zu fordern, sollten die
voraufgegangenen Uberlegungen zum naturwissenschaftlichen Verste-
hen dienen. Sie bieten somit eine Folie fiir die zu charakterisierenden
Beispiele in Geschichte und Gegenwart, in denen fundamentale Verste-
hens- und Verstindigungsaufgaben gestellt waren und sind.

Die naturwissenschaftlichen Verstehensprobleme verdeutlichen auch,
dal fundamentale Verstehensprobleme in Phasen notwendiger Neu-
orientierung auch dann auftreten, wenn schuldhaftes Versagen mit
Sicherheit ausgeschlossen ist; die folgenden Beispiele lassen deswegen
keine Riickschliisse auf ethisch zurechenbares Versagen zu.

1. Zum Ritenstreit

Als paradigmatisch fiir fundamentale Probleme des Verstehens und
fiir das Scheitern einer Verstidndigung kann der Ritenstreit angesehen
werden, der anldflich der Vermittlung christlichen Glaubens in China im
17. und 18. Jh. entstanden war %*; in ihm ging es nicht einfach um eine
«Akkomodation» (so die bisher tibliche Benennung), ndmlich um eine
«Angleichung» von christlichem Glauben und chinesischer Kultur, son-

2¢ Vgl. den instruktiven Uberblick bei Klaus Scuatz, Inkulturationsprobleme
im ostasiatischen Ritenstreit des 17./18. Jhs. in: StdZ 104 (1979) 593-608 (Lit.!).



220 Verstehen und Verstdndigung

dern vielmehr um eine «Inkulturation», ndmlich die Gestaltung christ-
lichen Glaubens in einer ihm bislang véllig fremden Kultur.

Mit der Chinamission sah sich der christliche Glaube erstmalig seit
der Antike einer alten und hochentwickelten und zugleich vollig anderen
und durch keine Tradition mit ihm verbundenen Kultur gegeniiber, die
sich als dem Christentum keineswegs unterlegen empfand, sondern ihm
wie allem Fremden abweisend entgegentrat. Damit war eine neue Kon-
stellation gegeben, die den christlichen Glauben zudem in einer proble-
matischen inneren Situation betraf, nimlich zugleich mit dem Wachsen
der bekannten Welt nach aulen durch die Entdeckungen bislang unbe-
kannter Kontinente mit den Folgeproblemen der Reformation beschif-
tigt zu sein, die eine innere Spaltung der Christenheit des Abendlandes
bedeutete. DaB der Ubergang aus den araméiisch-alttestamentlichen An-
fingen in griechisch-hellenistische Sprach- und Lebensform 2°> heftige
Auseinandersetzungen gebracht hatte, von denen die Apostelgeschichte
verschiedentlich Zeugnis gibt (vgl. z. B. das Apostelkonzil, Apg 15), wurde
nach ihrer Uberwindung nicht mehr entsprechend wahrgenommen. Die
Ubersetzung aus dem als Weltsprache fungierenden Griechisch in andere
fiir die Verkiindigung des Glaubens wichtige Sprachen war in der alten
Kirche eine Selbstverstindlichkeit, wie die verschiedenen Liturgien und
Bibeliibersetzungen belegen; so kann es nicht {iberraschen, dal} es in die-
ser frithen Zeit auch eine Bibeliibersetzung in eine germanische Sprache
gegeben hat, ndmlich durch den westgotischen Bischof Ulfila (311-388).
Das Lateinische erreichte als Kirchensprache Rom von Nordafrika her
erst im Laufe des 4. Jhs.; zuvor war auch in Rom das Griechische {iiblich,
in dem Paulus auch seinen Brief an die Rémer abgefat hat. Erstmalig
mit der Missionierung des Westens, der Kelten und der Germanen von
Italien aus, wurde nicht mehr die Volkssprache fiir Liturgie und Schrift
verwendet, sondern die zuvor durch die Romer verbreitete lateinische
Sprache, die im Frankenreich als alleinige Schriftsprache auch im welt-
lichen Bereich verwandt wurde 6. Nachdem die in der Reformation
aufgekommene Auffassung von der alleinigen Zuldssigkeit der Volks-
sprache im Tridentinum zuriickgewiesen war, konnten weder im Mittel-

25 Dieser Ubergang wird inzwischen nicht selten mit der simplifizierenden
Chiffre «Hellenisierung» als Abfall vom hebriisch-biblischen Ursprung gewertet.

26 Josef Andreas JUNGMANN, Missarum Sollemnia. Eine genetische Erklarung
der romischen Messe, I, Wien 41958, 107; hier auch der Hinweis, dal3 deutsche
Kleriker sich dagegen verwahrten, daB bei der Slawenmission die rémische Messe
in slawischer Sprache gehalten wurde.



Verstehen und Verstindigung 221

alter vorhandene Bibeliibersetzungen noch gegen dessen Ende entstan-
dene Ubersetzungen des Missale in die jeweiligen Landessprachen — von
wenigen Ausnahmen abgesehen — zum Zuge kommen 27; Alexander VII.
hatte 1661 das Verbot einer Ubersetzung des romischen Missale ins
Franzdsische ausgesprochen 28, das noch 1857 durch Pius IX. erneuert
worden ist, ohne daB allerdings dieses Verbot ernstlich urgiert wurde #°.

Auf diesem Hintergrund ist also der Ritenstreit zu wiirdigen: Die
«rOmische» Kirche sah sich durch ihre Infragestellung seitens der Refor-
mation zu intensiven Konsolidierungsbemiihungen gezwungen, die frag-
los von wesentlicher Bedeutung waren fiir die Besinnung auf die Sen-
dung der Kirche, die aber doch auch einen Verlust an Realisierungs-
moglichkeiten mit sich brachten, konnte doch der Versuch einer landes-
sprachlichen Liturgie nun als «Protestantisieren» angesehen werden;
diese wohl unvermeidliche Engfithrung ist ihrerseits zu sehen im Hori-
zont der viel fundamentaleren Isolierung der «lateinischen» Kirche durch
das Schisma von Ost- und Westkirchen im Jahre 1054. War somit die
westliche, rémische Gestalt der katholischen Kirche nach dieser Tren-
nung entstanden und aus der fruchtbaren Spannung mit 6stlicher Denk-
und Lebensweise entlassen, so erschien nach der Kirchenspaltung durch
die Reformation die Verteidigung dieser westlichen, romischen Lebens-
form prinzipiell notwendig.

Daher bedeuteten die Anfragen durch eine von Rom her erfolgte
fernostliche Mission zugleich fundamentale innere Anfragen, so sehr sie
sich zunidchst als dullere Anfragen interpretieren lieBen; daBl bereits im
hohen Mittelalter eine Mission bis nach China gekommen war, scheint
zu Beginn der neuzeitlichen Mission vollig vergessen worden zu sein. Wenn
seit der Ubernahme des Lateinischen im westromischen Reich ein fakti-
sches Junktim zwischen christlichem Glauben und lateinischer Kultur
bestand, das wegen der Unterlegenheit anderer Vilker die Vermittlung
christlichen Glaubens in dieser Auspriagung ermoglichte und sich bis hin
zur kolonialisierenden Mission in Lateinamerika fortsetzen lief3, so wurde
eben dieses — inzwischen also prinzipiell gewordene — Junktim nun ernst-
haft in Frage gestellt.

21 Ebd. 190; vgl. 219. Dal3 die Ubersetzung des lateinischen MeBkanons erst
an der Wende zum 20. Jh. vom Index abgesetzt wurde, vermerkt Hans King,
Wahrhaftigkeit. Zur Zukunft der Kirche, Wien 31968, 41.

28 Josef Andreas JUNGMANN, a. a. O. 189.

29 Ebd. 214,



222, Verstehen und Verstindigung

DaB die ferngstliche Mission in China vollig neue Wege erforderlich
machte, war somit eine fundamental neue These; sie ist bereits von einem
der ersten Jesuiten, der sich um die Organisation und das Konzept der
Asienmission hochst verdient gemacht hat, von Alessandro Valignano
(1539-1606) formuliert worden: «Der einzige Weg, dort (sc. in China)
einzudringen, wird vollig anders sein als der in sdmtlichen Missionen
dieser Linder bisher benutzte Weg» 3°. Dieser Weg, den dann der eigent-
liche Griinder der Chinamission, Matteo Ricci (1552-1610) beschritt,
bestand darin, die Teilnahme an den Riten der Totenehrung und an der
Ehrung des Konfuzius letztlich nicht als religise, sondern als konventio-
nelle Riten anzusehen und ihre Ausiibung trotz aller Vorbehalte minde-
stens vorldufig fiir die Chinesen zu gestatten, die fiir den christlichen
Glauben gewonnen werden konnten (daher Ritenstreit); die wahre
Bedeutung dieses Weges aber bestand in einer fundamentalen Umsetzung
christlichen Glaubens in chinesische Denk- und Lebensform. Diesen von
Jesuiten trotz zum Teil heftiger interner Diskussionen seit 1583 beschrit-
tenen Weg lehnten Missionare der Bettelorden, die seit 1631 gleichfalls
nach China kamen, durchweg als zu weitgehend strikt ab, so wenig sie
eine gewisse Verwendung chinesischer Sprache und Vorstellungen fiir
die Verkiindigung fiir unvermeidlich hielten. Der sich aus diesem entge-
gengesetzten Ansatz entwickelnde heftige Streit fithrte 1704, 1715 und
1742 zu einem Verbot der jesuitischen Praxis. Die Aufhebung dieses
Verbotes 1939 3! dnderte freilich nichts mehr daran, daB3 die Chinamission
durch die Verbote im 18. Jh. eine schwerwiegende Beeintrichtigung
erfahren hat, so wenig sich die These halten 148t, daB ohne diese Ver-
bote der Chinamission seinerzeit ein umfassender Erfolg beschieden
gewesen ware.

Fiir unsere Frage nach dem theologischen Verstehen auf dem Hinter-

30 Zit. nach George H. DUNNE, Das groBe Exempel. Die Chinamission der
Jesuiten, Stuttgart 1965, 28. — Vgl. hierzu die kritische Rezension von Benno M.
Biermann, in: Zs. f. Missions- und Religionswissenschaft 46 (1962) 296-302;
51 (1967) 381-383. Zur Darstellung von seiten der Dominikaner vgl. ders., Die
Anfinge der neueren Dominikanermission in China, Miinster 1927. — Uber die bei
ScuATzZ, a.a. O., genannte Lit. hinaus vgl.: Jacques GERNETE, La politique de
conversion de Matteo Ricci en Chine, in: Archives de Sc. Sociales des Religions
18 (1973) Nr. 36, 71-86; Petrus NeEmMEsHEGYI, Versuch iiber die Einkulturierung
des Christentums in Asien. Neue Aspekte des theologischen Pluralismus, in: Inter-
nationale Theologenkommission (Hg.), Die Einheit des Glaubens und der theologi-
sche Pluralismus, Einsiedeln 1973, 180-203.

31 George H. DUNNE, a. a. O. 364, 367 {.



Verstehen und Verstdndigung 223

grund allgemein menschlicher Verstehensproblematik, wie sie am Bei-
spiel naturwissenschaftlichen Verstehens demonstriert wurde, lassen
sich vor allem zwei Gemeinsamkeiten benennen: Einmal wurde sehr frith
die Annahme formuliert, daBl abweichend von dem bisher auch in der
Asienmission beschrittenen Weg (Indien, Japan) in China nun anders
vorzugehen sei. Woher 1408t sich diese Annahme begriinden, da es nun
notig ist, fiir die Verkiindigung christlichen Glaubens sich grundlegend
chinesischer Aquivalente christlicher (lateinischer) Benennungen sowie
chinesischer Lebensformen zu bedienen und von hierher christlichen
Glauben zum Ausdruck zu bringen, statt die Differenzen dieses Glaubens
zum Chinesischen hervorzuheben und dementsprechend eher die Neuheit
des christlichen Glaubens gegeniiber chinesischer Kultur herauszustellen?
Ist dieses Konzept iiber jeden Zweifel nachweisbar erhaben gewesen?
Handelt es sich hier um eine bahnbrechende Annahme? Wie immer ist
post festum diese Frage sehr viel leichter zu entscheiden. Und — damit
zusammenhdngend — 14t sich als weitere Parallele auffassen, dafl wie in
den Naturwissenschaften und anderen Bereichen fundamentale Neuan-
sdtze von solchen entworfen werden, die aus welchen Griinden auch 1m-
mer erst kiirzere Zeit in dem betreffenden Gebiet téitig waren; denn der
erst 1540 bestdtigte Jesuitenorden, der noch keine traditionsreiche Ver-
gangenheit hatte, beschritt wenige Jahrzehnte spiter in China Wege, die
die viel dlteren und auch in der Mission traditionsreichen Bettelorden
meinten ablehnen zu miissen. Es scheint die Annahme berechtigt, da3
der noch unbelastete Jesuitenorden trotz groBer Schwierigkeiten und
anhaltender Diskussionen sich im Grunde fiir eine tatsédchliche chinesi-
sche Auspriagung christlichen Glaubens entscheiden konnte, daf er auch
in Indien eine moglicherweise zu weit gehende Einwurzelung versuchte,
wahrend er in Japan nach anfinglichem Optimismus ein Stiick weit
zuriickhaltender verfuhr. Sicher ist zu beriicksichtigen, da3 es zwischen
der japanischen und der chinesischen Jesuitenmission schwere Spannun-
gen und Auseinandersetzungen gab; nicht unerheblich diirften fiir das
Entstehen dieser Spannungen die Differenzen zwischen Portugiesen und
Spaniern gewesen sein, die im Gefolge des entstehenden Nationalismus
immer stdrker geworden waren. Verhdngnisvoll wurde dann aber erst,
daBl neben Versuchen jesuitischer Chinamission nun die Bettelorden mit
ihren Bemiihungen traten, fiir die sie sich vor allem durch ihre latein-
amerikanischen und philippinischen Missionen qualifiziert glaubten, so
daB sie auch jetzt die Kultur und Sprache des betreffenden Landes hint-
anstellten gegeniiber einer weitgehenden Vermittlung dieses Glaubens



224 Verstehen und Verstdndigung

in lateinischer Denk- und Lebensweise, und dies gegebenenfalls unter
dem militdrischen Druck des K&nigs von Spanien 32

Als Beleg dafiir, daB3 sie als dltere Orden bereits sehr festgelegt
waren, kann angefiithrt werden, da3 die Franziskaner wenige Jahrzehnte
nach der Anerkennung ihrer Regel 1223 um 1300 anders verfahren sind;
damals ndmlich wurde durch Johannes von Montecorvino (1247-1328),
den ersten Bischof des spiteren Peking, die Mission auf dem Landweg
in das damals von den Mongolen besetzte China vorangetrieben und im
Zusammenhang damit auch eine mongolische MeBliturgie verwandt 33.

Dall der Weg der Jesuiten trotz seiner Problematik und Korrektur-
bediirftigkeit im Grunde richtig gewesen wire, konnte seinerzeit nicht
schliissig und unbezweifelbar bewiesen werden. Da er keine Annahme
fand, muB er als eine «verfrithte» Entdeckung angesehen werden. Daf}
sich in diesem Streit zwei grundsitzlich verschiedene Konzepte gegen-
iiberstanden, ist eindeutig; und daf} sich beide Parteien ohne Verstind-
nis und ohne gebiihrende Versuche zur Verstdndigung gegeniiberstanden,
ist ebenso deutlich. Und da3 Rom, von den Bettelorden angerufen, gegen
die Riten entschied (1645) und dann, von den Jesuiten angerufen, auf
Grund der Erkliarung, die Riten seien rein zivil, diese erlaubte (1656), um
sie dann erst spiter endgiiltig zu verbieten 34, zeigt, wie schwer eine
Entscheidung iiberhaupt war. Dabei dienten auch fiir die 1622 gegriin-
dete Missionskongregation «De propaganda fide», die sich spdter auf die
Seite der Ritengegner schlug, die Maxime, die Riten, Gebrduche und
Sitten der Vélker nicht zu dndern, «sofern diese nicht ganz klar gegen
Glauben und Sitten sind» 35, Aber gerade darin liegt die Schwierigkeit,
diese Entscheidung zu treffen, was in concreto gegen Glauben und
Sitte ist und was nicht.

2. Die Auseinandersetzungen um rveformkatholische Bemithungen: Anti-
modernmismus und Modernismus

Nach dem Ritenstreit kénnen die Auseinandersetzungen zwischen
«Modernismus» und « Antimodernismus» zu Beginn dieses Jahrhunderts
die Verstehensproblematik verdeutlichen. Wahrend der Ritenstreit
durch eine Begegnung mit einer anderen Kultur sozusagen nach auflen

32 Ebd. 288.

33 LThK?11,1065.

3¢ Ebd. VIII,1323.

35 Klaus ScHATZ, a. a. O. 596.



Verstehen und Verstindigung 225

gerichtet war, ging es nun um den Versuch im Inneren der Kirche, vom
christlichen Glauben her eine Offnung zur Welt vorzunehmen und zu-
gleich wissenschaftliche und weltanschauliche Ansichten und Einsichten
fiir den Glauben und sein Verstdndnis aufzunehmen, die fiir das Welt-
und Selbstverstindnis im westlich-abendldndischen Bereich unabweis-
bar geworden waren. Fiir den Glauben selbst ging es vor allem darum, das
geschichtlich in der Neuzeit entfaltete GeschichtsbewuBtsein und die
mit ihm zusammenhingende historisch-kritische Methode auch fiir den
Glauben und die Kirche anzuwenden, vornehmlich in der Erforschung
des Alten und Neuen Testaments, aber auch in der Geschichte des Glau-
bens und der Kirche. Diese Versuche erwiesen sich in einer wenig giinsti-
gen Situation als dringlich, insofern namlich nach einer Phase der Auf-
geschlossenheit im frithen 19. Jh. (Johann Michael Sailer, 1751-1832;
Johann Adam Mohler, 1796-1838) seit der Jahrhundertmitte ein Struk-
turwandel zu einer zunehmenden AbschlieBung gegeniiber der neuzeit-
lichen Welt einsetzte 36, die auch in politisch-gesellschaftlichen Ent-
wicklungen wie revolutiondren Bemiihungen und der Einigung Italiens
begriindet war und innerkirchlich zum I. Vatikanischen Konzil fithrte 37;
dessen Formulierung der Unfehlbarkeit und die parallel erfolgte kirch-
liche Kanonisierung der neuscholastischen Theologie fiir die gesamte
Kirche im bewuBten Uberspringen neuzeitlicher Theologie durch den
Riickgriff auf die «Theologie der Vorzeit» (Josef Kleutgen, 1853) lie3
jede theologische These, die nicht im neuscholastischen Rahmen blieb,
als hiresieverddchtig erscheinen. Da die Neuscholastik von einer unge-
schichtlichen Konzeption der Offenbarung und des Glaubens ausging,
zugleich aber die Erforschung der Geschichte des Glaubens, der Bibel und
der Kirche uniibersehbare Iortschritte gemacht hatte, war ein die
Grundlagen betreffender Konflikt iiber das Verhdltnis von Glaube und
Geschichte bzw. Geschichtlichkeit vorprogrammiert. Er brach sofort mit
betrachtlicher Heftigkeit aus, als einige Theologen in einer merkwiir-
digen Beibehaltung einer Trennung von Glaube und Geschichte zugleich
geschichtswissenschaftliche Methoden kritisch zur Untersuchung der
Glaubensvorstellungen einsetzten. Dal} sich iiber diesen Streit bis heute

3¢ Bernhard WELTE, Zum Strukturwandel der katholischen Theologie im
19. Jh., in: ders., Auf der Spur des Ewigen. Philosophische Abhandlungen iiber
verschiedene Gegenstidnde der Religion und der Theologie, Freiburg 1965, 380—400.

37 Hermann Josef PorTMEYER, Unfehlbarkeit und Souveradnitit. Die papst-
liche Unfehlbarkeit im System der ultramontanen Ekklesiologie des 19. Jhs.,
Mainz 1975.

156



226 Verstehen und Verstindigung

nur mit Miithe handeln 143t, ohne fiir eine der beiden Fronten Partei zu
ergreifen oder zur Parteinahme gezwungen zu sein, erklirt sich nicht nur
aus der im Vergleich zum Ritenstreit erheblich groBeren zeitlichen Nihe,
sondern vor allem daraus, daf3 hier ein Glaube und Kirche unmittelbar
innerlich betreffendes Problem zu verhandeln ist, das bis heute noch nicht
addquat geldst ist. Die Auseinandersetzungen um eine Liberalisierung
der Theologie und um die Aufrechterhaltung einer vorkonziliaren Form
des Glaubens, die vor allem durch Erzbischof Lefebvre offen ausge-
brochen sind, belegen dies 38,

Autoren, die sich um die Jahrhundertwende mit fundamentalen
Anfragen zu Wort meldeten, waren sich von vornherein der grundlegen-
den Bedeutung ihrer Fragen und auch der durch sie entstehenden Schwie-
rigkeiten in einer defensiv eingestellten Situation bewuft. Bei Alfred
Loisy (1857-1940) heiBt es, «daf ein bedeutsamer Wechsel in dem Stand
der Wissenschaft eine neue Auffassung der alten Formel nétig machen
kann»3?; George Tyrrell (1861-1909) schreibt in seinem eindrucksvollen
Brief beim AusschluB aus dem Jesuitenorden 1906, «da3 es mehr ein
Aufeinanderprallen von Systemen und Stromungen als von Personen
ist»4°; und bei Ernesto Buonaiuti (1881-1946) heiBt es in einem Text
von 1908:

«Ohne Zweifel besteht im SchoBe des katholischen Geisteslebens eine
Krise, und zwar eine Krise, die sich nicht auf ein einzelnes Dogma,
beschrankt, sondern sich auf die allgemeine Haltung gegeniiber dem
herkémmlichen Begriff der Offenbarung und des iibernatiirlichen
wie gegeniiber allen von der katholischen Uberlieferung dargebotenen
Glaubenslehren ausgedehnt hat. Wer von der Voraussetzung ausgeht,
die scholastische Auslegung des Christentums sei ein und dasselbe wie
dieses, kann im Modernismus, der wesentlich kritisch und anti-
scholastisch ist, die schwerste Gefahr fiir die Unversehrtheit der
christlichen Uberlieferung erblicken. Wer dagegen jenseits des Scho-
lastizismus noch andere, auf die Erfahrung des Evangeliums anwend-
bare Gedankenformen gewahrt, der ist von solch kindischen Angsten
weit entfernt. Die Geschichte lehrt uns, da die groBen, der gegen-
wirtigen &dhnlichen Krisen, wie sie in der Kirche dem Bediirfnis
einer Anpassung des Glaubens an bestimmte Formen der Philosophie

38 Vgl. Peter NEUNER, Modernismus und Antimodernismus. Der kirchenge-
schichtliche Hintergrund der Bewegung um ZErzbischof Lefebvre, in: Herder-

Korrespondenz 31 (1977) 3642.
39 Zit. nach Oskar ScHRODER, Aufbruch und MiBverstindnis. Zur Geschichte

der reformkatholischen Bewegung, Graz 1969, 59.
40 Ebd. 132.



Verstehen und Verstdndigung 227

und gesellschaftlichen Gliederung entsprangen, noch immer der Kirche
selbst zugute kamen, die aus ihnen mit einem hoéheren Verstiandnis
ihrer selbst hervorging» *..

Es gab in der katholischen Kirche, wie Albert Ehrhard (1862-1940)
feststellt, wohl ein einheitliches Dogma, aber keine einheitliche Theolo-
gie; es kimpfen vielmehr die scholastische und die moderne um die Vor-
herrschaft, wobei dieser Kampf schon im Humanismus begann, sich
immer mehr zugespitzt hat, «bis er in unseren Tagen den unheilvollen
Charakter eines Kampfes auf Leben und Tod angenommen hat» #2.

Dabei 148t sich bei manchen Autoren feststellen, dafB3 sie sich wohl
der grundlegenden Bedeutung ihrer Frage und ihres Ansatzes sicher
waren, nicht aber der Richtigkeit ihrer Vorschldge zur Losung der Pro-
bleme. Loisys Uberlegungen stellen ihn vor die Frage, ob er sich zum
Monismus, zum Pantheismus zu bewegen im Begriff ist, und er fiigt hinzu:
«Ich weiB es nicht. Es sind Worte. Ich versuche iiber Sachen zu reden.
Der Glaube fordert den Theismus, die Vernunft wiirde zum Pantheismus
hin tendieren» **. Und wenige Wochen vor seinem Tode sagt Tyrrell:
«Mein eigenes Werk — das ich als abgeschlossen betrachte — ist es gewe-
sen, eine Frage aufzuwerfen, die zu beantworten mir nicht gelungen ist.
Ich bin nicht so eingebildet, daraus zu schlieBen, daB3 sie nicht beant-
wortet werden kann» #*. Es darf jedoch die Feststellung Tyrrells verall-
gemeinert werden, daB sich die an diesem Aufbruch Beteiligten eher in
einem Katholizismus der ndchsten Generation als in dem der vergangenen
beheimatet wissen in einem Prozel des Wachsens, in dem es um Identitit
und Verdnderung («sameness and variety») geht, wobei Toleranz zwi-
schen den verschiedenen Positionen und Generationen erforderlich ist,
da die Wahrheit zwischen ihnen geteilt ist . Aufs Ganze gesehen waren
sie freilich davon {iiberzeugt, daBl die alte Theologie — wie eine Aussage

41 Ebd. 204 f{.

42 Zit. nach Thomas Michael LoomMmE, Liberal Catholicism, Reform Catholicism,
Modernism. A contribution to a new orientation in modernist research (Tiibinger
theologische Studien 14), Mainz 1979, 97; die in dem ausfiihrlichen Text hergestellte
lange geschichtliche Tradition bestdtigt die These von Thomas S. Kuhn, dal3 von
einer geschichtlichen Situation her die Geschichte auf diese Situation hin bezogen
wird. So kontinuierlich war dieser Kampf mit der Scholastik nicht.

43 Zit. nach Peter NEUNER, Religiose Erfahrung und geschichtliche Offen-
barung. Friedrich von Hiigels Grundlegung der Theologie (Beitrige zur Okumeni-
schen Theologie 15), Miinchen-Paderborn 1977, 293.

4 Thomas Michael LOOME, a. a. O. 16, den Beleg vgl. ebd. 11 Anm. 4.

45 Ebd. 30.



228 Verstehen und Verstindigung

Tyrrells iiber das scholastische Inspirationskonzept verallgemeinert
werden kann — so tot ist wie die ptolemadische Astronomie .

DaB diese in sich keineswegs einheitlichen, ganz generellen, etwa
auch den literarischen und politisch-gesellschaftlichen Bereich umfassen-
den Bemiihungen #7 seitens der kirchlichen Amtstriager und der neuscho-
lastischen Theologen vollig zu Recht als duBlerst bedeutsam und nicht
unproblematisch, aber zu Unrecht als tédliche Bedrohung empfunden
wurden, 148t sich im nachhinein sicher, aber auch sehr viel leichter sagen.
So grundlegende Ansichten, daBl das ganze Evangelium «mit einer Welt-
und Geschichtsanschauung verkniipft (war), die der unsrigen nicht mehr
entspricht» und daB die «von der Kirche als geoffenbarte Dogmen gebo-
tenen Vorstellungen ... keine vom Himmel gefallenen Wahrheiten»
sind #8, konnten auch sehr miBverstanden werden und iiberdies gemeint
sein als eine Auflosung der Verbindlichkeit des Glaubens und bedurften
nachhaltiger weiterer Klarungen. Da aber administrative Eingriffe vor
einer argumentativen Klirung vorgenommen wurden, entstand iiber-
haupt erst eine solche Krise um jene Bewegungen, die als « Modernismus»
bezeichnet werden. Denn die pointierte Formulierung Tyrrells ist nicht
unberechtigt: «Der Schopfer des Modernismus ist Pius X.» #°, d. h. erst
durch die Enzyklika Pascendi dominici gregis (8. 9.1907) wurde aus
den verschiedensten Positionen und Versuchen heraus «ein System des
Modernismus vorgelegt und als hidretisch verurteilt, das mit Ausnahme
einer streng neuscholastischen Theologie praktisch alles und jedes um-
schlof3» 3%; wie der Name «Modernismus» erst durch die romischen Ver-
lautbarungen allgemeine Verbreitung fand, so wurde er auch erst durch
sie so etwas wie ein «System» >1. Dieser « Modernismus» wurde so sehr als
System gesehen, dafl die Enzyklika es fiir einen «schlauen Kunstgriff»
hilt, wenn die Modernisten «ihre Lehren nicht systematisch und einheit-
lich, sondern stets nur vereinzelt und aus dem Zusammenhang gerissen»
vortrugen, «um den Schein des Suchens und Tastens zu erwecken,

46 Ebd. 47.

47 Ernst HaniscH, Der katholische Literaturstreit, in: Erika Weinzierl (Hg.),
Der Modernismus. Beitrige zu seiner Erforschung, Graz 1974, 125-160; Oskar
SCHRODER, a.a. 0. 273-318: Romolo Murri, Der Vorkidmpfer des politischen
Modernismus.

48 Alfred Loisy, zit. nach Oskar Schroder, a. a. O. 55, 57.

49 Thomas Michael LooME, a. a. O. 48.

50 Peter NEUNER, Religitse Erfahrung, 63.

31 Thomas Michael LooME, a. a. O. 29 u. 6.



Verstehen und Verstindigung 229

wahrend sie doch fest und entschieden sind» 52. Wie schwierig die Situa-
tion tatsdchlich war, zeigt die UngewiBheit, wen man als « Modernisten»
zu bezeichnen hat, etwa nur die als solche indizierten bzw. exkommuni-
zierten Autoren oder auch solche wie Friedrich von Hiigel (1852-1925),
der trotz bekannter Verbindungen zu prominenten «Modernisteny,
besonders zu Loisy und am meisten zu Tyrrell, ohne jede Beanstandung
blieb 33, Interessant ist, daB3 gegen die Meinung Roms, in Deutschland
sei ein Hauptzentrum des «Modernismus», sich deutsche Autoren fast
ausnahmslos als unbetroffen erklirten und entsprechend ihrem Selbst-
verstindnis als dem «Reformkatholizismus» zugeho¢rig faktisch vom
Schlimmsten verschont blieben 3*. Der «Modernismus» ist also tatsich-
lich ein Konstrukt aus der Sicht der Ablehnung, so daB als einheitliches
System allein der «Antimodernismus» konkret greifbar ist 5> (und der
Konflikt daher unter dieser Bezeichnung verhandelt werden sollte). Daf3
von vornherein eine Verstindigung ausgeschlossen war, zeigt die falsche
Einschitzung des « Modernismus» als «der gedriangte AbriBl und das Gift
aller Héaresien, das die Grundlagen des Glaubens zu zerstéren und das
Christentum zu vernichten trachtet» 6.

Infolge der fundamentalen Anfragen an das Glaubensverstindnis
und der scharfen Reaktion aus Rom waren nicht erst nach einem Dialog
Entscheidungen getroffen, sondern von Anfang an Fronten geschaffen.
Die Versuche der in Hiresieverdacht geratenen Theologen, ihre Loyalitat
zu Kirche und Papst bzw. Ordensoberen zum Ausdruck zu bringen %7,
miflangen. Dadurch entstand eine Entzweiung, die bei Loisy nach
seiner Exkommunikation (1908) zu seiner Trennung von der Kirche
fithrte. Dabei waren kritische Anfragen an die neuen Vorschlige 58

52 Zit. nach Peter NEUNER, Modernismus und Antimodernismus, 39; vgl
ders., «Modernismus» und kirchliches Lehramt. Bedeutung und Folgen der Moder-
nismus-Enzyklika Pius’ X., in: StdZ Bd. 190 (1972) 249-262.

53 Peter NEUNER, Religiése Erfahrung, 61 fi.; Thomas Michael LoowME,
a. a. 0. 140.

54 Vgl. Norbert TriPPEN, Theologie und Lehramt im Konflikt. Die kirchlichen
MaBnahmen gegen den Modernismus im Jahre 1907 und ihre Auswirkungen in
Deutschland, Freiburg 1977, 33 f{.

55 Vgl. hierzu Peter NEUNER, Religidose Erfahrung, 61 ff.; Norbert TRIPPEN,
a.a. Q. 17 ff.; bes. Thomas Michael LooME, a. a. Q. 26 ff. u. 6.

% So P1us X. in einer Ansprache vom 17.4.1907, vgl. Peter NEUNER, a.a. 0.62.

57 Alfred Loisy wendet sich 1904 brieflich an den Papst: « An Thr Herz wende
ich mich heute», und erhilt zur Antwort: «Dieser Brief ist nicht mit dem Herzen
geschrieben», Peter NEUNER a. a. O. 293.

58 Dietmar BADER, Der Weg Loisys zur Erforschung der christlichen Wahr-



230 Verstehen und Verstindigung

durchaus berechtigt. Doch selbst wenn die Aussagen der «Modernisten»
im einzelnen unrichtig und in ihrer Grundkonzeption nicht hinreichend
durchreflektiert waren, was kaum erwartet werden konnte, wurde durch
diese Polarisierung aufgrund einer pauschalen Ablehnung die Berechti-
gung ihrer Anliegen nicht aufgenommen.

Wenn wir die Aussagen iiber das naturwissenschaftliche Verstehen
aufgreifen, so ergeben sich auch hier eindeutige Parallelen: Methoden
und Ergebnisse vor allem der Geschichtswissenschaft lieBen den bisheri-
gen Grundansatz der Theologie als unzureichend erscheinen, innerhalb
dessen Vorstellungen formuliert worden waren, die sich nicht mehr hal-
ten lieBen. Man war sich durchaus bewuf3t, daBl es um einen funda-
mentalen Neuansatz ging. Dieser Ansatz wurde von Autoren formuliert,
die nahezu ausnahmslos vergleichsweise jung waren und die schon friih,
auch in ihrer eigenen Existenz verunsichert, das Ungeniigen der bisheri-
gen Vorstellungen spiirten und nach Neuem suchten. Schon damals
lie} sich, wie Tyrrell 1900 formulierte, diese fundamentale Verschieden-
heit als «Spannung zwischen den Alten und den Jungen auffassen»>?, d. h.
zugleich als Generationskonflikt interpretieren. Als «verfritht» kénnen
diese Versuche angesehen werden, insofern angesichts der Situation der
Kirche und der Theologie eine konstruktive Aufnahme schwerlich erhofft
werden konnte. Die strikte Unterbindung der Versuche bedeutete abge-
sehen von der personlichen Tragik, die fiir die Betroffenen die Exkommu-
nikation darstellte, einen Schaden fiir die Findung eines Glaubensver-
stdndnisses unter Beriicksichtigung der Problemstellungen, die sich inzwi-
schen als unabweisbar erwiesen hatten, ndmlich die Geschichtlichkeit
des Glaubens und zugleich dessen Identitit von Anfang an zur Geltung
kommen zu lassen. IFiir sie selbst kommt es zu spdt, da3 ihre Fragen als
Fragen inzwischen anerkannt sind, wenn auch die angemessene Beantwor-
tung noch aussteht.

Der «bleibende Ruhm dieser tragischen Figuren wie Loisy und Tyrrell
ist der, daf3 sie das wirklich anstehende Problem sahen und ernstlich

aufzugreifen suchten. Ihre Tragik aber war es, daf3 sowohl sie es mit
den ungeniigenden Mitteln taten, die die Zeit ihnen zur Verfiigung

heit (Freiburger theologische Studien 96), Freiburg 1974; Bader formuliert seine
Kritik an Loisy freilich zu sehr von heutigen Moglichkeiten her. — Bruno FAUPEL,
Die Religionsphilosophie George Tyrrells (Freiburger theologische Studien 99),
Freiburg 1976; vgl. bes. die zu kritisierende Trennung von Theologie und Glaube,
35, 177, 199, 211.

59 Thomas Michael LooME, a. a. O. 30.



Verstehen und Verstindigung 231

stellte, wie andererseits auf seiten der Schule und der Hierarchie die
geistigen Mittel und Moglichkeiten einfach mnicht vorlagen, das Pro-
blem positiv und schoépferisch zu bewdltigen» 6°.

Aus den Parallelen naturwissenschaftlichen Verstehens liBt sich
aber auch folgern, da8 die menschlichen Méglichkeiten bislang nicht
ausreichten, nach einer langen Investition in bestimmte Vorstellungen
und Denkwege sich neuen Moglichkeiten zu 6ffnen. Wie schwer grund-
legende Innovationen zumal bei fortschreitender Gewdhnung in einem
bestimmten Verstindnis aufgenommen werden kénnen, 148t sich an den
Beteiligten dieser Auseinandersetzungen demonstrieren. Die Frage ist,
ob man sich, wenn man sich schon nicht verstehen konnte, wenigstens
zu einem gegenseitigen Tolerieren hitte verstindigen kénnen.

B. Zur Problematik innerkivchlicher Verstindigung

Gegeniiber der Problematik allgemein menschlichen Verstehens
ist fiir theologisches Verstehen zunichst als wesentlicher Unterschied
festzustellen, daB hier nicht nur ein im generellen Sinne «glaubendes»
Festhalten an einer fundamentalen wissenschaftlichen oder weltanschau-
lichen Einsicht, sondern ein Glauben im theologischen Sinn vorliegt. Und
in diesem Glauben gab und gibt es — im Unterschied zur wissenschaft-
iichen Selbstregulierung, die inzwischen freilich auch an Grenzen gesto-
Ben ist — die Notwendigkeit, iber den «wahren Glauben» zu entscheiden.
In beiden genannten Beispielen fiir die theologische Verstehensproble-
matik gab es Amtstriger, letztlich die Pépste, die zu entscheiden hatten.
Wihrend sich im ersten Fall lange sich hinziehende Entscheidungs-
vorgange ohne personliche Kenntnis der Situation unter ausschlaggeben-
der Bedeutung der herangezogenen Berater abspielten, lag im letzteren
Fall eine sofortige Reaktion aufgrund angenommener eigener genauer
Kenntnis vor, zu der natiirlich auch Berater beitrugen, die nicht simt-
lich iiber jeden Zweifel erhaben waren °!. Unerkannt blieb, daBl zugleich
personliche theologische Uberzeugung und Entscheidung iiber mégliche
Gestaltungen wahren Glaubens so nahtlos identisch waren, daf fiir ein
Offenlassen einer Entscheidung kein Platz blieb; verschiedene Positionen
zur Interpretation des eimen Glaubens hatten keine Chance, wenn eine

60 Bernhard WELTE, a. a. Q. 406,
61 Vgl. die wiederholten Hinweise auf Unterstaatssekretir Umberto Benigni,
z, B. bei Norbert TrIPPEN, a. a. O. 132 Anm. 99.



232 Verstehen und Verstindigung

Theologie kanonisiert war. Dabei ist nicht a priori deutlich, ob eine neu-
formulierte Auffassung des Glaubens angesichts einer neuen Situation
tatsdchlich der geschichtlich sich entfaltenden und damit sich wandeln-
den Identitit des Glaubens gerecht zu werden vermag. Dal3 es schon ein
Offenlassen einer Entscheidung tiber theologisch differierende Konzepte
gegeben hat, zeigt der Gnadenstreit gegen Ende des 16. Jhs., in dem zwei
sich heftig bekdmpfende Parteien nach jahrelangem Ringen vom jewei-
ligen Papst ausdriicklich nebeneinander bestehen gelassen wurden und
jeder Partei verboten wurde, die gegenteilige Ansicht zu zensurieren 52.
Wenn eine Partei aber sanktioniert ist, sieht sich jeder Sanktionen ausge-
setzt, der ihrer Meinung widerspricht. Fiir den Streit zwischen «Anti-
modernismus» und «Modernismus» bedeutet dies, dal die umstrittenen
Ansitze nicht diskutiert, prazisiert und korrigiert werden konnten, so
daBl auch eine neue Generation sich nicht mit dem Newen vertraut
machen konnte.

Dabei geht, wie die inzwischen verschiedentlich herangezogenen
Biographien der Beteiligten zeigen, die Beurteilung des Konfliktes nach
dem bisher uiblichen pauschalen Freund-Feind-Schema nicht auf, das je
nach dem Standpunkt entweder den kirchlichen Amtstragern recht und
den «Modernisten» alle Schuld gibt oder aber im Ausschlagen des Pen-
dels auf die entgegengesetzte Seite — wie neuerdings nicht selten — alle
Schuld den Amtstriagern anlastet und die Vertreter eines liberalen Katho-
lizismus, eines Reformkatholizismus oder des « Modernismus» zu Heroen
bzw. Martyrern werden 148t 6. Thomas Michael Loome hat zu Recht
nachdriicklich gefordert, ohne Verurteilung einer der beiden Seiten die
verhdngnisvollen Folgen einer Spaltung in zwei Fronten aufzuweisen,
an der beide Seiten nicht unbeteiligt erscheinen. Vor allem fiir Loisys
Position gab es zu Beanstandungen Anlaf3, wie er ja auch schon iriih
sich bewul3t war, «die Position der Orthodoxie nicht linger handhaben zu
konnen, oder besser, ich merkte, daB ich sie ganz verlassen hatte» ¢*; eine
problemlose « Rehabilitierung» Loisys ist daher nicht méglich .

Wichtiger aber noch als nur die positionellen Probleme diirfte es
sein, dal} wie vermutlich immer, so auch dieser Konflikt in nicht geringem
MaBe durch die Personlichkeiten bestimmt war, die in ihn verwickelt

62 Vgl. Friedrich STEGMULLER, Gnadenstreit, in: LThK 21V,1002-1007.

63 Thomas Michael LooME, a. a. O. bes. 130 £., 140.

6+ Loisy an von Hiigel 1912 mit Bezug auf sein Tagebuch von 1885/86, vgl.
Thomas Michael LooME, a. a. O. 178 ff.; Peter NEUNER, Religiose Erfahrung, 292.

65 Thomas Michael LooME, a. a. O. 130.



Verstehen und Verstindigung 233

waren. Die Frage des Temperaments, wie sich neben Loisy vor allem an
Tyrrell zeigen 1408t %6, ist bis jetzt viel zu wenig in den Blick geriickt
worden. Positionen #nd Temperamente haben auf beiden Seiten zu einer
solchen Verschirfung und Verhidrtung des Konflikts beigetragen 7.

Wo immer Konflikte entstehen, ist dieser ins Perstnliche gehende
Aspekt mit einzubeziehen, nicht zur Schuldzuweisung, sondern zur
Diagnose, ggf. auch zur Mahnung. Der Konflikt zwischen « Antimoder-
nisten» und «Modernisten» hatte fundamental auch emotionale Wurzeln.
Und {iiberdies ist Macht und Ohnmacht in einem solchen Konflikt nicht
auf jeweils eine der beiden Seiten verteilt 8. Nicht nur, daB3 grundlegende
Unterschiede der Argumentationsweise vorlagen, macht diesen Konflikt
aus, sondern auch, wie sie vertreten wurden.

Die bislang noch ungeldste Frage ist, was in der Kirche zu geschehen
hat, wenn die Amtstriger, die fiir den Glauben der Kirche letztverant-
wortlich sind, mit einer ihrem Glaubensverstindnis inkongruenten
Glaubensinterpretation konfrontiert werden, von der nicht im vorhinein
klar und eindeutig sein mul3 oder kann, ob und in welchem MaBe sie ange-
messen 1st.

Dal3 heute eine Bewiltigung der Fragen der Jahrhundertwende
versucht wird und auch versucht werden darf, zeigt sich in der 1967
ziemlich unauffillig vorgenommenen Aufhebung der Verpflichtung zum
Antimodernisteneid, der seit 1910 vorgeschrieben war . In ihm war
vor allem die Moglichkeit, Gott aus der Schépfung zu erkennen und
(damit iiber das Vaticanum I hinausgehend) zu beweisen 7, die unmittel-
bare und direkte Einsetzung der Kirche durch den «wahren und ge-
schichtlichen Christus» und die Ablehnung einer den Sinn verdndernden
Entwicklung der Glaubenssitze ausgesagt. Die Problematik solcher
Formulierungen lag nicht so sehr in ihnen selbst als darin, was sie jeweils
konkret bedeuteten. Die Folge war, daB3 jahrzehntelang in der Theologie
der geschichtliche Index christlichen Glaubens aufgrund des berechtigten

% Ebd. 102,

e Ebd. 171, 173 ., 1181

68 Auf diesem Hintergrund ist die Aussage von der Ohnméichtigkeit der kirch-
lichen Verurteilung gegen Loisy, vgl. Dietmar BADER, a. a. O. 163, zu korrigieren.

% Die Aufhebung des Antimodernisteneides ist zu schlieBen aus einer im
Dezember 1967 verdffentlichten Neufassung der «Professio Fidei, loco formulae
Tridentinae et iuramenti antimodernistici», in: AAS 59 (1967) 1058; vgl. eine indi-
rekte Meldung vom September 1967, in: Herder-Korrespondenz 21 (1967) 529.

70 Denzinger-Schénmetzer, Enchiridion symbolorum, definitionum et decla-
rationum, Freiburg 3*1967, 3004 und 3538.



234 Verstehen und Verstidndigung

Interesses an der Wahrung seiner Identitdt nicht gebiihrend beriicksich-
tigt werden konnte. Nicht verwunderlich ist, daf} eine Vielzahl von Theo-
logen in den Verdacht falscher theologischer Lehre geriet wie z. B. Karl
Adam, Karl Rahner, Teilhard de Chardin, Marie-Dominique Chenu
oder Yves Congar, um nur einige zu nennen 7*. Durch Johannes XXIII.,
der selbst wegen eines PostkartengruBes an seinen Freund Buonaiuti
in den Verdacht des Modernismus gekommen war, den er dann als Papst
in seiner Personalakte ausdriicklich zuriickgewiesen hat 72, wurde eine
Offnung vollzogen, die freilich nicht ohne weiteres ungefihrdet ist.

III. VERSTEHEN UND VERSTANDIGUNG —
EINE DRINGLICHE AUFGABE FUR CHRISTEN UND KIRCHEN

Die paradigmatischen Hinweise zur naturwissenschaftlichen und
theologischen Verstehensproblematik dienten dazu, die Ausgangsthese
zu illustrieren, daB3 Verstehen mehr ist als ein verbaler und argumenta-
tiver Kommunikationsvorgang. Grundlegend neue Erfahrungen und
Erkenntnisse, die den Menschen tatsdchlich erreichen — was durchaus
nicht immer der Fall ist — und zu einer Korrektur fundamentaler An-
schauungen zwingen, 16sen normalerweise eine betridchtliche Verunsi-
cherung aus, zumal sie ebensowohl sein Denken wie sein Empfinden
betreffen. Die Reaktion auf eine grundlegende Infragestellung kann sehr
verschieden sein, Annahme, Uberpriifung, Abweisung oder Verdringung.
Die eigentliche Verstehensproblematik liegt nicht auf der Ebene der
Argumentation. Nicht Argumentationen, sondern unausweichlich erschei-
nende Infragestellungen gewohnter, fiir das Leben insgesamt tragender
Ansichten und Einsichten fithren zur Erschiitterung bisheriger Gebor-
genheit und Sicherheit. Sich in einer solchen Phase zurecht zu finden,
sofern man sich iiberhaupt auf sie einlassen und nicht nur durch Ableh-
nung behaupten kann, ist eine Aufgabe, die iiber verstandesmaifBige
Anforderungen weit hinaus geht. Es ist also keine Frage des Intellekts
und der Intelligenz allein, sondern eine Frage an den Menschen als
ganzen, ob er sich einer tiefgreifenden Wandlung von Vorstellungen und
Uberzeugungen 6ffnen kann, neue Vorschlige aufgreifen und durchaus

7t Vgl. Mark ScrHooF, Der Durchbruch der neuen katholischen Theologie.
Urspriinge — Wege — Strukturen, Freiburg 1969, 120 f., 143, 147.
72 Oskar SCHRODER, a. a. O. 195.



Verstehen und Verstindigung 235

mogliche Irrtiimer iiberwinden kann, ohne sich durch ihre Feststellung
schon automatisch in seiner bisherigen Ansicht bestdtigt zu sehen; denn
Irrtiimer, theologisch gesprochen, Héresien kénnen ein wichtiges Stiick
Wahrheit enthalten.

Wie wenig fundamentale Umorientierungsvorschlige aus einer
rein argumentativen Ebene stammen, 148t sich auch darin ablesen, daB3
die «Neuerer» argumentativen Riickfragen gegeniiber meist ebenso-
wenig offen sind wie ihrer Meinung nach diejenigen, die sie in Frage stel-
len. In den Auseinandersetzungen geht es ja schlieflich nicht um Argu-
mente, sondern um Positionen. Dall das Neue jeweils das « Alte von mor-
geny ist, oder, um mit Hegel zu sprechen, daB die Fiile derer, die sie
hinaustragen, schon vor der Tiire stehen, wird allenthalben iibersehen.
Zum Hochmut wegen inzwischen erreichter «Uberlegenheit» eines Neuen
iiber ein Altes besteht kein Grund.

Daf bei allen grundlegenden Meinungs- und Erfahrungsunterschie-
den Argumentationen von Emotionen begleitet und nicht selten getra-
gen sind, wird weithin tibersehen. Emotionsfreie Argumentationen gibt
es um so leichter, je peripherer das Thema ist. Emotionen nicht zu
Stérungen fiir den Dialog werden zu lassen, kann nicht Emotionslosig-
keit, sondern nur deren Integration meinen, die sich durch Diskussionen
nicht erreichen 148t.

Es ist verstidndlich, daB Umorientierungsvorschldge und -anfor-
derungen besonders prekir erfahren werden, wenn sie letzte Uberzeugun-
gen, als deren Instanz in unserer gesellschaftlichen Umwelt das Gewissen
genannt wird, und fiir Christen den Glauben betreffen, der sich auf Gott
bezieht. Wenn solche Uberzeugungen und ihre Vorstellungen betroffen
werden, ist tatsichlich der feste Grund erschiittert, auf dem ein Mensch
steht. Bemerkenswert ist, daB Albert Einstein mit diesem Bild auch
Erfahrungen eines Naturwissenschaftlers wiedergegeben hat, der sich in
seinen letzten naturwissenschaftlichen Uberzeugungen in Frage gestellt
sieht. Umso groBere Vorsicht und Toleranz ist daher geboten, wenn es
um Umorientierungen auf der Ebene des Gewissens und Glaubens geht.

Zur Demonstration hierfiir sollen gegenwirtige Problemsituationen
angesprochen werden. Es geht auch heute um die Aufgabe einer Vermitt-
lung christlichen Glaubens in unsere Zeit mit ihrer Verdnderung funda-
mentaler Vorstellungen von Menschen und ihrer Begegnung fremder
Kulturen. Es kann nicht wundern, dall es ebensowohl nennenswerte
Ergebnisse wie ungeldste Probleme im Bereich des Glaubens gibt.



236 Verstehen und Verstindigung

Problemfelder

Lediglich auf dem Gebiet der Lifurgie hat es einen gewissen Ab-
schlufl von Bemiihungen um eine Erneuerung gegeben durch eine amtli-
che Rezeption, ndmlich durch die Liturgiereform. Aber auch durch sie
sind nicht alle Probleme einfachhin gelost: Weder ist durch sie auto-
matisch eine Forderung der Beteiligung an der Liturgie noch eine Inten-
sivierung liturgischer Frommigkeit bewirkt worden, was iibrigens auch
nicht zu erwarten war, so daf eine um sich greifende negative Beurteilung
fehl am Platze sein diirfte. Uberdies zeigt sich inzwischen deutlich, was
von allem Anfang an mehr Beriicksichtigung hitte finden miissen, daf
der Abschied von der lateinischen Liturgie umso mehr als Verlust emp-
funden werden kann, je mehr jemand in der liturgischen Bewegung in
diese Liturgie hineingewachsen war und in ihr lebte. Dal3 gerade sie und
nicht zuvor Uninteressierte nun die Kirche und ihre Liturgie nicht mehr
verstehen konnen, hidtte man wissen konnen. Hier zeigt sich, daB
Verstdndnis einer solchen liturgischen Erneuerung iiber argumentatives
Verstehen weit hinausgeht und durch Bestimmungen keinesfalls bewirkt
werden kann. Verstdandlich ist infolgedessen, da3 Erzbischof Lefebvre
manche Zustimmung gefunden hat und erheblich mehr gefunden hitte,
wenn er nicht gegen den Papst und das II. Vatikanische Konzil Stellung
bezogen und damit gegen die Kirchlichkeit der liturgischen Erneuerung
verstofen hitte.

Im Verstindnis des Alten und Neuen Testamentes diirften die Pro-
bleme gravierender sein als im liturgischen Bereich. Denn hier bestehen
in betrichtlichem Ausmall zwei Weisen des Verstdndnisses nebeneinan-
der, eine, fiir die zur Wahrheit der Schrift die Historizitiat der in ihr als
historisch dargestellten Geschehnisse gehort, wéihrend fiir die andere
die Wahrheit der Schrift in 1hrer Bezeugung des Glaubens besteht, die
Historizitdt der berichteten Geschehnisse aber jeweils zu tiberpriifen ist.

Daf diese beiden Weisen noch so sehr nebeneinander bzw. gegenein-
ander stehen, liegt darin, daB die Fragestellung iiberhaupt erst sehr spit
im katholischen Bereich offen diskutiert werden konnte. Denn daf die
Bibelkritik maBgeblich durch einen katholischen Theologen, ndamlich
durch Richard Simon (1638-1712) mitinitiiert worden ist, blieb nach
dessen Ausschlufl aus dem Oratorium, der wegen eben dieser Thesen
erfolgte, nicht nur eine Episode, sondern auch eine Warnung; diese
Warnung wurde zu Beginn unseres Jahrhunderts durch die Beanstan-
dung der Versuche, wie sie etwa Loisy unternommen hatte, und die



Verstehen und Verstindigung 237

folgenden Entscheidungen der Bibelkommission nachhaltig erneuert.
So wurde die lange und in unserem Jahrhundert sehr intensive Dis-
kussion um die Bibelkritik im katholischen Bereich bis weit in die 50er
Jahre hinein in solchem Mafle wissenschaftsintern berticksichtigt, daf3
sie auch in Universititsvorlesungen normalerweise nicht konstruktiv
aufgenommen werden konnte, wenn immer auch nur der Anschein eines
Widerspruchs zu den Entscheidungen der Bibelkommission hitte ent-
stehen konnen. Exegese war hier fiir die einschlidgigen Evangelientexte
eher Paraphrase; ob etwa die Kindheitserzihlungen oder simtliche
Wunderberichte als historische Berichte zu verstehen sind oder, wenn
sie dies nicht sind, welchen Sinn sie dann haben, mul3te in dieser Situation
unerdrtert bleiben. Es zeigte sich erst im Vorfeld des II. Vatikanischen
Konzils, in welchem MaBe nach der Enzyklika Pius’ XII. «Divino
afflante Spiritu» (30. 9. 1943), bestitigt durch eine Erklirung der Bibel-
kommission an Kardinal Suhard (16. 1. 1948)73, die Verwendung neu-
zeitlicher Methoden in der Exegese zuldssig war. Erst jetzt setzte sich
nidmlich die Annahme durch, daB3 historische ebensowenig wie natur-
wissenschaftliche Erkenntnisse und Methoden den christlichen Glauben
widerlegen und zerstéren konnen. Es galt also zundchst, einen erheblichen
Nachholbedarf der Exegese zu fiillen, der zu Unrecht als «Protestanti-
sieren» katholischer Exegeten bezeichnet wurde, wenn diese sich zwangs-
laufig mit evangelischer Literatur auseinandersetzen mufBten, um den
Anschlufl an den inzwischen erreichten Stand der Exegese zu erreichen.
Wie dieser Umorientierungsvorgang nicht nur von Laien, sondern
auch von Fachleuten empfunden werden kann, zeigt sich in einem Doku-
ment, das tibrigens auch das Alter dieser Fragestellung in helles Licht
rickt; der Frankfurter Rabbiner Samson Raphael Hirsch schrieb 1854
an den neu gewdhlten Direktor des Breslauer Jiidisch-theologischen
Seminars:
«Was wird Offenbarung im kiinftigen Seminar bedeuten? Dem
orthodoxen Judentum ist es das wirkliche unmittelbare Wort des
personlichen einzigen Gottes an den Menschen, ihm ist das ,Gott
sprach zu Mose’ ein iibernatiirliches einfaches Faktum, wie ein Mensch
zum anderen spricht... Was wird die Bibel im kiinftigen Seminar
bedeuten ? Das orthodoxe Judentum glaubt an die géttliche Authenti-
zitdt der ganzen Bibel und weill weder von verschiedenen Verfassern

des Pentateuch noch von Pseudojesajas ... Was halten die Leiter des
Seminars von der Authentizitdt der Bibel ...? Was wird Tradition im

73 Denzinger-Schonmetzer, 3826 ff. und 3862 ff.



238 Verstehen und Verstindigung

kiinftigen Seminar bedeuten? Dem orthodoxen Judentum ist sie das
von Gott stammende Wort, nicht minder als das schriftliche, und was
im Talmud als mosaisch gelehrt wird, hat dem orthodoxen Judentum
gleichen Ursprung, den gleichen Wert mit dem Wort der Bibel. Das
orthodoxe Judentum weill nichts von einer historisch im Lauf der
Zeit gewonnenen und von deren Urhebern als Tradition, als géttliche
Uberlieferung ausgegebenen Gesetzeserweiterung ...» 7+

Hier wird deutlich zum Ausdruck gebracht, wie sehr die Erkenntnis
der geschichtlichen Entstehung des Alten Testaments zugleich als Rela-
tivierung seiner Glaubensaussagen empfunden und entsprechend abge-
lehnt wird. DaBl die Geschichtlichkeit jiidischen und christlichen Glau-
bens so empfunden wird, ist verstdndlich; gelingt es nicht, dieses Junk-
tim zwischen Geschichtlichkeit und Relativismus aufzulésen und den
Glauben an die Offenbarung Gottes selbst als geschichtlich und zugleich
nicht-relativistisch aufzufassen, entsteht eine tatsdchliche Gefihrdung
des Glaubens; denn die Geschichtlichkeit der Glaubenszeugnisse ist
schlechterdings nicht zu bestreiten.

Wer im tradierten historisierenden Verstdndnis der Schrift aufge-
wachsen ist, wird in ihm ein Fundament des Glaubens sehen, so daB die
Korrektur dieses Verstindnisses nicht ohne Erschiitterung (und Angsti-
gung) moglich ist. Nur so ist die auch im evangelischen Bereich vielfach
sehr heftige, nicht zuletzt emotionale Reaktion auf die Entmythologi-
sierungsthese von Rudolf Bultmann (1941) verstindlich. Aus dieser
Situation heraus ist auch, um nur ein Beispiel zu nennen, ein Brief von
Bischof Wurm, dem damaligen Vorsitzenden des Rates der Evangeli-
schen Kirche in Deutschland, von 1947 an Karl Barth zu verstehen:

«Falls Professor Bultmann nicht in der Lage ist, seinem theologi-
schen Anliegen eine Form zu geben, die mit dem Credo der Kirche
vereinbar ist, so wird in der Tat die Frage, ob die Kirche nicht neue

Wege zur theologischen Heranbildung ihres Nachwuchses suchen
mul3, akut» 75.

Bultmanns These erschien als unvereinbar mit dem christlichen
Glauben. Nachdem inzwischen ihre Grenzen erkannt, wesentliche ihrer
Voraussetzungen kritisiert, unverzichtbare Anregungen und Ergebnisse

74 Zit. nach Ernst Ludwig EHRLICH, Religiose Stromungen im Judentum
heute, in: Bilanz der Theologie im 20. Jh., hg. v. Herbert Vorgrimler und Robert
van der Gucht, I, Freiburg 1969, 464.

75 Zit. nach Heinz Eduard TopT, Rudolf Bultmanns Ethik der Existenz-
theologie (Ethiker des Protestantismus 1; GTB 440), Giitersloh 1978, 44; hier auch
Hinweise zu den Grenzen der These Bultmanns.



Verstehen und Verstindigung 239

aber anerkannt sind, wird man schwerlich Bultmann als Zerstorer des
Glaubens ansehen kénnen. Wie schwierig — theologisches wie mensch-
liches — Verstehen in einer solchen Phase ist, 1iBt sich daran sehen, daf3
sich gerade auch in dieser Frage Karl Barth und Rudolf Bultmann nicht
verstindigen konnten. Auf Barths Abhandlung «Rudolf Bultmann.
Ein Versuch, ihn zu verstehen» (1952) antwortet Bultmann in einem aus-
fithrlichen Brief, daBl er von vornherein zweifle, ob er sich Barth verstidnd-
lich machen koénne:

«Ihrer Feststellung (oder Beschwerde) gegeniiber, daB es so schwer sei,

mich zu verstehen, kénnte ich zunichst fragen: ‘“Verstehe ich mich

denn selbst?’ Denn jedenfalls wuBte ich, als ich mich auf den Weg der

Entmythologisierung machte, noch nicht, wohin der Weg mich fiithren
wiirde, wenngleich ich seiner Richtung gewil3 zu sein glaubte» 76.

Aber trotz seiner Bemithungen um ein Gespriach mit Barth findet
Bultmann, von diesem keine Antwort auf seine konkreten Fragen gefun-
den zu haben 77. Barth dagegen formuliert in einer Neuedition zu seiner
Anfrage an Rudolf Bultmann 1964, «ob eine Verstindigung zwischen
ihm und mir vor dem Ende aller Tage tiberhaupt denkbar, geschweige
denn moglich ist?»

Angesichts dieser Situation sind im katholischen Bereich, in dem
sich viele mit wissenschaftlich allgemein anerkannten Voraussetzungen
und Methoden der Exegese noch nicht bzw. nicht mehr vertraut machen
konnten, uniiberbriickbare Interpretations- und Vorstellungsdifferenzen
gegeben. Sie bestehen in der verschiedenen Antwort auf die Irage, ob
zur Wahrheit des Glaubens an Jesus Christus als den Mensch gewordenen
Sohn Gottes die Historizitit jener Begebenheiten gehort, die als Zeug-
nisse und zugleich als historische Ereignisse erzdhlt werden. Neutesta-
mentliche Aussagen, zumal die Oster-, Wunder- und Kindheitsgeschich-
ten nicht einfachhin fiir historisch zu halten 78, ohne damit jede Histori-
zitiat oder gar die Bedeutung der Historizitdt Jesu fiir den Glauben in
Abrede zu stellen 7%, bedeutet keineswegs nur einen Ubergang zu einem

76 Brief an Karl Barth, in: Karl BArRTH-Rudolf BuLTMANN, Briefwechsel
1922-1966 (Karl Barth — Gesamtausgabe V 1), Ziirich 1971, 169.

77 Ebd. 191. — Ebd. 204 das folgende Zitat im Text.

78 Vgl. Franz KampuaUs, Von der Exegese zur Predigt. Uber die Problematik
einer schriftgemafBen Verkiindigung der Oster-, Wunder- und Kindheitsgeschichten,
Mainz 21968.

79 Dies ist die wesentliche Korrektur an Bultmann durch und seit Ernst
Kisemann, Das Problem des historischen Jesus, in: ZThK 51 (1954) 125-159; eben-
so in: ders., Exegetische Versuche und Besinnungen I, Gottingen 1960, 187-214.



240 Verstehen und Verstindigung

neuen Interpretationsrahmen, sondern eine grundlegende Korrektur
und Ubersetzung in eine Auffassung und Vorstellung, die statt von der
historischen Wahrheit als Grund der Glaubenswahrheit von der Wahr-
heit des Glaubenszeugnisses ausgeht, das als geschichtliches durchaus
Geschichte impliziert. Dieser Vorstellungs- und Verstehenswandel ist
so einschneidend, wie es der Wandel vom geozentrischen zum helio-
zentrischen Weltbild gewesen sein diirfte. Dal3 er vielen, auch solchen,
die in Verkiindigung und Religionsunterricht tdtig sind, unvollziehbar
ist oder gar illegitim erscheint, kennzeichnet die gegenwirtige Situation
eines Nebeneinanders zweier fundamental verschiedener Verstehenswei-
sen biblischer Texte 8.

Vor allem aber besteht in der systematischen Theologie hinsichtlich
der Geschichtlichkeit des Glaubens ein fundamentaler Dissens. So wird
unsere gegenwartige Situation davon bestimmt, daB im Glaubensver-
stindnis und mehr noch in der Glaubenspraxis der tradierte Ansatz
einerseits und die von einem gewissen gemeinsamen Grundkonsens

80 Dieses Nebeneinander ist deswegen bis heute so gravierend, weil die Ein-
stellung zur Exegese wie zum Schriftgebrauch der Laien in der Kirche sehr lange
restriktiv gewesen ist. Wenn die Warnung InnozeNz’ I11. von 1199 vor den Gefah-
ren einer Schriftlektiire in Geheimkreisen angesichts eines sehr geringen Bildungs-
standes der Kleriker, Denzinger-Schonmetzer 770 f., und vor allem die Warnung
Prus’VI. von 1564 gegen die Verwendung von Bibeln in der Landessprache ange-
sichts reformatorischer Bibeln — die Verwendungs ist vom Bischof oder Inquisitor
zu genehmigen -, ebd. 1853 f., in der Warnung Pirus’VII. von 1816 vor nicht
zuldssigen Bibeliibersetzungen aufgegriffen werden, ebd. 2710 ff., haben sie fiir die
Kirche insgesamt einen anderen Stellenwert erhalten. Dies zeigt besonders deutlich
die Enzyklika GREGORrRs XVI. von 1844, ebd. 2771 {., in der die Verwendung von
Bibeln der Landessprache nur sehr restriktiv erlaubt wird; denn die Frontstellung
richtet sich nun nicht mehr primir gegen Reformatoren oder wie bei Pius VII.
gegen orthodoxe Bibelkreise, sondern gegen den «Rationalismus», unter den nicht
nur Infragestellungen des Glaubens, fur die Bibel illustriert durch die Leugnung
von Wundern und Weissagungen, sondern doch auch unabweisbare Fragen an das
bisherige Schriftverstindnis subsumiert werden. Wenn unter LEo XIII. und unter
Prus X. Schriftstudien befiirwortet wurden, so geschah dies doch immer nur unter
ausdriicklicher Beibehaltung des bisherigen, von den Anfingen an tradierten Schrift-
verstindnisses. Der Gedanke, auch Laien die Schriftlektiire zu empfehlen, wie er
dann in den Bibelenzykliken BENEDIKTS XV. von 1920 und Prus XII. von 1943
ausgesprochen ist, vgl. Enchiridion biblicum, Neapel-Rom %1961, 477, 566, ist
gegeniiber dieser restriktiven Haltung revolutiondr. Wie wenig verbreitet Bibel-
texte waren, 148t sich daraus ersehen, daB3 Ernesto Buonaiuti erst beim Empfang
der niederen Weihen ein Neues Testament geschenkt erhielt, vgl. Oskar SCHRODER,
a; a, O, 197.

Schon biographisch gesehen ist daher ein Nebeneinander verschiedener Ein-
stellungen zur Schrift und verschiedener Schriftverstindnisse noch immer unver-
meidlich.



Verstehen und Verstindigung 241

ausgehende Suche nach neuen Ansdtzen andererseits miteinander in
tiefgreifendem Widerstreit liegen. Im folgenden soll der Versuch gemacht
werden, dies kurz und ohne Stellungnahme oder gar Bewertung zu
skizzieren.

Der genannte Dissens 148t sich paradigmatisch aufzeigen an einem
Disput, der auf der Gemeinsamen Synode der Bistiimer in der Bundes-
republik Deutschland zwischen dem Kirchenrechtler Heinrich Flatten
bzw. Kardinal Joseph Hoffner einerseits und Karl Rahner andererseits
stattfand. Kern der Auseinandersetzung ist die Annahme einer Dis-
junktion von Lehramt, das das Offenbarungsgut klar und eindeutig
bezeugt, und Theologie, die in ihrem schier hoffnungslosen Pluralismus
keine Orientierung zu geben vermag. Der Disput begann mit einem
Votum von Flatten, der auf der Eréffnungssitzung der Synode als Leit-
linie fiir die synodale Arbeit formulierte, zum einen miteinander ge-
sprachsbereit zu sein, zum anderen aber sich der Aufgabe bewullt zu
sein, «bei aller Offenheit fiir den Dialog ... den vollen und ungebrochenen
Glauben der katholischen Kirche zu bezeugen und offen in unsere Zeit
hineinzutragen»; es ist notig, «das Evangelium unseres Herrn ohne
Abstrich und ohne Verbiegung ganz und vorbehaltslos zu verkiinden» .
In seiner Antwort hat Rahner die angesprochene Verbindlichkeit der
Dogmen ebenso unterstrichen wie die Frage ihres konkreten Sinnes
ausdriicklich aufgeworfen 82,

AnschlieBend hat Kardinal Hoffner in einem Brief an Karl Rahner
auf diesen Wortwechsel Bezug genommen und dabei auf die Aussage
Rahners, sich doch genauer iiberlegen zu miissen, was mit einer Aussage
« Jesus ist Gott» gemeint sei, geantwortet: « Was mit meinem Bekenntnis
zu Jesus Christus, dem wahren Gott vom wahren Gott, gemeint ist,
sagt mir unsere Kirche, die durch ihr Lehramt die Frohbotschaft Christi
verkiindigt und auslegt» #3. In seiner Antwort auf eine derartige Aus-
sage stellt Rahner fest, daf er keineswegs die Wahrheit dieser Aussage
bestreitet, dal3 es hier aber eine Frage gibt: «es handelt sich um die Frage,
ob mit einer einfachen Zitation kirchenlehramtlicher Erklirungen, die
nicht nur Sie, sondern auch ich als verbindlich betrachten, die Fragen

81 Votum von Prof. Heinrich FLATTEN auf der konstituierenden Vollversamm-
lung der Gemeinsamen Synode vom 3.1.1971, zit. nach: Synode. Amtliche Mittei-
lungen der Gemeinsamen Synode 4-71-78.

82 Zur — m. W. nicht publizierten — Antwort Karl RAuNERs vgl. ebd. 3-71-37.

83 Kardinal H6FFNER und Karl RAHNER, Was ist Lehre der Kirche? Ein
Briefwechsel, in: Publik 22.1.1971.

16



242 Verstehen und Verstindigung

schnell erledigt werden konnen, die der Kirche von heute in Lehre und
Praxis aufgegeben sind.» Fiir das von Rahner ausdriicklich bestitigte
Bekenntnis der Gottheit Jesu hei3t das:
«Aber jetzt beginnt eben doch erst das Problem. Denn es ist nun
einfach nicht richtig, daB dieser Satz vor jedem MiBverstindnis von
vornherein geschiitzt sei, daBl er nicht von vielen Christen miBver-
standen werde, die ihn dann entweder als bare Mythologie ablehnen

oder 'zustimmend‘ etwas meinen, was im Grunde der kirchlichen Lehre
widersprichty» 8,

Sieht man genauer zu, so ist diese Diskussion nicht so sehr und
nicht primdr die zwischen Lehramt und Theologie bzw. Theologien,
sondern die zwischen zwei grundsitzlich verschiedenen theologischen
Ansidtzen, wobei der eine von beiden in den Aussagen des Lehramtes
zum Ausdruck kommt, die ja ihrerseits nie ohne oder iiber alle Theologie,
gegenwirtig vielmehr von einer ganz bestimmten Theologie geprigt
sind. Daf3 dieser Ansatz der Theologie heute iiberhaupt diskutiert wird,
kann von diesem Ansatz her nicht mehr nur als theologische Diskussion,
sondern zugleich als Infragestellung von Kirche und Lehramt empfun-
den werden. Wihrend in dieser sich speziell auf Thomas von Aquin
berufenden Theologie — verkiirzt gesagt — eine Auffassung vorliegt, als
sei der Glaube klar und eindeutig zu erkennen — entsprechend der An-
nahme, daB die Theologie von Thomas von Aquin klar und einfach
erscheint (freilich nur auf den ersten Blick) —, meinen neuere theologi-
sche Richtungen, vielfach tastend und zogernd und keineswegs allseits
oder gar endgiiltig gesichert und anerkannt, daB Theologie und Lehramt
gemeinsam auf der Suche nach dem Verstindnis dieses Glaubens in der
Geschichte sind. Statt einer Auffassung vom Glauben nach der Art einer
clara et distincta perceptio, wie das Ideal von Descartes lautete, geht es
darum, eine Auffassung von Theologie und Lehramt zu entwickeln, die
unter Beriicksichtigung der Aussagen des II. Vatikamischen Konzils
mit der Vorstellung von der Kirche als wanderndem Volk Gottes durch
die Geschichte Ernst macht; bezogen auf unsere Fragestellung hei3t das,
daB die Kirche als wanderndes Gottesvolk eben nicht die Klarheit des
Weges hat, sondern ihn jeweils neu suchen muB, sicher freilich im Glau-
ben und in der Hoffnung auf die VerheiBung Gottes, das gelobte Land

8 Daf} es sich hier um fundamentale Positionsunterschiede handelt, zeigt
die Wiederaufnahme der Diskussion in einem Wortwechsel zwischen Kardinal
Ho6rFNER und Karl RAHNER auf der 6. Vollversammlung der Synode im November
1974, vgl. Synode 8-74-39.



Verstehen und Verstindigung 243

zu erreichen. Es ist ja keine Theorie, sondern eine Erfahrung, daf3 es eine
stets neue Bemiihung ist, Antwort auf die Frage zu versuchen, was denn
nun Inhalt des «Depositum fidei», des « Glaubensgutes» sei, wenn nicht
die Aussage von der Klarheit und VerldBlichkeit des Lehramts, die unter
gegebenen Bedingungen etwa einer ausdriicklichen dogmatischen
Definition durchaus ihren Sinn und ihre Berechtigung hat, nicht die
Theologie iiberhaupt iiberfliissig machen soll, wihrend doch jede Dog-
matisierung tatsdchlich der Theologie neue Aufgaben bringt. Und ist
nicht die Klarheit und Verstdndlichkeit des Glaubensbekenntnisses eher
eine Folge der Gewohnung von Kindheit an als sachlich berechtigt?
Denn, um nur ein Beispiel zu nennen, das Bekenntnis der Auferstehung
des Fleisches hat ja heute gerade darin sein Problem, daB3 die biblisch
grundgelegten Vorstellungen, wie sie in der Gottlichen Komddie Dantes
oder im Weltgericht Michelangelos dargestellt worden sind, so nicht
mehr geteilt werden koénnen.

Die Differenz zweier Theologien (und nicht die von Lehramt und
Theologie) 148t sich auch in Aussagen der Rémischen Glaubenskongrega-
tion zeigen. In zwei Texten von 1972 und 1973 wird die Verpflichtung des
Amtes der Bischtfe zusammen mit dem Papst hervorgehoben, das
«Glaubensgut rein und unversehrt zu erhalten», wie es in einem Zitat
Pauls VI. heiBt 85; die Nachfolger Petri und der Apostel «sind die Tréger
der unverfilschten, lebendigen und urspriinglichen Ordnung und Lehre
der apostolischen Gemeinde, die das unvergiangliche Erbe der Wahrheit
und Heiligkeit darstellt» 8, sie haben «allein» die Aufgabe, «die Gldubi-
gen authentisch zu lehren». Der Aussagegehalt der Dogmen wird als

85 Erklirung der Kongregation fir die Glaubenslehre zum Schutz des Glau-
bens an die Geheimnisse der Menschwerdung und der Trinitdt gegen einige Irrtiimer
der letzten Zeit vom 10.3.1972, zit. nach: Herder-Korrespondenz 26 (1972) 228 f{.,
hier 229; Erklirung der Glaubenskongregation «Zur katholischen Lehre iiber die
Kirche, die gegen einige heutige Irrtiimer zu verteidigen ist» vom 5.7.1973, zit.
nach: ebd. 27 (1973) 416421, hier 416 (mit einem Zitat einer Adhortatio Paurs VI.
von 1971).

8 Ebd. 27 (1973) 416, wieder in Anlehnung an eine Aussage PauLs VI. —
Ebd. 417 auch die folgenden Zitate im Text.

In dieser Erklirung wird iibrigens auch das Dekret des Hl. Offizium «Lamen-
tabili» vom 3.7.1907 gegen die Modernisten zitiert, ebd. 417 mit Anm. 23; wegen
der Schwierigkeiten, die durch eine schwerlich als zufdllig anzusehende Zitation
dieses Dokuments entstehen kénnten, empfiehlt sich, auf dieses Dekret nicht mehr
zuriickzukommen, es sei denn in theologiegeschichtlichem Zusammenhang. Anderes
wiirde faktisch einen Widerspruch zur Riicknahme des Antimodernisteneides
bedeuten.



244 Verstehen und Verstindigung

«fiir uns genau erkennbar, wahr und unwandelbar» angesehen #. Mit
solchen aus einem bestimmten hermeneutischen Ansatz resultierenden
Formulierungen wird eine Klarheit ausgesagt, die es fiir einen anderen
hermeneutischen Ansatz so nicht geben kann, ohne dall man die aus ihm
resultierende Theologie schon «unklar» oder «verschwommen» nennen
konnte. Vielmehr kann eine solche theologia viatorum nur im festen
Vertrauen auf die VerheiBung Gottes sich auf den in dieser Zeit nicht
endenden Weg zur vollendeten Wahrheit machen. Entsprechend dem
paulinischen Sehen «im Spiegel, im Rétsel» (1 Kor 13,12) mull Theologie
damit rechnen, daf} ihr in dieser Zeit nur Stiickwerk moglich ist. Wer von
einem solchen hermeneutischen Ansatz aus 8 die Wahrheit sucht, wer sie
als in Jesus Christus gegebene gleichwohl als geschichtlich auf dem Wege
ansieht, lauft Gefahr, in den Verdacht der Bestreitung von Glaubensaus-
sagen und damit letztlich des Dogmas der Unfehlbarkeit zu kommen.

DaBl diese in amtlichen Verlautbarungen enthaltenen Aussagen
iiber eine genau erkennbare Wahrheit einer bestimmten Theologie ent-
stammen, 148t sich an einer Definition des Dogmas ablesen, nach der ein
Dogma eine von Gott unmittelbar geoffenbarte Wahrheit ist, «die durch
das kirchliche Lehramt klar und endgiiltig» verkiindigt worden ist; im
Zusammenhang mit der Charakterisierung «klar und endgiiltig vorgelegt»
wird auf die Summa theologica des Thomas von Aquin (II-II 5,3) ver-
wiesen, ohne daf in ihr diese Charakterisierung eigens behandelt wird #.

Wie naheliegend die Gefahr ist, sich dem Verdacht eines falschen
Dogmenverstindnisses auszusetzen, wird deutlich, wenn man die in der
tradierten Theologie vorgenommene Unterscheidung zwischen der
«regula fidei», fiir die allein die Glaubenskongregation zustdndig ist, und
den theologischen Meinungen, die frei diskutiert werden kénnen °°, fiir
fragwiirdig hilt. Denn was ist die regula fidei? Und 148t sie sich «che-

87 Ebd. 419. — Das zitierte Wort von JoHANNES XXIII. mit der Unterschei-
dung von «Depositum fidei» und «Art und Weise der Verkiindigung» erscheint in
dieser Erkldarung radikalisiert.

88 Dieser Ansatz widerspricht nicht den Aussagen des I. Vatikanischen Konzils
iiber den identisch bleibenden Sinn der Dogmen, vgl. DS 3043, 3020, und dirfte
wohl unverdichtig sein der These von einer «generellen Verdunkelung der Wahr-
heit von gréBerem Gewicht», vgl. die Verwerfung einer solchen These der Synode
von Pistoia durch Prus VI. 1794, DS 2601.

8 Franz DiekamP — Klaudius JUssen, Katholische Dogmatik nach den Grund-
sidtzen des hl. Thomas, I, 1Z13Miinster 1958, 12 f{.

% Struktur, Verfahren und Aufgaben der Glaubenskongregation. Fragen an
ihren Sekreitr, Erzbischof Jérdme HamER, in: Herder-Korrespondenz 28 (1974)
238-246, hier 239 u. 6.



Verstehen und Verstandigung 245

misch rein» ' von theologischen Meinungen trennen? Im tradierten
Verstindnis scheint sie ebenso klar und eindeutig gegeben und als
Mafstab praktikabel, wie der Urmeter in Paris als MafBstab gegeben ist,
an dem MaB genommen werden kann. Erscheint nicht leicht eine solche
Frage nach der regula fidei °? als Versuch, unter Zuhilfenahme der Vor-
stellung von der Geschichtlichkeit die Wandelbarkeit der Dogmen im
Sinne ihrer Revision oder gar Annullierung anzunehmen ?

Das gleiche Problem tritt auf, wenn Erklirungen der Glaubens-
kongregation von 1974 und 1976 zu ethischen Fragen auf die stdndige
Lehre 23 bzw. auf die unverdanderlichen Prinzipien ** hinweisen, innerhalb
deren allein ein Wandel in den Sitten angenommen werden darf. Denn
die These von einer stindigen Lehre (hier iiber die Unerlaubtheit der
Abtreibung) ist nur moglich aufgrund einer Distinktion zwischen der
stets gleichen Lehre und der nicht einheitlichen Meinung iiber die kon-
krete Wirklichkeit (hier tiber den Zeitpunkt der Beseelung des Fotus), die
von dem vorausgesetzten Ansatz her konsequent ist. Die Frage ist, ob
sie als Argument in einem anderen Verstehenshorizont iiberzeugend ist.

Ebenso fragt sich, ob die Rede von «unverdnderlichen Prinzipien»
verstidndlich gemacht werden kann, wenn diese Prinzipien «in den kon-
stitutiven Elementen und den wesentlichen Beziehungen der menschli-
chen Person griinden», die ihrerseits «die verdnderlichen geschichtlichen
Umstédnde» {ibersteigen . Wenn man sich der Annahme von Grundprin-
zipien, die 1m «ewigen, objektiven und universalen gottlichen Gesetz»
enthalten sind, einer «unveridnderlichen Wahrheit», der «Existenz
unverdnderlicher Gesetze» und eines von hierher konzipierten Natur-
gesetzes anschliet, kann man fundamentale Probleme nicht mehr
lésen. Denn die Aussage: «Die Kirche hat im ganzen Verlauf ihrer Ge-
schichte bestimmten Regeln des Naturgesetzes immer eine absolute und
unverdnderliche Geltung zuerkannt» hat sehr wohl ihre Richtigkeit etwa
fiir das To6tungsverbot, wobei alle Schwierigkeiten auf die konkrete Frage
verschoben werden, was denn nun unter dieses Gebot als Toten falle; sie
kann aber nicht mehr verstdndlich machen, warum bestimmte Regeln,

91 Vgl. Karl RAHNER, a. a. O.

92 Es ginge anders besser. Ein Gespriach mit Prof. Johannes NEUMANN iiber
die romische Glaubenskongregation, in: Herder-Korrespondenz 28 (1974) 287-297.

93 Erklarung der Glaubenskongregation iiber «Die Frage des vorsatzlichen
Aborts» vom 18.11.1974, in: Herder-Korrespondenz 29 (1975) 18-23, 18.

9 Erklirung der Glaubenskongregation «Zu einigen Fragen der Sexualitdt»
vom 16.1.1976, in: Herder-Korrespondenz 30 (1976) 82-87, 83.

%5 EDbd.; hier auch die folgenden Zitate im Text.



246 Verstehen und Verstindigung

die zu ihrer Zeit als absolut und unverdnderlich geltende Regeln ange-
sehen waren, nun entweder generell nicht mehr als solche gelten wie
das Zinsverbot ¢ oder doch mit zunehmender Verbreitung wie die Fest-
stellung eines «Primates des Mannes gegeniiber der Frau und den Kin-
dern» und eine « Unterwerfung» der Frau unter den Mann 97,

Die schier uniiberwindbaren Verstehensbarrieren bestehen nun
darin, dal Theologen, die die Geschichtlichkeit christlichen Glaubens
annehmen, sich in ihrer Absicht, der Tradition des Glaubens inklusive
der Dogmen gerecht zu werden, denen nicht mehr verstindlich machen
kénnen, die den Glauben selbst fiir klar, eindeutig und unwandelbar und
damit letztlich fiir un- oder iibergeschichtlich halten. Die Barrieren be-
stehen darin, daBl Theologen, die sich wegen der fundamentalen Aporien
einer tradierten Naturrechtskonzeption nach neuen Konzepten umsehen,
sich denen nicht mehr verstiandlich machen kénnen, fiir die eine absolute
Verbindlichkeit ethischer Regeln fiir den Christen mit dieser Natur-
rechtskonzeption steht und fillt. Dabei wird iibersehen, daBl es ja die
eine Naturrechtskonzeption gar nicht gibt, wenn es nicht nur eine kirch-
liche, sondern eine ihr diametral zuwiderlaufende revolutionidre Beru-
fung auf ein Naturrecht gibt .

Wenn Paul VI. 1976 zu Recht als Aufgabe formuliert hat, den
Glauben «unversehrt zu bewahren», und infolgedessen bei der Ubertra-
gung in andere Sprachen vor einer Verdnderung oder Verstiimmelung
des Glaubens gewarnt hat %, so kann die Frage gestellt werden, ob diese

9 DS 906 aus dem Jahre 1311; vgl. dazu die Feststellung von Walter Kerber,
daB ihm keine kirchenamtliche und einleuchtende Erklirung fiir diese stillschwei-
gende Aufhebung bekannt sei, mit Hinweis auf DS 3105 ff., Walter KERBER,
Grenzen der biblischen Moral, in: Klaus DEMMER und Bruno ScHULLER (Hg.),
Christlich glauben und handeln. Fragen einer fundamentalen Moraltheologie in der
Diskussion, Diisseldorf 1977, 120 Anm. 19.

97 DS 3708, vgl. 3709; vgl. dazu Franz BOckLE, Natiirliches Gesetz als Gott-
liches Gesetz in der Moraltheologie, in: ders. und Ernst Woligang Bockeniforde
(Hg.), Naturrecht in der Kritik, Mainz 1973, 171 {., und bes. Johannes GRUNDEL,
Wandelbares und Unwandelbares in der Moraltheologie. Erwidgungen zur Moral-
theologie an Hand des Axioms «agere sequitur esse», Diisseldorf 1967, 110 ff. Ent-
sprechend kann heute von einer schépfungsmiBigen hierarchischen Struktur der
Ehe nicht mehr die Rede sein, die den deutschen Bischéfen 1952 als Argument
gegen gesetzliche Ausformulierungen der grundgesetzlich formulierten Gleich-
berechtigung von Mann und Frau diente, vgl. die eben genannten Belege.

9% Jiirgen HaBERMAS, Naturrecht und Revolution, in: ders., Theorie und
Praxis. Sozialphilosophische Studien (st 9), Frankfurt 1971, 89-127.

99 Exhorte Paurs VI. «Evangelii nuntiandi» Nr. 65, in: Herder-Korrespon-
denz 30 (1976) 133-152, 146.



Verstehen und Verstindigung 247

Gefahr nicht eben dann gegeben ist, wenn der bisherige hermeneutische
Ansatz beibehalten wird, wiahrend die Bemiihung um einen neuen herme-
neutischen Rahmen eben der unversehrten Bewahrung des Glaubens
in einer neuen geschichtlichen Situation dient. DaB dem Ubergang in
einen neuen Verstehensansatz auch seitens des kirchlichen Amts keine
grundsdtzlichen Bedenken entgegenstehen, 148t sich aus dem Apostoli-
schen Rundschreiben Johannes Pauls II. «Catechesi tradendae» ersehen,
in dem in bislang nicht bekannter Ausdriicklichkeit der Glaube als etwas
bezeichnet wird, das «man nicht sieht, es sei denn ‘wie in einem Spie-
gel ...”», so daB aus ihm keine «Haltung starren Verharrens» gemacht
werden darf, sosehr der Glaube mit dem Hebrierbrief als ein «Fest-
stehen in dem, was man erhofft», zu bezeichnen ist 1%, Da3 dem Uber-
gang in einen fundamental neuen Verstehensansatz, dem die Klarheit
und Identitit des Glaubens nicht in der Beibehaltung vertrauter Vor-
stellungen, sondern in der absoluten VerldBlichkeit des Glaubens an die
Menschwerdung Gottes in der Geschichte und seine VerheiBungen besteht,
vielfach uniiberwindliche Verstehensbarrieren gegeniiberstehen, miissen
wir fiir die Theologie ebenso akzeptieren, wie sie fiir den naturwissen-
schaftlichen Bereich eingangs sich nicht von der Hand weisen lieSen.

IV. ZUSAMMENFASSUNG

7. Die Annahme der Grenzen unseres Verstehens

Vorstehende Uberlegungen gaben AnlaB, die hypothetische An-
nahme immer wieder entstehender Grenzen unseres Verstehens auch
tatsdchlich anzunehmen, zu akzeptieren. Wir miissen zur Kenntnis
nehmen, daB im Wandel der Zeiten uniiberbriickbare Verstehensbarrieren
auftreten konnen. Hier wird mehr als sonst deutlich, wie wenig Verstehen
ein isoliert rationales, allein durch Worte zu vermittelndes und mit
logischen oder experimentellen Argumenten iiber jeden Zweifel erhabe-
nes Verstehen ist, wie es in Mathematik und Naturwissenschaften gege-
ben schien. Es ist nicht moglich, allein oder primir durch Worte und
Argumente einen neuen Ansatz zu verstehen. Er verlangt eine miihsame,
nicht ohne persénliche Kontakte mogliche Auseinandersetzung, wobei

100 Rundschreiben vom 25.10.1979, zit. nach Herder-Korrespondenz 33
(1979) 609-628, 623.



248 Verstehen und Verstindigung

die personlichen Kontakte helfen, Verunsicherung und Angste ertriglich
zu machen und zu tiberwinden, die sich bei der Notwendigkeit des Uber-
gangs von einer Denk- und Weltvorstellung in eine andere einstellen.

Die Notwendigkeit einer solchen personalen Kommunikation diirfte
auch der Grund dafiir sein, daf3 alles Lernen — entgegen weitverbreiteten
Versuchen einer Technisierung, die sich hinter einer verrédterischen
Bezeichnung wie der Benennung «Laborschule» verbirgt — ohne person-
liche Beziehungen nicht mdglich ist.

Auch dall die Forschergemeinschaft, die doch bei allen unter-
schiedlichen Meinungen der zu ihr Gehérenden wesentlich eine « Gemein-
schaft» bildet, inzwischen eine fiir die Wissenschaftstheorie zentrale
Bedeutung erhalten hat, zeigt, daf3 und wie sehr menschliches Verstehen
zumal im Ubergang zu grundlegend neuen Ansichten und Einsichten als
gesamtmenschlicher Vorgang anzusehen ist.

Auch in den Naturwissenschaften muBten Phianomene zur Kenntnis
genommen werden, die iiber die bislang als konstitutiv fiir diese Wissen-
schaften angesehenen Verfahrensweisen hinausgehen. Hier ist zu den
schon genannten Aspekten die Bedeutung der Intuition wie des Astheti-
schen zu nennen, die zusammen mit einem «Glauben», einer festen Uber-
zeugung von der Richtigkeit und Tragfihigkeit die Neuformulierung
fundamentaler Annahmen einer Disziplin erlauben, so dal der Wechsel
zu dieser Konzeption als «Konversion» bezeichnet wird. Wie sehr die
feste Uberzeugung, daB eine #sthetische Formel auch richtig sei, in den
Naturwissenschaften von Bedeutung war, 148t sich nicht nur bei Koper-
nikus oder Kepler sehen, die von der Vollkommenheit des Kreises bzw.
der Ellipse her zur Formulierung ihrer Neuerungen kamen 11, sondern
auch bei Einstein 102,

101 ... fir die antike Astronomie und genau ebenso fiir Kopernikus war es
eine heilige Wahrheit, da Himmelskorper sich auf exakten Kreisen bewegen. Der
Kreis war die vollkommenste Kurve, und die himmlischen Kérper waren die voll-
kommensten Korper; in manchen Weltbildern galten sie selbst als gottliche oder
engelhafte Machte. Niemand in unserer Zeit kann sich noch vorstellen, was fiir eine
gotteslidsterliche Unmdéglichkeit es gewesen wire, zu meinen, diese vollkommenen
Korper konnten unvollkommene Bewegungen ausfithren.» Carl Friedrich von
WEI1zSACKER, Die Tragweite der Wissenschaft, 102. Wenig spiater fihrt von Weiz-
sidcker fort: Kepler hatte «genug mathematisches Vorstellungsvermdgen, um nun-
mehr zu glauben, eine Ellipse kénnte ebenso gut ein Element eines vollkommenen
Systems himmlischer Bewegungen sein wie ein Kreis», ebd. 105.

102 Banesh HorFrFMANN und Helen Duxkas, Albert Einstein. Schépfer und
Rebell (Fischer TB 2022), Frankfurt 1978, weisen verschiedentlich auf die Bedeu-
tung des Asthetischen fiir naturwissenschaftliche Formulierungen hin, so fiir James



Verstehen und Verstdndigung 249

Dafl Verstehen qualitativ iiber eine verbale und argumentative
Kommunikation hinausgeht, 148t sich nicht zuletzt an der Verstehens-
problematik in der Grundlagendiskussion der Wissenschaften aufzeigen,
wie sie sich im Streit um die « Hermeneutik» niedergeschlagen hat. Als
Ergebnis dieser Auseinandersetzung 148t sich festhalten, dafl die Theo-
retiker der Verstehensproblematik selbst auBlerstande sind, sich tiber das
Verstehen zu verstindigen. Es gibt hier sich gegenseitig ausschlieBende
Ansitze, die von den jeweiligen Vertretern in einer heftigen und durch-
aus emotional gefirbten Auseinandersetzung verfochten werden; hier
ist nur hinzuweisen auf die Differenz zwischen der Frankfurter Schule,
besonders Theodor W. Adorno und Jiirgen Habermas einerseits und dem
kritischen Rationalismus Karl Poppers und Hans Alberts andererseits 103,
oder auf die Auseinandersetzung zwischen Jiirgen Habermas und Niklas
Luhmann 194,

2. Zur problematischen Diagnose einer «Krisey und ihrer Verdringung

Die gegenwirtige Situation mit ihren vielfdltigen Umorientierungen
als fundamentale, vielleicht sogar als weltgeschichtliche «Krise» zu
bezeichnen, ist ebenso verbreitet wie problematisch. Wo liegen die Kri-
terien dafiir, daf etwas als Wirklichkeit behauptet wird, dessen Méglich-
keit unbestreitbar und insofern neu ist, als in einem bislang ungewohnten
MaBe technische Moglichkeiten im Gefolge naturwissenschaftlicher Er-
kenntnisse und politisch-moralische Moglichkeiten der Bewéltigung dieser
Situation auseinanderklaffen? Vielfach iibersehen oder unterschlagen
wird die krisensteigernde Wirkung der Rede von der « Krise» 195, mit der
mindestens jene rechnen, die sich als «Krisenmanager» empfehlen oder
durchsetzen wollen.

Zur Vorsicht, die gegenwartige Situation als « Krise» im umfassenden
Sinn zu interpretieren, mahnt die Einsicht in den Verlauf tiefgreifender
Umorientierungen, innerhalb deren verstdndlicherweise Legitimations-

Clerk Maxwell, 58 f., und verschiedentlich und nachdriicklich fiir Albert Einstein
selbst, vgl. 146, 208 f.

103 Theodor W. ADORNO u. a., Der Positivismusstreit in der deutschen Sozio-
logie (Soziologische Texte 58), Neuwied 21970.

104 Tirgen HABERMAS und Niklas LunMaNN, Theorie der Gesellschaft oder
Sozialtechnologie — Was leistet die Systemforschung? (Theorie), Frankfurt 1971.

105 Vgl. Trutz RENDTORFF, Gesellschaft ohne Religion? Theologische Aspekte
einer sozialtheoretischen Kontroverse (Luhmann/Habermas) (Serie Piper 117),
Miinchen 1975, 7 ff.



250 Verstehen und Verstdndigung

probleme und Verunsicherungen auftreten. Diese Phdnomene haben
durchaus den Charakter normaler Vorginge.

Hinzuzufiigen ist, dafl Phasen, die das Welt- und Selbstverstind-
nis des Menschen tiefgreifend in Frage stellen, schmerzlicher erfahren,
aber auch griindlicher vergessen werden. Nicht zuletzt hieraus diirfte
resultieren, daB3 die gegenwirtige Situation weitverbreitet als bedrohter
denn je angesehen wird. Die Entwicklung unserer Geschichte stellt sich
aufgrund des Vergessens oder Verdriangens kontinuierlicher und pro-
blemloser dar, als sie faktisch gewesen ist. Auch gerdt in Vergessenheit,
daB die Geschichte keineswegs konsequent oder gar zwingend auf die
eigene Zeit hin verlaufen ist.

Merkwiirdig kontrastiert hierzu die entgegengesetzte Annahme
einer hoffnungsvollen, wenn auch nicht ungefihrdeten Entwicklung zum
immer Besseren, der die noch so bedriickende Gegenwart immerhin als
der positive Ausweg aus einer dunklen Vergangenheit erscheint.

Beide sich nicht einmal immer ausschlieBenden, wohl aber gegen-
seitig in Frage stellenden Annahmen bedeuten fiir ihre Vertreter durch-
weg Grenzen des Verstehens und meist auch die Unmoéglichkeit einer
Verstindigung.

3. Aufgaben fiir Verstehen und V erstindigung

Vorstehende Uberlegungen haben gezeigt, daB Verstehen und
Verstidndigung von personalen Gegebenheiten, Moglichkeiten und Gren-
zen abhidngen. Ebenso schwierig wie dringlich ist, angesichts verschie-
dener Positionen letzte, von allen geteilte Uberzeugungen aufrecht zu
erhalten oder einen Konsens iiber sie herbeizufiihren. Eben dieses ist
rein argumentativ nicht moglich.

In dieser Situation ist zunichst eine Selbstrelativierung geboten,
die die Bedingtheit der eigenen Position erkennen ldaBt. Menschen, die
an der iiberkommenen Sicht der Welt und des Glaubens hingen, erfahren
Verunsicherungen schmerzlich, bedeuten sie ihnen doch Erschiitterung,
Gefihrdung oder gar den Untergang ihrer Welt; sie nehmen aber kaum
mehr wahr, dafl ihre Sicht der Welt und der Geschichte aus ebensolchen
Umorientierungen hervorgegangen sein diirfte, wie die, vor die sie sich ge-
stellt sehen. Menschen dagegen, die die alte Welt fiir {iberholt halten, die
sich nach dem Neuen sehnen, scheinen nicht wahrzunehmen, dafl dieses
Neue das Alte von morgen ist, das seinerseits iiberholt werden wird.
Jede Sicht der Welt, die sich gebildet hat, iibersieht nur zu leicht, da8 die



Verstehen und Verstindigung 251

Entwicklung auf sie hin ebensowenig kontinuierlich und erkennbar konse-
quent verlaufen ist, wie sie mit einem ruhigen Verlauf weiterhin rechnen
kann, wenn sich die erstrebte neue Phase einmal eingestellt hat.

Wesentlich ist auch die Erkenntnis, daB} Zuspitzungen von Konflik-
ten in grundlegenden Umorientierungen, die zu Briichen zu fithren
drohen oder tatsdchlich fithren, durch personale Profile und Probleme
beider Seiten wesentlich mitbedingt sind. Mit Profilierungen und Provo-
kationen sind fundamentale Umorientierungen weder aufzuhalten noch
herbeizuzwingen. Diese Einsicht, die sich nirgends so deutlich wie in den
Antimodernismus-Modernismus-Auseinandersetzungen gezeigt hat, sollte
fiir gegenwirtige Meinungsverschiedenheiten zu fundamentaler Loyalitit
beider Seiten mahnen.

Daraus folgt eine gewisse Distanz zur jeweils eigenen Uberzeugung.
Denn wenn es tatsdchlich so ist, daB wir die gegenwirtigen starken
Spannungen im Verstdndnis christlichen Glaubens und christlichen Le-
bens nicht einfach iiberwinden konnen, weil wir uns auch bei gutem
Willen der Beteiligten und bester Absicht gegenseitig nicht adiquat
verstandlich machen kénnen, dann folgt daraus, da nicht eine Position
gegen die andere durchsetzbar ist. Versuche um neue Positionen kénnen
nur unter Beriicksichtigung ihrer Vorlidufigkeit, mdglicherweise Einsei-
tigkeit oder gar Irrtiimlichkeit erfolgen. Versuche, sich geschichtlichen
Umorientierungen zu widersetzen, um die tradierte Wahrheit zu gewahr-
leisten, sind nicht nur zum Scheitern verurteilt, sondern gefdhrden ihre
durchaus berechtigte Intention dadurch, daB sie statt einer traditio viva
einen abrupten Bruch herbeifiihren.

Besondere Aufgaben ergeben sich fiir die Theologie, die weder admi-
nistrativ reguliert werden kann noch sich selbst unmittelbar in kate-
chetische Unterweisung oder Verkiindigung umsetzen kann und darf.
Eine Prizisierung des Verhiltnisses des Lehramts des Papstes und der
Bischofe zur Theologie wie eine loyale Selbstregulierung der theolo-
gischen Forschergemeinschaft diirften unumginglich sein.

Fiir die Vermittlung theologischer Reflexionen ist bislang {ibersehen,
daB in ihnen personale Grundiiberzeugungen des Theologen in fundamen-
talen Umorientierungen nicht deutlich zum Ausdruck kommen. Am
deutlichsten wohl bei Rudolf Bultmann 148t sich demonstrieren, daf3
theologische Aussagen, die grundlegend neu wirken, ohne daBl sie die
personliche Uberzeugung des Theologen ebenso grundlegend erschiittern
miiBten, auf eine studentische Generation in ihren unvermeidbaren Verun-
sicherungen vollig anders wirken. Auch gegenwirtig lassen sich manche



252 Verstehen und Verstindigung

Beispiele sehr kritischer Auseinandersetzungen mit der Kirche nennen,
in denen die grundlegende Loyalitédt zu dieser Kirche nicht gleichermaBen
durchschlédgt; sie tragen daher zur Kirchenverdrossenheit einer jungen
Generation ebenso bei wie die Abwehr dieser Kritik, die einer nachwach-
senden Generation nur zu berechtigt erscheint.

DaB sich die Geschichte riickgédngig machen lasse, da3 sich die frii-
her allein dominante Theologie wiederherstellen lasse, daB sich die friihe-
ren Glaubensvorstellungen wiederbeleben lassen, wird niemand im
Ernst annehmen konnen. Dal sich die Umsetzung des geschichtlich
iiberkommenen Glaubens in neue Vorstellungen und Ausdrucksweisen
auch als Bereicherung dieses Glaubens verstehen lassen darf, wird nie-
mand in Abrede stellen, der Entsprechendes in der Geschichte nicht
ungeschehen machen kann. Die hier vorgelegten Uberlegungen sollten
dazu beitragen, sich in dieser Phase eines Ubergangs zurechtzufinden, da-
mit wir nicht so verfahren, «als wenn man Leute, die auf eine Polarexpe-
dition gehen, mit Sommerkleidern und Karten der oberitalienischen Seen
ausriisten wiirde» 196,

106 Sigmund FREUD, Gesammelte Werke X1V, Frankfurt 51972, 494.



	Verstehen und Verständigung

