Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 28 (1981)

Heft: 1-2

Artikel: De I'Analogie : questions disputées
Autor: Secretan, Philibert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761563

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761563
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PHILIBERT SECRETAN

De I’Analogie

Questions disputées

Aussi longtemps que non seulement la théologie savante, mais la
conscience chrétienne parlante s’interrogeront sur la possibilité d’accor-
der le langage humain et la réalité de Dieu, le probléme de l’analogie
demeurera a la fois vivant et controversé. Comme 1'écrit avec force
Eberhard Jiingel: «Si le discours humain sur Dieu doit Lui correspondre,
ce discours doit étre analogue. La théologie doit, pour cette raison, vouer
sa plus vigilante attention & ’analogie. Croire que I'on peut se défaire du
probléme signifié par le terme ‘analogie’, et néanmoins vouloir fonder un
discours adéquat a Dieu, en en dégageant théologiquement les conditions
de possibilité, est insensé. Sans analogie il n’y a pas de discours respon-
sable sur Dieu» 1. Tel est le coté vital et vivant de la question de ’analogie.
Mais pourquoi les controverses et le dissentiment? La réponse est simple:
elle reléve de la nature de ’analogie elle-méme, en situation théologique.
Si I'analogie est un mixte de ressemblance et de dissemblance, la pré-
pondérance de la dissemblance risque d’éloigner Dieu au point de le
rendre inconnaissable; en revanche la prépondérance de la ressemblance
risque d’anthropomorphiser Dieu, donc de blesser la Transcendance. La
seule issue a cette difficulté semble étre alors de montrer que tel: dissem-
blable et semblable, est précisément le «statut» de Dieu lui-méme. Trans-
cendance ef Incarnation, Divinité ef Humanité se trouvent aussi indisso-
lublement liées que la dissemblance et la ressemblance dans I’analogie.

1 Eberhard JUNGEL, Goit als Geheimmnis der Welt, Tiibingen, J. C. B. Mohr
(Paul Siebeck) 1977, pp. 283-284.



De I’Analogie 149

Comment, pourtant, résister a I'objection suivante: si 1’analogie
a effectivement son lieu d’exploitation spécifique en théologie, n’est-ce
pas alors a une théologisation de I'analogie que I'on assiste, et ainsi a une
occultation de son origine philosophique, herméneutique et mathéma-
tique? Pour que 1'analogie soit pleinement acceptée, encore faut-il qu'’il
y ait une correspondance entre I’analogie issue de 1'expérience immédiate
ou dérivée du monde, et I’analogie appliquée et rapportée a Dieu. Je
dirais, a la limite, qu’il faut une analogie entre deux domaines d’appli-
cation de l'analogie, ou plus exactement un «tranfert» de 1'analogie
afférant au domaine de I’homme a I’analogie afférant au domaine de Dieu.
Mais n’est-ce pas alors 'homme qui se trouve au cceur de l'analogie,
I’homme a la fois ordonné au monde sur un mode que n’épuise pas le
discours univoque, et ordonné a Dieu sur un mode qui ne peut pas étre
univoque? Et n’est-ce pas ce «trop-plein» du sens du monde, c’est-a-dire
du monde en tant qu’il fait image pour I’homme, qui, référé analogique-
ment & Dieu, va toujours se trouver étre un «pas assez»? Plus que le
monde et moins que Dieu, 'homme découvre dans I’analogie la structure
logique conforme a son propre statut paradoxal.

Nous voild donc engagés dans une triple perspective: ’analogie
conforme a la situation de I'homme est celle qui analogise deux analogies:
celle que Kant appelle ’analogie de I’expérience et celle que la théologie
réfere a Dieu lui-méme selon le mystére de sa Transcendance et de son
Incarnation, de son Eloignement e de sa Proximité (la question de la
valeur métaphorique ou analogique de termes tels que Transcendance,
Incarnation, Eloignement, Proximité, Paternité, Filiation, restant pour
I'instant ouverte). Mais a voir ainsi les choses se diversifier, ne voit-on
pas aussi un parallélisme s’établir entre deux des analogies mises en
évidence: tant l'analogie anthropologigue que 1’analogie théologique
apparaissent comme la tentative d’exprimer par une structure logique le
paradoxe d'un étre: 'homme et Dieu. Dans ces deux analogies, une
correspondance similaire s’établit entre une structure logique et un
«statut» ontologique. En revanche, nous aurions un autre type d’analogie
dans ce que Kant appelle I’analogie d’expérience, ou il s’agit de repérer
dans le monde non pas la structure d’un étre, mais la possibilité d’un
événement.

Or, cette analogie de I'expérience, dans la mesure ou elle fait inter-
venir la temporalité du Monde, vaut aussi de I'Histoire humaine, qui ne
se répete pas mais ou tant de choses se ressemblent.

Autant dire que I’homme est au carrefour de deux analogies que



150 De I’ Analogie

signifient les termes de «paradoxe» et d’«événement» — I'événementialité,
dans cette derniére, se trouvant référée, en tant que possible anticipable,
a une loi ou une cause permanente: Dieu ou Nature. Lui seul est engagé
a la fois dans la «distance» selon Pascal entre le Corps et 1’Esprit, ef
dans la «distance infiniment distante» entre 1’Esprit et le Ceeur.

Je dirais donc que le probléme de 1’analogie est celui de la tension
entre deux types d’analogies, dont on peut admettre qu’elles convergent
en Dieu, dont I’étre est 4 la fois cause selon le Pére et paradoxe selon le
Flis. L’analogie selon I'Esprit, ou l'analogie d’Amour, demeure pour
I'instant une perspective a laquelle ne voudrait ouvrir qu'une bréve
citation: «Comment appeler I’étre qui recherche dans la plus grande dissi-
militude & se rendre le plus semblable, qui du plus lointain tend a se faire
le plus proche, qui du plus haut de son altitude s’attarde a la plus grande
condescendance, qui dans sa plus grande différence recherche la relation
la plus intime ...? La réponse s'impose. Elle est anthropologiquement et
théologiquement évidente, et s’appelle Amour» 2.

En d’autres termes, I’analogie telle qu’elle se développe en théologie
chrétienne parait inséparable de la doctrine de la Trinité ou de la Tri-
Unité de Dieu. Ceci implique que toute analogie qui viserait a la con-
gruence de la parole humaine et de la réalité de Dieu serait irrecevable
aussi longtemps qu’elle ne ferait intervenir que 1'Unité de Dieu et se
fondrait ainsi sur des schémes philosophiques hérités de doctrines portant
cette unité au principe du multiple: unité de I’Etre, du Bien, de I'Un, etc.
Il faut donc convenir qu'une condition décisive pour construire une
théorie de 'analogie capable de conformer la parole humaine au Dieu
trinitaire, est que soit brisé le présupposé de la participation du multiple
a I'Un, des multiples significations & une signification premiere, des mul-
tiples raisons d’attribution a une Raison premicre.

Une premiére question s’impose, dans le contexte de la philosophie
contemporaine: celle de savoir si cette tradition de I'Un, de I'Identité, de
I’Etre discible comme le Méme, identifié & Dieu comme causa sui et
mundi, n'a pas été exemplairement rompue dans la philosophie de Hei-
degger. Si donc aussi, le débat actuel entre analogie spéculative et méta-
phore poétique — a charge d’une poétique de renouveler le probleme de
la pensée, et de la pensée de I’Etre — n’est pas issu de la rupture pro-
posée par Heidegger d’avec ce qu’il a appelé une onto-théologie, donc
de la «différence ontologique».

2 Ibid., pp. 407-408.



De I’Analogie 151

Telle est la premiére question qui nous parait mériter examen;
celui-ci ne saurait étre exhaustif dans le cadre de ce modeste travail de
recherche.

Si U'imaginatio est le végne du «semblabley,
Uintellectio est celui du «mémen».
Paul Ricceur

L’analogie est-elle en soi — et non seulement dans son effectuation
historique, médiévale et scolastique — prisonniére d'une onto-théologie?
Faut-il confier a la métaphore de dire plus qu'un Dieu Un et Méme? Ou
est-il possible de repérer dans l'analogie la structure logique cohé-
rente A ce que dit «métaphore»: le transfert, le passage au-deld et par-
dela I'ordre de I’étant disponible, voire de I’Etre compris comme fonde-
ment et comme cause de I’étant? Si Heidegger confie au poete et non
plus au métaphysicien le «gardiennage» de I'Etre, est-ce a raison de la
métaphoricité du verbe poétique, ou a raison d'un privilége du Poete qui,
en méme temps qu’il regoit I’Etre 1'apprivoise en poéme, c’est-a-dire
«pro-duit» un monde ol I'homme puisse vivre? A reprendre ainsi ce
qu’énonce l'interprete de Holderlin, on pergoit une différence fondamen-
tale entre la métaphore qui transfére du visible a 'invisible, et un mouve-
ment auquel ne convient pas le préfixe ana-, puisqu’il s’agit d'une descen-
te du Sacré vers les mortels, d’'une médiation poétique entre le divin et
I’humain. Mais ce mouvement justifie-t-il de parler d’une kafa-logie?

Ce néologisme (provisoire) ne convient que s’il est 1égitime d’admettre
que le mouvement de haut en bas: kata- est référable a la Pensée, certes
tenue a distance de la Poésie et pourtant repérable, elle aussi, comme la
Pensée de I’Etre-qui-se-donne, et ceci au lieu méme ou le Sacré se donne
au poete au risque de s’abimer lui-méme: «S’offrant dans le déchirement
de I’éclair qui est souffrance, le Sacré demeure cependant, ainsi rayon-
nant dans la vérité de son essence, et souffre ainsi initialement» 3.

Malgré I’abime qui sépare Pensée et Poésie, le parallélisme demeure
étroit entre la donation du Sacré et le don de 1'Etre. Paul Ricceur le
note avec finesse: «Le philosophe (Heidegger) peut écrire successive-
ment sein, Sein, Seyn, c’est encore la question de I’étre qui est posée sous
rature. Aussi bien n’est-ce pas la premiére fois que I'étre doit étre bifté

3 Martin HEIDEGGER, A4 pproche de Hélderlin, Gallimard 1962, p. 95.



152 De I’ Analogie

pour étre reconnu dans sa réserve et dans sa générosité, dans sa retenue
et dans sa gratuité. Comme les penseurs spéculatifs qui I'ont précédé,
Heidegger est a la recherche d’'un maitre-mot, de «celui qui porte tout
le mouvement de maniére décisive». Le Es gibt est pour lui ce maitre-
mot» *. Or, le es gibf est, a proprement parler, la donation de I'Etre.

En insistant sur I'allure spéculative de la philosophie de Heidegger,
Paul Ricceur souligne un écart, déja percu chez saint Thomas, entre le
spéculatif et le poétique: plus précisément, en ce qui concerne I’Aquinate,
entre proportionnalité symbolique et proportionnalité transcendantale .
Cet écart est celul qui sépare métaphore et analogie. C’est aussi celui
qui maintient sous le signe du Jogos le discours heideggerien. Mais apres
la rupture entre métaphysique et pensée de I’Etre, que peut signifier
«logos»? Ya-t-il une «logique» compatible avec cette donation de I’Etre?
Quelle peut étre la «logique» du es gzbt, ot la métaphore aussi se charge de
donner sens a ce que menacent 1'usure et la mort?

En d’autres termes: au cceur de la question du sens de 1'Etre, il faut
s’interroger sur la correspondance entre ce que dit «logos» dans analogie
et «phora» dans la métaphore. Le es gibf, disons-nous apres Paul Ricceur,
conjugue «ce qui porte le mouvement d’une fagon décisive» et le «wmaiire-
mot, le «kurios Jogos». Je suggere de penser que la maitrise — qu’exprime
poétiquement le Sacré heideggerien — est référable au «logos» en ce que la
maitrise a d’originaire (arché), et a la «phora» en ce que le maitre porte
la charge de ce qu’il laisse-étre. La maitrise dirait donc l'indivision du
legein et du pherein, de sorte qu'une rupture doit étre intervenue pour
que le «logos» de la donation de 1’Etre en parole poétisée — donc le «logos»
du destin poétique — se scinde de la métaphore et se désordonne d’'un
«transfert» que marque le mouvement de bas en haut (ana-), du fini a
I'infini, du profane au saint. Cette rupture ne peut se signifier que dans
ce qui sépare maitrise et servitude, soit une pensée du Maitre et une
pensée du Serviteur. En termes religieux, le culte des serviteurs de Dieu
est lié au mouvement de la méta-phore: il n’est d’offrande que matérielle,
terrestre, transignifiée en don de soi spirituel ...

La perspective dans laquelle engage la philosophie heideggerienne
est visiblement celle du Maitre. Comme le dit Jean Beaufret, «la diffé-
rence (ontologique) est rapport a I'unique et au méme» °. Ce rapport est

* Paul Ric®UR, La Métaphore vive, Ed. du Seuil 1975, p. 398.
5 Ibid., p. 353.
6 Jean BEAUFRET, Dialogue avec Heidegger, 111, Ed. de Minuit 1974, p. 229.



De 1’Analogie 153

d’assimilation, car la question de 1'étre n’est autre, au lieu du Da, de
I'étre-le-1a, que 1'Ouvert lui-méme 7. Cette philosophie de 1'Origine, du
Sauf, de I'Inaltérable — en sa souffrance méme de donation — est profondé-
ment tributaire de la méditation grecque, reprise par Hegel, sur 'Un-
Tout et le Méme. L’Etre heideggerien, dans la mesure ot il est I’Ouvert,
claire béance de lumiére, ne consonnerait pas si profondément au Monde
s’il n’était le Maitre-porteur de ce qu’il laisse-étre. Lumiére et Monde
s'unissent dans une maitrise de donation — du geben de l'es gibt — dont
Xavier Zubiri s’est fait le vigilant commentateur et I'impitoyable
critique.

«Qu’est-ce que ce phos? C’est tout uniment la «clarté» ou, comme
dit Heidegger, I'«espace de lumiere». Elle serait 1’étre, et le laisser-étre
serait le laisser (venir)-a-la-lumiere, c’est-a-dire que le «laisser» nous
montrerait I'étre de chaque chose» 8. Zubiri «retient la métaphore de la
lumiére», mais récuse cette conception de I'étre révélé au Dasein et pro-
phanateur des choses. L’étre n’est pas la «dans» le Da de l'existant
«comprenant». Il est la lumiére qui rayonne des réalités et qui les rend
«respectives» dans le tissu lumineux du monde. L’étre est 1'éclosion des
choses au monde, du fond de leur substance propre. Il n’ouvre pas d’en
haut sa féconde présence.

En insistant sur le caractére métaphorique de cette idée de lumiére,
le philosophe espagnol aborde, en le thématisant, un tournant décisif
dans cette discussion. Le renversement de perspective qu’il propose,
nous l'appelons le passage de la pensée du Maitre a la pensée du Serviteur.
De 'unique pensée de Heidegger — et si j'ose dire de la redondance «ana-
phorique» de la méme question du selbst — Zubiri, en n’en retenant que la
valeur métaphorique, indique la voie de pensée du serviteur. Celle-ci est
métaphorique, mais le «logos» qui lui correspond n’est pas étranger a
une philosophie de I’étre. La métaphore de la lumiere est la plus proche,
la plus adéquate a la pensée de I'étre. Si le «clair» n’est pas la Vérité de
I’Etre, 1'étre est bien la splendor realitatis. Et 1a encore, le poete est a
I’ceuvre pour la dire.

7 Cette affirmation recouvre parfaitement la réflexion d’Edith STEIN au sujet
de Sein und Zeit: «Qu’est-ce qui atteste que celui qui appelle est en méme temps
celui qui répond? Pour autant que je sache, rien d’autre que la tonalité fondamen-
tale qui domine toute cette ceuvre; le solus ipse est I’étre privilégié au dela de tous
les autres...», cf. Werke V, Welt und Person, Herder 1962, p. 100.

8 Xavier Zusiri, Vom Wesen (Sobre la esencia), trad. par H. G. ROTZER,
Miinchen, Max Huber Verlag 1968, p. 339.



154 De I’ Analogie

Notre thése est donc qu’a toute «phora» correspond un «logos»,
mais que cette correspondance s’établit différemment dans le régime de
la maitrise et dans le régime de la servitude. L’analogie — ou plus exacte-
ment la méta-logie correspondant 2 la métaphore — sera d’abord un dis-
cours conforme aux limites qui sont celles de '’homme, et il n'y aura
d’analogie théologique possible que si Dieu aussi a «renoncé a sa maitrise»
pour se faire esclave, Serviteur souffrant. Seule une analectique consciente
de sa signification critique peut viser a la conformité du discours humain
au Dieu trinitaire. Récuser I'Un et le Méme au niveau de Dieu, c’est aussi
récuser au plan de 'homme la prétention a dire I’Identité — ne fit ce que
I'Identité de l'étre. Le proces de toute philosophie possible comme
ceuvre humaine commence avec la tache et le devoir philosophique de
s’arracher a la fascination de Parménide.

Un dernier mot dans ce contexte heideggerien, ot Paul Ricceur pour-
suit son propre cheminement. Pour l'auteur de la Meétaphore vive, les
deux mouvances du poétique et du spéculatif, quelle que soit la profon-
deur de leur parenté, sont séparées par un abime. Cette séparation donne
par ailleurs son statut spécifique a l'interprétation qui «est une modalité
du discours qui opére a I'intersection des deux mouvances, celle du spécu-
latif et celle du métaphorique» °. Mais si ce «discours mixte subit néces-
sairement l'attraction des deux exigences rivales», n’est-ce pas aussi a
I'interpréte de ramener la métaphore & proximité d’une théorie de I'étre?
N’est-ce pas pour le moins la tiche d’'une herméneutique philosophique?
D’ou la question de Paul Ricceur: « Par quel trait le discours spéculatif
répondra-t-il au paradoxe de la copule, au est/ n’est pas apophantique? » 10,
Le paradoxe repéré dans le comme: « Etre-comme signifie étre ¢t ne pas
étre», n’est donc ni le fait du poeéte ni n’est encore assumé dans une théo-
rie spéculative. Il serait, faut-il penser, déja arraché au plus vif de I'image,
mais point encore explicité dans un discours.

Le «comme» pourtant, est poétisable, et I'’exemple le plus heidegge-
rien est bien celui de 'Hymne de Hoélderlin:

«Wie wenn am Feiertage ...
So stehn sie unter giinstiger Witterung ... 1!

® Paul RIC®EUR, op. cit., p. 383.

10 Tb., p. 388.

11 «Comme un jour de féte...

Ainsi dans un climat bénévole se tiennent-ils...»,

cf. Approche de Holderlin, trad. par M. DEGuUY et F. FEDIER, Gallimard 1962.



De I’Analogie 155

Oh! poéte, semblable au paysan parcourant son champ apreés 1’orage.

Oh! image. L’analogie n’est pas loin lorsque I'image se déploie en
parabole ...

Par ailleurs, le paradoxe repéré dans le «commen: est ef n’est pas, ne
met-il pas en route une réflexion sur I’analogie en tant qu’elle introduit
une négation: est et n’est pas, irréductible tant a la simple contradiction
— ce que déja dit «paradoxe» — qu’a une dialectique qui réfere la négation
a la maitrise du Méme, a raison de laquelle la négation sera niée? S’inter-
roger sur ce paradoxe, c’est s'interroger sur la relation entre le déploie-
ment de I'image en parabole, et la victoire de ’analogie sur la dialectique.

C’est ici qu’il convient de revenir sur le théme, furtivement annoncé
plus haut, du sens. S’il y a une négation qui porte plus haut un sens pre-
mier, inséparable donc du théme classique de 1'eminentia, il y a aussi un
sens de I’étre que n’épuise pas la réflexion sur la polysémie du terme «étre»,
ni ne totalise une dialectique du Devenir. Cette considération nous rameéne
a proximité de Heidegger, mais nous impose aussi de lever les ambiguités
qui pésent sur 'expression «sens de 1’étre».

S’il s’agit de dire que 1’étre se donne & comprendre, 1’étre vient a
relever d’'une théorie du «Verstehen», d’'une herméneutique. Alors,
certes, une ontologie résiste mal a 1'évidence que le sens a comprendre est
toujours un sens dit, exprimé et non entierement révélé comme sens de
Vétre. Le symbole, marqué par une ultime latence de sens, s’'impose
comme le lieu de I’étre-dit. Le sens symbolique I’emporte sur le sens de
I’étre en sa rigueur ontologique. Ou pour citer encore Zubiri: «L’étre
n’est pas quelque chose qui ne serait que dans le Da du comprendre. Il
est un moment de la Réalité, méme s’il n’y avait ni comprendre ni Da» 12.

Objecterait-on que l'ordre symbolique n’est pas simplement équi-
valent a I’ordre poétique, et que de toute fagon il n’est d’analogie que des
expressions et non de I’étre lui-méme — que Kant a proposé du terme
«symbolique» une signification parfaitement adéquate a la fonction théolo-
gique de I'analogie 13, je répondrais que le symbole, dans la mesure ou il
est lui-méme le szgne d'un double sens, n’ouvre pas au sens lui-méme.

12 Xavier ZUBIRI, op. cit.,, pp. 340-341; cf. également Edith StEIN, Martin
Heideggers Existentialphilosophie, Werke VI, Welt und Person, Herder 1962, p. 114:
«Heidegger dissout le sens dans le comprendre.»

13 Dans les Prolégoménes, Kant s’interdit un «anthropomorphisme dogmadti-
que», mais accepte un «anthropomorphisme symbolique» qui est ¢légitime par ce
qu’il concerne le langage et non 1’'objet lui-mémen».



156 De I’Analogie

Il n’est d’accés au sens que par une double opération: celle par la-
quelle on le distingue du signe symbolique, et celle par laquelle on le
distingue de I'étre. La premiére opération permet de donner toute sa
valeur ontologique a ce que Paul Ricceur appelle la ¢métaphore spécula-
tive» trés heureusement distinguée de la «métaphore poétiquenr; la
seconde permet de réintroduire le probléme de la négation propre a
I’analogie. La possibilité d’une méta-logie, c’est-a-dire d'un transfert du
sens — en quoi consiste la métaphore spéculative — implique que le sens
puisse étre nié sans étre détruit et que le «comme» paradoxal s’inscrive
dans la constitution du sens. Or, cette possibilité n’est a son tour donnée
que par la distinction de I'étre et de la réalité. C’est encore a Xavier
Zubiri que nous empruntons les éléments essentiels de cette distinction.

Pour cet auteur, I’étre d’'une chose est fondé dans sa réalité, mais en
est une «ré-actualisation», une «actualité seconde». Une chose n’est qu’en
tant qu’elle est un moment du monde, et non seulement ce qu’elle est
(son essence) et felle qu’elle est (sa talité). Cette conception de 1'étre est
inséparable — comme on I'a vu — de la métaphore de la lumiere: étre, c’est
venir au jour et s’insérer dans un tissu de relations que Zubiri appelle la
«respectivité» des choses réelles. Elles ne sont que respectivement les unes
aux autres, alors méme qu’elles portent, en leur structure de réalité,
essence, talité et existence.

Zubiri parle également de la «flexivité» de 1’étre rapporté au temps.
«Les modes de cette actualité seconde des choses qu’est 1'étre sont éfait,
est, sera» **; visiblement I’étre est ici pris comme la forme non pas sub-
stantive mais verbale d’«étre», a I'infinitif et dans sa flexibilité temporelle.
Or «le temps ne signifie pas: cesser d’étre (ce qui serait une destruction)
mais: étre toujours autre» 3.

Notre auteur saisit donc trés exactement ce moment o s’articulent
la référence de I'étre a une chose substantive une (ens, res, unum) et
cette teneur d’altérité de 'étre en sa «respectivitér et sa «flexivitéy;
«étren dit I'un et 'autre, et le mouvement de I'un a I’autre; ou plus exacte-
ment, la dimension de '«étre toujours autre» est ce par quoi la chose
éclot a la variété du monde dans le temps, ce par quoi lui convient le
mot «phyeiny», alors qu'en tant que chose, passant de l'inexistence a
I'existence, elle est dite «naitre» (gignesthai) 6.

14 Thid., p. 329.
15 Ibid., p. 330.
16 Ibid., p. 329.



De I’Analogie 157

Notre question est alors: étant admis que cet étre ne dépend pas
— comme cela a été dit plus haut — d’'un comprendre ou d’un 14 — n’est-ce
pas aussi le statut du sens qui se dessine dans cet «étre-du-monde», dans
cette prise en «respectivité»? Le sens n’est-il pas toujours a situer dans
le jeu, dans le mouvement d'un étre-soi & un étre-autre? Et si le sens est
toujours de quelque chose, 1l est aussi le sens de I’étre. Le sens ainsi réfere
ou rapporte la chose a I'étre. Il est, a strictement parler, le rapport de la
chose a I'étre. Ainsi nier le sens, introduire un autre sens, n’est ni nier
la chose (ou la détruire), ni nier 1’étre, ce qui serait, au sens le plus onto-
logique du terme, un contre-sens.

L’essentiel a retenir de ces premieres réflexions est que deux régimes
de pensée se partagent la relation entre métaphore et analogie (ou méta-
logie). Nous les avons appelées «pensée du maitre» et «pensée du servi-
teur». A l'intérieur de ce second régime de pensée — que nous jugeons
seul compatible avec l'exigence et la promesse chrétiennes — un débat
s’instaure entre les auteurs qui privilégient la métaphore au détriment de
I’analogie, et ceux qui continuent & s’orienter sur la tradition analogiste
héritée de la scolastique. J’ai tenté de retenir quelques moments du dia-
logue entre métaphore et analogie, et de justifier ce qui peut se présenter
sous le titre de «métaphore spéculative».

Ce travail de conciliation — qui se voudrait a la fois analytique et
herméneutique — doit se poursuivre a partir d'une reconduction de ’ana-
logie a sa fonction critique et a sa place, marginale peut-étre, dans 1'expé-
rience que ’homme fait du monde. Ce n’est qu’a partir de la que peut se
justifier la reconquéte du domaine, a 1'origine premier, de ’analogie
théologique.

«A partir de 1a» signifie qu'un point de non-retour a été atteint.
Pour avoir récusé I'analogie ad unum ccmme simple renversement du
mouvement «kata-logique» ab uno — qui est discours du maitre — il fallut
en passer par ce difficile rapprochement entre métaphore et méfa-logie,
pour a la fois placer 'analogie sous le régime de la pensée du serviteur et
Iui maintenir sa signification spéculative. Ce n’est pas confondre méta-
phore et analogie, poésie et spéculation, que de dire qu’a une «phora»
correspond un «logos». Il n’est pas de folie poétique authentiquement
créatrice qu'un commentaire intelligent ne sauve du discrédit de I’aberra-
tion mentale. Il y a toujours un «logos» en suspens dans le «transport»
poétique; la ol il y a parole pro-férée, le dire et I'étre sont de quelque
maniere entrés en médiation.



158 De I’Analogie

Mais encore: ce n’est qu’'a suivre ce chemin qui va du monde a
I'homme, et de 'homme & Dieu, que l’analogie se déploiera dans ses
diverses modalités. Il n'y a pas qu’une seule analogie. A les multiplier, on
aura peut-étre la chance de leur découvrir une structure commune. Ne
serait-ce pas alors repérer quelque chose de la condition dans laquelle
I’homme peut penser, c’est-a-dire se dépasser sans délirer ?

II

Das Totum ist Tolem.,
Theodor W. Adorno

1. Kant et I'analogie de I'expérience

Kant se présente au carrefour de deux exigences déja énoncées: I'une
est de ramener ’analogie 4 ce plan ol il est possible de montrer en quoi
elle est conforme a la condition humaine — ad modum recipientis et
loquentis ; 'autre est de repartir de la connaissance du monde pour déga-
ger un premier modele d’analogie. Et c’est bien a ce carrefour que se
dresse la Critique de la raison pure: montrer ce que I'homme peut con-
naitre dans les limites de sa raison, et délimiter le champ d’une analogie
dans 'expérience du monde, n’est-ce pas mettre en évidence une limite
et s’interroger sur la légitimité de la franchir?

La notion de limite est ici essentielle. Sans elle, il n’y a pas lieu de
parler d’analogie. Il est, par ailleurs, d'un intérét capital de voir que Kant
propose une analogie a deux extrémes d'une limite a franchir: a cet
extréme ou il est question de penser Dieu, et a I'extréme ou se dit la
possibilité d’une expérience anticipante au niveau de I'existence du mon-
de. Nous n’évoquons ici ’analogie théologique que pour souligner la
relation entre «situation a la limite» et «analogie». En fait, I’analogie
s’'inscrit dans une problématique infiniment plus vaste: & témoin, ce
passage si remarquable des Prolégomeénes:

«La limitation du champ de I’expérience par une chose qui lui est,
par ailleurs inconnue, est bien une connaissance (positive) qui reste
acquise par la raison. Par 13, celle-ci n’est pas enfermée a l'intérieur du
monde sensible, et sans s’égarer au dehors elle se borne ... simplement au
rapport de ce qui est en dehors avec ce qui est a I'intérieur.»

«La théologie naturelle est un concept de ce genre, a la limite de la
raison humaine, puisqu’elle se voit obligée d’élever ses regards jusqu’a



De I’Analogie 159

I'idée d’un Etre supréme ... Sans se créér un étre imaginaire, il s’agit de le
déterminer de cette seule maniére analogique, puisqu’en dehors du monde
sensible doit de toute nécessité se trouver quelque chose que congoit seul
I’entendement pur» 7. Limite, et rapport entre I’en-de¢a et 'au-dela de
cette limite: voila fixée la structure fondamentale de l’analogie, ici
proposée comme modele a la théologie naturelle, mais que précisera
I'usage qu’en fait Kant dans I’analogie d’expérience. Celle-ci repose sur
la distinction entre phénomeénes et noumeénes. Mais alors que, dans la
théologie naturelle, l'intelligible est, par excellence, le supra-sensible,
I'expérience du monde ne peut avoir de dimension analogique que si I’en-
soi est nouménal & un autre titre que Dieu. Ce titre est celui de I'existence,
a savoir la position dans I'Etre et dans le Temps substantiels du Monde.
Il en dérive que le phénomeéne, en tant que réalité du monde, peut lui-
méme étre considéré soit du point de vue de la phénoménalité, c’est-a-
dire de son étre-pour-moi (id est pour une raison), soit du point de vue de
I'exister.

Chez Kant, la «mise entre parenthéses» de I'existence est effective
mais non méthodique. Elle s’énonce incidemment, pourtant, dans un
contexte de méthode: alors que les phénomenes sont soumis a des prin-
cipes constitutifs, par exemple de type mathématique lorsqu’ils sont
considérés du point de vue de leur possibilité, les phénomeénes considérés
du point de vue de leur existence ne sont soumis qu’a des principes régu-
lateurs.

Autrement dit, la ratio existend: ne se laisse pas construire, et est
appelé analogie le principe régulateur qui permet de lier dans le temps des
phénomeénes considérés du point de vue de leur existence. Cette analogie
est distinguée de I’analogie mathématique — de 1’analogie de proportion;
Kant reprend textuellement la définition classique de 1’analogie de pro-
portionnalité: « Trois membres étant donnés, je puis connaitre et donner
a priori non pas le quatriéme membre lui-méme; j’ai seulement une régle
pour le chercher dans I'expérience et un signe pour 'y découvrirs 8,

Sila régle maintient 'analogie dans I'orbite d'une méthode rationnel-
le, c’est au plus bas degré de I'efficacité des principes déduits de la puis-
sance transcendantale de synthese, mais au plus profond de ’expérience,
c’est-a-dire au nexus de la substance et de ’apparaitre, que Kant pose la
valeur heuristique d’un signe. Ce signe ne porte avcun indice de certitude

17 KANT, Prolégoménes... § 59.
18 KANT, Critique de la Raison pure, Analyt. transc., Livre I, chap. 2, sect. 3,3.



160 De I’ Analogie

apodictique, mais il signifie un inconnu et le met en relation. Cette rela-
tion est elle-méme sous-tendue par cet a priori non constitutif qu’est
Vunité de la Nature, donc par des «lois originaires» sans lesquelles I'expé-
rience ne serait pas possible, et par une temporalité, une durée, qui assure
la permanence de ce qui, dans l'expérience, se donne dans la simultanéité,
la succession, ’action réciproque.

L’analogie est donc bien une méthode heuristique a double condition
de possibilité: la condition subjective en est que les phénomeénes ne sont
ici subsumés que sous leurs schémes et non sous leurs catégories rationnel-
les; la condition objective est que les phénomeénes, considérés du point
de vue de leur existence, s’inscrivent dans I'unité temporelle de la Nature
— que leur ratio existendi apparaisse dans le flux permanent du Temps.

Si le schématisme renvoie au probléme de 'applicabilité des caté-
gories, donc a ce que l'expérience a de plus proprement empirique,
I'analogie introduit une dimension de l'expérience dont Bergson et
Heidegger ont thématisé les implications essentielles: la Durée est la
substance méme du monde; le Temps est la condition fondamentale de
I’apparaitre d’un monde.

L’analogie parait inséparable d'une méditation sur le monde en tant
que monde. C’est également la conclusion qui s’'impose a la lecture de
Husserl — mais ici a 'occasion de I'autre. C’est de ’analogie de 1'alter ego
qu’il faut maintenant parler.

2. L’analogie de I'autve chez Husserl

Le texte qui nous sert ici de référence est la Cinquiéme M éditation
cartésienne. Cette méditation développe largement et difficultueusement,
a l'occasion de la découverte de l'autre, de 'alter ego, une théorie de
I’analogie, et aboutit & une réflexion renouvelée non seulement sur la
communauté temporelle des monades — donc sur la possibilité d'une his-
toire —, mais sur la constitution d'un Monde et d’'un Temps cosmiques.

Posant formellement 1’analogie comme une «accessibilité indirecte ..
de ce qui est inaccessible directement et en lui-méme» 1°, Husserl lie
I’analogie et son caractére indirect a I'existence de ’autre, du non-moi.
«Ce qui peut étre justifié directement est ‘moi-méme’ ou ‘m’appartient en
propre’. Ce qui, en revanche, ne peut étre donné que dans une expérience
indirecte, ‘fondée’, d’une expérience qui ne présente pas I'objet lui-méme

19 Edmund HusseRL, Méditations cartésiennes, Vrin 1953, p. 97.



De I’Analogie 161

mais le suggeére seulement et vérifie cette suggestion par une concordance
interne, est 1'“autre’» 20,

L’analyse de ces différents traits distinctifs de ’analogie : indirectici-
té, suggestion, vérificabilité par concordance, dessine non seulement une
opposition entre le «propre» et I'«autre», mais impose de poursuivre cette
opposition jusqu’au point olt se marque la limite entre la pure noétique
du propre et I'existence de I'autre. «Il1 me faut d’abord expliciter, en tant
que tel, ce qui m’appartient en propre, afin de comprendre que dans
le «propre» le «non-propre» acquiert, lui aussi, son sens existentiel
notamment par analogie.»

On bute, il est vrai, sur une difficulté redoutable: comment le non-
moi peut-il, lut ausst, acquérir son sens existentiel, s’il n’est déja donné
dans le «propre»? Comment Husserl peut-il introduire dans le «propre»
une dimension d’existence, ensuite transférable sur l'autre, sans lever
les parenthéses qui tiennent hors jeu la thése d’existence? Comment intro-
duire dans le «propre lui-méme» un «non-propre», donc une altérité qui
puisse supporter une détermination d’existence?

L’indication d’une solution est donnée du moment que ce que Hus-
serl appelle «sens existentiel» est référé a la conscience: «... tout ce qui
existe pour moi ne peut puiser son sens existentiel qu’en moi, dans la
sphére de ma conscience» 2. La puissance de constitution se distingue de
ce qui, dans la conscience, est acte d’appropriation. Seule cette désappro-
priation, ce renoncement au seul «propre», permet de «constituer» autrui
comme «étranger au moi», c’est-a-dire comme non appropriable, comme
non identifiable. Ainsi, c’est bien la capacité de 'autre qu'’il faut appeler
«existence»; une capacité a laquelle je ne peux accéder aussi longtemps
que subsiste une position solipsiste du Moi. « Je reconnais malgré moi
qu’en me ¢mettant entre parenthéses» moi-méme comme homme, comme
personne humaine, je me conserve encore comme ego. Je ne puis donc
rien savoir encore d'une intersubjectivité transcendantale, et sans le
savoir je me considére moi-méme, I’ego, comme solus ipse» 22. «Malgré
moi», «sans le savoiry: ces expressions sonnent comme l’aveu d’un en-
trainement vers les conséquences de la mise entre parenthéses du moi
humain, personnel. Ce n’est qu’en brisant ce solipsisme que la capacité de
I'autre devient opérante. Mais elle implique que soit d’abord constitué en

20 Ibid., p. 97.
21 Tbid., p. 128.
22 Tbid., p. 128.

11



162 De I’Analogie

mot ce que je puis transférer en «autruin, alors constitué comme alter ego.
Autrui est constitué a partir de cet «autre» que je suis, ou plus précisé-
ment & partir d'une capacité de I'expérience de 'autre ici découverte.
«Au début de la phénoménologie ... me manque avant tout la compré-
hension de mon étre primordial, de la sphére de ce qui m’appartient au
sens strict ef de ce qui, au titre de 'expérience de ’'autre, se constitue
dans cette sphére comme lui étant étranger, comme apprésenté mais n’y
étant pas, et ne pouvant jamais y étre donné d’une maniére originelle. »

C’est exactement de cette apprésentation qu’il est question dans la
définition de 'analogie: « L’apprésentation par analogie est ... un acte qui
rend co-présent ce qui ne peut jamais étre 14 en personne» 23, Mais lorsque
nous lisons que l'analogie — qui n’est, pas plus pour Husserl que pour
Kant, un raisonnement — assimile a de l’originairement connu ce qui nous
est inconnu, ce sont les termes «autre» et «inconnu» qui méritent d’étre
rapprochés. L’autre sera toujours apprésenté, mais ne sera jamais
«présent en personney, ni «représenté». S’il a forcé la barriére du solipsis-
me, s’il introduit a la nécessité de renoncer a I'«illusion que tout ce que
j’explicite comme constitué en moi-méme doit m’appartenir a moi-méme, a
mon étre-propre» 24, 1’analogie est élevée au rang d’indice d’une crise
philosophique consistant en la dissociation, dans 1'ego, du pouvoir de
constitution et de 1’appropriation égotique. L’ego s’est déssaisi du Soi
pour entrer en capacité de 'autre. Il n’en demeure pas moins — ou n’en
devient pas moins — un moi.

Ce travail de pensée est remarquable et se résume dans cette phrase
lapidaire: «L’autre, premier en soi (le premier non-moi), ¢’est ’autre moi. »

La transcendance ainsi pensée permet d’établir une intersubjectivité
transcendantale, c’est-a-dire une «communauté de monades» dont le lien
est I’étre. Nous sommes en droit de présenter 'intersubjectivité sous cette
double face, phénoménologique et ontologique, car Husserl propose une
étrange redondance du «premier en soi». S’il vient d’étre dit que l'autre
est le «premier en soi» 2°, on lit maintenant que '«étre, premier en soi»,
qui sert de fondement a tout ce qu'il y a d’objectif dans le monde, n’est
autre que 'intersubjectivité transcendantale, la totalité des monades qui
s'unissent dans les formes différentes de communauté et de commu-
nion» 26,

23 Thid., p. 92.
2¢ Tbid., p. 127.
25 Tbid., p. 90.
26 Tbid., p. 133.



De I’Analogie 163

J’en déduis que I'étre de l'intersubjectivité est le lien dont 'autre
est la condition de possibilité; le monde intersubjectif réalise la capacité
ouverte par 'autre, et le lien d’apprésentation mutuelle est le tissu con-
jonctif du monde humain. Mais si 1'analogie est le mode propre de la
connaissance relative a l'autre et a ce qu’il rend possible, elle est elle-
méme reprise dans une vision d'unité. «Il ne peut y avoir qu'une seule
communauté de monades, celle de foufes les monades coexistantes; par
conséquent un seul monde, un seul et unique temps objectif, un seul
espace objectif, une seule et unique Nature ...» %7

Si I'analogie, disions-nous, est pensée du Monde, I'inconnu n’est
anticipable, c’est-a-dire ne transcende le domaine de I’apodicticité, ne
rompt I'absolu de la Raison ou de la Conscience solipsiste qu’a l'intérieur
d’'une Totalité de Substance, de Temps et d’Espace. L’autre n’a de
puissance d’ouverture qu’a 'intérieur du Méme. L’altérité ainsi n’est pas
vouée a I’équivoque. Elle peut introduire sans danger le jeu de la diffé-
rence, de l’étrangeté; elle peut provoquer une anticipation qui ne soit
pas hasardeuse et anarchique, puisque cette Totalité est destin et prin-
cipe. La pensée la encore est tenue dans I'Universel du monde.

Nous ne craignons pas de dire que tant que la pensée spéculative se
déclarera, en son origine et en sa fin, comme la pensée de 1'Identique, de
I'Un, de la Synthése — objective et subjective —, il lui sera impossible de
s’arracher a 'attraction du Méme. Or n’est-ce pas précisément ce méme
du Monde qui fait alors de la pensée une pensée selon le Monde? Et est-il
possible, et précisément légitime, de parler de Dieu selon le Monde?

Telle est la question qui oblige a relancer le probléme de ’analogie
théologique. Que dire de I'analogie prise non plus dans 1’horizon mondain
du Méme, mais dans ’horizon divin de 1’Autre?

I1I

«Quelle est donc cette Natuve,
sujette a étve effacée?»
Blaise Pascal

L’enquéte conduite jusqu’ici permet de dégager un trait distinctif de
I’analogie. Aussi bien chez Kant que chez Husserl, I’analogie est franchis-
sement d’une limite. Mais chez Kant comme chez Husser], cette limite est
interne a la Totalité. Méme la théologie kantienne, en tant que naturelle,

27 Ibid., p. 109.



164 De I’Analogie

semble poser en Dieu ou en la Nature la source du principe de «la plus
grande unité possible qui doit diriger la raison humaine», ce qui limite sin-
gulierement la portée de ’analogie. Interne a la totalité du monde et de
sa cause, I’analogie ne divise donc que le régne du savoir, de I’expérience,
de la conscience, et ne pose au dela du connu qu’un «inconnu» qui porte
cette marque particuliére de cognoscibilité que sont pour Kant le schéme
et pour Husserl le type: «Méme les objets de ce monde qui nous sont in-
connus sont, généralement parlant, connus selon le type» 2.

Tout le travail de ’analogie est donc de tenir le double discours de
la différence et de ’assimilation, de la dissemblance et de la ressemblance.
Mais des lors que la ressemblance schématique ou typique rameéne I'in-
connu au connu, la dissemblance est entre le pouvoir sur les choses et les
choses elles-mémes, entre le pouvoir de constitution et I'ordre qui régne
dans les choses, ou entre 'appropriation égotique et la totalité intersub-
jective — d'un mot entre le pouvoir du sujet et le monde; et la ressemblan-
ce énoncée comme «assimilation», comme ¢anticipation», comme trans-
gression intentionelle», ne signifie qu'une détente de la différence, un
relichement de la présention a la synthése pensée au profit de 'unité
réelle du monde.

Si, par ailleurs, la dissemblance est marquée par une limite, la diffé-
rence des choses liées et «co-présentes» mais distinctes et comparables,
implique comme condition d’assimilation ces indices de similitude que
sont les scheémes et les types — qui renvoient de quelque maniére a une
théorie du genre. En revanche, le théme du signe et de I'anticipation,
commun a Kant et & Husserl, participe a la fois de la ressemblance par
genre (signe = schéme, type) ef de I'inconnu dont la traduction, dans le
langage du devenir, est la nouveauté, I’événement. «Chaque élément de
notre expérience quotidienne recéle une transposition par analogie du
sens subjectif, originellement créé, sur le cas nouveau et contient une
anticipation de ce dernier comme celui d’un objet analogue» ?°. Mais la
couche la plus profonde visée, indiquée par ce théme du signe et de
I'anticipation, est celui de la totalité elle-méme, de I'unité du monde com-
me une seule Nature et une seule communauté humaine.

Retenu dans le champ de la différence empirique et de la ressem-
blance typique, cette anticipation et ce signe — que Jaspers dérivera vers
le «chiffre» dans sa philosophie de Transcendance — ne parviennent pour-

28 Tbid., p. 93.
29 Tbid., p. 93.



De I’Analogie 165

tant pas a signifier I'au-dela de cette totalité auquel nous songeons pour
construire une analogie de 1’Autre. Un au-dela qui peut-étre est un
ailleurs ... Tant que la limite analectique reste a I'intérieur de I’Uni-
Totalité du Monde, la différence des choses ne peut que dériver soit de la
différence entre le Tout et les parties — par partition ou par participa-
tion —, soit de la dissemblance entre le Sujet et le Monde. Dans le premier
cas, c’est la différence elle-méme qui se trouve univocisée, les différences
entre les choses étant référées au paradigme de la Différence premiere
qu’est, dans I'Un, la Dyade originaire (Urspaltung), a partir de laquelle
les «parties» ou moments, dégradés de I’Origine, peuvent subir le travail
totalisant de 1I’Un. Il en résulte nécessairement le Tout. Tel est le destin,
éprouvant pour la pensée, et pour ce qui s’en traduit dans l'histoire
humaine, de la pensée dialectique — héritiere de toutes les gnoses de la
Déchirure originaire.

Dans le second cas, la différence est entre le Sujet-Esprit et le Monde-
Matiere, et c’est la matiére qui la reporte, comme principe d’individuation,
dans les choses «matérielles».

La premiere version est moniste, la seconde dualiste. La premiére
rend univoque la différence; la seconde la rend équivoque a raison du
double sens de «matiére» prise a la fois comme substance (du monde) et
comme accident (des choses).

Récusant ces deux modeles parce qu’ils ruinent I’analogie dans son
principe, et parce qu’ils sont incompatibles avec une théologie de la
création — qui n’est ni une rupture de I'Unité divine ni une matérialisa-
tion de I’Esprit — nous opposons a la Différence la Distance comme nous
opposons a I’Englobance 3° la Transcendance.

La distinction de ’Englobant et du Transcendant s’impose dés lors
comme une tiche essentielle en vue de statuer de I’analogie théologique.

Dans une premiere acception, la notion de «transcendance» s’oppose
a celle d'immanence. Cette conception se heurte pourtant rapidement a
une premiere difficulté. Il n’est pas nécessairement correct d’opposer
transcendance et immanence, car c’est a I'intérieur du Monde, compris

30 Cette distinction n’atteint pas la philosophie de Karl Jaspers qui fait du
monde lui-méme un chiffre de la Transcendance. Le débat, chez Jaspers est entre
Chiffre et Dogme, c’est-a-dire entre transcendance existentielle innommable, et une
transcendance qu’un savoir prétendrait réduire & un «donné» quasi-empirique.
(Cf. C. U. HAMMEL dans Chiffer und Dogma, Edition Academica, EVZ-Verlag,
Zurich 1968.



166 De I’Analogie

comme totalité, que se joue entre les parties une relation d’extériorité
qu’on peut appeler «transcendance». L’objet «hors de moi» transcende
comme objet intentionné le moi «monadique». Par ailleurs, le terme
«immanent» ne dit pas seulement: a I'intérieur du monde empirique. Il
signifie également: a l'intérieur du sujet, de la conscience, de l'esprit.

Ce renversement de perspective entre le monde et le moi introduit
une nouvelle relation sémantique entre «<immanent» et «transcendant » dans
la mesure ou I'ego «transcendantal» est I’ego qui transcende tout ce qui
lui est immanent, c’est-a-dire qu'il est posé au dela de toute immanence
psychologique, tout en englobant toutes les immanences particuliéres.

On voit ainsi que les termes de «immanence» et de «transcendance»
changent de signification selon que 1’on se place sur le terrain du réalisme
ou de l'idéalisme. Pour le réaliste, 'homme est inscrit dans le monde.
L’homme est immanent au monde, et c’est le monde qui ’englobe. C’est
a I'intérieur de cet englobant — le monde comme Tout — que les objets lui
sont extérieurs, ou le «transcendent». Mais comme le Tout échappe a sa
vue empirique, et a sa relation discursive aux choses en tant que parties
du monde, '’homme ne peut en avoir qu’une intuition: le Tout est un
effet de sa pensée. Ainsi apparait nécessairement la position idéaliste.

A ce moment, pourtant, se présente une équivalence entre le Tout
réel et le Tout pensé. C’est a I'occasion du Tout que se justifie la concep-
tion parménidienne de 1’Etre uniment réel et pensé. A la fois réel et
pensé — réel en tant qu'il est le Tout dont les choses (res) sont les parties, et
pensé en tant qu’il n’y a pas d’expérience du Tout — le Tout est par
définition englobant. S’il était lui-méme englobé, il ne serait pas englo-
bant comme Tout, mais comme partie sous-englobante. Par ailleurs, si
le Tout est pensé — fiit-ce intuitivement — il doit étre impliqué dans la
pensée de la partie. Et si la connaissance des relations entre les parties
en tant que parties est dianoétique ou discursive, la connaissance de la
relation des parties au tout, ou la réflexion sur les parties en tant que
parties du Tout, est dialectique.

La dialectique n’est autre que la métaphysique de la relation des
parties au Tout, correspondant a une «physique» de la relation des parties
entre elles.

J'appelle donc «englobance» cette transcendance du Tout auquel
toutes les parties sont immanentes, et pose qu'une théorie de ’englobant
est nécessairement dialectique.

Dans sa version spiritualiste, la métaphysique du Tout pose le
Tout comme Esprit qui se connait lui-méme d’un savoir absolu. Dans sa



De 1’Analogie 167

version matérialiste, le Tout est matiere, au sujet de laquelle toutes les
questions sont possibles, mais aucune réponse. Qui répondrait, en effet,
en lieu et place de la matiére, fat-elle Nature ou Histoire?

Cette bréve enquéte montre que tout cet immense complexe philo-
sophique est fondé sur la relation des parties au Tout et des parties entre
elles. Ces relations commandent en définitive la signification des notions
d’'immanence et de transcendance. Mais cette relation des parties au
Tout est elle-méme déterminée par la perception des choses et des en-
sembles de choses, les relations cognitives de la partie-sujet a la partie-
objet devenant elles-mémes des «objets» classables en genres, espéces, et
venant a relever d'un savoir du savoir.

Cette vue laisse pourtant échapper une transcendance dont il faut
se demander si elle releve de la méme problématique de la partie et du
tout. Je veux parler de la transcendance du non-moi-sujetf, de 'autre, qui
est autrement transcendant que 1'objet (Gegenstand). M’objecterait-on
que l'autre est toujours per¢u dans le Tout social de I’'Humanité, je
répondrai négativement par le refus d’assimiler fous (Alle) a fout (Alles)
ou au Tout (das Ganze) — ou positivement en introduisant une différence
radicale entre la totalité du gemre humain (de 'homme générique) et
«tous les hommes». Ce dernier terme, bien plus qu’il ne désigne une tota-
lité pensable comme achevée, dit I'inachévement de I’humanité, I'impos-
sibilité de déterminer ce qu’il en sera des vivants a naitre, et 'incommen-
surabilité de I’aventure des générations a venir. « Tous» dit alors qu’il n’y
a pas d’englobant, et que les hommes n’ont pas, en tant que sujets, des
relations de partie a partie. La relation de I'individu a tous #’est pas une
relation de partie au Tout.

Cette transcendance de 'autre — distincte de la transcendance de
I'objet — a-t-elle un répondant épistémique? En réponse a cette question,
je dirai que la relation initiale de I'homme a 'homme est intuitive. Je dis
bien «initiale» car la communication doit, & un moment donné, relayer de
ses médiations I'immédiateté intuitive. Ce fond d’intuition est pourtant
inaltérable et inaliénable. Il continue a4 se manifester dans ce que le
langage humain a de «naturellement» symbolique. Autant dire que
I'intuitif et le discursif se connectent autrement dans ce monde sans
englobant — sans Tout ni parties — que dans celui que nous décrivions
plus haut. Le «discours» y est une reprise en style de communication de ce
qui est initialement une communion inexprimée — positive dans I’amour,
négative dans la haine. Mais cette intuition comporte une connaissance
de I'autre: une connaissance qu’il ne s’agit pas de référer a la distance (ou



168 De I’ Analogie

transcendance) qui I'objective, mais bien a cette transcendance spécifique
que je dis en parlant de lui comme de I'autre. L’autre est bien le concept de
cette transcendance-la.

L’intuition — que nous disons de communion (positive ou négative)
— apparait dés lors comme une visée de la distance autant qu'une visée
de la proximité. L’autre m’est proche en ce qu’il est éloigné. Traduisons
ces termes encore trop topologiques de «proche» et de «lointain» en ceux
que nous impose la tentative de saisir I’autre dans sa ressemblance 4 moi-
méme: alter ego. Si ego dit qu’il est un Moi, alter ego dit qu'il n’est que
«comme» un moi. Or, ce «comme» est le «comme» de I'analogie; et
I'analogie n’est autre que le discours, la discursivité relative a cette rela-
tion a l'autre et & cette intuition de l’autre. Reconnaitre 'autre & des
signes, c’est en effet repérer la distance, mais interpréter ces signes, c’est
établir la relation, c’est approcher et communiquer. Cette interprétation
est une intelligence dont I’herméneutique est appelée a rendre compte
a divers niveaux du discours.

Mais une herméneutique qui porte sur le discours signifiant de I’autre,
va-t-elle renvoyer le discours su» I'autre du c6té de la discursivité objec-
tivante? Est-ce nécessairement faire de I’autre un objet que de parler de
lui; le tenir dans cette distance qui le constitue comme objet (Gegen-
stand)? Je ne le crois pas. La pensée discursive doit pouvoir «reprendre»
I'intuition de I’autre proche et lointain; elle doit pouvoir en parler sans
étre acculée a choisir entre une analytique objectivante ou une herméneu-
tique de la parole de I'autre.

Or, 'analogie est une appréhension de I'autre, une possibilité de le
penser et de le dire comme autre, quitte a fonder sur cette appréhension
une théorie des signes dans lesquels il se manifeste. J'opposerai donc,
pour ma part, a la dialectique comme métaphysique du tout et de la
partie, une analectique capable de faire I'’économie d’une théorie, néces-
sairement totalisante, de la Nature, de 1’'Histoire ou de la Société, c’est-a-
dire capable de s’arracher a la fascination de 1'Etre-Tout-Un congu
comme Englobant.

L’enjeu de ces réflexions est, a 'évidence, également théologique.
Si le Tout-Un englobant est Dieu, ce Dieu est nécessairement récusé par
toutes les sciences qui cherchent & s’en tenir aux parties et qui refusent
d’entrer en matiére sur la question métaphysique du Tout. Mais ce Dieu
refusé par la science sera nécessairement le «dieu» de tous ceux qui,
partant d’une méditation sur la partie, soit vont en hypostasier un aspect,



De I’Analogie 169

soit vont «constituer» spéculativement un englobant idéal: Loi, Logos,
Raison, voire Etre. Pour la conscience chrétienne, parler du Dieu trans-
cendant, ce n’est pas poser Dieu hors du monde, comme objet d'une intui-
tion spéculative, mais c’est nommer Dieu comme Personne, dans cette
distance ef cette proximité que saint Augustin a écrites d'une fagon
ineffagable: intimior intimo meo, superior supremo meo.

Mais pour avoir posé la question de 1’analogie sur un terrain anthro-
pologique — et non pas d’entrée sur celui du discours sur Dieu — on est
en droit de poser le discours théologique comme un «discours intégrale-
ment humain quant a son statut et intégralement divin quant au carac-
tere révélé de son objet». L’intuition y est Foi, mais cette Foi peut cher-
cher son intelligence en humanité: dans une humanité qui certes subit
toujours la tentation de se constituer un Dieu englobant, totalisant, c’est-
a-dire tdéal, mais que la réflexion philosophique peut ramener, a travers
le plus quotidien de la relation a autrui, a ce sens perdu de l'analogie.

Il n’est plus temps de faire de 1’archéologie philosophique sur l’ana-
logie médiévale. Notre tache est de reconstituer une théorie de I'analogie
qui soit pleinement valide sur le terrain d'une anthropologie, et qui puisse
rendre a la théologie un langage universellement intelligible.

IV

«Nous sommes de la rvace de Diew.»
Actes 17,29.

Pour accéder a une analogie pleinement respectueuse de la Transcen-
dance, il convient de placer ’homme non comme locuteur entre le Monde
et Dieu, mais comme impliqué dans une double analogie: au monde et a
Dieu. La fonction de 1’analogie, telle qu’elle est définie par Kant et par
Husserl, vaut a I'intérieur de ’Englobance et dit quelque chose de singu-
lierement important sur I'homme, a savoir qu’il n’est pas enfermé dans le
cercle des phénomeénes ou dans un solipsisme «illusoire». Toutefois, et
quelle qu’en soit la validité, cette analogie ne saurait simplement étre
reprise en perspective de Transcendance. Une autre analogie est a penser,
mais médiatement, c’est-a-dire en passant par l’analogie d’homme a
homme dont Husserl nous a fourni un premier modéle.

Cette relation homme-homme est manifestement double: la relation



170 De 1’Analogie

a soi et la relation a 'autre en constituent deux lignées que nous allons
tenter de suivre. On verra ensuite dans quelle mesure s’y adaptent les
grands themes spéculatifs de la Tradition — et notamment celle de I'ana-
logia entis. |

La relation a soi s’exprime dans 1'évidence du Je suss. Il faut savoir
gré a Edith Stein d’avoir proposé une analogie du « Je suis» dont 'essen-
tiel est a reprendre dans Etre fini et Etre éternel 3. L'acces a 1'analogie du
«Je suis» est motivée par une critique de 'analogia entis. L’essentiel de
I'objection est que 'analogie de I'étre implique qu’en Dieu soit établi un
rapport auquel puisse étre proportionné un rapport dans I’homme. Le
rapport en Dieu serait celui de son étre (esse) et de son essence. Or, 1'étre
et l'essence étant en Dieu inséparables, y a-t-il lieu de parler d’une
analogie? Par ailleurs, n’y a-t-il pas une équivoque a parler de «rapport»
en Dieu ef dans ’'homme, la notion de rapport ne pouvant pas étre, ici
et 14, la méme? De la Causalité créatrice divine, on ne peut déduire qu'une
chose: a savoir que 'esse et 1'essentia des créatures sont «préfigurésy en
Dieu. Mais il n’est pas légitime de poser en Dieu un rapport d’égalité de
Vesse et de I'essentia.

Une deuxiéme critique procéde d’une réflexion sur Dieu comme
Forme pure. Pour avoir élaboré toute une théorie des «essentialitésn,
Edith Stein se sent le droit d’affirmer que les attributs de «substance» et
de «subsistance» ne conviennent pas nécessairement a un étre réel — tel
que Dieu. Il ne peut y avoir d’analogie de proportionnalité qu’entre des
essentialités et Dieu: «Ce qui précisément distingue les ‘formes pures’
de Dieu est qu’étre (Sein) lui revient comme leur revient leur guid (Was).»

Une troisiéme objection vise le caractére judicatoire de 1’analogie,
qui porte a des formules telles que: «Dieu est son étre.» Tout jugement
doit analyser (zergliedern); or ce qui est absolument simple ne tolere
aucune division.

Le sens de 1’absolue Unité de Dieu conduit Edith Stein a n’accepter
de Nom et d’Etre de Dieu que celui par lequel il se nomme: Je suis celus
que Je suis. Et Celui qui se donne ce nom est I'Etre en personne. « Person-
ne» veut dire un étre dont la volonté et I'intelligence sont perceptibles
dans son ceuvre. Si le monde est effet, cette intelligence et cette volonté
sont manifestes dans 1’ordre «raisonnables et dans la finalité du monde.
Ce personnalisme ne se fige pourtant pas dans une philosophie de la

31 Edith StriN, Endliches und ewiges Sein, Ein Aufstieg zum Sinn des Seins,
Herder-Verlag 1952, pp. 311ss. (VI,3,1-3).



De I’ Analogie 171

providence. Elle implique que la personne soit un Moi; or chaque homme
est un moi: Chacun commence une fois a se nommer «moi».

L’analyse du Je est conduite avec beaucoup de finesse. Le Je est
commun a Dieu et & 'homme — il a la fonction de 1'esse commune chez
Duns Scot. Et si ’étre humain et 1’étre divin sont incommensurables,
«¢rien pourtant ne Lui ressemble plus, de ce qui se trouve dans le champ
de notre expérience», que le Moi personnel. Mais alors qu’en Dieu « Je»
signifie la plénitude de I’étre informé par la Personne divine, en I'hom-
me le Mol ne peut que vivifier, personnaliser ce qu’il recoit; sans cette
réception, le Moi ne serait qu'une forme vide. Ce rapport entre le «vide»
du moi et ce «plein» (Fiille) est aussi la clef de I'interprétation du rapport
~ proportionné et inégal — entre l'esse et 'essentia. La plénitude d’étre
est esse essentiae, esse existentiae et esse rationale. Méme 1’étre en acte et
I’étre en puissance — qui structurent 1’expérience vive de '’homme — est
prédéterminé en Dieu. Il est la plénitude de tous les modes d’étre parce
qu’il est un Je totalement «pleiny. Ces modes d’étre ne se sépareront, ne
se distingueront que dans la créature, et c’est a 1’étre créé seulement que
s’appliquent non seulement les catégories mais également les transcendan-
taux. Dieu est au deld des transcendantaux.

Edith Stein n’a pas renié les sources phénoménologiques de sa
philosophie de 1'étre. Etre, c’est d’abord étre un Moi. Mais pour avoir
saisi les limites d'une philosophie de la conscience, elle a retenu le Moi
divin comme deux libertés analogues et dissemblables. L'une, créatrice,
donne le tout de ce qui est; 'autre, créée, regoit ce & quoi elle confere sa
marque personnelle.

«Au dela des transcendantaux»: cette «position» de Dieu signifie
trés exactement que I’Etre-en-Personne est au dela de I'ordre. Les trans-
cendantaux, en effet, sont les déterminations ultimes de I’ordre du monde,
et cet ordre est ordre de 1’étant et non de I'étre.

Edith Stein, on le voit, reconnait la différence ontologique mise en
ceuvre par Heidegger, et ne craint pas de réutiliser le terme de «sens de
I'étre» dans le sous-titre de son ontologie «Ein Aufstieg zum Sinn des
Seins». «Sens de I’étre» ne dit pourtant pas d’emblée la Vérité de I'Etre,
et je suggérerai, pour ma part, de rapprocher sens et ordre et de consi-
dérer l'ordre transcendantal comme l’articulation du sens. Cette pers-
pective permet par ailleurs de réélaborer une théorie du «monde», proche
de la philosophie de Zubiri, ou tout étre, tout homme, toute commu-
nauté humaine, construiraient leur «monde» comme 1’ensemble structuré
des effets de sens qui en émanent. Dans la réalité humaine, un lien



172 De I’ Analogie

express, mais non exclusif, lie ce sens a la parole. De méme, le monde,
dans sa totalité sensée, serait le «monde» de Dieu, le Sens émanant du
Je-Suis de Dieu. Il y aurait, a proprement parler, analogie de monde
a monde.

Cette analogie a-t-elle, comme 'analogie du « Je suis», un fondement
biblique? Je le crois. Selon le récit de la Genése, au sixieéme Jour de la
Création, Dieu considére son Oeuvre; «cela était trés bon» (Gen 1,31). Ce
«tout est bien» est une parole sur le sens. Elle est a la fois signature et
ratification. Ce «bien» ne dit pas de Dieu qu'il est bon, ou le Bien, mais que
le Tout de la création est plein de sens. Dieu se tient a distance de ce sens
qu’il contemple, le laissant en quelque sorte & son ordre. Maitre de 1’'Oeu-
vre, Dieu reste aussi le maitre du sens. Cette maitrise, il la délegue pour-
tant 4 I'homme a portion deson étre-au-monde spécifiquement humain.

Créé a son Image et a sa Ressemblance, 1’étre de I’'Homme est une
liberté elle-méme capable d’une action ordonnée et finalisée. Ou pour
reprendre I'idée maitresse d’Edith Stein, ’'Homme aussi est un sujet, un
Je. Lui aussi aura un monde, sensé ou insensé. L’ordre divin demeure la
mesure de 'ordre et du désordre humain; mais si en Dieu ordre et liberté
sont un, en I’homme la liberté, distincte de 1’ordre et du sens, est aussi le
«lieu» de formation de 1'image.

Des lors aussi, le péché originel peut-il étre défini comme une substi-
tution de 'smago suz & I'vmago Dei. Seule une théologisation du narcissis-
me est susceptible de reconduire ’homme sur la trace de sa faute.
L’imagination y est profondément et fortement impliquée. N'est-ce
pas elle qui, selon Pascal, «serait régle infaillible de vérité si elle 1'était
infaillible de mensonge»32? C’est elle qui fait croire que le mensonge est
vérité, car c’est elle qui fut, a 1'origine, victime de la Tentation. C’est elle
qui fait croire que le monde qui émanerait de cette image de soi aurait un
sens; c’est avec elle que s'inaugure la méprise radicale que dit merveilleu-
sement le mythe de Narcisse: celui que Narcisse croit étre un autre n’est
que lui-méme. L’imagination trompeuse a perverti dans le miroir du Moi
la puissance de 'imagination vérace qui, sous la modalité du désir, intro-
duit la seconde relation humaine analogisable a Dieu, la relation a l'autre.

L’expérience d’autrui, en tant qu’aventure du désir, est encore
purement anthropologique — comme 1l'est le mythe de Narcisse. Dieu est
autre que l'autre désizé, et c’est au dela du désir que I'autre vient a se
constituer comme «prochain». Le prochain signifie Dieu dans la mesure ou

32 Blaise PascaL, Pensée 82, éd. Brunschvicg.



De I’Analogie 173

I'un et l'autre transcendent le désir, ot 'autre n’apparait encore qu'au
creux du manque.

Cette esquisse permet de rejoindre la théorie de 1’analogie proposée
par le philosophe argentin Enrique Dussel. Il n’est pas possible, dans le
cadre de cette étude, de rendre compte de la tentative proprement sur-
prenante que nous devons a E. Dussel de constituer une analectique qui
ne soit pas qu'une démarche «marginale» de la pensée humaine — margi-
nale puisqu’elle franchit les limites du texte de l'expérience pour se
mettre «en» marge — mais une méthode de portée universelle, simultané-
ment théologique et anthropologique. On se bornera ici a intégrer quelques
intuitions essentielles; 1'une nous raméne a notre propre point de départ.

Se constituer «serviteur du prochainy, c’est entrer dans la pensée du
serviteur, opposée a la pensée du maitre. Celle-ci est dialectique en tant
que pensée du Méme; en tant que pensée de I’Autre, 'analectique est
pensée du serviteur. «La méthode dia-lectique est le chemin que la
totalité réalise en elle-méme: des étants au fondement et du fondement
aux étants. Ce dont il s’agit ici, est une méthode (ou un champ explicite de
conditions de possibilité) qui part de I'autre comme libre, comme au dela
du systeme de la totalité; qui part enfin de sa parole, de la révélation de
I'autre et qui, faisant confiance a sa parole, ceuvre, travaille, sert, crée.»

«La méthode dia-lectique est I’expansion dominatrice de la totalité
a partir de soi; le passage de la puissance a 'acte ‘du méme’. La méthode
ana-lectique est le passage a la juste croissance de la totalité a partir de
Uautre, et pour ‘le servir’ créativement. Le passage de la totalité a un
nouveau moment de soi-méme est toujours dia-lectique. C’est pourquoi
Feuerbach a raison de dire que ‘la vraie dialectique’ (car il y en a une
fausse) part du dia-logue avec l'autre et non du ‘penseur solitaire fermé
sur lui-méme’. La vérité dia-lectique a un point d’appui ana-lectique (c’est
un mouvement ana-dialectique) ; en revanche, la fausse dialectique, la dia-
lectique dominatrice et immorale est simplement un mouvement de
conqueéte: dia-lectique.»

«Cette ana-lectique ne tient pas seulement compte du visage sensible
de l'autre (la notion hébraique de basar, ‘chair’, indique adéquatement
I'unité intelligible-sensible de 1’homme, sans dualisme corps-dme), de
I’autre anthropologique, car elle exige également de mettre effectivement
au «service» de l'autre un travail-création (bien au dela, mais en l'assu-
mant, du travail qui procéde du ‘besoin’ selon Marx). L’ana-lectique
anthropologique est donc une économie (un usage de la nature au ser-
vice de 'autre), une érotique et une politique ...»



174 De I’Analogie

«Chaque visage, dans le face-a-face, est aussi 1'épiphanie d'une
famille, d'une classe, d'un peuple, d'une époque de ’humanité et de
I’humanité tout entiére, et bien plus encore de I’Autre absolu» 33.

Cette citation — plus étendue qu’a l'ordinaire a raison de ce que
Dussel est encore peu connu en dehors de 1’hispanité —, marque bien la
volonté de «démarginaliser» I’analogie, de la placer dans une perspective
de «service» et d’intégrer la réalité du «besoin» dans une philosophie du
«désir» — que qualifie la référence a ’analectique érotique, mais que rela-
tivise la dimension politico-théologique du propos. Cette analectique, en
effet, est un moment important de la réflexion latino-américaine sur la
Théologie de la libération.

La notion de «pensée du serviteur» que nous relions avec reconnais-
sance a la dimension de service mise en avant par Dussel, est celle-la
méme qui permet de passer d'une anthropologie religieuse — ot ’homme
est percu dans sa relation a la Transcendance — a une théologie propre-
ment dite. Je placerai d’emblée la théologie sous le signe paulinien de la
logistiké latria, du service raisonnable. Ce mot dit exactement que le
logos de la théologie est inséparable de la raison humaine, et que cette
raison est associée au culte, au service, a la reconnaissance de la Seigneu-
rie de Dieu révélé en Jésus-Christ. Ce culte est a la gloire du Dieu créateur
et Sauveur; du Dieu qui doit venir dans sa Gloire. Il est donc doxologique.

Par ailleurs, la Gloire est inséparable de cette Seigneurie, donc de la
Puissance dont le Royaume est le rayonnement intégrateur. Gloire et
Puissance sont I'Etre méme de Dieu, et imaginer qu’elles puissent avoir
leur «analogue» dans le monde humain ne peut conduire qu’aux pires
aberrations politiques. La statolatrie, le culte de personnalité — qui n’a
rien a voir avec I’exercice du pouvoir marqué par la personnalité d’un
Chef d’Etat — force donc a concevoir ce qu’ailleurs déja nous avons
appelé une analogie négative.

J'entends par la qu’entre Dieu et César il n'y a jamails analogie,
mais distinction radicale des devoirs — pour ceux qui ont a «servir» 1'un
et 'autre. «Rendez a4 Césary, c’est 'impdt, c’est a-dire 1'ensemble des
devoirs relatifs aux droits qui constituent le citoyen. « Rendez & Dieuv,
c’est le culte d’amour qui répond a I’Amour recgu, étre et grace. Entre
I'impdt et le culte, il n’y a aucune proportion, aucune commune mesure,
pas plus qu’entre I'obéissance civile et 'obéissance de la foi. Si César est

33 Enrique DusserL, Método parva una filosofta de la Liberacién, Ed. Sigume,
Salamanca 1974, pp. 181-182.



De I’ Analogie 175

puissant et glorieux, puissance et gloire ne se rapportent qu’a la capacité
économique ou aux conjonctures internationales — guerriéres ou diplo-
matiquement ordonnées a la paix. Ni cette puissance-1a, ni cette gloire-la
ne refletent ce qui est d'un autre ordre.

L’«Analogie négativen dit une fausse ressemblance, et pour que soit
proclamée la Gloire de Dieu, cette ressemblance, qui n’est que d’imagina-
tion, doit étre niée, mais d'une toute autre négation que celle qui inter-
vient dans I’analogie positive: positio, negatio, eminentia. C’est exacte-
ment au creux de cette négation qui fasf I’analogie négative (comme une
certaine négation non dialectisable fait la «dialectique négative» d’Ador-
no), que se cache l'ultime ressource de ce qu'avec W. Pannenberg nous
appelons 1'analogie doxologique. La ou les réalités sont si distinctes, il
n'y a plus d’analogie que des mots et des images, une analogie métaphori-
que. Ou encore, seule la gloire du dire, la splendeur de I'image, peut étre
transférée d’un plan poétique et rhétorique au plan de 'adoration: «La
parole priante contient certes une analogie, mais seulement entre le sens
ordinaire et I'étre de Dieu en soi» 34,

Cette analogie verbale, Pannenberg ne craint pas de la rapprocher
de l'anthropomorphisme symbolique de Kant. «Symbolique» dit, ici
aussi, la collusion fondamentale entre analogie et métaphore. Et ici se
justifie, plus que jamais, de poser le paralléle entre métaphore et métalo-
gos. Le «logos» transféré comme mot est une parole d’adoration, et le
transfert par adoration est offrande. Mais cette métaphore est si totale-
ment liée a la condition humaine qu’elle a été assumée, selon Pannenberg,
par Jésus lui-méme; elle est le langage du Fils de Dieu se nommant ainsi
jusque dans I'offrande de la Croix. Elle est donc aussi le langage de Dieu.
«La métaphorique de notre parole sur Dieu, que partageait Jésus lorsqu’il
parlait de Dieu comme d’un Pére, a été en quelque sorte assumée par
Dieu lui-méme en ce qu’il a ressuscité Jésus et 1’a ainsi reconnu» (comme
Fils) 35,

Cette parole est forte. Mais n’y a-t-il pas qu’analogie entre la méta-
phore humaine — que partageait le Christ en parlant en parabole — et la
«métaphore» divine, qui est Transfiguration avant d’étre Résurrection et
Ascension? Ce serait donc dans la plus grande proximité doxologique
entre métaphore et analogie qu'une fois encore il faudrait les distinguer.

3+ W. PANNENBERG, Analogie und Doxologie, in: Grundfragen systematischer
Theologie, Gesammelte Ausidtze, Tubingen 1967, p. 185.
35 Ibid., p. 199.



176 De 1I’Analogie

Méme la métaphore «transférée» en Dieu ne résiste pas a la nécessité
de reconnaitre qu’entre I'un et 'autre il n’y a qu’analogie.

Sous la pression de cette analogisation, la métaphore humaine est
alors rappelée a son humilité - & la pensée du serviteur humain. Saint
Thomas le dit avec une étonnante précision lorsque, dans les préalables
de la Somme théologique, il discute de la question de savoir si «]’Ecriture
sainte» — c’est-a-dire la théologie — «doit user de métaphores». Il se
réfere alors & Denys — et retourne ainsi a la source de 1’analogie théolo-
gique — pour dire que «cette maniére d’agir est plus en rapport avec la
connaissance que nous avons de Dieu en cette vie; nous savons de Dieu
plutét ce qu’ll n’est pas que ce qu’ll est. Les similitudes les plus lointaines
sont donc a cet égard les plus proches de la vérité: elles nous donnent a
comprendre que Dieu est au-dessus de tout ce que nous pouvons dire
ou penser de Lui» 36,

Ce trait est admirable. Il affirme une consonance fondamentale de
la métaphore et de notre statut de pélerins (¢# via). Mais alors, comment
comprendre l'effort consenti pour dégager une théorie de I’analogie?
Dit-elle autre chose que la métaphore, ou est-elle, au cceur de cette igno-
rance qu’enseigne la métaphore, le moment méme de la réflexion critique?

Dire que la métaphore est plus en rapport avec notre connaissance
in via, c’est entrer dans une considération critique. Le rapport entre
I'état de 'homme et la connaissance qu’il peut avoir est le rapport qui
justifie la métaphore. Mais il introduit également a une réflexion seconde,
sur un autre rapport, un rapport espéré, eschatologique, qui sera celui
entre le «voyant» et le «vu» dans la vision béatifique. L’analogie en tant
que rapport entre deux rapports joue alors sur le double tableau d’'une
absence de rapport selon la nature (humaine et divine) et d'un rapport
que seul peut instaurer la grace salvifique. La vérité de I’analogie n’a
donc pas d’autre source que la véracité de la Parole divine: source de
I'analogie positive, cette Parole n’est plus elle-méme ni analogique ni
métaphorique. Elle est radicalement «autre» que la parole humaine. Elle
est Parole de 1’ Autre.

L’4n via renvoie peut-étre au plus vif de la métaphore, car le chemin
est aussi vie. L’analogie est peut-étre le retour réflexif sur la métaphore
vive. Distinctes et inséparables, I'une et ’autre témoignent dans ’homme
d'un pas encore dans lequel Dieu seul peut intervenir pour dire, de toute
éternité: Déja.

36 THOMAS D’AQUIN, Summa th., 1., qu. 1, 9, ad 3.



	De l'Analogie : questions disputées

