
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 28 (1981)

Heft: 1-2

Artikel: Albert der Grosse und die deutsche philosophische Kultur des
Mittelalters

Autor: Sturlese, Loris

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761562

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761562
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Loris Sturlese

Albert der Große und die deutsche

philosophische Kultur des Mittelalters*

i
Man ist gewöhnt, die Bedeutung des Werkes Alberts des Großen in

übernationalen, europäischen Dimensionen zu messen. Hierin stimmen
alte Zeugnisse und neue Forschungen weitgehend überein, hierfür plädierte

schon im 18. Jahrhundert die Inkunabel unserer modernen
Philosophiegeschichten, die Historia criticae philosophiae des Jakob Brucker:

Cum autem tota fere Europa ad eum (Albert) confluxerit ad perci-
pienda philosophiae Peripateticae praecepta, mirum non est, eius
cura et labore per discipulos philosophiam aristotelico-scholasticam
ubique fuisse disseminatam

Dieser Text war eine Prophezeiung. Von da an hat sich die Albert-
Forschung fast ausnahmslos innerhalb des Interpretationsschemas
bewegt, das Brucker durch das Kennwort «aristotelisch-scholastische

Philosophie » (heute : christlicher Aristotelismus) charakterisierte, und in
dem die Bedeutung Alberts in erster Linie darin gesehen wurde, daß er
der Lehrer Thomas von Aquins war 2.

* Bei der Bearbeitung der vorliegenden Arbeit, die im November 1980 am
Institut für Philosophie der Ruhr-Universität Bochum vorgetragen worden ist,
haben Herr Professor Dr. K. Flasch und Herr Dr. R. Rehn mir wirksam geholfen.
An dieser Stelle möchte ich ihnen herzlich danken.

1 J. Brucker, Historia critica philosophiae, III, Leipzig 1743, S. 798.
2 Tatsächlich fährt Brucker fort: «Cui cum discipulus Thomas post praecep-

torem humeros supponeret, dici non potest, quantum ab hoc tempore hoc philosophiae

genus invaluerit» (ebd.).



134 Albert der Große und die deutsche

Diese so alte und erfolgreiche These hatte den großen Vorteil, einen
Schlüssel zum Verständnis von Alberts epochalem Einfluß auf das
abendländische Denken zu geben ; sie hat ferner dazu beigetragen, die geschichtliche

Verbindung aufzuklären, die Albert und seinen Schüler Thomas von
Aquin verband; sie hat aber zugleich zur Folge gehabt, die Frage nach
Alberts spezifischer Einwirkung auf die deutsche philosophische Kultur
des Mittelalters zu verhindern.

Dabei wurde Brucker eher von objektiven Schwierigkeiten als von
Vorurteilen geleitet: Er bemerkte in der Tat (und nicht ohne patriotische
Gutmütigkeit), daß Deutschland auch in jener schlimmen Verfallszeit
viele philosophische Geister hervorgebracht hatte, daß aber leider deren
Werke noch zerstreut seien und er deshalb nur auf einige Namen - Konrad

von Halberstadt, Nikolaus von Biberach und, maxime vero nota-
bilis, Meister Eckhart - hinweise: De his tarnen plura dicere monu-
mentorum paucitas obstat ...3 Er wäre wahrscheinlich zu interessanten

Ergebnissen gekommen, wenn er sich mit diesen Texten hätte beschäftigen

können : Denn dann hätte er wahrscheinlich festgestellt, daß gerade
in seiner Heimat weite kulturelle Gebiete dem Thomismus Widerstand
leisteten, dieser Widerstand aus neuplatonischen Stellungen geführt
wurde und, endlich, daß es vor allem deutsche Albert-Schüler waren, die

versuchten, die schon gefestigte Achse Albert-Thomas zugunsten einer

neuen Weltkonzeption zu zerbrechen.

Doch war Brucker weder der erste noch der letzte, der durch die

Einseitigkeit seines Albert-Bildes verhinderte, daß die ganze Spannweite
von Alberts Denken ernst genommen wurde. Vor ihm und nach ihm hat
eine Art von jahrhundertelanger Zensur dazu geführt, daß die
philosophischen Aktivitäten, die in Deutschland nach Albert drei Generationen
seiner Schüler in seinem Namen entwickelten, übersehen wurden.

Fast unbekannt sind die meisten Autoren geblieben (vielleicht Eckhart

ausgenommen), die an dieser Debatte teilgenommen hatten -
Persönlichkeiten wie Dietrich von Freiberg, Johannes Picardi, Berthold von
Moosburg, Heinrich von Lübeck, Hartmann von Augsburg -, aber auch

Philosophen, die auf einem niedrigeren kulturellen Niveau wirkten, wie
Nikolaus von Straßburg, Heinrich von Herford, Konrad von Halberstadt.

Was ihre Texte betrifft, so ist es schwierig zu sagen, ob der bedauerliche

und wiederholt beklagte Mangel an Ausgaben jene Zensur verstärkte,
oder ob nicht vielmehr umgekehrt besondere Vorurteile (etwa der christ-

3 A. a. O., S. 787 und 843-844.



philosophische Kultur des Mittelalters 135

liehe Aristotelismus Bruckers) die Herausgeber - sei es in der Renaissance,
sei es im 18. Jahrhundert oder in unserer Zeit - zu anderen Interessen
und zu andern Wegen führten.

Tatsache ist, daß von den neun Philosophen, die ich oben erwähnt
habe, nur einer fast vollständig ediert wurde 4 und zwei andere zum Teil
gedruckt vorliegen 5. Wer die anderen lesen will, der hat weder Wiegendrucke

noch die Patrologia Latina noch das Corpus Christianorum oder
Nachdrucke zur Verfügung, sondern nur Handschriften.

In dieser Forschungslage ist es vielleicht interessant, einen Blick auf
diese Materialien zu werfen.

Albert wird dabei unser Wegleiter sein. Wir werden die Abwandlungen

seines Bildes in den ersten drei Generationen seiner deutschen
Schüler untersuchen. Diese Zeitperiode, die zwischen den Jahren 1250

(Ulrich von Straßburg) und 1350 (Berthold von Moosburg) liegt, fällt
mit der ersten Bildung einer autonomen deutschen philosophischen
Kultur, mit der Krise der Pariser Scholastik und mit der Blüte der

sogenannten «deutschen Mystik» zusammen.
Daß dies alles kein bloßer Zufall war und Albert dabei eine erhebliche

Rolle spielte, hoffe ich im Folgenden zeigen zu können.

2

Neben dem Compendium theologicae veritatis des Dominikaners
Hugo Ripelin 6 gehören die sechs Bücher De summo bono, die sein
Mitbruder Ulrich von Straßburg 7 um 1270 verfaßte, zu den ersten
philosophischen Leistungen der deutschen Schüler Alberts.

4 Meister Eckhart, Die deutschen und lateinischen Werke, Stuttgart 1936 ff.
Ein wichtiger Teil des Johanneskommentars ist noch unveröffentlicht.

5 Dietrich von Freiberg, Opera omnia. Veröffentlicht unter Leitung von
K. Flasch, I, Hamburg 1977, II, Hamburg 1980 (die vollständige Ausgabe wird
vier Bände umfassen) ; Berthold von Moosburg, Expositio super Elementationem
theologicam Prodi, 184-211, De animabus, a cura di L. Sturlese, Rom 1974.

6 Über Hugo Ripelin von Strassburg (f 1268) und den außerordentlichen
Anklang seines Compendiums vgl. T. Kaeppeli O. P., Scriptores Ordinis Praedica-
torum Medii Aevi, II, Rom 1975, S. 260-269.

7 Literatur über Ulrich in: B. Faes de Mottoni, II problema del male nella
«Summa de bono» di Ulrico di Strasburgo, in: Medioevo, I (1975), S. 29-30. Dazu:
I. Backes, Die Christologie, Soteriologie und Mariologie des Ulrich von Straßburg.
Ein Beitrag zur Geistesgeschichte des 13. Jahrhunderts, Trier 1975 (Trierer
theologische Studien 29, 1-2; Ausgabe von De summo bono, V); F. J. Lescoe, God as



136 Albert der Große und die deutsche

Von Ulrich stammt die erste umfassende Interpretation des Denkens

Alberts, die in der deutschen Kultur eine nachweisbare Wirkung
hatte. Daß das Werk Ulrichs eine Fülle von Albert-Zitaten aufweist, das

wußte schon im 15. Jahrhundert Peter von Preußen8 und das hat
Martin Grabmann 9, dem wir die Wiederentdeckung Ulrichs verdanken,
deutlich gezeigt. Ich denke aber an eine mehr spezifische und weniger
bekannte Tatsache, nämlich an die ganz besondere Weise, in der Ulrich
im 4. Buch von De summo bono die Lehren Alberts und Alberts
Persönlichkeit selbst behandelte.

Er hat in der Tat in diesem Buch (1) Texte aus nicht weniger als

sechszehn verschiedenen Kapiteln von De causis et processu universitatis
Alberts wortwörtlich abgeschrieben10; (2) deutlich erklärt, daß Albert
sein Lehrer war: aliter... sentit doctor meus dominus Albertus11; (3)

ein merkwürdiges Porträt seines Meisters skizziert: vir... divinus,
nostri temporis miraculum et in magicis expertus ...12

Was den ersten Punkt betrifft, nämlich die Benutzung von De causis

et processu universitatis, ist es nützlich zu betonen, daß es sich um die am
stärksten neuplatonisch orientierte Schrift Alberts handelt. Ulrich hat
übrigens keineswegs versucht, die entschieden neuplatonischen
Positionen seiner Quelle abzuschwächen. Im Gegenteil. Alle aus De causis

exzerpierten Stellen drehen sich um neuplatonische Thesen, und zwar:
Die Lehre von Gott als «allgemein tätigem Intellekt», intellectus univer-
saliter agens; ferner die intellektuelle Emanation der Welt aus Gott,
fluxus, die Theoreme der causa essentialis und der vierfachen Einteilung
der causae primariae, der Weltgründe: Gott, Intelligenzen, Himmelssee-

First Principle in Ulrich of Strasburg, Alba House 1979 (Ausgabe von De summo
bono IV, tract. 1).

8 Vgl. B. Alberti doctoris Magni De adhaerendo Deo libellus. Accedit
eiusdem Alberti vita, Antwerpen 1621, S. 72, 125-126.

9 M. Grabmann, Mittelalterliches Geistesleben. Abhandlungen zur Geschichte
der Scholastik und Mystik, I, München 1926, S. 147-221 ; Des Ulrich Engelberti
von Straßburg O. P. (f 1277) Abhandlung de pulchro. Untersuchungen und Texte,
in: Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Philol.-philos,
und hist. Klasse, 1925, 5. Abh.

10 Vgl. M. R. Pagnoni-Sturlese, A propos du néoplatonisme d'Albert le
Grand. Aventures et mésaventures de quelques textes d'Albert dans le Commentaire

sur Proclus de Berthold de Moosburg, in: Archives de Philosophie, 43 (1980)
637, Anm. 14.

11 Ulrich von Strassburg, De summo bono, IV, 3,9. Der vollständige Text
in: L. Surlese, Saints et magiciens: Albert le Grand en face d'Hermès Trismégiste,
in: Archives de Philosophie, 43 (1980) 616.

12 Ebd.



philosophische Kultur des Mittelalters 137

len, Natur; endlich, die anima-nobilis-Lehre und die damit verbundenen

Fragen nach den Intelligenzen und der Himmelsbewegung 13.

Die aufgezählten Thesen bildeten die Hauptprobleme der deutschen

Spekulation der folgenden hundert Jahre. Doch verdient auch das
Verfahren Ulrichs Beachtung.

Indem er die Albert-Stellen aufnahm in den theologischen Kontext
von De summo bono, verlieh er diesen Thesen eine theologische Autorität,
die sie als Bestandteile eines De cawsis-Kommentars nicht hatten. Und
dessen war sich Ulrich bewußt. Er hat damit den Weg zur Würdigung
des neuplatonischen Aspektes im Denken Alberts geebnet. Darüber
hinaus hat Ulrich damit begonnen, den nichtaristotelischen Charakter
dieser Thesen herauszustellen. Albert war sich dessen kaum bewußt:
Man darf nicht vergessen, daß er den Liber de causis nicht nur für
aristotelisch, sondern sogar für den Gipfel der aristotelischen Metaphysik
hielt14; Ulrich scheint zwar den typisch neu-platonischen Charakter
des Liber de causis noch nicht erkannt zu haben, doch ist es vielleicht kein
Zufall, daß er das 4. Buch von De summo bono, wo die meisten Exzerpte
aus dem De causis Alberts stehen, beginnt, indem er die Vorrangstellung
Piatos gegenüber Aristoteles hervorhebt :

Principium hoc (Gott) unum esse supra probavimus via philosophica
per considerationem primi motoris, nunc autem idem probabimus ex
ratione primi principii Piatonis philosophiam in hoc Aristoteli
praeferentes ...15

In hoc... praeferentes: keine Gegenüberstellung, aber auch keine

Nivellierung. Wie Albert glaubte auch Ulrich an das komplementäre
Verhältnis zwischen Plato und Aristoteles - eine Idee übrigens, die die
deutsche Albert-Schule bewegte und die die Hauptursache dafür war,
daß Proklos in diesem Kulturraum später einen ungeahnten Anklang fand.

In diesem Zusammenhang muß ich auf die Stelle zurückkommen,
an der Ulrich von seinem Lehrer sprach - ich meine die Stelle, wo er von
Albert sagte, dieser sei «erfahren in den magischen Künsten», expertus in
magicis.

13 Vgl. M. R. Pagnoni-Sturlese, A propos, S. 635-654.
14 Vgl. Albertus Magnus, De causis et processu universitatis, II, 1,1, Jammy

5, Lyon 1651, S. 563.
15 Ulrich von Strassburg, De summo bono, IV, 1,1, Cod. Vat. Lat. 1311,

Fol. 67vb. Ich verweise auf die Vatikanische Handschrift, da die Ausgabe von
F. J. Lescoe (oben, Anm. 7) mir nicht zur Verfügung stand.



138 Albert der Große und die deutsche

Hiermit berühren wir den nach Aristoteles und Plato dritten
Bestandteil jener komplexen Verbindung, die Albert entwickelt hatte
und die Ulrich in seinem De summo bono widerspiegelte: die Verschmelzung

des Hermes und des Hermetismus mit Plato und Aristoteles.

Expertus in magicis ist weder ein Hinweis auf die «angewandten
Wissenschaften», wie E.Synan meint16, noch ein naives Mißverständnis, wie es

manchen Forschern vielleicht gefallen würde. Es ist eine Redewendung,
welche Ulrich aus Alberts De anima entnahm und mit der beide, der Meister

und der Schüler, auf die hermetische Nekromantie Bezug nahmen17.

Es würde zu weit führen, die Stellungnahme Alberts zum Hermetismus

näher zu untersuchen. Ich begnüge mich mit der Feststellung:
neueste Forschungen haben gezeigt: Albert hat in seinen Opera omnia
Gedanken von Hermes Trismegistus 109 mal ausdrücklich übernommen
und insgesamt nur fünfmal kritisiert18.

Ob und in welchem Maße Albert die Versöhnung von Plato, Aristoteles

und Hermes wirklich bewußt erstrebte, ist eine Frage, die hier nicht
beantwortet werden kann. Ebenso schwierig wäre es zu entscheiden, ob
sich diese verschiedenen Komponenten in seinem Werk im Gleichgewicht
befinden. Vielleicht fanden im Werk Alberts diese heterogenen
philosophischen Richtungen nur deshalb einen Platz, weil er die quälende Sorge

um Systematik noch nicht kannte.
Was das Zeugnis Ulrichs angeht, so besagt es eindeutig: Im Denken

Alberts koexistierten aristotelische Lösungen mit einer neuplatonischen
Metaphysik, die Wissenschaft Alberts sei durchsetzt von magischen,
hermetischen Elementen. Im Hinblick auf Ulrichs Text ist es nicht
mehr möglich, wie Meersseman zum Beispiel wollte, bestimmte Schriften
Alberts als weniger albertinische abzuqualifizieren 19. Ulrich weigerte sich,
das Unternehmen Alberts ins Prokrustesbett der Entweder-Oder-Logik
(Aristoteliker oder Platoniker, Magier oder Wissenschaftler, Theologe
oder Kommentator) zu zwingen.

Aber seine Stimme sollte ungehört bleiben. Das Bild Alberts als

Magier war schon in den 80er Jahren des 13. Jahrhunderts aus der deut-

16 E. A. Synan, Albertus Magnus and the Sciences, in: Albertus Magnus
and the Sciences. Commemorative Essays. 1980. Edited by J. A. Weisheipl, Toronto
1980, S. 4.

17 L. Sturlese, Saints et magiciens, S. 616-617.
18 Vgl. a. a. O., S. 615-634.
19 G. Meersseman, Introductio in opera omnia B. Alberti Magni O. P.,

Bruges 1931.



philosophische Kultur des Mittelalters 139

sehen offiziellen Kultur verschwunden 20, als die ersten Zeichen des Kampfes

am Horizont erschienen, der aus dem Versuch entstand, Albert zu
einem bloßen Aristoteliker zu machen.

3

Dokumente belegen, daß Ulrich in Straßburg Schüler hatte 21
; ein

Dutzend erhaltene Handschriften von De summo bono beweisen, daß

dieses Werk eine gewisse Beliebtheit genoß 22
; aber während Albert noch

am Leben war, konnte weder Ulrich noch irgendein anderer hoffen, mit
seiner Persönlichkeit in Konkurrenz zu treten.

Erst am Ende des 13. Jahrhunderts begann eine zweite, neue Phase

der Albertrezeption. Eine junge, aggressive Generation von deutschen
Dominikanern folgte damals auf die ersten Albert-Schüler : Dietrich von
Freiberg, Johannes Picardi von Lichtenberg und Meister Eckhart sind
die Hauptfiguren dieses Nachwuchses - drei Persönlichkeiten von
Format, alle drei Dominikanerprovinziale, Magistri der Theologie,
Pariser Professoren 23.

20 Das Verbot des Aichemiestudiums, das viele Generalkapitel der Dominikaner

erlassen haben (Acta Capitulorum Generalium O. P., rec. B. M. Reichert,
I, Rom-Stuttgart 1898, S. 170, 238 f., 252), beschleunigte wahrscheinlich diesen
Vorgang. Die Tradition Alberts des Magiers wurde aber durch die außerordentliche
Verbreitung von De mineralibus aufrecht erhalten (man kennt von dieser Schrift
87 Vollhandschriften und 11 Fragmente: briefliche Mitteilung von Herrn Dr. P.
Hoßfeld) und sie hat auch bei den Schriftstellern des 14. Jahrhunderts einige Spuren

hinterlassen. Nikolaus von Strassburg, Summa philosophiae, III (Cod. Vat.
Lat. 3091, Fol. 291rb-va) zitiert De min., III, 1,9, und er schließt: «Ceterum, si

quem delectat modum generationis metallorum ac lapidum et eorum virtutes et
proprietates, praedictum librum requirat et haec omnia in eo plenius inveniet ...»;
im Tripartitus moralium benützt Konrad von Halberstadt (T. Kaeppeli,
Scriptores, I, S. 278 ff.) die hermetisch-magische Literatur ausgiebig (Hermes de
constellatione, ps.-Aristoteles de pomo, Secretum secretorum) und er schreibt drei
lange Albumasar-Zitate aus «Albertus in libro qui intitulatur speculum artium
magicarum» ab (Cod. Göttingen, Universitätsbibliothek, Theol. 113, p. 349b-350a).

21 Vgl. M. Grabmann, Mittelalterliches Geistesleben, I, S. 160.
22 Zu den Handschriften von De summo bono vgl. Ulrich de Strasbourg

O. P., La «Summa de bono». Livre I, ed. J. Daguillon, Paris 1930 (Bibliothèque
thomiste 12), S. 32* fi. Belege zum Einfluß Ulrichs auf die Scholastik des 15.

Jahrhunderts bei M. Grabmann, a. a. O., 214-219.
23 Zur Biographie und zu den Werken Picardis vgl. T. Kaeppeli, Scriptores,

II, S. 527-528; zu Eckhart vgl. T. Kaeppeli, Scriptores, I, Rom 1970, S. 354-358;
zu Dietrich vgl. Die deutsche Literatur des Mittelalters: Verfasserlexikon. Hrsg.
v. K. Ruh, II, Berlin-New York 1978, Sp. 127-137.



140 Albert der Große und die deutsche

In Paris lehrte Dietrich 1296, Eckhart 1302 und 1311, Picardi 1310.

Alle drei trugen dort quaestiones und quodlibeta vor, lasen über die
Sentenzen und die Heilige Schrift, hielten Universitätspredigten. Aber
es gibt keine Spur davon, daß diese Tätigkeit bei ihrem Pariser Publikum
mehr als eine gewisse Neugier weckte. Pariser Quodlibeta von Eckhart,
Dietrich, Picardi kennen wir nicht; selbst wenn die Schriftauslegungen
Eckharts einen Universitätsursprung hatten, sind sie sicher nicht in
Paris gelesen worden. In Deutschland hingegen wurden die Werke dieser

Meister gesammelt, benutzt, diskutiert und in einigen Fällen sogar in die

Volkssprache übertragen.
Darf man in der unterschiedlichen Aufnahme der Werke dieser

Dominikanergeneration einen Beweis dafür sehen, daß die deutsche

philosophische Kultur zu jener Zeit schon eine bestimmte Eigenständigkeit
erreicht hatte? Dies ist eine wichtige Frage. Sie stellt die philosophischen
Ursprünge der deutschen Mystik zur Debatte. Sie darf nicht zu hastig
beantwortet werden. Meines Erachtens aber ist sie entschieden zu bejahen.

Die Untersuchung der verschiedenen Weisen, in denen Albert und
sein Erbe in Deutschland verstanden wurden, kann wesentlich dazu

beitragen, auf diese Frage eine überzeugende Antwort zu geben.
Die schon erwähnten Quaestiones, die Johannes Picardi um das

Jahr 1303 in Köln vortrug 24, sind das erste und das massivste Monument

des ältesten deutschen Thomismus. Albert der Große wird dort
5 mal ausdrücklich erwähnt - man bemerke: es ist ein Vorrecht, das er

nur mit Thomas von Aquin teilte 2S.

Zwei Zitate betreffen die Auslegung von sehr spezifischen Aristoteles-
Stellen, die übrigen beziehen sich auf zwei große naturwissenschaftliche

Fragen, nämlich die Mischung der Elemente und die Natur des Lichts 26.

Beachten wir nun, daß Thomas von Aquin bei fast allen wichtigen
theologischen, philosophischen und naturwissenschaftlichen Fragen genannt wird
(nicht weniger als 15 mal)27, so zeigt sich, daß Picardi Albert ausschließlich

als Aristoteles-Kommentator oder als «Wissenschaftler» benutzt.

24 Vgl. T. Kaeppeli, Scriptores, II, S. 527.
25 Die fünf Zitate stehen Fol. 154rb, 155ra (q. 5), 158vb (q. 8), 171rb (q. 21)

des Cod. Vat. Lat. 859.
26 In q. 5 (Utrum lux sit qualitas realis vel intentionalis) wird Albert, Super

Dionysium De divinis nominibus, 2, n. 32, ed. P. Simon, Münster 1972, S. 64,
Z. 43-50, 65, Z. 2-3 und 15-18 zitiert; in q. 21 (Utrum elementa sint actu in mixto)
wird Albert, De generatione et corruptione, I, 6,5, Jammy 2c, S. 42 erwähnt.

27 Vgl. A. Landgraf, Johannes Picardi de Lichtenberg O. Praed. und seine
Quaestiones disputatae, in: Zeitschrift für katholische Theologie, 46 (1922) 527-547.



philosophische Kultur des Mittelalters 141

Dies war bereits eine Interpretation. Das wird deutlicher, wenn wir
sein Verfahren mit dem Eckharts vergleichen.

Meister Eckhart hat sich an sieben verschiedenen Stellen ausdrücklich

auf Albert bezogen 28. Eckhart hörte zwar nicht auf, Albert als

naturwissenschaftliche Autorität zu benutzen: Das zweite Albert-Zitat im
Genesiskommentar berührt zum Beispiel die Frage, warum die Erde nicht
vom Wasser (wie von der Luft) ganz umschlossen ist - eine Frage, die mit
der aristotelischen Ortstheorie verbunden ist29. Aber in der Predigt
Quint 80 zeichnet sich eine markantere Albert-Interpretation ab :

Daz sprichet bischof Albreht: daz dinc ist einvaltic, daz an im selber
ein ist âne ander, daz ist got, und alliu vereintiu dinc haltent sich in
daz, daz er ist. Dâ sint die crêatûren ein in dem einen und sint got in
gote; an in selben sint sie niht30.

Und ferner:

Hie von sprichet bischof Albreht : drierhande wis vliuzet er ûz in alliu
dinc gemeinliche: mit wesene und mit lebene und mit liehte 31 und
sunderliche in die vernünftigen sêle an mügentheit aller dinge 32 und
an einem widerrucke der crêatûren in irn êrsten ursprunc ...33

Man kann aufgrund dieser Stellen verstehen, was Tauler meinte,
als er die Urheberschaft des Begriffs vom Seelengrund über Eckhart und
Dietrich für «Bischof Albrecht» beanspruchte34. Aber der «Bischof

Albrecht» Taulers und Eckharts ist ein anderer als der «Wissenschaftler»
des Picardi: er ist der Neuplatoniker der Exzerpte Ulrichs.

Schlagen wir nun die erste Seite von Eckharts Genesiskommentar

auf, so haben wir hierfür die Bestätigung. Er kündigt dort an, er werde

28 Vgl. B. Geyer, Albertus Magnus und Meister Eckhart, in: Festschrift
Josef Quint anläßlich seines 65. Geburtstages überreicht, hrsg. v. H. Moser, R.
Schützeichel und K. Stackmann, Bonn 1964, S. 121-126.

29 Eckhart, Expositio libri Genesis, n. 55-58; LW 1, S. 224-226.
30 Eckhart, Predigt 80, DW 3, S. 384.
31 Vgl. Liber de causis, I, 6 fi. («Et nos quidem exemplificamus illud per esse

et vivum et hominem ...»), ed. A. Pattin, in: Tijdschrift voor Philosophie, 28 (1966)
S. 135 ff.

32 Gemeint ist der intellectus possibilis: vgl. Aristoteles, De anima, III,
5,430al4-15.

33 Eckhart, a. a. O., S. 385. Vgl. auch E. Zum Brunn, Maître Eckhart et
le nom inconnu de l'âme, in Archives de Philosophie, 43 (1980) 659 f.

34 Tauler, Predigt 64, Vetter, Berlin 1910 (Deutsche Texte des Mittelalters
11), S. 347: «Von disem inwendigen adel der in dem gründe lit verborgen, hant vil
meister gesprochen beide alte unde nûwe: bischof Albrecht, meister Dietrich,
meister Eghart...»



142 Albert der Große und die deutsche

das berühmte Axiom ab uno non est nisi unum nach den Beweisen von
Thomas und Albert bestreiten : Ad quod respondetur ex via communi et

ex Thoma tertio ex Alberto 35. Hier haben wir alle Bestandteile dieser

Interpretation: Gleichwertigkeit von Thomas und Albert; Anerkennung
von Alberts Autorität bei einer philosophischen bzw. theologischen Frage
(wie bei Ulrich) ; endlich der Liber de causis. Ich hebe hervor : Dies alles

steht auf der ersten Seite von Eckharts Genesiskommentar. Eine
programmatische Absichtserklärung.

Johannes Tauler irrte nicht, als er zu dieser Linie auch Dietrich von
Freiberg zählte. Aber die Albert-Interpretation Dietrichs war noch
radikaler als die Eckharts.

Dietrich nahm die wichtigsten neuplatonischen Motive Alberts auf :

die Intellektspekulation, die Intelligenzenlehre, die Lehre von der
Natürlichkeit der Gottesschau, die Emanation36. Er benutzte Thesen, die
seine Zeitgenossen Albert zuschrieben: z. B., und nach dem Zeugnis von
Nikolaus von Straßburg, daß die Materie in der Quiddität nicht inbegriffen

sei37. Er benutzte sogar typische Ausdrücke Alberts - dies ist der
Fall bei «ebullitio», wie Berthold von Moosburg bezeugt38. Aber Dietrich
stellte diesen Themenkomplex in einen antithomistischen Rahmen 39.

35 Eckhart, Tabula auctoritatum libri Genesis, auct. 1, LW1, S. 133; der
«quidam ex maioribus mundi», von dem in der Expositio libri Genesis n. 10 (LW 1

S. 194) die Rede ist, ist m. E. aufgrund der Tabula mit Albert zu identifizieren.
36 Vgl. die Traktate De visione beatifica, De intellectu et intelligibili (Opera

omnia, I; De int. auch in deutscher Übersetzung von B. Mojsisch, Hamburg
1980 - Philosophische Bibliothek, 322) und De animatione caeli (Opera omnia,
III). Zu dieser Problematik vgl. B. Mojsisch, Die Theorie des Intellekts bei
Dietrich von Freiberg, Hamburg 1977 (Beihefte zu Dietrich von Freiberg Opera omnia,
1), L. Sturlese, Alle origini délia mistica speculativa tedesca. Antichi testi su
Teodorico di Freiberg, in: Medioevo 3 (1977) 21—87.

37 Vgl. Dietrich von Freiberg, De quiditatibus entium (Opera omnia, III)
und Nikolaus von Strassburg, Summa philosophiae, I, 4,9: «quidam dicunt,
quod materia non pertineat ad quiditatem rei nec circa definitionem speciei sicut
pars essentialis naturae specificae, sicut voluit Commentator et Albertus, sed intrat
definitionem sicut sustentamentum definitionis ...» (Cod. Vat. Lat. 3091, Fol. 50vb) ;

II, 1,5: «... sciendum, quod fuerunt nonnulli et sunt adhuc moderni temporis aliqui
[Dietrich], qui putant formam esse totam rationem quiditatis rei, moti ex eo, quod
Philosophus ubicumque loquitur de forma nominat ipsam «quod quid erat esse»

(Fol. 79vb-80ra) Et est advertendum, quod Commentator dic(it) solam formam
esse quiditatem et materiam non pertinere ad quiditatem nisi inquantum est susten-
tans quiditatem ...» (Fol. 80va). Vgl. A. Maurer, The «De Quidditatibus Entium»
of Dietrich of Freiberg and its Criticism of Thomistic Metaphysics, in: Mediaeval
Studies, 18 (1956) 179 f.

38 Vgl. M. R. Pagnoni-Sturlese, A propos, S. 644 ff.
39 Zur antithomistischen Polemik Dietrichs vgl. K. Flasch, Einleitung zu:



philosophische Kultur des Mittelalters 143

Was bei Eckhart im Hintergrund bleibt, wird bei Dietrich klar:
die Unvereinbarkeit des ursprünglichen Denkens Alberts mit dem

Schulthomismus, der zu dieser Zeit aus Paris kam.
Um so wichtiger ist die wesentliche Übereinstimmung zwischen den

Albert-Interpretationen Eckharts und Dietrichs. Diese Übereinstimmung
bedeutete im Kontrast zur thomistischen Albert-Interpretation eine

klare Parteinahme.

4

Man könnte diese Gegenüberstellung dahin zusammenziehen, es sei

um die Polarität zwischen Albert dem Wissenschaftler (dominus Albertus)

und Albert dem Weisen (Bischof Albrecht) gegangen. Doch schloß

für Ulrich, Dietrich und Eckhart der Philosoph Albert den Naturwissenschaftler

mit ein. Sie standen damit im Konflikt mit Picardi, der die

Bedeutung Alberts auf die empirischen Forschungen einschränkte.

Johannes Picardi einerseits, Dietrich und Eckhart andererseits

waren also die Begründer zweier divergierender Albert-Deutungen, die

in den folgenden Jahrzehnten noch deutlichere Umrisse erhielten.
Die Interpretation Picardis machte Schule bei den deutschen

Dominikanern. Einige Beispiele : Heinrich von Lübeck weist in seinen Quod-
libeta siebenmal ausdrücklich auf Alberts Thesen hin, und zwar über die

Sintflut, den tätigen Intellekt, die Himmelsbewegung und das Klima
des Paradieses 40. Nikolaus von Straßburg erwähnt in seiner Summa

philosophiae Albert sechsmal - hauptsächlich als Aristoteles-Ausleger 41.

In der Cathe.ua aurea entium Heinrichs von Herford stehen Hunderte von

Dietrich von Freiberg Opera omnia, I, S. xvii-xix; R. Imbach, Gravis iactura
verae doctrinae. Prolegomena zu einer Interpretation der Schrift De ente et essentia

Dietrichs von Freiberg O. P., in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und
Theologie, 26 (1979) 369^-25.

40 Vgl. Heinrich von Lübeck, Quodl., I, 26 (Cod. Vindob. pal. 1382, Fol.
144vb) ; II, 12 (Fol. 162va) und I, 6 (ed. L. Sturlese, in: Gottebenbildlichkeit und
Beseelung des Himmels in den Quodlibeta Heinrichs von Lübeck O. P., in:
Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie, 24 (1977) 207 f.) ; 11,18 (Fol.
168rb-va) ; I, 10 (Fol. 127rb); zwei andere Zitate in: III, 1 (Fol. 171va) und III, 9

(Fol. 182ra). Heinrich erwähnt folgende Werke Alberts: De causis proprietatum
elementorum, De intellectu et intelligibili, Meteora, Physica, Ethica, Super Dio-
nysium De caelesti hierarchia.

41 Über Nikolaus vgl. T. Kaeppeli, Scriptores, III, 1980, S. 143-145. Zitate
Alberts zu Fol. Iva, 83rb, 176ra, 193ra und 293rb des Cod. Vat. Lat. 3091. Vgl.
auch oben, Anm. 37.



144 Albert der Große und die deutsche

Albert-Zitaten naturwissenschaftlichen Inhalts 42. Auch Hartmann von
Augsburg, der als ein Anhänger des neuen Nominalismus angesehen wird,
hat den «dominus Albertus» in seinen Quodlibeta wenigstens einmal
ausdrücklich genannt 43.

Alle diese Texte stimmen darin überein, Albert als Wissenschaftler

zu stilisieren - die Operation Picardis. Sie stimmen ferner darin überein,
die von uns bei Albert festgestellten neuplatonischen und hermetischen
Motive abzulehnen und seine naturwissenschaftliche Autorität durch die

philosophischen und theologischen Lehren des Thomas von Aquin zu
umstellen.

Daß dies alles einer allgemeinen Neigung der europäischen Scholastik

entspricht, ist eine bekannte Tatsache. Der deutsche Kulturraum
weist aber eine Besonderheit auf : durch die Existenz einer alternativen
philosophischen Richtung, nämlich die Gruppe der Neuplatoniker,
wurde die Einschränkung der Autorität Alberts erschwert.

Dietrich ist für die Auseinandersetzung dieser beiden Richtungen
ein bedeutendes Beispiel : Seine Visio-beatifica-Lehre wurde durch Heinrich

von Lübeck vom thomistischen Standpunkt aus kritisiert, aber in
demselben Quodlibet schrieb Heinrich ganze Seiten von Dietrichs De

animatione caeli ab 44. Nikolaus von Straßburg lehnte Dietrichs Lehre
der Seinslosigkeit des Akzidens Punkt für Punkt ab, widmete aber seiner

Zeittheorie - die auf denselben Prinzipien beruhte - eine lange und
zustimmende Analyse 45. In derselben Zeit brachte ein unbekannter
Dominikaner eine Zusammenfassung von Dietrichs De accidentibus in Umlauf,
die von allen antithomistischen Passagen gereinigt worden war 46.

42 Vgl. z. B. Catena aurea entium, V, Cod. Amplon. F 370, Fol. 162rb-202rb;
T. Kaeppeli, Scriptores, II, 197 f.

43 Über Hartmann vgl. T. Kaeppeli, Scriptores, II, S. 223 und Z. Wlodek,
Hermann d'Augsbourg et ses «Quaestiones de Quodlibet» dans le Ms. BJ 748, in:
Mediaevalia Philosophica Polonorum, 6 (1960) 3-50. Albert wird erwähnt in: Cod.

Jageil. 748, Fol. 131r: «Albertus in commento super 6 principia».
44 Vgl. L. Sturlese, Gottebenbildlichkeit, S. 194-199.
45 Vgl. Summa philosophiae, 1,4,9 (Cod. Vat. Lat. 3091, Fol. 56va-57vb:

«communiter XXII rationibus ostenditur accidens non posse separari a subiecto »

57vb-61va: «... respondetur ...») ; II, 21,5 (Fol. 186va ff.).
46 Vgl. Basel, Öffentliche Bibliothek der Universität, cod. F III 18, Fol.

24ra-25vb. Ich führe einige Textproben an, um diese Zusammenfassung zu
charakterisieren: «In primis considerandum est de natura accidentium et esse et messe
ipsorum et utrum aliqua virtute agente vel conservante possint a substantiis separari

et permanere. Primo autem scienda est significatio nominis ipsius accidentis.
Dicitur enim uno modo accidens communiter et large...» (vgl. De acc., 1,1—2,1);
«Sed forte quis diceret, quod huiusmodi passiones aptitudinaliter inhaerent, sed



philosophische Kultur des Mittelalters 145

Solche Fakten belegen die Komplexität der kulturellen Lage
Deutschlands im 14. Jahrhundert. Sie zeigen auch die Wirksamkeit und
die Tiefe des neuplatonischen Einflusses. In diesem Sinne kann man sogar
bei dem Thomismus der Nachfolger Picardis eine Reihe von Problemen,

Aporien und Lösungen beobachten, die keine Entsprechung in der Pariser
Scholastik fanden.

Genauso charakteristisch war die zweite philosophische Strömung,
die sich an den neuplatonischen und hermetischen «Bischof Albrecht»
hielt. Der Anklang, den Proklos in Deutschland genoß - die Elementatio

theologica bei Dietrich und Eckhart, die 1280 übersetzten Opuscula bei
Berthold von Moosburg und Tauler - hatte im ganzen Mittelalter anderswo

nicht seinesgleichen. Durch Proklos wurden die von Albert noch

unsystematisch verwerteten neuplatonischen Thesen vertieft. Dietrich
und Eckhart hatten eine Möglichkeit gezeigt, die hermetische Theologie
und Anthropologie mit der Metaphysik des Proklos zu vereinigen.
Damit hatten sie die Grundlage gelegt für eine Erneuerung der nunmehr
veralteten Synthese Alberts.

Berthold von Moosburg und Johannes Tauler führten dieses
Unternehmen zu seinen radikalsten Ergebnissen. Damit zwangen sie die ganze
deutsche Tradition der Albert-Auslegung zu einer Entscheidung.

Beide zogen der Autorität des Thomas von Aquin die Weisheit Alberts
vor. Beide gingen davon aus, daß die Philosophie des Proklos und des

Hermes eine Art göttlicher Offenbarung war 47. Beide waren von der
hermetischen Theologie und von den Opuscula des Proklos begeistert.
Tauler identifizierte das unum animae der Opuscula mit dem Eckhart-

non oportet necessario in actu inesse, et ita etiam aptitudinaliter ingrediuntur.
Hoc non valet, quia impossibile est propriam passionem aliquo modo suo proprio
subiecto abesse eo, quod principium subiecti sit etiam immediata causa tarn pro-
ductiva quam conservativa illius propriae passionis. Sed tarnen nota, quod quan-
doque definitiones dantur penes aptitudinem, sed hoc est verum quando non dan-
tur verae definitiones, sed descriptiones, et per additamenta » (De acc. 6, 1-3).

47 Tauler, Pred. 60d: «Meister Thomas sprach Aber nu sprechent ander
meister, und daz ist unzellichen vil und verre haruber Hievon sprach ein heiden-
scher meister Proculus Kinder, das ein heiden dis verstunt und darzu kam, das
wir dem also verre und also ungelich sint, das ist uns laster und grosse schände»
(S. 300-301); Pred. 61, S. 332: «Disem gründe woren die heiden heimlich und
versmochten ze mole zergengkliche ding und giengen disem gründe nach. Aber do
kamen die grossen meister als Proculus und Plato und gabent des ein klor under-
scheit den die dis underscheit als verre nut vinden enkonden ...»; Pred. 64, S. 347

(Text oben, Anm. 34) und 350; Pred. 65, S. 358. Zu Berthold von Moosburg,
vgl. Expositio, exp. tit., C und L. Sturlese, Proclo ed Ermete in Germania da
Alberto Magno a Bertoldo di Moosburg (im Druck).

10



146 Albert der Große und die deutsche

sehen Seelengrand48, Berthold mit der Dietrichschen Gleichsetzung
abditum mentis - intellectus agens 49.

Berthold, der größte Schüler Dietrichs, band seinen Namen an den

ersten und einzigen mittelalterlichen Prokloskommentar, an einen
Versuch, mit der Hilfe Dietrichs, Ulrichs und Alberts auf die patristischen
und heidnischen Ursprünge der neuplatonischen Tradition zurückzugehen.

Taulers Name ist verbunden mit einer äußerst erfolgreichen
Sammlung von Predigten im Geiste Eckharts. Die Verschiedenheit ihrer
Persönlichkeiten und ihrer Lebenswege, aber auch ihr Bewußtsein, in
derselben Tradition zu stehen, zeigen, wie groß der Reichtum war, den

diese Strömung der Zukunft übergab.

5

Ich versuche nun ein Fazit.
Kein Zweifel, daß Albert die deutsche philosophische Kultur am

tiefsten prägte. Wir haben gesehen, daß die ganze deutsche Philosophie
des 14. Jahrhunderts durch die Debatte um sein geistiges Erbe gespalten

war. Wir haben gesehen, daß niemand, der zu jener Zeit in Deutschland

Philosophie treiben wollte, darauf verzichten konnte, sich mit Albert
auseinanderzusetzen. Die zwei Deutungen Alberts, die aus dieser Debatte
entstanden, wurden zu Kennwörtern für zwei verschiedene philosophische

Parteien.
Die Stilisierung Alberts zum Wissenschaftler wurde von den Thomi-

sten verfolgt und hatte im wesentlichen den Zweck, seine Autorität im
allgemeinen philosophisch-theologischen Bereich einzuschränken. Andere

versuchten, Albert zum Schutzherrn einer neuplatonisch-hermetisch
orientierten philosophischen Richtung zu erheben. Dies entsprach einer

Interpretation, die schon zu Alberts Lebzeiten entstanden war, eine

bedeutende Entwicklung bis zur Mitte des 14. Jahrhunderts erlebt hatte
und die konkurrierende thomistische Richtung zu einer stetigen
Auseinandersetzung zwang.

Noch eines möchte ich am Ende hervorheben: es waren die Dominikaner,

die das obere und mittlere Bildungswesen in Deutschland in

48 Vgl. Anm. 47 und W. Beierwaltes, Der Begriff des «Unum in nobis»
bei Proklos, in : Die Metaphysik im Mittelalter. Ihr Ursprung und ihre Bedeutung,
Berlin 1963 (Miscellanea Mediaevalia, 2), S. 265 f.

49 Vgl. z. B. Expositio, 193 E, Sturlese, S. 139, 31-33.



philosophische Kultur des Mittelalters 147

philosophischer und in allgemein kultureller Hinsicht beherrschten. Alle
Persönlichkeiten, die an dieser Debatte teilnahmen, waren Dominikaner.
Von der Gründung des Kölner Studium Generale (1248) bis zur Gründung

der ersten deutschen Universität (Prag, 1348) kontrollierte der

Predigerorden alle deutschen Bildungsanstalten von Bedeutung.
Dies alles wirft neues Licht auf die Frage, warum Albert auf die

deutsche philosophische Kultur des 14. Jahrhunderts so stark wirkte.
Es bestimmt auch das, was man «deutsche spekulative Mystik» nennt.
Deren Konturen decken sich mit denen der neuplatonisch-hermetischen
Strömung - einer philosophischen Strömung, die ihre Autoren, Texte,
Bildungsstrukturen, Mythen, Träume hatte, und an deren Spitze Albert
der Große stand.

*

Ich habe mit einem Zitat aus Brucker angefangen. Ich möchte
schließen mit einem Text aus einer ungedruckten Chronik des 15.

Jahrhunderts. Er stammt von Johannes Meyer und lautet:

Man spricht von dißem seligen grossen hochgelehrten Albertho,
der in der gotlichen und auch der naturlichen kunst so vil grosser
schöner bucher hot gemacht: Wer er nit geweßen, Dutschelant wer
ein esel blyben 50.

50 Johannes Meyer, Papstchronik, Cod. Freiburg i. Br., Stadtarchiv, B. 1

Nr. 107, Fol. 20v-21r.


	Albert der Grosse und die deutsche philosophische Kultur des Mittelalters

