Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 28 (1981)

Heft: 1-2

Artikel: Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform
Autor: Guth, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761561

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761561
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kraus GutH

Standesethos als Ausdruck
hochmittelalterlicher Lebensform

Zur Gestalt des ethischen Humanismus
in der Briefwell des Johannes von Salisbury (1115/20-1180) *

Otto Meyer zum 75. Geburistag

1.0. ABGRENZUNG
LEBENSFORM, MENTALITAT UND ETHOS
IM ZUSAMMENHANG DES HUMANISMUS IM 12. JAHRHUNDERT

1.7. Begriffe

Humanismus, Lebensform, Mentalitit werden in der Mittelalter-
forschung seit langem als strukturierende Begriffe verwandt. Wegen ihrer
unterschiedlichen Herkunft und ihres differenzierten Gebrauchs in den
verschiedensten Disziplinen sind sie als Instrumente zur Erforschung
der Vergangenheit unbrauchbar, solange Umfang, Bedeutung und Funk-
tion nicht exakt abgegrenzt sind. Bis heute bleibt eine moderne Wort-
geschichte zum Begriff « Lebensform» noch ein wissenschaftliches Deside-
rat!. Pddagogik 2, Anthropologie 3, soziale Volkskunde # und jiingst auch

* Erweiterte Fassung eines Vortrages, den der Verfasser auf Einladung am
21.7.1980 in Salisbury anldBlich der 800-Jahrfeier des Todes Johanns von Salisbury
halten durfte. Die wissenschaftliche Leitung des internationalen Symposions, das
vom 19.-22. Juli dauerte, lag bei Prof. C. N. L. BrRookEg, Cambridge.

1 Vgl. A. Borst, Lebensformen im Mittelalter. Frankfurt/M. 1973, S. 680.

2 'W. FLiTNER, Die Geschichte der abendlandischen Lebensformen. Miinchen



112 Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform

wieder die Geschichte > verwenden den Begriff «Lebensform» mit unter-
schiedlichem Erfolg zur Charakterisierung disparater Kulturschichten,
Lebensstile und einzelner Trager von Kultur in sozialer Differenzierung®.

Humanismus 7, Kennzeichen einer hochmittelalterlichen Geistes-
bewegung, wurde gerade durch englische ® und franzosische ° Historiker
in die Mittelalterforschung eingefiihrt. Der Begriff Mentalitit entstammt
der Soziologie und Sozialgeschichtsschreibung franzdsischer Provenienz °,
Am eindeutigsten erscheint der Terminus Ethos. Im Unterschied zur
Ethik als systematische Lehre vom sittlichen Handeln fat Ethos !
praktisch gelebte Uberzeugungen zusammen, die in einer Epoche, in
einer Schicht, bei einer Einzelpersonlichkeit vorherrschen. Um nun mit
Hilfe dieses Begriffsinstrumentariums die typische Lebenswelt des hoch-
mittelalterlichen Weltklerus als Fithrungsschicht der Bildungsgesell-
schaft des 12. Jahrhunderts zumindest schlaglichtartig zu erfassen,

1967, bes. S. 343; E. SPRANGER, Lebensformen. Geisteswissenschaftliche Psychologie
und Ethik der Personlichkeit. Halle 19307,

3 W. E. MUHLMANN, Geschichte der Anthropologie. Frankfurt/M. 19682,

* Vgl. K. GutH, Der vierte Stand und die soziale Frage bei W. H. Riehl
(1823-1897). Ein Beitrag zum Verhidltnis von Sozialgeschichte und sozialer Volks-
kunde im 19. Jahrhundert. In: Oberbayerisches Archiv, 105 (1980) S. 211-224.

5 A. Borst, Lebensformen im Mittelalter. Frankfurt/M. 1973, S. 681. Bei
Anselm von Havelberg findet sich der Begriff bereits in dhnlicher Weise: vgl. ders.:
De una forma credendi et multiformitate vivendi. In: P. Migne PL 188, Paris
1890, Sp. 1140-1160.

Bekannt wurde der Begriff besonders durch J. Huizinga, Herbst des Mittel-
alters. Studien iiber Lebens- und Geistesformen des 14. und 15. Jahrhunderts in
Frankreich und den Niederlanden. 10. Aufl. Stuttgart 1969.

N. Erias, Die hofische Gesellschaft. Untersuchungen zur Soziologie des
Konigtums und der hofischen Aristokratie. Neuwied 19752

6 G. HEiLFURTH, Die soziale Differenzierung der Kultur. In: G. Wiegelmann
u. a., Volkskunde. Eine Einfithrung. Berlin 1977, S. 216-231.

7 Vgl. Bibliographie internationale de I’'Humanisme et de la Renaissance
Bd. 1, 1966 ff. Das bedeutendste Zentrum in Europa fiir die Humanismusforschung
ist das Warburg-Institut an der Universitdt London. Zu Aby M. Warburg vgl.
neuerdings: D. WuTtTtke (Hrsg.): Aby M. Warburg. Ausgewdhlte Schriften und
Wiirdigungen. Baden-Baden 1979 (Saecula Spiritalia 1). Humanismusforschung
seit 1945. Ein Bericht aus interdisziplindrer Sicht. Hrsg. von der Deutschen For-
schungsgemeinschaft, Mitteilung II, Bonn 1975.

8 C. H. Haskins; R. W. SouTHERN, H. LIEBESCHUTZ.

9 G. PArRE - A. BRUNET - P. TREMBLAY, La Renaissance du XIIe siécle. Les
écoles et I'enseignement. Paris 1933.

10 Vgl. neuerdings: M. ERBE, Zur neueren franzésischen Sozialgeschichtsfor-
schung, Darmstadt 1979, bes. S.110ff.; L. HiTtTL, Das Verhiltnis von Ereignis-,
Gesellschafts- und Strukturgeschichte. In: ZBLG 41 (1978) 1039-1096, bes. 1063—
1071,



Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform 113

schien es angebracht, sie als strukturierende Begriffe fiir nachfolgende
Analyse zuerst kurz zu umreiBen. Erst dann wird es moglich, Tradition
und Ethos dieses Weltklerikerstandes zu analysieren. Als Hauptquelle
zur Darstellung von Mentalitit, kollektiver Lebensform und Ethos
dieser gebildeten Schicht werden vor allem die Briefe des Johannes von
Salisbury herangezogen '2. Seine Bedeutung fiir die westeuropdische
Bildungsgesellschaft !* ist unbestritten.

7.2. Methode

Aus Sozialgeschichte und sozialer Volkskunde sind gerade fiir unser
Jahrhundert eine Fiille einschligiger moderner Untersuchungen zu
Mentalitdt, Lebensformen und Lebensweise bekannt geworden. Weniger
umfangreich, dafiir aber umso intensiver und paradigmatisch, hat sich
die Mittelalterforschung mit der abendlindischen Gesellschaft befal3t 4.
Im Unterschied zu deren sozialhistorischem Ansatz, einer Gesellschafts-
geschichte «von unten», wird nachfolgende Darstellung hochmittelal-
terliche Mentalitdat und kollektive Lebensform einer hochdifferenzierten
Elite und fithrenden Bildungsschicht am Beispiel ihres Standesethos
analysieren. Von ihm wird der gebildete westeuropdische Weltklerus des
12. Jahrhunderts in seiner Lebensweise grundlegend bestimmt. Litera-
rische Zeugnisse weisen vor allem darauf hin 15, Diese sittliche Lebensform

11 M. OssowskaA, Gesellschaft und Moral. Die historische und soziale Bedingt-
heit sittlicher Grundhaltungen. Diisseldorf 1972, bes. Kap. I1I und IV.

12 Vgl. The Letters of John of Salisbury, ed. by W. J. MirLor and C. N. L.
Brooks, volume one: The Early Letters (1153-1161), London 1955; volume two:
The later Letters (1163-1180), Oxford 1979.

13 Vgl. W. Torok, Handbuch der Geschichte der Philosophie, Bd. 2: Mittel-
alter, Frankfurt/M. 1973, S. 198-213.

G. STOLLBERG, Die soziale Stellung der intellektuellen Oberschicht im England
des 12. Jahrhunderts. Libeck 1973, S. 18-37.

K. GurH, Johannes von Salisbury (1115/20-1180). Studien zur Kirchen-,
Kultur- und Sozialgeschichte Westeuropas im 12. Jahrhundert, St. Ottilien 1978,
bes. Kap. I; V. Kunftiger Kurztitel: K. Guth, Johannes von Salisbury.

Neuerdings wurde Standort und Bedeutung dieses grofen englischen Huma-
nisten auf einem internationalen Kongre@l in Salisbury gewiirdigt. Er stand unter
dem Rahmenthema: «The World of John of Salisbury». A Symposium to comme-
morate the eighth centenary of his death. Salisbury 19th—20th July 1980.

14 Namen wie M. BrocH, H. PirenNE, F. BrRavbpeL, L. FEBVRE, G. DuBY,
P. Craunvu, F.-L. Ganszor, W. ULLMANN, H. AuBiN, O. BRUNNER, K. Bosr, W.
ZORN u. a. sind ein Programm.

15 Vgl. Anm. 24 weiter unten.

Die Erforschung der mittelalterlichen lateinischen Literatur, die als Quellen-



114 Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform

des gebildeten Weltklerikerstandes, durch eine neue Mentalitdt und ein
eigentiimliches Ethos gegeniiber Ménchtum und Rittertum abgegrenzt,
ist eingebunden in eine Geistesbewegung besonderer Art — in den hoch-
mittelalterlichen ethischen Humanismus als lebensformende Kraft. Von
ithm wird noch die gebildete Welt der Hohen Schulen des 13. Jahrhun-
derts getragen 16.

1.3. Forschungsansaitze

Es ist das Verdienst der Mittelalterforschung der englischsprechen-
den Léander, die Humanismus-Diskussion fiir diese Epoche entfacht und
vorangetrieben zu haben. An dieser Stelle miissen zumindest Namen wie
C. H. Haskins, R. W. Southern und der emigrierte Deutsche H. Liebe-
schiitz ehrend erwdhnt werden. In Anlehnung an R. W. Southern unter-
scheidet man heute fiir das 12. Jahrhundert einen

— literarisch-klassischen Humanismus (mit dem antiken Bildungsgut des
Trivium und Quadrivium) 17 und einen
— philosophisch-praktischen Humanismus.

Letzterer wurde im Grammatik-Unterricht des Trivium grund-
gelegt, durch moralphilosophische Analyse klassischer Autoren erwei-
tert und durch Sentenzen-Sammlungen aus theologischer Ethik ergidnzt 18.
Aus der Einheit von Theorie und Praxis, d. h. auf Grund gleicher (ethi-
scher) Schulbildung, ethischer Leitbilder wie -systeme und ihrer Um-

gattung zur Bestimmung des klerikalen Ethos besonders in Frage kommt, wurde
in der Philosophie- und Theologiegeschichte begonnen. Die mittellateinische Phi-
lologie und mittelalterliche Germanistik haben sich, wenn auch mit anderen Akzen-
ten, daran beteiligt. Heute befassen sich englische, kanadische, amerikanische wie
franzosische Kirchengeschichtsschreibung und Mittelalterforschung mit mittel-
lateinischer Literatur.

16 Vgl. P. GLoriEUX, La Faculté des arts et ses maitres au XIIIe siécle.
Paris 1971.

F. vaAN STEENBERGHEN, Die Philosophie im 13. Jahrhundert, hrsg. von Max
Roesle, Miinchen 1977 (verbessertes Original von 1966).

17 D. h. eine Bildungsbewegung auf der Grundlage klassisch-christlicher
Autoren.

18 Vgl. Ph. DELHAYE, Moralphilosophischer Unterricht im 12. Jahrhundert.
In: Ritterliches Tugendsystem, hrsg. von G. Eifler, Darmstadt 1970, S. 301-340
(Nachdruck von 1949), bes. S. 309 ff.; ders.: Die Geschichte der Philosophie des
Mittelalters, Aschaffenburg 1960 (Christ in der Welt III, 6) passim. W. SCHWER,
Stand und Stindeordnung im Weltbild des Mittelalters. Die geistes- und gesell-
schaftsgeschichtlichen Grundlagen der berufsstdndischen Idee. 2. Aufl. hrsg. von
N. Monzel, Paderborn 1952.



Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform 115

setzung in die tagtdgliche Wirklichkeit ihres spédteren Lebens als Welt-
kleriker, entstand die im Grunde gleiche Lebensform eines Standes.
Eingebettet in eine humanistische Bewegung besonderer Art, der ethi-
schen Variante, entwickelte sich daraus eine Lebensform mit eigentiim-
licher Mentalitdt und mit besonderem Ethos. So 1dBt sich bereits hier
im 12. Jahrhundert ein Humanismus in der Einheit von Theorie und
Praxis als Lebensform 1° fassen, der das gesamte Leben einer Bildungs-
schicht prigen wollte. Vorwegnahme des Frithhumanismus in italieni-
scher Gestalt? Konrad Celtis (1459-1508) hat in Anlehnung an diese
Bewegung deren Bildungs- und Lebensform einmal treffend auf den
Begriff gebracht: Humanismus — jene «Weise, gut und gliicklich zu
leben» (ratio bene beateque vivendi) 2°.

Einen ethischen Humanismus als Variante der philosophisch-prak-
tischen Richtung hat jiingst die Forschung fiir das Hochmittelalter
nachgewiesen. Als Hintergrund und logische Struktur kennzeichnet er
besonders den Policraticus 2! und die Briefe 22 des Johannes von Salis-
bury. Er wird in der Schultradition von Chartres mit Bernhard, Thierry
und Wilhelm von Conches grundgelegt 2* und ist in der gesamten geist-
lichen Briefkorrespondenz jener Epoche zu finden 2%, Fiir die platonische
Naturphilosophie des Chartrenser Bildungsprogramms hat sich Johannes

19 D, MietH, Die Einheit von Theorie und Praxis als Lebensform. In: Wiirz-
burger Prosastudien II, hrsg. von P. KesTING, Miinchen 1975, S. 271-286.

20 Verbindungslinien zum italienischen Frithhumanismus kénnen nur mit aller
Vorsicht gezogen werden. Grundlage dafiir kann das allgemein menschliche Verhal-
ten zu allen Zeiten sein, ethische Erkenntnisse auch in die Praxis umzusetzen. Eine
Wirkungsgeschichte humanistischer Vorstellungen des Johannes von Salisbury ist
bis heute noch nicht geschrieben. Vgl. auch M. KERNER (wie Anmerkung 21), S. 42.

Zu Konrad Celtis vgl. bes. M. SEIDLMAYER, Konrad Celtis. In: Wege und
Wandlungen des Humanismus. Studien zu seinen politischen, ethischen, religiésen
Problemen. Go6ttingen 1965, S. 174-196, hier: S. 187.

21 M. KERNER, Johannes von Salisbury und die logische Struktur seines
Policraticus. Wiesbaden 1977, bes. S. 11, 23 {., 42, 191 {., 193, 202 ff. Kerner spricht
von der «moralisch-humanistischen Form des Zusammenhalts» im Policraticus
{5193 2z B. 6 6.

22 K. GutH, Johannes von Salisbury (1115/20-1180). Studien zur Kirchen-,
Kultur- und Sozialgeschichte Westeuropas im 12. Jahrhundert, Minchen 1978
(Miinchener theologische Studien, histor. Abt., Bd. 20), bes. S. 253-299.

23 M. KERNER (wie Anm. 21) S. 23; E. JEAUNEAU, «Lectio philosophorumy.
Recherches sur I’Ecole de Chartres, Amsterdam 1973, passim.

2¢ Der Einzelnachweis ist noch zu fithren. Hinweise bei C. Morris, Zur Ver-
waltungsethik, Die Intelligenz des 12. Jahrhunderts im politischen Leben. In:
Saeculum 24 (1973) 241-250. Ebd. S. 243: Omnes auctores fere ad ethicam tendunt
(Kommentar aus jener Zeit zu Ovids Metamorphosen). Vgl. auch: C. N. L. BROOKE,
The Twelfth Century Renaissance, London 1969, S. 61-71, bes. S. 66.



116 Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform

von Salisbury nur am Rande interessiert. Man nennt diese Richtung die
naturwissenschaftliche Variante des philosophisch-praktischen Huma-
nismus jener Zeit. Im Zusammenhang der praktischen Bediirfnisse des
gebildeten Weltklerus in Verwaltung, Politik, Schule und Wissenschaft
erscheint die Betonung des ethischen Humanismus verstidndlich 2°:
Aus ihm konnten sie leben und handeln. Vor dem Hintergrund dieser
Geistesbewegung soll die eigentiimliche Mentalitdt und Lebensform am
neuen Standesethos jener Bildungsschicht im folgenden umrissen werden.
Sie kann vor allem an den Schriften des grofen englischen Humanisten
«with the serious smile» 26 beispielhaft abgelesen werden.

1.4. Problemstellung

Mentalitat als Denk-, Verhaltens- und Lebensweise eines Standes
steht notwendigerweise in Wechselbeziehung zur kollektiven Lebensform
einer Schicht. Zeigt erstere deren geistige Strukturen #7, so kann letztere
auch materielle Kulturgiiter, ihre Funktion im Leben des Menschen 28
und die Weise des Umgangs mit materieller Kultur durch Menschen
umfassen. Lebensform im engeren Sinn als die Einheit von Theorie und
Praxis, wie sie im folgenden verstanden wird, fithrt zur sittlichen Lebens-
gestaltung im Zusammenhang der humanistischen Bewegung. Von ihr,
genauer vom Standesethos des hochmittelalterlichen Weltklerus kann
anhand der mittelalterlichen Quellenlage nur die Rede sein. Mit Hilfe des
Terminus « Ethos» lassen sich anhand praktisch gelebter Uberzeugungen
auch GroB-Strukturen klerikaler Mentalitdt und Lebensform 2° umreiBen.
Im Unterschied und in Parallelitdt zur Lebensform des abendldndischen
Moénchtums und Rittertums 3° hat der hochmittelalterliche Weltklerus
Westeuropas sein eigentiimliches Standesethos gebildet. An den Bereichen

25 C. Morris, The Discovery of the Individual 1050-1200. Church History
Outlines 5, London 1972.

26 J. HuiziNnga, John of Salisbury: A pre-gothic mind. In: Men and Ideas,
New York 1959, S. 160.

27 Z. B. deren Einstellung zu Tod und Leben, zu Liebe und Leid, zu Gliick
und Unglack, zu Krieg und Frieden.

28 Wie Nahrung, Kleidung, Wohnung, Arbeitsgerite.

29 W, FL1TNER, Die Geschichte abendlidndischer Lebensformen, Miinchen
1967, S. 243: «Jede Lebensform ist auf eine bestimmte soziale Schicht, auf Berufs-
stinde oder Amtsfunktionen begrenzt — dort entsteht sie und findet eine dauer-
hafte Gestalt. Aber sie wirkt iiber diese Umgrenzung hinaus...»

Zur Problematik des Begriffs Lebensform vgl.: A. BorsT, Lebensformen im
Mittelalter, Frankfurt/M. 1973, S. 680.

30 Vgl. weiter unten S. 8 ff.



Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform 117

— Recht und Freiheit,
— Wissenschaft und Humanitét,
— Glaube und Frommigkeit

wird dessen Struktur besonders deutlich. Nicht Herkunft, Pflege und
Weitergabe des antik-christlichen Bildungsgutes 31, sondern dessen Trans-
ferierung und Umsetzung in das konkrete Leben stehen im Mittelpunkt
der nachfolgenden Analyse 32. Gerade anhand der Exilsbriefe des Johan-
nes von Salisbury 148t sich jenes Weltkleriker-Ethos genauer bestimmen.

An dieser Stelle wire es angebracht, das Standesethos des Ordens-
und Weltklerus jener Epoche, trotz vielfach dhnlicher spiritueller Tradi-
tion, einander kontrastierend gegeniiberzustellen. Es wiirde aber zu weit
fithren. Eine Zwischenstellung zwischen der Form des Monchslebens
und der Lebensweise des Diozesanklerus nehmen auf dem Festland des
11./12. Jahrhunderts und schon frither die Sikularkanoniker der Kano-
nikerstifte ein. Sie lebten nach kanonischen Statuten in einer «vita
communis» zusammen 3. Das England der Becketzeit scheint an den
Kathedralkirchen die Einrichtung einer Gemeinschaft von Sikular-
kanonikern nach der Aachener Regel von 816 (institutio clericorum)
nicht gekannt zu haben. Noch um 1200 bestanden die Domkapitel
Englands vornehmlich aus Benediktinerménchen. Die Problematik eines
angepallten, d.h. verweltlichten hohen Didzesanklerus, von dem die
Quellen des Investiturstreites im Reich zur gleichen Zeit berichten 34,
fehlt (meines Wissens) fiir jene Epoche der englischen Reformkirche.
Wenn daher vom Weltklerus bzw. Sdkularklerus im folgenden die Rede
ist, so wird dabei auf den Aspekt der seelsorgerlichen und administrati-
ven Betreuung einer Ditzese abgestellt, die durch den hohen Klerus 3% im
Verband einer Ditzese oder eines Metropolitan-Zusammenschlusses iiber-
nommen wurde.

31 Anliegen des literarischen Humanismus. Vgl. R. W. SouTHERN, Medieval
Humanism. In: ders., Medieval Humanism and other Studies, New York 1970,
S. 29-60. E. K. TorLaN, John of Salisbury and the problem of medieval humanism.
In: Etudes d’histoire littéraire et doctrinale 19 (1968) 189-199.

32 Anliegen des philosophisch-praktischen Humanismus.

33 Vgl. K. Guts, Zum Zusammenhang zwischen Wirtschaftsform und Lebens-
stil im Hochmittelalter. Kulturgeschichtliche Uberlegungen zu den Speiseordnungen
am Alten Domstift zu Bamberg vor der Auflésung der «vita communis» um 1200.
In: Jahrbuch fir Frankische Landesforschung 33 (1973) 13-37, bes. S. 17 f.; LThK
Bd. 5, 21960, Sp. 1257 {.

3+ Vgl. A. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands, Bd. 111, Leipzig 1920,
S. 726-744; 774 fi.

35 Eine Untersuchung iiber die Einfithrung des Instituts der Sikularkanoniker



118 Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform

2.0. LEBENSFORM, TUGENDSYSTEM UND ETHOS
IN DER HOFISCHEN RITTERKULTUR

2.1. Das ritterliche Laienethos der hifischen Welt

Die Auseinandersetzungen um das «ritterliche Tugendsystem»
haben die Mittelalterwissenschaften besonders nach dem 2. Weltkrieg
bewegt 3¢. Sie brachten eine Differenzierung in der Vorstellung von der
Einheit einer ritterlichen Welt und unterschieden zwischen der frithen
Schicht der «urritterlichen» und der spdteren «hofischen» Kultur 37,
D. Rocher spricht neuerdings vom zeitlichen Nebeneinander verschie-
dener Modelle ritterlicher Kulturen im 12. Jahrhundert:

— von einer ritterlich-hofischen

((Erec))

— einer ritterlich-christlichen
(¢Parzival)) und erst dann von

~ einer hofisch-christlichen
({Tristan und Isolde)).

an englischen Kathedralkirchen der Reformzeit ist dem Verfasser nicht bekannt.
Zumindest die Tatsache, dafl Nikolaus Breakspear (1084-1154), der spatere Papst
Hadrian IV (1154-1159), in St. Rufus/Avignon als Abt wirkte, die Gemeinschaft
von St. Rufus als Hort des «ordo antiquus», der «consuetudines St. Rufi» der Augu-
stiner-Chorherren galt, nach der sie lebten, weist auf diese Moéglichkeit hin. Die
romische Synode von 1059 unter Papst Gregor VII. hatte ein priesterliches Gemein-
schaftsleben an Stiftskirchen vorgeschlagen und festgeschrieben (regula canonico-
rum). Die spdteren Primonstratenser l6sten sich von der «alten Regel» und griinde-
ten unter Norbert von Xanten um 1120 eine neue Ordensgemeinschaft nach dem
«ordo novus». Sie waren auch seelsorgerlich titig.

Vgl. LThK, Bd. 2 (?21958) Sp. 1083-1090 (Chorherren); Bd. 8 (1963) Sp. 688—-
694 (Primonstratenser).

H. E. FEiNg, Kirchliche Rechtsgeschichte. Die katholische Kirche, Koln
19725, bes. S. 379 1., 260 ff., 264 (Literaturhinweise); 380 (Literaturhinweise).

J. L. DickinNsoN, The origins of the Austin canons and their introduction into
England, London 1950.

36 Vgl. G. ErrLEr (Hrsg.): Ritterliches Tugendsystem, Darmstadt 1970
(Wege der Forschung 56).

37 Bibliographie zum Rittertum im Mittelalter bei A. Borst (Hrsg.): Das
Rittertum im Mittelalter, Darmstadt 1976 (Wege der Forschung 349), S. 337482,
bes. 454-456 (Erziehung und Tugenden).

J. BuMkEe: Studien zum Ritterbegriff im 12. und 13. Jahrhundert, Heidelberg?
1977, bes. S. 151 ff. Zu hoéfische Kultur: ders.: Studien, S. 185-187.



Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform 119

Demzufolge pendelt auch das ritterliche Tugendsystem 38 weniger
zwischen den beiden Polen ritterlichen Verhaltens, die durch die cicero-
nianische Formel «honestum et utile» (De off. 1I, 3 iv) gekennzeichnet
sind, sondern wandelt sich mehr und mehr zu einem eigenstdndigen.
Da sich bereits im frithen Rittertum ein aristokratisch-kdmpferisches
Gottesbild herausgebildet hatte, entsprachen die Grundwerte ritterlichen
Denkens den Zielen der «militia Christi»: Dienst 3° an der Verbreitung
des Reiches Gottes auf Erden besonders im Einsatz fiir die sichtbare
Kirche, fiir ihre Stdtten im HI. Land, fiir arme und bedringte «Glieder»
am Leibe Christi 4, Diese Aufgabe war nur im sittlichen Umkreis von
Ehre, Treue, Gerechtigkeit und Tapferkeit standesgerecht zu bewiltigen.
Die hofische Welt des 12. Jahrhunderts verlangte in ihrer Differenziertheit
nach einer genauen Ausformung ritterlichen Weltverhaltens. Im Parzival
des Wolfram von Eschenbach (nach 1200) werden héfische Tugenden wie

zuht, maze,
kiusche,

milte, rat, helfe,
guete, triuwe,
hoher muot

und religiése Tugenden nebeneinander verwandt #*. Wir finden maze
im Sinn antik-christlicher Tugendwerte wie «prudentia» und «temperan-
tia»; kiusche und maze stehen im Bezugsfeld der «temperantia», triuwe,
erberme korrespondieren mit «iustitia»; staete besitzt ihr antik-christ-
liches Aquivalent im Wert der «fortitudon.

38 E. NEUMANN: Zum «ritterlichen Tugendsystem». In: G. Eifler (Hrsg.):
Ritterliches Tugendsystem, Darmstadt 1970, S. 277-300, hier: 289 ff.; 292 (!)

3% Zum Dienstethos vgl.: J. M. van WiINTER: Rittertum. Ideal und Wirk-
lichkeit. Aus dem Niederldndischen iibertragen von Axel Plantiko und Paul Schritt.
Miinchen 1969. Die Autorin spricht vom

«Dienst fur den Herrn»,
«Dienst fiir Kirche und Christenheit»,
«Frauendienst».

Ahnlich: J. BuMkE: Studien (wie Anm. 37), bes. S. 181-185.

40 C. ERDMANN: Die Entstehung des XKreuzugsgedankens, Nachdruck
Darmstadt 1974 (von 1935), S. 233 fi.]J. BuMkE: Studien, (wie Anm. 37) S. 112 ff.

1 W. ScHRODER: Seinsethik und Normethik in Wolframs Parzival. In: G.
Eifler (Hrsg.): Ritterliches Tugendsystem, S. 341-376, hier: S. 350 ff. Zur Standes-
abgrenzung vgl. J. BuMkEe: Studien (wie Anm. 37), S. 130-148.

C. N. L. BrRookE: Marriage in Christian History. An inaugural lecture, Cam-
bridge 1977, bes. S. 21 ff.



120 Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform

Beide Tugendreihen, die hofische wie die religidse, verraten bei
Wolfram von Eschenbach ihr Bezugssystem — das Schema der vier antik-
christlichen Kardinaltugenden. Dazu gesellen sich noch die urchrist-
lichen Haltungen der «humilitas» (diemuot)*? und «misericordia»
(erberme) 3.

Diesem Modell eines ritterlich-christlichen Ethos steht das der
ritterlich-hofischen Lebensweise zur Seite. Sie konkretisiert sich z.B. im
«Erec» des gelehrten Hartmann (von Aue, vor 1185), im Umkreis eines
standischen gegliederten mitteleuropdischen Rittertums. Nicht jeder
Ritter lebte zu Hofe, gehorte zur Gesellschaft des Fiirsten mit besonderen
Anforderungen an den «héveschen man». « Hofisch» wird zur Bezeichnung
einer Lebensform, die von Bildung und Selbstzucht geprigt ist. Zum
vollendeten hofischen Menschen gehoren «die sittlichen Qualitidten der
Selbstbeherrschung, der Bescheidenheit und Ehrfurcht, des Edelmuts, der
Freigebigkeit, des reinen Gemiits. Letztes Ziel hofischer Bildung ist die
Biandigung des Triebhaften ... eine Stilisierung des Daseins ... » (de Boor) #.

Ebensowenig wie die vorausgegangenen Verhaltensmodelle ritter-
lichen Lebens 148t sich das hofisch-christliche Modell ritterlicher Kultur
am Beispiel des Tristanromans *> um 1210 bei dem geistlich gelehrten
Kiinstler Gottfried von StraBburg systematisieren. Hofischer Sinn und
«moraliteit», «minne» und «ére» stehen im Konflikt. Im Schuldigwerden
der Liebenden verweisen sie «maze» und «minne» in das Land einer christ-
lichen Utopie. So zeigen sich in Gottfrieds «Tristan und Isolde» Ansdtze
einer mittelhochdeutschen Ethik fiir ritterliche Laien ¢ im Gewand

42 BERNHARD VON CLAIRVAUX schreibt tiber die monchische Demut in: «De
gradibus humilitatis et superbiae»: Migne PL 182, 941 ff.: «Humilitas est virtus,
qua homo verissima sui aquitione sibi ipsi vilescit.» « Humilitas» und «discretio»
(¢«Bescheidenheit») bedingen sich gegenseitig als Tugend, vgl. K. BErG: Zur Ge-
schichte der Bedeutungsentwicklung des Wortes Bescheidenheit. In: Wiirzburger
Prosastudien I, Miinchen 1968, S. 16-80, bes. S. 50 ff.

43 W. J. SCHRODER: Seinsethik (wie Anm. 41) S. 351.

# H. pE Boor: Hovescheit. Haltung und Stil héfischer Existenz. In: G.
Eifler (Hrsg.) Ritterliches Tugendsystem, Darmstadt 1970, S. 387. Zum Ganzen:
S. 377-400.

4 D. MietH: Dichtung, Glaube und Moral. Studien zur Begriindung einer
narrativen Ethik, Mainz 1976, hier: S. 116-247 (Interpretation des Tristan), bes.
149-209. W. MaArTINI: Deutsche Literaturgeschichte von den Anfingen bis zur
Gegenwart, Stuttgart 1954, 5. Aufl,, S. 49 ff. K. BErRTAU: Deutsche Literatur im
europdischen Mittelalter, Bd. 2, 1195 — 1220, Miinchen 1973, S. 918-965.

% J. HasHAGEN: Mittelhochdeutsche Laienethik als Forschungsproblem. In:
G. Eifler: (wie Anm. 44), S. 106-115, hier: 110.

O. BrRUNNER: Die ritterlich-héfische Kultur. In: A. Borst: Das Rittertum im



Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform 121

hochst verfeinerter hofischer Kultur. Die dichterische Gestaltung einer
dsthetisch-traumhaften Liebe wird zum Anti-Modell einer ehelich-christ-
lichen Lebensgemeinschaft durch Liebeszauber, Schuldigwerden, Ab-
schied und Tod.

Ein ritterliches Laienethos verschiedener Ausformung, keine syste-
matisierte Ethik, war die Antwort menschlicher Wirklichkeit, das Leben
am Hof als Christ jener Epoche zu bewiltigen. In dessen Bezugssystem
tauchen ethische Haltungen als «Tugenden» immer wieder auf. Im
Vergleich mit den oben genannten ILebensmodellen verschiedener
Schichten ritterlicher Kultur bilden «ére» (honor), «minne» (caritas/
amor), «maze» (temperantia), «triuwe» (fides), «hoher muot» (fortitudo,
magnanimitas) notwendige Bestandteile eines gesamt-ritterlichen
Ethos 47. Deren Korrelation, wie spiter zu zeigen sein wird *8, mit Grund-
haltungen des Weltklerikerstandes in einflullreicher Position verbliifft.
Zu Recht? Sicher nicht. Als Kinder der gleichen Zeit entstammen sie
in ihren groBten Vertretern gleicher Bildungstradition und Erziehung.
Auch die klerikale Lebensform wurzelt im gleichen Grund: im ethischen
Humanismus des 12. Jahrhunderts. Von daher erhilt das ritterliche und
klerikale Standesethos gleiche Grundziige bei aller individuellen Diffe-
renzierung *°.

2.2. Ménchsspivitualitit und Weltklerikerstand

Die abendldndischen Moénchsgemeinschaften jener Epoche °, Bene-
diktiner, Cluniazenser, Zisterzienser, Primonstratenser, Kartiuser und
Augustinerchorherren, wiren ohne bestimmte Basis-Regeln des Zusam-
menlebens zum Untergang verurteilt gewesen. Zuihnen zdhlten als Funda-

Mittelalter, Darmstadt 1976, S. 142-171. K. BeErtAU: Deutsche Literatur Bd. 2
(wie Anm. 45) bes. S. 924-927. C. Stephen JAEGER, Medieval Humanism in Gott-
fried’s von StraBburg’s Tristan und Isolde, Heidelberg 1977, bes. S. 97 ff. (Gott-
fried von StraBburg und John of Salisbury).

47 Vgl. dazu: E. NEUMANN: Zum «ritterlichen Tugendsystem» (wie Anm. 38)
S. 296 ff., 278 £.

48 Weiter unten, S. 124 ff.

% Vgl. weiter oben, S. 118 ff. Die Durchsetzung des Zolibats durch die Reform-
kirche forderte die Bildung eines hochmittelalterlichen Ethos im Weltklerus. Uber
die Tatsache der Priester-Ehe in England vgl.: C. N. L. BRooKE: Gregorian Reform
in Action: Clerical Marriage in England 1050-1200. In: The Cambridge Historical
Journal 12 (1956) 1-21.

50 Vgl. C. N. L. BRookE: Die groBe Zeit der Kloster 1000-1300 Freiburg/
Breisgau 1974.



122 Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform

ment 5! gemeinsame Arbeit zum Unterhalt der Gemeinschaft, gemeinsame
Liturgie und gemeinsames Gebet, gemeinsame Erholung und MufBle. Die
Regelmechanismen des gemeinschaftlichen Lebens beruhen auf Treue zur
zugesagten Bindung an die Gemeinschaft, auf gegenseitiger Hilfe, Gehor-
sam gegeniiber der Leitung, auf Briiderlichkeit und Demut im Umgang
miteinander. Die Ehrfurcht und Demut vor Gott und den Gliedern der Ge-
meinschaft hédlt nach Gregor dem Groflen diese «societas» zusammen, der
Hochmut, die «superbia», zerstort sie. Man nannte gerade letztere die Mut-
ter aller Hauptsiinden 2. Bernhard von Clairvaux hatte im Gefolge Gregors
des Groflen eine Tugendlehre der «humilitas» errichtet. Der Welt zu ster-
ben, um das persénliche Heil zu erlangen, war nur durch Gnade und Ubung
(Askese) moglich. Diese Monchsspiritualitit 33, aus iiberwiegend negativ
verstandener Weltsicht (contemptus mundi) gestaltet, konnte den in
hohen Amtern der Verwaltung, Rechtsprechung und Wissenschaft
agierenden Weltklerus nur bedingt anregen, ein Ethos aktiver Welt-
gestaltung zu finden 3*. Dies schien eher aus der Vorstellung von der
«dignitas humana» % und der sozialethischen Konzeption einer Welt-
ordnung nach Hugo von St. Viktor (1096-1141) erreichbar zu sein 6. In
dessen Vorstellung von Kirche als mystischer Leib Christi standen geist-
liche und weltliche Gewalt, Klerus und Laien, wenn auch nicht gleich-
berechtigt, nebeneinander. Ontisches Fundament fiir diese Tatsache war
die Inkarnation. In der «ethischen Uberordnung des Ubernatiirlichen und
Geistigen iiber das Weltliche, des kontemplativen iiber das aktive Leben

51 Vgl. Beispiele bei: H. FiscHER: Die Geburt der westlichen Zivilisation aus
dem Geist des romanischen Ménchtums, Miinchen 1969, S, 98-115.

52 'W. ScHRGDER: Seinsethik und Normethik in Wolframs Parzival (wie Anm.
41), S. 346. Vgl. weiter oben Anm. 46; A. DEMPF: Ethik des Mittelalters, Darm-
stadt 1971 (Nachdruck von 1931), S. 75.

53 J. LEcLERCQ: L'humanisme des moines au moyen age. In: Studi Medievali
X, 1. Spoleto 1969, S. 69-113.

5+ A. Auer: Weltoffener Christ. Grundsitzliches und Geschichtliches zur
Laienfréommigkeit, Diisseldorf 1960, S. 30-48, bes. S. 38 ff., S. 44-46.

55 R. W. SoutHERN: Medieval Humanism. In: ders.: Medieval Humanism
and other Studies, New York 1970, S. 29-60, bes. S. 39 fi. '

C. TRINKAUS: In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian
Humanist Thought, Bd. 1, London 1970, bes. S. 179-200 (The dignity of Man in
the Patristic and Medieval Tradition and in Petrarch).

56 J. EELERS, Hugo von St. Viktor. Studien zum Geschichtsdenken und zur
Geschichtsschreibung des 12, Jahrhunderts. Wiesbaden 1973, bes. S.103-106,
110 {. — C. ScutiTz, Deus absconditus Deus manifestus. Die Lehre Hugos von St.
Viktor tiber die Offenbarung Gottes, Rom 1967, bes. S. 95-108 (Menschenbild).



Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform 123

und des Geistes iiber den Leib» 7 steht Hugos Kirchenmodell im Zusam-
menhang der Tradition wie der Epoche. Trotz aller Unterordnung des
Weltlichen unter das Geistliche hat das Weltliche einen gleichwertigen
Platz am Leibe Christi als seine linke Seite. In der Liturgie des Kro-
nungssakramentes erhielt die weltliche Spitze noch religiose Weihe.
Damit wurde die irdische Gewalt des K&nigs und Kaisers in sich gerecht-
fertigt und sakral tiberhéht 8.

Bei aller biblisch begriindeten Gleichwertigkeit der Laien mit dem
Klerus (imago Dei, nobilitas) 3° standen bei Hugo von St. Viktor Papst
und Klerus als Verwalter der Sakramente und der Autoritdt Christi,
hierarchisch betrachtet, iiber dem Laienvolk. Hier lag eine der Wurzeln
zum Konflikt zwischen Kaiser und Papst, zwischen Konigtum und geist-
lichem Amt, zwischen weltlichem und kirchlichem Recht ¢, Hier wuchs
dem Stand der Kleriker aber auch eine innere Wiirde auf Grund seiner
Funktion zu, wie es im Bild vom Leibe Christi verdeutlicht wird. Durch
das geistliche Amt wurde das Standesethos der Sdakularkleriker iiberhoht.
Gerade im 12. Jahrhundert erreichte die klerikale Standesauffassung,
spekulativ wie in Wirklichkeit durch den hervorragenden Bildungs-
stand seiner Vertreter begriindet, eine spiter nie mehr erreichte Kulmi-
nation ¢2. Der hohe Weltklerus ist die fithrende Bildungsschicht in
Reich und Kirche. Fiir England allein birgt die Briefwelt des Johannes
von Salisbury eine Fiille von Zeugnissen. Durch sie lassen sich zumindest
vorldufige Strukturen eines klerikalen Standesethos herausarbeiten.

57 A. DEMPF: Ethik des Mittelalters (wie Anm. 52), S. 72 ff., hier: S. 74.

58 P. E. ScaraMM: Geschichte des englischen Konigtums im Lichte der
Krénung, Weimar 1937 (Wiederabdruck Darmstadt 1970), passim. E. EICHMANN:
Die Kaiserkrénung im Abendland, 2 Bde., Wiirzburg 1942, passim. -

59 J.LeEcLERcQ: L’humanisme des moines au moyen 4ige (wie Anm. 53),
S.92 1. (Gregor d. Gr., Benedikt von Aniane) R. W. SOUTHERN (wie Anm. 55),
S. 43; ScrtTz (wie Anm. 56), S. 108-130.

6 Ein anderer Grund ist z. B. die Kaiserkrénung durch den Papst.

61 JAKOB VON VITRY (von 1170-1240) bezeichnet auch die in der Welt leben-
den Laien, die den verschiedenen Stinden angehéren, als «regulares». Religiose,
Weltkleriker und Eheleute leben in ihrem jeweiligen Stand nach festen Regeln
und Einrichtungen. Von daher kann er von einem «Eheorden» sprechen. Vgl. A.
AUER: Weltoffener Christ (wie Anm. 54) S. 47.



124 Standesethos als Ausdruck hoechmittelalterlicher Lebensform

3.0. STRUKTUREN DES NEUEN STANDESETHOS
DER WELTKLERIKER NACH JOHANNES VON SALISBURY

3.7. Recht und Freiheit: Das Ethos der Treue (und des Gehorsams)

Deutlicher als in Normalfdllen kirchlicher Verwaltungspraxis 62
1aBt sich am groBen Konflikt zwischen «regnum et sacerdotiumn» 3
Lebensform, Mentalitdt und Standesethos des westeuropdischen Welt-
klerus ablesen. Beide Parteien, die Anhinger Koénig Heinrichs II. von
England (1154-1189) und die des Erzbischofs Thomas Becket (1162-
1170), begriindeten den gegenseitigen Konflikt rational und beriefen sich
auf die Freiheit ihres Gewissensurteils. Fiir Becket und seine Anhinger
blieben die Ehre Gottes und ihre eigene, die Freiheit der Kirche, auch
in weltlichen Dingen, das oberste Ziel, fiir die K&nigspartei die konigliche
Macht und die Einheit des Reiches. Durch die Verfiigbarkeit {iber kirch-
liche Giiter konnte die zentrale Macht des Konigtums nur noch gestiarkt
werden. Die autonome kirchliche Rechtsprechung aber behinderte die
konigliche Gerichtsgewalt. In diesem «conflictus iuris et potestatis» 64
blieb dem Erzbischof von Canterbury nur der Ausweg des Exils. Zu viel
stand fiir die englische Reformkirche auf dem Spiel — der Verlust der
«libertas ecclesiae.

In der bedringten Situation des Exils war Thomas Becket beson-
ders auf die Treue seines Klerus, auf die Hilfe seiner Didzesanen (Unter-
tanen) in England, auf das Mitleid seiner Umgebung und auf die Stimme
seines Gewissensurteils verwiesen. Dieses klerikale Gefolgschaftsethos
mit den Grundbestandteilen Treue (fides) und Gehorsam (oboedientia),
bei der Priesterweihe versprochen, entsprach dem weltlichen Ethos des
Ritters. Der Vasall leistete seinem Lehensherrn Mannschaft (homagium)
und schwor den Treueeid . Neu gegeniiber einem unbedingten ritter-

62 Vgl. K. GuTH: Johannes von Salisbury (1115/20-1180). Studien zur Kir-
chen-, Kultur- und Sozialgeschichte Westeuropas im 12. Jahrhundert, Miinchen
1978, S. 111-166.

63 The Letters of John of Salisbury. Volume two: The later letters, ed. by
W. J. MiLLor S. J. and C. N. L. Brooxg, Oxford 1979. Kiunftig: Millor-Brooke,
The Letters II, Nr. Hier: Nr. 217: S. 364.

6+ MiLLorR — BrookEg, The Letters II, Nr. 172: S. 128. K. GutH: Johannes
von Salisbury, S. 185. Zum Ganzen: ders. S.167-251. H. MittEI1s: Der Staat des
hohen Mittelalters, Darmstadt 1974, 9. Aufl., S, 298-312,

65 Man unterscheidet die freie Schicht der Edelgeborenen (Edelleute) und



Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform 125

lichen Treue- und Dienstethos scheint bei den Verséhnungsbemiihun-
gen zwischen Konig Heinrich II. und dem Primas von Canterbury die
Beobachtung der freiheitlichen, personlichen Gewissensentscheidung. Die
Aussohnung der Exilierten mit dem Konig, ihrem anerkannten weltli-
chen Herrn, konnte nur auf der Grundlage der Beachtung von Recht,
Freiheit und Ehre im personlichen wie kirchlichen Bereich erreicht wer-
den. Dabei galten Ehre (honor) und Ruf (fama) des Einzelnen ¢ ebenso
als unantastbar wie die ritterlich-klerikale Ehre des ganzen Standes.
Diese Internalisierung und Erweiterung des ritterlichen Ethos durch den
Weltklerikerstand in Anlehnung an den ethischen Rationalismus 7 bei
Petrus Abaelard (1079-1142) brachte zum einen eine neue Variante in
das Ethos ritterlicher Treue und ritterlichen Vasallendienstes (ministe-
rium), ndmlich das Moment individueller Freiheit gegeniiber dem ober-
sten koniglichen Lehnsherrn. Diese Freiheit wurde durch das person-
liche Gewissensurteil und durch die Unversehrtheit der persoénlichen
Ehre konstituiert (integritas conscientiae, honestas personae) 8. Der
Raum der Freiheit galt fiir den individuell-religiosen wie fiir den 6ffent-

den meist unfreien Stand der Dienstmannen (Ritter, Knechte, Ministeriale). Sie
wurden erst im Laufe der Zeit als Niederadel frei durch die Autoritdt ihres Herrn.

Vgl. A. BorsT: Das Rittertum im Hochmittelalter (wie Anm. 37), S.212-
246, bes. S. 230.

Beschreibung des «miles» bei Johannes wvon Salisbury, Policraticus VI, 6:
Webb 1I, S. 16-18 (596d-598a); Ritterliche Aufgaben ebd. S. 23, 3-7.

Um die Anarchie, die zur Zeit des Johannes von Salisbury den Lehensadel
beherrschte, zu beseitigen, sollten alle Ritter durch einen Eid zum Gehorsam gegen
Gott und seinen Vertretern auf Erden verpflichtet werden. Vgl. Policraticus VI,
7-8: Webb II, S. 20-23 (599b-601a). F. L. Ganshof: Was ist das Lehenswesen?
Darmstadt 1961 (Ubersetzung der 3. Auflage von 1957) bes. S. 80 ff. Ein wechsel-
seitiges Rechtsverhdltnis zwischen Herr und Ritter entsteht.

66 MiLLoR-BroOKE, The Letters II, Nr. 201: S. 294 (oben).

67 A. DEmPF: Ethik (wie Anm. 57), S. 77.

68 Vgl. K. GutH: Johannes von Salisbury, bes. S. 237 {., z. B.

integritas conscientiae:

MiLLor-BrookE, The Letters 11, Nr. 167: S. 94, 96
MiLLorR-BrookEg, The Letters 1I, Nr. 191: S. 262
MiLLor-BrookE, The Letters 11, Nr. 229: S. 402
MiLLor-BrookEg, The Letters I1I, Nr. 250: S. 506
honestas personae, honor Dei:
MirLor-BrooKE, The Letters 11, Nr. 230: S. 408
MiLLorR-BrookE, The Letters II, Nr. 257: S. 520
MirLor-Brooke, The Letters II, Nr. 261: S. 528
MiLLoR-BrRoOKE, The Letters 11, Nr. 262: S. 532
Mirror-Brookeg, The Letters 11, Nr. 265: S. 536



126 Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform

lich-kirchlichen Bereich. Einer Auss6hnung mit dem Ko&nig erwuchsen
Grenzen in der Freiheit der Kirche, der Unverletzlichkeit des «Nutzens
der Briider», der « Ehre Gottes», der eigenen Ehre und der des Standes. Ein
Friedensschluf3 mit Konig Heinrich II. von England kommt fiir Thomas
Becket 1167 nur unter den genannten Bedingungen in Frage: «...salvo
honore Dei et libertate ecclesiae et possessionibus ecclesiarum»®. Die
Unverletzlichkeit der Ehre des Weltklerikerstandes, in den persénlichen
Vers6hnungsbemiihungen des Johannes z. B. 1166 als Postulat konkreti-
siert 79, scheint in sikularisierter Form im hofischen ére-Begriff fortzu-
leben 1.

Zum anderen darf man im Unterschied zum verrechtlichten klassi-
schen Lehnswesen, in dem der oberste Lehnsherr durch den Zwischen-
Herrn fiir den Vasallen verdeckt worden war, von einem persénlichen
Obddienz- und Treue-Ethos des Dibdzesanklerus gegeniiber dem jeweili-
gen Ditdzesanbischof sprechen. Das Treueverhiltnis erschopfte sich dabei
nie allein in duBerer, rein materieller Hilfe 72,

3.2. Wassenschaft und Humanaitdt: Das Ethos der Freundschaft

Das abendldndische Moénchtum des Hochmittelalters hatte durch
sein gelebtes Vorbild nach den evangelischen Réiten auch die Lebensform
des Seelsorgeklerus der Reformkirche vertieft. Gehorsam (oboedientia)
gegeniiber dem Ordinarius, dem Ortsbischof also, und das Zeugnis der
Ehelosigkeit wurden im Traditionszusammenhang abendldndischer
Méonchsaskese rezipiert und begriindet 73. Die beispielhafte Gemeinschaft
der Monche avancierte zum Leitbild bruderlicher Lebensgemeinschaft

69 MirLLorR-BrooKE, The Letters II, Nr. 230: S. 408.

70 MILLOR-BROOKE, The Letters II, Nr. 167: S. 96: Ex quo longe periculosius
quam inconsiderati homines opinentur esse arbitror aliquam ad promissiones eius
lacturam facere conscientiae et honestatis, quae, si semel laedantur, facile nequeunt
reparari.

1 Vgl. K. GutH: Johannes von Salisbury, S. 287 {f. und weiter oben S. 121,
K. BErTAU, Bd. I, 1972 (wie Anm. 45), S. 391 {. F. L. GaNsHOF: Was ist das Lehens-
wesen ? Darmstadt 1961, S. 126-128: das hochmittelalterliche England kennt noch
keine Standeslehre, nur «honores» als Amter, Lehens-, Herrschaftsgebiete.

T. ReEuTER: The Medieval Nobility. Studies in the Ruling Classes of France
and Germany from the Sixth to the Twelfth Century, Amsterdam 1979.

72 MiLLOR-BrooOKE, The Letters II, Nr. 167: S. 96 (unten) z. B.

73 J. LEcLERcQ: L’amitié dans les lettres au moyen age. In: Revue du moyen
dge latine I (1945) 391-410; ders.: Wissenschaft und Gottverlangen, Diisseldorf?
1962. (L’ Amour des Lettres et le Désir de Dieu, Paris 1957), S. 106-127.



Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform 127

im Verband der Didzese. Zumindest die Priestergemeinschaft an Kathe-
dralkirchen 74 lebte in einer klosterdhnlichen Ordnung nach festen
Statuten 75. Gerade an den Bischofssitzen, Zentren fiir Schule, Verwal-
tung, Wissenschaft und gemeinschaftlichen Austausch, entfaltete sich
eine blithende geistige und geistliche Kommunitiat. Durch eine vorziig-
liche Kanzlei wurde zwischen Bistum und Dekanat, zwischen Metro-
pole und Suffraganbistiimern, zwischen Klerus und Ménchen intensiv
Kontakt gepflegt 6. Das Bistum Canterbury unter den Metropoliten
Theobald (1138-1161) und Thomas Becket vor und wihrend des Exils
(1162/64-1170), die Exilskorrespondenz des Johannes von Salisbury
lassen eine neue Lebensform des gebildeten Weltklerus erkennen: das
Ethos kultivierter Freundschaft und Humanitat.

Freundschaft wurde und wird getragen vom Geiste gegenseitiger
Hilfe in Zeiten der Not, ist Zuwendung in Liebe 77, in Offenheit und Un-
eigenniitzigkeit. So war Freundschaft mehr als ein «affectus misera-
tionis» 78, ein Ableger monchischer «misericordia», sondern im Idealfall
die Entfaltung zweier Personlichkeiten in Formen geistlicher Zuneigung
und Hilfe”®. Von Freunden wird nach der Vorstellung des Johannes von
Salisbury nichts mehr gefordert als Liebe: « Nichil enim est praeter carita-
tem ... exigendum, qui per gratiam Dei et veterum amicorum satis habun-
do ...»8 Die Korrespondenz zwischen Abt Peter von Celle und Johannes

74 Das sogenannte Domkapitel der Reichskirche.

75 Nach den Regeln der Augustiner-Chorherren. Vgl. K. GutH: Zum Zusam-
menhang zwischen Wirtschaftsform und Lebensstil im Hochmittelalter. Kultur-
geschichtliche Uberlegungen zu den Speiseordnungen am Alten Domstift zu Bam-
berg vor der Auflosung der «vita communis» um 1200. In: Jb FL 35 (1973) 13-37,
hier: S.17; H. E. Fring: Kirchliche Rechtsgeschichte (wie Anm. 35), S. 379 {.

76 Der Austausch blithte in Canterbury bereits unter Erzbischof Theobald
(1138-1161). Die Urkunden, die in seiner Amtszeit ausgefertigt wurden, hat A.
SALTMAN ediert: Vgl. ders.: Theobald, archbishop of Canterbury, London 1956,
S. 181-594.

7 Vgl. K. GuTH: Johannes von Salisbury, S. 269-273, bes. S. 162 ff. (Wesen
der Freundschaft: ep. 111: Brooke, The Letters I, S. 180-182).

R. EGenTER: Gottesfreundschaft. Die Lehre von der Gottesfreundschaft
in der Scholastik und Mystik des 12. und 13. Jahrhunderts, Augsburg 1928, bes.
S. 201-246.

72 MiLLor-BrookEg, The Letters II, Nr. 267: S. 540.

79 Ahnlich: MiLLor-BrookE, The Letters II, Nr. 282: S. 618.

Ep.111: C. N. L. Brookg, The Letters I, S. 180-182, hier: S. 181.

K. GutH: Johannes von Salisbury, bes. S. 162 {.

80 MiLLOR-BROOKE, The Letters II, Nr. 255: S. 514 (an Wilhelm von Northolt
aus dem Jahr 1168).



128 Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform

von Salisbury veranschaulicht paradigmatisch die geistliche Struktur sol-
cher Freundschaften &.

Aus dem Ethos der Freundschaft wuchs fiir den gebildeten Seelsorge-
klerus die vollkommenste Gestalt der Humanitidt. Sie iiberformte alle
iibrigen Tugendhaltungen und hielt diese vom Urgrund her als Liebe
zu Gott und zum Nichsten zusammen. In Abstufungen war deren
Ethos beim Austausch von Erkenntnissen und Biichern, beim literari-
schen und geistlichen Gesprdch, bei Freundschaftsdiensten (officia
caritatis, officia humanitatis) 82 zu finden. «Amentis est, non amantisy,
hélt Johannes in seinem Brief an Magister Osbert von Faversham fest 33,
«se et sua curare duntaxat et quae aliorum sunt ducere aliena. Humanum,
teste comico [Terenz] nichil caritas a se reputat alienum, sed per congra-
tulationem recte gaudentibus adest et per compassionem dolentibus
congemiscit; suas tamen affectiones ordinatissima ratione dispensat ut
sint omnes in Domino, et humanitatis officia in singulos lege naturae et
gratiae informantis magis aut minus exercet.»

Soziologisch betrachtet verband das Ethos der Freundschaft die
Oberschicht des westeuropdischen Weltklerus iiber die Landesgrenzen
hinweg als Stand. In den Benediktinerkldstern des Frithmittelalters (der
Karolingerzeit) bestimmte der freundschaftliche Austausch im Kloster
wie der Kontakt zu den Nachbargemeinschaften die Spiritualitdt und
Lebensform der Monche. Fiir sie wie fiir den Klerus des Hochmittel-
alters war Cicero der Lehrmeister durch sein Buch «De amicitia» gewor-
den. In Cicero suchten sie aber weniger den Stilisten als den Theoretiker
der Freundschaft. Aelred von Rievaulx, der Lieblingsschiiler des hl.
Bernhard, iibertrug den Dialog ins Christliche. In diesem Buch «De spiri-

8 Ep. 111: C. N. L. BRookE, The Letters I, S.183f. K. GuTtH: Johannes
von Salisbury, S. 165 {.
82 QOfficia caritatis:

MiLLor-BrooKE, The Letters II, Nr. 182: S. 254
MiLLoRrR-BrookEg, The Letters II, Nr. 225: S. 390 (oben)
Officia humanitatis:

MirLor-BrookE, The Letters IT, Nr. 146: S. 42

MiLLor-BrooKE, The Letters II, Nr. 243: S. 478
MirLor-Brockg, The Letters II, Nr. 195: S. 274
MirLor-BrooKE, The Letters 11, Nr. 204: S. 302

K. GutH: Johannes von Salisbury, bes. S. 273 und 288 ff.
83 MiLLor-BrookE, The Letters II, Nr. 195: S. 274.



Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform 129

tuali amicitia» 8%, wie bei Peter von Blois, fithrt die Freundschaft in
gewisser Weise iiber Stufen zu Gott. «Dilectione enim mediante homo
Deo approximat, dum ex hominis amico Dei amicus efficitur» 8. Der Weg
zu Gott ist Freundschaft mit Gleichgesinnten. Wahre «humanitas»
duBert sich im Gefiithl menschlicher Zuneigung und findet durch Freund-
schaftsdienste sichtbaren -Ausdruck. Fiir Johannes wvon Salisbury
brachte die Exilszeit die Probe aufs Exempel 8. Gerade Freundschafts-
dienste von Angehorigen des erzbischdflichen Metropolitanverbandes
blieben in England aus. Briefkontakte aber fehlten nur selten. Durch sie
war der Weltklerikerstand enger als die Laienritterschaft miteinander
in Kommunikation. Die Intensitdt der Verbundenheit formte das Ethos
der geistlichen Freundschaft im Seelsorgeklerus.

3.3. Glaube und Frommigkeit: Das Ethos der Nachfolge

Exilszeit ist Leidenszeit. Gute und bose Tage wechseln fiir die
Betroffenen. Wenn auch Johannes von Salisbury ab 1163/64 in Frank-
reich relativ ruhig und materiell gesichert bei seinem Freund Abt Peter
von St. Remigius/Reims lebte 87, so verdunkelte sich doch fiir die Becket-
Anhinger die Aussicht auf eine Verséhnung mit dem englischen Ko&nig
immer mehr. Bei aller Klugheit im Umgang mit der gegnerischen Partei,
trotz aller Mahnungen an Thomas Becket, maBlvoll 8 gegeniiber der
Herausforderung des Konigs und seiner Parteiginger zu reagieren, blieb
er unbeirrbar in seiner Gefolgschaftstreue zum Primas von Canterbury.
Das Ethos der Gefolgschaft, im Kirchenrecht und in der Natur der Prie-
sterweihe begriindet, erhielt in der Zeit des Exils geistliche Tiefe durch
das Ethos der Nachfolge des leidenden Herrn. Wurde auch gerade die
Betrachtung des Leidens Christi als Weg zu einer eigenen Spiritualitit
in den Zisterzienserklostern seit Bernhard von Clairvaux besonders
gepflegt &, so strahlte dieses Frommigkeitsideal doch ebenso auf seine

8¢ AELRED voN RIEvVAULX: Liber de spirituali amicitia. In: PL.195, Sp.659-702.

J. LEcLErcQ: Wissenschaft und Gottverlangen, Diisseldorf 19632, S. 207 f.
A. SQUIRE (wie Anm. 105), ebd.

85 PETER vON BLois: De amicitia christiana et de charitate Dei et proximi
tractatus duplex. In: PL 207, Sp. 871-895, hier: Sp. 875.

E. NEuMANN: Zum «ritterlichen Tugendsystem» (wie Anm. 38), S. 284 {.

8 K. GuUTH: Johannes von Salisbury, S. 288 ff., bes. S. 289.

8 Vgl. K. GutH: Johannes von Salisbury, bes. S. 153 ff.

88 MirLLorR-BROOKE, The Letters II, Nr.158: S. 48. MiLLoR-BrooOKE, The
Letters II, Nr, 179: S. 198 u. 6. K. GutH, ebd. bes. S. 246 ff.

8 A.Dewmpr: Ethik des Mittelalters, Nachdruck Darmstadt 1971 (von 1931), 76.



130 Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform

Umgebung aus. Auch der Weltklerus wurde davon berithrt. Wohl seit
dem 2. Kreuzzug (1147-1149) °° und jetzt wieder in Pontigny *! (1164-
1166), als Thomas Becket dort weilte, geriet auch Johannes von Salis-
bury in den Bannkreis solcher Leidensmystik. Das Moment der Treue
zur Kirche, auch im kirchlichen Dienst mit Gegenleistungen des Lehns-
oder Kirchenherrn verbunden, war im Exil nur als geistige Bindung,
ohne Entlohnung (beneficium) fiir geleistete Dienste, gegeben. Im Extrem-
fall konnten Treue zum bischoflichen Herrn und Treue zur Kirche ins
Martyrium, ja zur Aufgabe des eigenen Lebens fiithren %2. Jeder ist dazu
fahig. Johannes spricht dariiber in klassischen Formulierungen: «... nemo
non aptus est (ad martirium), nisi qui non vult pati pro fide et operibus
fidei; parvulus sit an adultus, Judaeus an gentilis, Christianus an infide-
lis, vir an mulier, non refert; nam quicumque pro iusticia patitur,
martir est, id est testis iusticiae, assertor causae Christi» 93,

Das Ethos der Selbstaufgabe und Gleichférmigkeit mit dem leiden-
den Herrn, Anliegen christlicher Botschaft zu allen Zeiten, gehorte
gerade seit Bernhard von Clairvaux wieder zur gelebten Form ménchisch-
klerikaler Existenz, zum innersten Lebensgrund auch des gebildeten
Ditzesanklerus. Die Exilsbriefe, oft geistliche Situationsberichte einer
neuen religiosen Mentalitit im Klerus, bezeugen solche Haltung der
Nachfolge in Gleichférmigkeit mit dem leidenden Herrn als neues Ideal °4.
Auf der Grundlage eines unbeirrbaren Gottvertrauens %, das trotz aller
personlichen Krisen aus dem Gebet lebte %, begleitet vom Mut zum

9% Vgl. zum MiBerfolg und zu den Auswirkungen auf das Kirchenverstindnis
im Abendland: K. GuTH: Johannes von Salisbury, S. 103 ff.

91 Zisterzienserabtei bei Auxerre.

92 Vgl. MiLLor-BrooKE, The Letters II, Nr. 217: S. 366.
MiLLorR-BrookE, The Letters II, Nr. 176: S. 170.
K. GuTtH: Johannes von Salisbury, S. 294 {.

93 Mr1LLOR-BROOKE, The Letters II, Nr. 176: S. 170. Ahnlich ebd. Nr. 187:
S.232 1, S. 246 (oben).

9 Nachweis bei K. GuTH a. a. O., S. 294 . Vgl. z. B. MiLLorR-BrooKE, The
Letters II, Nr. 187: bes. S. 240.

95 Z.B. MiLLOR-BROOKE, The Letters II, Nr. 298: S. 690 (anfangs des Jahres
1170, an Baldwin, Archidiakon von Totnes gerichtet).

Unum scio et mundo reclamante indubitanter et libere assero, quia qui Christo
adhaeserit, in finem non poenitebit.

9 7. B. MiLLoR-BroOKE, The Letters II, Nr. 178: S. 186 {.
MiLLor-BrookEg, The Letters 11, Nr. 189: S. 254. '
MiLLor-BrookE, The Letters II, Nr. 210: S. 338. Vgl. K. GuTtH: Johannes von
Salisbury: Nachweise in Anmerkung 308 und 309, S. 296 {.



Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform 131

Leben und vom unerschiitterlichen Willen, Freiheit und Rechte %7 der
Reformkirche gegeniiber allen Angriffen zu verteidigen, ertrug der
romtreue englische Dibdzesanklerus die Leidenszeit der Verbannung.
«Duae quidem causae sunt quas homines affectuosissime tuentur et quas
praeponunt animabus suis, altera libertatis, altera fidei et religionis. Illa
tamen quae fidei est creditur esse praestantior et proculdubio iustior est,
adeo quidem ut et prophanae religionis homines hoc constantissimum
habeant» %,

In der Konfrontation mit menschlicher Bedridngnis und Not akzep-
tierte dieser Stand in der konkreten Exilssituation von 1163/64-1170
in Frankreich und anderswo durch das Ethos der Teilnahme an den Lei-
den Christi seine oft unmenschliche Lage. Nachfolge als Passion, eine
Antwort des Glaubens aus christlicher Hoffnung zur Bewiltigung
menschlicher Situation? Anders und dhnlich dem Laienethos der hofi-
schen Welt wird hier ein klerikales Ethos deutlich greifbar. Wie in den
verschiedenen Modellen ritterlicher Kulturen, die durch eine feste Tugend-
reihe gekennzeichnet sind, treffen sich Gefolgschaftstreue und klerikaler
Gehorsam (oboedientia), «minne» und caritas (misericordia), Dienst und
Freundschaft im Schnittpunkt der drei gottlichen und der vier Kardinal-
tugenden *°. Fiir die Nachfolge allein aber gilt als Maf die Liebe. Sie muf3
gegeben werden — auch dem Weltklerus des 12. Jahrhunderts!

So ist im Idealfall das Standesethos des gebildeten Klerus der rom-
treuen englischen Kirche des 12 Jahrhunderts von drei Grundhaltungen
geprégt 100:

— vom Ethos der Treue und des Gehorsams,
— der Freundschaft und Humanitit,
— der Nachfolge und Angleichung an den leidenden Herrn.

Wenn sich auch die klerikale Wirklichkeit, die geistliche Lebens-
form des Seelsorgeklerus des 12. Jahrhunderts nur im Idealfall mit den
drei Ebenen des genannten Standesethos deckte, so entsprach sie als
Lebensform doch dem integralen Humanismus jener Epoche 1°1. Nicht

97 Nachweis bei K. GUTH: Johannes von Salisbury, bes. S. 234 ff.

98 MiLLoR-BrooKE, The Letters II, Nr. 187: S. 234 (aus dem Jahr 1166, an
Baldwin, Archidiakon von Totnes).

9 Vgl. K. GutH: Johannes von Salisbury, bes. S. 289.

100 Vgl. die literarischen Zeugnisse und Quellen jener Epoche: weiter oben
Anm. 31.

101 Vgl. J. MArRITAIN: Humanisme intégral, Paris 1936, passim.



132 Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform

von ungefdhr scheint fiir jenes Zeitalter der Philosoph in der Verwirk-
lichung der Einheit von Denken und Tun als menschliches Leit- und
Idealbild zu gelten. In ihm ist der ethische Humanismus einer Epoche
verkorpert, von ihm, dem ethischen Humanismus, wird die lateinische
Literatur des 12. Jahrhunderts geprigt 2. Durch ihn findet ein ganzer
Stand sittliche Gestalt und Form - als gebildeter Weltklerus des 12.
Jahrhunderts 13, Zum uneigenniitzigen Instrument auf diesem Weg
dorthin (ethischen Humanismus) avanciert die Freundschaft nach cicero-
nianischem Vorbild. Freundschaft ist lebensformende Kraft 14 der
sichere Weg zur eigenen menschlichen Entfaltung und ein brauchbares,
wenn nicht das einzige Vehikel fiir den Weltklerus auf der langen inneren
Reise zu Gott 195, Uber die Vermittlung durch den moralphilosophischen
Unterricht des 12. Jahrhunderts wurde ein Leben der Freundschaft im
Traditionszusammenhang klassisch-christlicher Antike zur bestimmen-
den Lebenskraft des ethischen Humanismus jener Zeit. In ihm fand der
Weltklerus seine ihm gemidBe Lebensform 1%, doch nicht fiir alle Zeiten.

102 Nachweis bei P. DELHAYE: Moralphilosophischer Unterricht im 12. Jahr-
hundert. In: Ritterliches Tugendsystem, hrsg. von G. Eifler, S.301-340, bes.
S. 302 1., 309 ff., 319 ff., 338-340.

E. NEUMANN: Zum «ritterlichen Tugendsystem». In: ebd., bes. S. 284-289;
S. 286: Das «Moralium Dogma Philosophorum» scheint als mittelalterliches Schul-
buch fiir Ethik weit verbreitet gewesen zu sein (vgl. die reiche handschriftliche
Uberlieferung!).

Auch M. KErRNER: Johannes von Salisbury und die logische Struktur seines
Policraticus, Wiesbaden 1977, erkennt die gleiche ethische Tendenz im Trivium
bei der Beschiftigung mit klassischer Literatur: vgl. ebd. S. 14 f., 20, 22 {., 24, 25,
5L, 391030 L

103 Der Weltklerus wird reprisentiert durch die Briefwelt des Johannes von
Salisbury und Peter von Blois.

104 Vgl. K. GuTH: Johannes von Salisbury, S. 253 {., 255 (!)

105 Vgl. PETER voN Brois, PL 207: De amicitia christiana et de charitate
Dei et proximi tractatus; Sp. 874: In rebus humanis nihil dulcius amicitia invenitur,
nihil sanctius appetitur, nihil fructuosius custoditur ...; Sp. 875: Amicitia quidam
gradus est hominibus ad Deum. Vgl. auch: M. M. Davy: Un Traité de I’Amour du
XITIe siécle. Pierre de Blois. Paris 1932.

R. W. SouTHERN: Peter of Blois (wie Anm. 31), S. 123 f. A. SQUIRE, Aelred
of Rievaulx. A Study. London 1969, bes. S. 98-111.

106 Aus dem ethischen Humanismus der klerikalen Bildungstradition wuchs
die einheitliche Lebensform («Haltung») dieses Standes. Anregung zu meinen
Uberlegungen erhielt ich bei: Wilhelm FriTNEr: Grundlegende Geistesbildung.
Studien zur Theorie der wissenschaftlichen Grundbildung und ihrer kulturellen
Basis, Heidelberg 1965, bes. S. 182-192,



	Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform

