
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 28 (1981)

Heft: 1-2

Artikel: Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform

Autor: Guth, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761561

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761561
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Klaus Guth

Standesethos als Ausdruck
hochmittelalterlicher Lebensform

Zur Gestalt des ethischen Humanismus
in der Briefwelt des Johannes von Salisbury (1115/20-1180) *

Otto Meyer zum 75. Geburtstag

1.0. ABGRENZUNG

LEBENSFORM, MENTALITÄT UND ETHOS

IM ZUSAMMENHANG DES HUMANISMUS IM 12. JAHRHUNDERT

1.1. Begriffe

Humanismus, Lebensform, Mentalität werden in der Mittelalterforschung

seit langem als strukturierende Begriffe verwandt. Wegen ihrer
unterschiedlichen Herkunft und ihres differenzierten Gebrauchs in den

verschiedensten Disziplinen sind sie als Instrumente zur Erforschung
der Vergangenheit unbrauchbar, solange Umfang, Bedeutung und Funktion

nicht exakt abgegrenzt sind. Bis heute bleibt eine moderne
Wortgeschichte zum Begriff «Lebensform» noch ein wissenschaftliches Desiderat1.

Pädagogik2, Anthropologie3, soziale Volkskunde4 und jüngst auch

* Erweiterte Fassung eines Vortrages, den der Verfasser auf Einladung am
21.7.1980 in Salisbury anläßlich der 800-Jahrfeier des Todes J ohanns von Salisbury
halten durfte. Die wissenschaftliche Leitung des internationalen Symposions, das

vom 19.-22. Juli dauerte, lag bei Prof. C. N. L. Brooke, Cambridge.
1 Vgl. A. Borst, Lebensformen im Mittelalter. Frankfurt/M. 1973, S. 680.
2 W. Flitner, Die Geschichte der abendländischen Lebensformen. München



112 Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform

wieder die Geschichte5 verwenden den Begriff «Lebensform» mit
unterschiedlichem Erfolg zur Charakterisierung disparater Kulturschichten,
Lebensstile und einzelner Träger von Kultur in sozialer Differenzierung 6.

Humanismus 7, Kennzeichen einer hochmittelalterlichen
Geistesbewegung, wurde gerade durch englische 8 und französische 9 Historiker
in die Mittelalterforschung eingeführt. Der Begriff Mentalität entstammt
der Soziologie und Sozialgeschichtsschreibung französischer Provenienz10.

Am eindeutigsten erscheint der Terminus Ethos. Im Unterschied zur
Ethik als systematische Lehre vom sittlichen Handeln faßt Ethos 11

praktisch gelebte Überzeugungen zusammen, die in einer Epoche, in
einer Schicht, bei einer Einzelpersönlichkeit vorherrschen. Um nun mit
Hilfe dieses Begriffsinstrumentariums die typische Lebenswelt des hoch-
mittelalterlichen Weltklerus als Führungsschicht der Bildungsgesellschaft

des 12. Jahrhunderts zumindest schlaglichtartig zu erfassen,

1967, bes. S. 343 ; E. Spranger, Lebensformen. Geisteswissenschaftliche Psychologie
und Ethik der Persönlichkeit. Halle 19307.

3 W. E. Mühlmann, Geschichte der Anthropologie. Frankfurt/M. 19682.
4 Vgl. K. Guth, Der vierte Stand und die soziale Frage bei W. H. Riehl

(1823-1897). Ein Beitrag zum Verhältnis von Sozialgeschichte und sozialer Volkskunde

im 19. Jahrhundert. In: Oberbayerisches Archiv, 105 (1980) S. 211-224.
5 A. Borst, Lebensformen im Mittelalter. Frankfurt/M. 1973, S. 681. Bei

Anselm von Havelberg findet sich der Begriff bereits in ähnlicher Weise : vgl. ders. :

De una forma credendi et multiformitate vivendi. In: P. Migne PL 188, Paris
1890, Sp. 1140-1160.

Bekannt wurde der Begriff besonders durch J. Huizinga, Herbst des Mittelalters.

Studien über Lebens- und Geistesformen des 14. und 15. Jahrhunderts in
Frankreich und den Niederlanden. 10. Aufl. Stuttgart 1969.

N. Elias, Die höfische Gesellschaft. Untersuchungen zur Soziologie des

Königtums und der höfischen Aristokratie. Neuwied 19752.
6 G. Heilfurth, Die soziale Differenzierung der Kultur. In: G. Wiegelmann

u. a., Volkskunde. Eine Einführung. Berlin 1977, S. 216-231.
7 Vgl. Bibliographie internationale de l'Humanisme et de la Renaissance

Bd. 1, 1966 ff. Das bedeutendste Zentrum in Europa für die Humanismusforschung
ist das Warburg-Institut an der Universität London. Zu Aby M. Warburg vgl.
neuerdings: D. Wuttke (Hrsg.): Aby M. Warburg. Ausgewählte Schriften und
Würdigungen. Baden-Baden 1979 (Saecula Spiritalia 1). Humanismusforschung
seit 1945. Ein Bericht aus interdisziplinärer Sicht. Hrsg. von der Deutschen
Forschungsgemeinschaft, Mitteilung II, Bonn 1975.

8 C. H. Haskins; R. W. Southern, H. Liebeschütz.
9 G. Paré - A. Brunet - P. Tremblay, La Renaissance du XIIe siècle. Les

écoles et l'enseignement. Paris 1933.
10 Vgl. neuerdings : M. Erbe, Zur neueren französischen Sozialgeschichtsforschung,

Darmstadt 1979, bes. S. 110 ff. ; L. Hüttl, Das Verhältnis von Ereignis-,
Gesellschafts- und Strukturgeschichte. In: ZBLG 41 (1978) 1039-1096, bes. 1063-
1071.



Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform 113

schien es angebracht, sie als strukturierende Begriffe für nachfolgende
Analyse zuerst kurz zu umreißen. Erst dann wird es möglich, Tradition
und Ethos dieses Weltklerikerstandes zu analysieren. Als Hauptquelle
zur Darstellung von Mentalität, kollektiver Lebensform und Ethos
dieser gebildeten Schicht werden vor allem die Briefe des Johannes von
Salisbury herangezogen12. Seine Bedeutung für die westeuropäische
Bildungsgesellschaft13 ist unbestritten.

7.2. Methode

Aus Sozialgeschichte und sozialer Volkskunde sind gerade für unser
Jahrhundert eine Fülle einschlägiger moderner Untersuchungen zu
Mentalität, Lebensformen und Lebensweise bekannt geworden. Weniger
umfangreich, dafür aber umso intensiver und paradigmatisch, hat sich
die Mittelalterforschung mit der abendländischen Gesellschaft befaßt14.

Im Unterschied zu deren sozialhistorischem Ansatz, einer Gesellschaftsgeschichte

«von unten», wird nachfolgende Darstellung hochmittelalterliche

Mentalität und kollektive Lebensform einer hochdifferenzierten
Elite und führenden Bildungsschicht am Beispiel ihres Standesethos

analysieren. Von ihm wird der gebildete westeuropäische Weltklerus des

12. Jahrhunderts in seiner Lebensweise grundlegend bestimmt. Literarische

Zeugnisse weisen vor allem darauf hin 15. Diese sittliche Lebensform

11 M. Ossowska, Gesellschaft und Moral. Die historische und soziale Bedingtheit

sittlicher Grundhaltungen. Düsseldorf 1972, bes. Kap. III und IV.
12 Vgl. The Letters of John of Salisbury, ed. by W. J. Millor and C. N. L.

Brooks, volume one: The Early Letters (1153-1161), London 1955; volume two:
The later Letters (1163-1180), Oxford 1979.

13 Vgl. W. Totok, Handbuch der Geschichte der Philosophie, Bd. 2: Mittelalter,

Frankfurt/M. 1973, S. 198-213.
G. Stollberg, Die soziale Stellung der intellektuellen Oberschicht im England

des 12. Jahrhunderts. Lübeck 1973, S. 18—37.

K. Guth, Johannes von Salisbury (1115/20-1180). Studien zur Kirchen-,
Kultur- und Sozialgeschichte Westeuropas im 12. Jahrhundert, St. Ottilien 1978,
bes. Kap. I ; V. Künftiger Kurztitel : K. Guth, Johannes von Salisbury.

Neuerdings wurde Standort und Bedeutung dieses großen englischen Humanisten

auf einem internationalen Kongreß in Salisbury gewürdigt. Er stand unter
dem Rahmenthema: «The World of John of Salisbury». A Symposium to commemorate

the eighth centenary of his death. Salisbury 19th-20th July 1980.
14 Namen wie M. Bloch, H. Pirenne, F. Braudel, L. Febvre, G. Duby,

P. Chaunu, F.-L. Ganshof, W. Ullmann, H. Aubin, O. Brunner, K. Bosl, W.
Zorn u. a. sind ein Programm.

15 Vgl. Anm. 24 weiter unten.
Die Erforschung der mittelalterlichen lateinischen Literatur, die als Quellen-



114 Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform

des gebildeten Weltklerikerstandes, durch eine neue Mentalität und ein

eigentümliches Ethos gegenüber Mönchtum und Rittertum abgegrenzt,
ist eingebunden in eine Geistesbewegung besonderer Art - in den
hochmittelalterlichen ethischen Humanismus als lebensformende Kraft. Von
ihm wird noch die gebildete Welt der Hohen Schulen des 13. Jahrhunderts

getragen 16.

1.3. Forschungsansätze

Es ist das Verdienst der Mittelalterforschung der englischsprechenden

Länder, die Humanismus-Diskussion für diese Epoche entfacht und
vorangetrieben zu haben. An dieser Stelle müssen zumindest Namen wie
C. H. Haskins, R. W. Southern und der emigrierte Deutsche H.
Liebeschütz ehrend erwähnt werden. In Anlehnung an R. W. Southern
unterscheidet man heute für das 12. Jahrhundert einen

- literarisch-klassischen Humanismus (mit dem antiken Bildungsgut des

Trivium und Quadrivium) 17 und einen

- philosophisch-praktischen Humanismus.

Letzterer wurde im Grammatik-Unterricht des Trivium grundgelegt,

durch moralphilosophische Analyse klassischer Autoren erweitert

und durch Sentenzen-Sammlungen aus theologischerEthik ergänzt18.
Aus der Einheit von Theorie und Praxis, d. h. auf Grund gleicher
(ethischer) Schulbildung, ethischer Leitbilder wie -Systeme und ihrer Um-

gattung zur Bestimmung des klerikalen Ethos besonders in Frage kommt, wurde
in der Philosophie- und Theologiegeschichte begonnen. Die mittellateinische
Philologie und mittelalterliche Germanistik haben sich, wenn auch mit anderen Akzenten,

daran beteiligt. Heute befassen sich englische, kanadische, amerikanische wie
französische Kirchengeschichtsschreibung und Mittelalterforschung mit
mittellateinischer Literatur.

16 Vgl. P. Glorieux, La Faculté des arts et ses maîtres au XIIIe siècle.
Paris 1971.

F. van Steenberghen, Die Philosophie im 13. Jahrhundert, hrsg. von Max
Roesle, München 1977 (verbessertes Original von 1966).

17 D. h. eine Bildungsbewegung auf der Grundlage klassisch-christlicher
Autoren.

18 Vgl. Ph. Delhaye, Moralphilosophischer Unterricht im 12. Jahrhundert.
In: Ritterliches Tugendsystem, hrsg. von G. Eifler, Darmstadt 1970, S. 301-340
(Nachdruck von 1949), bes. S. 309 ff. ; ders. : Die Geschichte der Philosophie des

Mittelalters, Aschaffenburg 1960 (Christ in der Welt III, 6) passim. W. Schwer,
Stand und Ständeordnung im Weltbild des Mittelalters. Die geistes- und gesell-
schaftsgeschichtlichen Grundlagen der berufsständischen Idee. 2. Aufl. hrsg. von
N. Monzel, Paderborn 1952.



Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lehensform 115

Setzung in die tagtägliche Wirklichkeit ihres späteren Lebens als

Weltkleriker, entstand die im Grunde gleiche Lebensform eines Standes.

Eingebettet in eine humanistische Bewegung besonderer Art, der
ethischen Variante, entwickelte sich daraus eine Lebensform mit eigentümlicher

Mentalität und mit besonderem Ethos. So läßt sich bereits hier
im 12. Jahrhundert ein Humanismus in der Einheit von Theorie und
Praxis als Lebensform 19 fassen, der das gesamte Leben einer Bildungsschicht

prägen wollte. Vorwegnahme des Frühhumanismus in italienischer

Gestalt? Konrad Celtis (1459-1508) hat in Anlehnung an diese

Bewegung deren Bildungs- und Lebensform einmal treffend auf den

Begriff gebracht: Humanismus - jene «Weise, gut und glückhch zu
leben» (ratio bene beateque vivendi) 20.

Einen ethischen Humanismus als Variante der philosophisch-praktischen

Richtung hat jüngst die Forschung für das Hochmittelalter
nachgewiesen. Als Hintergrund und logische Struktur kennzeichnet er
besonders den Policraticus 21 und die Briefe 22 des Johannes von
Salisbury. Er wird in der Schultradition von Chartres mit Bernhard, Thierry
und Wilhelm von Conches grundgelegt23 und ist in der gesamten
geistlichen Briefkorrespondenz jener Epoche zu finden 24. Für die platonische
Naturphilosophie des Chartrenser Bildungsprogramms hat sich Johannes

19 D. Mieth, Die Einheit von Theorie und Praxis als Lebensform. In:
Würzburger Prosastudien II, hrsg. von P. Kesting, München 1975, S. 271-286.

20 Verbindungslinien zum italienischen Frühhumanismus können nur mit aller
Vorsicht gezogen werden. Grundlage dafür kann das allgemein menschliche Verhalten

zu allen Zeiten sein, ethische Erkenntnisse auch in die Praxis umzusetzen. Eine
Wirkungsgeschichte humanistischer Vorstellungen des Johannes von Salisbury ist
bis heute noch nicht geschrieben. Vgl. auch M. Kerner (wie Anmerkung 21), S. 42.

Zu Konrad Celtis vgl. bes. M. Seidlmayer, Konrad Celtis. In: Wege und
Wandlungen des Humanismus. Studien zu seinen politischen, ethischen, religiösen
Problemen. Göttingen 1965, S. 174-196, hier: S. 187.

21 M. Kerner, Johannes von Salisbury und die logische Struktur seines
Policraticus. Wiesbaden 1977, bes. S. 11, 23 f., 42, 191 f., 193, 202 ff. Kerner spricht
von der «moralisch-humanistischen Form des Zusammenhalts» im Policraticus
(S. 193 z. B. u. ö.).

22 K. Guth, Johannes von Salisbury (1115/20-1180). Studien zur Kirchen-,
Kultur- und Sozialgeschichte Westeuropas im 12. Jahrhundert, München 1978

(Münchener theologische Studien, histor. Abt., Bd. 20), bes. S. 253—299.
23 M. Kerner (wie Anm. 21) S. 23; E. Jeauneau, «Lectio philosophorum».

Recherches sur l'Ecole de Chartres, Amsterdam 1973, passim.
24 Der Einzelnachweis ist noch zu führen. Hinweise bei C. Morris, Zur

Verwaltungsethik, Die Intelligenz des 12. Jahrhunderts im politischen Leben. In:
Saeculum 24 (1973) 241-250. Ebd. S. 243: Omnes auctores fere ad ethicam tendunt
(Kommentar aus jener Zeit zu Ovids Metamorphosen). Vgl. auch: C. N. L. Brooke,
The Twelfth Century Renaissance, London 1969, S. 61-71, bes. S. 66.



116 Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform

von Salisbury nur am Rande interessiert. Man nennt diese Richtung die

naturwissenschaftliche Variante des philosophisch-praktischen Humanismus

jener Zeit. Im Zusammenhang der praktischen Bedürfnisse des

gebildeten Weltklerus in Verwaltung, Politik, Schule und Wissenschaft
erscheint die Betonung des ethischen Humanismus verständlich25 :

Aus ihm konnten sie leben und handeln. Vor dem Hintergrund dieser

Geistesbewegung soll die eigentümliche Mentalität und Lebensform am
neuen Standesethos jener Bildungsschicht im folgenden umrissen werden.
Sie kann vor allem an den Schriften des großen englischen Humanisten
«with the serious smile»26 beispielhaft abgelesen werden.

1.4. Problemstellung

Mentalität als Denk-, Verhaltens- und Lebensweise eines Standes

steht notwendigerweise in Wechselbeziehung zur kollektiven Lebensform
einer Schicht. Zeigt erstere deren geistige Strukturen 27, so kann letztere
auch materielle Kulturgüter, ihre Funktion im Leben des Menschen 28

und die Weise des Umgangs mit materieller Kultur durch Menschen
umfassen. Lebensform im engeren Sinn als die Einheit von Theorie und
Praxis, wie sie im folgenden verstanden wird, führt zur sittlichen
Lebensgestaltung im Zusammenhang der humanistischen Bewegung. Von ihr,
genauer vom Standesethos des hochmittelalterlichen Weltklerus kann
anhand der mittelalterlichen Quellenlage nur die Rede sein. Mit Hilfe des

Terminus «Ethos» lassen sich anhand praktisch gelebter Überzeugungen
auch Groß-Strukturen klerikaler Mentalität und Lebensform 29 umreißen.
Im Unterschied und in Parallelität zur Lebensform des abendländischen
Mönchtums und Rittertums 30 hat der hochmittelalterliche Weltklerus
Westeuropas sein eigentümliches Standesethos gebildet. An den Bereichen

25 C. Morris, The Discovery of the Individual 1050-1200. Church History
Outlines 5, London 1972.

26 J. Huizinga, John of Salisbury: A pre-gothic mind. In: Men and Ideas,
New York 1959, S. 160.

27 Z. B. deren Einstellung zu Tod und Leben, zu Liebe und Leid, zu Glück
und Unglück, zu Krieg und Frieden.

28 Wie Nahrung, Kleidung, Wohnung, Arbeitsgeräte.
29 W. Flitner, Die Geschichte abendländischer Lebensformen, München

1967, S. 243: «Jede Lebensform ist auf eine bestimmte soziale Schicht, auf Berufsstände

oder Amtsfunktionen begrenzt - dort entsteht sie und findet eine dauerhafte

Gestalt. Aber sie wirkt über diese Umgrenzung hinaus...»
Zur Problematik des Begriffs Lebensform vgl. : A. Borst, Lebensformen im

Mittelalter, Frankfurt/M. 1973, S. 680.
30 Vgl. weiter unten S. 8 ff.



Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform 117

- Recht und Freiheit,

- Wissenschaft und Humanität,

- Glaube und Frömmigkeit

wird dessen Struktur besonders deutlich. Nicht Herkunft, Pflege und
Weitergabe des antik-christlichen Bildungsgutes31, sondern dessen

Transferierung und Umsetzung in das konkrete Leben stehen im Mittelpunkt
der nachfolgenden Analyse32. Gerade anhand der Exilsbriefe des Johannes

von Salisbury läßt sich jenes Weltkleriker-Ethos genauer bestimmen.
An dieser Stelle wäre es angebracht, das Standesethos des Ordensund

Weltklerus jener Epoche, trotz vielfach ähnlicher spiritueller Tradition,

einander kontrastierend gegenüberzustellen. Es würde aber zu weit
führen. Eine Zwischenstellung zwischen der Form des Mönchslebens
und der Lebensweise des Diözesanklerus nehmen auf dem Festland des

11./12. Jahrhunderts und schon früher die Säkularkanoniker der
Kanonikerstifte ein. Sie lebten nach kanonischen Statuten in einer «vita
communis» zusammen33. Das England der Becketzeit scheint an den

Kathedralkirchen die Einrichtung einer Gemeinschaft von
Säkularkanonikern nach der Aachener Regel von 816 (institutio clericorum)
nicht gekannt zu haben. Noch um 1200 bestanden die Domkapitel
Englands vornehmlich aus Benediktinermönchen. Die Problematik eines

angepaßten, d. h. verweltlichten hohen Diözesanklerus, von dem die

Quellen des Investiturstreites im Reich zur gleichen Zeit berichten34,
fehlt (meines Wissens) für jene Epoche der englischen Reformkirche.
Wenn daher vom Weltklerus bzw. Säkularklerus im folgenden die Rede

ist, so wird dabei auf den Aspekt der seelsorgerlichen und administrativen

Betreuung einer Diözese abgestellt, die durch den hohen Klerus 35 im
Verband einer Diözese oder eines Metropolitan-Zusammenschlusses
übernommen wurde.

31 Anliegen des literarischen Humanismus. Vgl. R. W. Southern, Medieval
Humanism. In: ders.. Medieval Humanism and other Studies, New York 1970,
S. 29—60. E. K. Tolan, John of Salisbury and the problem of medieval humanism.
In: Etudes d'histoire littéraire et doctrinale 19 (1968) 189—199.

32 Anliegen des philosophisch-praktischen Humanismus.
33 Vgl. K. Guth, Zum Zusammenhang zwischen Wirtschaftsform und Lebensstil

im Hochmittelalter. Kulturgeschichtliche Überlegungen zu den Speiseordnungen
am Alten Domstift zu Bamberg vor der Auflösung der «vita communis» um 1200.

In: Jahrbuch für Fränkische Landesforschung 33 (1973) 13-37, bes. S. 17 f.; LThK
Bd. 5, 21960, Sp. 1257 f.

34 Vgl. A. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands, Bd. III, Leipzig 1920,
S. 726-744; 774 ff.

35 Eine Untersuchung über die Einführung des Instituts der Säkularkanoniker



118 Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform

2.0. LEBENSFORM, TUGENDSYSTEM UND ETHOS

IN DER HÖFISCHEN RITTERKULTUR

2.1. Das ritterliche Laienethos der höfischen Welt

Die Auseinandersetzungen um das «ritterliche Tugendsystem»
haben die Mittelalterwissenschaften besonders nach dem 2. Weltkrieg
bewegt36. Sie brachten eine Differenzierung in der Vorstehung von der
Einheit einer ritterlichen Welt und unterschieden zwischen der frühen
Schicht der «urritterlichen» und der späteren «höfischen» Kultur37.
D. Rocher spricht neuerdings vom zeitlichen Nebeneinander verschiedener

Modelle ritterlicher Kulturen im 12. Jahrhundert:

- von einer ritterlich-höfischen

«Erec»
- einer ritterlich-christlichen

«Parzival)) und erst dann von

- einer höfisch-christlichen

«Tristan und Isolde)).

an englischen Kathedralkirchen der Reformzeit ist dem Verfasser nicht bekannt.
Zumindest die Tatsache, daß Nikolaus Breakspear (1084-1154), der spätere Papst
Hadrian IV (1154-1159), in St. Rufus/Avignon als Abt wirkte, die Gemeinschaft
von St. Rufus als Hort des «ordo antiquus», der «consuetudines St. Rufi» der
Augustiner-Chorherren galt, nach der sie lebten, weist auf diese Möglichkeit hin. Die
römische Synode von 1059 unter Papst Gregor VII. hatte ein priesterliches
Gemeinschaftsleben an Stiftskirchen vorgeschlagen und festgeschrieben (régula canonico-
rum). Die späteren Prämonstratenser lösten sich von der « alten Regel » und gründeten

unter Norbert von Xanten um 1120 eine neue Ordensgemeinschaft nach dem
«ordo novus». Sie waren auch seelsorgerlich tätig.

Vgl. LThK, Bd. 2 (21958) Sp. 1083-1090 (Chorherren) ; Bd. 8 (1963) Sp. 688-
694 (Prämonstratenser).

H. E. Feine, Kirchliche Rechtsgeschichte. Die katholische Kirche, Köln
19725, bes. S. 379 f., 260 ff., 264 (Literaturhinweise); 380 (Literaturhinweise).

J. L. Dickinson, The origins of the Austin canons and their introduction into
England, London 1950.

36 Vgl. G. Eifler (Hrsg.) : Ritterliches Tugendsystem, Darmstadt 1970
(Wege der Forschung 56).

37 Bibliographie zum Rittertum im Mittelalter bei A. Borst (Hrsg.) : Das
Rittertum im Mittelalter, Darmstadt 1976 (Wege der Forschung 349), S. 337-482,
bes. 454^-56 (Erziehung und Tugenden).

J. Bumke: Studien zum Ritterbegriff im 12. und 13. Jahrhundert, Heidelberg2
1977, bes. S. 151 ff. Zu höfische Kultur: ders. : Studien, S. 185-187.



Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform 119

Demzufolge pendelt auch das ritterliche Tugendsystem 38 weniger
zwischen den beiden Polen ritterlichen Verhaltens, die durch die cicero-
nianische Formel «honestum et utile» (De off. II, 3 iv) gekennzeichnet
sind, sondern wandelt sich mehr und mehr zu einem eigenständigen.
Da sich bereits im frühen Rittertum ein aristokratisch-kämpferisches
Gottesbild herausgebildet hatte, entsprachen die Grundwerte ritterlichen
Denkens den Zielen der « militia Christi»: Dienst39 an der Verbreitung
des Reiches Gottes auf Erden besonders im Einsatz für die sichtbare

Kirche, für ihre Stätten im Hl. Land, für arme und bedrängte «Glieder»

am Leibe Christi40. Diese Aufgabe war nur im sittlichen Umkreis von
Ehre, Treue, Gerechtigkeit und Tapferkeit standesgerecht zu bewältigen.
Die höfische Welt des 12. Jahrhunderts verlangte in ihrer Differenziertheit
nach einer genauen Ausformung ritterlichen WeltVerhaltens. Im Parzival
des Wolfram von Eschenbach (nach 1200) werden höfische Tugenden wie

zuht, mâze,

kiusche,
milte, rät, helfe,

guete, triuwe,
höher muot

und religiöse Tugenden nebeneinander verwandt41. Wir finden mâze

im Sinn antik-christlicher Tugendwerte wie «prudentia» und «temperan-
tia»; kiusche und mâze stehen im Bezugsfeld der «temperantia», triuwe,
erberme korrespondieren mit «iustitia»; staete besitzt ihr antik-christliches

Äquivalent im Wert der «fortitudo».

38 E.Neumann: Zum «ritterlichen Tugendsystem». In: G. Eitler (Hrsg.):
Ritterliches Tugendsystem, Darmstadt 1970, S. 277-300, hier: 289 ff.; 292

39 Zum Dienstethos vgl.: J. M. van Winter: Rittertum. Ideal und
Wirklichkeit. Aus dem Niederländischen übertragen von Axel Plantiko und Paul Schritt.
München 1969. Die Autorin spricht vom

«Dienst für den Herrn»,
«Dienst für Kirche und Christenheit»,
«Frauendienst».

Ähnlich: J. Bumke: Studien (wie Anm. 37), bes. S. 181-185.

40 C. Erdmann : Die Entstehung des Kreuzugsgedankens, Nachdruck
Darmstadt 1974 (von 1935), S. 233 ff.J. Bumke: Studien, (wie Anm. 37) S. 112 ff.

41 W. Schröder: Seinsethik und Normethik in Wolframs Parzival. In: G.

Eifler (Hrsg.) : Ritterliches Tugendsystem, S. 341-376, hier: S. 350 ff. Zur
Standesabgrenzung vgl. J. Bumke: Studien (wie Anm. 37), S. 130-148.

C. N. L. Brooke : Marriage in Christian History. An inaugural lecture,
Cambridge 1977, bes. S. 21 ff.



120 Staudesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform

Beide Tugendreihen, die höfische wie die religiöse, verraten bei
Wolfram von Eschenbach ihr Bezugssystem - das Schema der vier
antikchristlichen Kardinaltugenden. Dazu gesellen sich noch die urchristlichen

Haltungen der «humilitas» (diemuot) 42 und «misericordia»

(erberme) 43.

Diesem Modell eines ritterlich-christlichen Ethos steht das der
ritterlich-höfischen Lebensweise zur Seite. Sie konkretisiert sich z.B. im
«Erec» des gelehrten Hartmann (von Aue, vor 1185), im Umkreis eines

ständischen gegliederten mitteleuropäischen Rittertums. Nicht jeder
Ritter lebte zu Hofe, gehörte zur Gesellschaft des Fürsten mit besonderen

Anforderungen an den «höveschen man ». « Höfisch » wird zur Bezeichnung
einer Lebensform, die von Bildung und Selbstzucht geprägt ist. Zum
vollendeten höfischen Menschen gehören «die sittlichen Qualitäten der

Selbstbeherrschung, der Bescheidenheit und Ehrfurcht, des Edelmuts, der

Freigebigkeit, des reinen Gemüts. Letztes Ziel höfischer Bildung ist die

Bändigung des Triebhaften... eine Stilisierung des Daseins...» (de Boor)44.

Ebensowenig wie die vorausgegangenen Verhaltensmodelle
ritterlichen Lebens läßt sich das höfisch-christliche Modell ritterlicher Kultur
am Beispiel des Tristanromans 45 um 1210 bei dem geistlich gelehrten
Künstler Gottfried von Straßburg systematisieren. Höfischer Sinn und
«moraliteit», «minne» und «ère» stehen im Konflikt. Im Schuldigwerden
der Liebenden verweisen sie «mâze» und «minne» in das Land einer christlichen

Utopie. So zeigen sich in Gottfrieds «Tristan und Isolde» Ansätze
einer mittelhochdeutschen Ethik für ritterliche Laien46 im Gewand

42 Bernhard von Clairvaux schreibt über die mönchische Demut in: «De
gradibus humilitatis et superbiae»: Migne PL 182, 941 ff.: «Humilitas est virtus,
qua homo verissima sui aquitione sibi ipsi vilescit.>> «Humilitas» und «discretio»
(«Bescheidenheit») bedingen sich gegenseitig als Tugend, vgl. K. Berg: Zur
Geschichte der Bedeutungsentwicklung des Wortes Bescheidenheit. In: Würzburger
Prosastudien I, München 1968, S. 16-80, bes. S. 50 ff.

43 W. J. Schröder: Seinsethik (wie Anm. 41) S. 351.
44 H. de Boor: Hövescheit. Haltung und Stil höfischer Existenz. In: G.

Eifler (Hrsg.) Ritterliches Tugendsystem, Darmstadt 1970, S. 387. Zum Ganzen:
S. 377-400.

45 D. Mieth : Dichtung, Glaube und Moral. Studien zur Begründung einer
narrativen Ethik, Mainz 1976, hier: S. 116-247 (Interpretation des Tristan), bes.
149-209. W. Martini : Deutsche Literaturgeschichte von den Anfängen bis zur
Gegenwart, Stuttgart 1954, 5. Aufl., S. 49 ff. K. Bertau: Deutsche Literatur im
europäischen Mittelalter, Bd. 2, 1195 - 1220, München 1973, S. 918-965.

46 J. Hashagen: Mittelhochdeutsche Laienethik als Forschungsproblem. In:
G. Eifler: (wie Anm. 44), S. 106-115, hier: 110.

O. Brunner: Die ritterlich-höfische Kultur. In: A. Borst: Das Rittertum im



Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform 121

höchst verfeinerter höfischer Kultur. Die dichterische Gestaltung einer
ästhetisch-traumhaften Liebe wird zum Anti-Modell einer ehelich-christlichen

Lebensgemeinschaft durch Liebeszauber, Schuldigwerden,
Abschied und Tod.

Ein ritterliches Laienethos verschiedener Ausformung, keine
systematisierte Ethik, war die Antwort menschlicher Wirklichkeit, das Leben

am Hof als Christ jener Epoche zu bewältigen. In dessen Bezugssystem
tauchen ethische Haltungen als «Tugenden» immer wieder auf. Im
Vergleich mit den oben genannten Lebensmodellen verschiedener
Schichten ritterlicher Kultur bilden «ère» (honor), «minne» (caritas/
amor), «mâze» (temperantia), «triuwe» (fides), «höher muot» (fortitudo,
magnanimitas) notwendige Bestandteile eines gesamt-ritterlichen
Ethos 47. Deren Korrelation, wie später zu zeigen sein wird 48, mit
Grundhaltungen des Weltklerikerstandes in einflußreicher Position verblüfft.
Zu Recht? Sicher nicht. Als Kinder der gleichen Zeit entstammen sie

in ihren größten Vertretern gleicher Bildungstradition und Erziehung.
Auch die klerikale Lebensform wurzelt im gleichen Grund : im ethischen
Humanismus des 12. Jahrhunderts. Von daher erhält das ritterliche und
klerikale Standesethos gleiche Grundzüge bei aller individuellen
Differenzierung 49.

2.2. Mönchsspiritualität und Weltklerikerstand

Die abendländischen Mönchsgemeinschaften jener Epoche 50,

Benediktiner, Cluniazenser, Zisterzienser, Prämonstratenser, Kartäuser und

Augustinerchorherren, wären ohne bestimmte Basis-Regeln des

Zusammenlebens zum Untergang verurteilt gewesen. Zu ihnen zählten als Funda-

Mittelalter, Darmstadt 1976, S. 142-171. K. Bertau: Deutsche Literatur Bd. 2

(wie Anm. 45) bes. S. 924—927. C. Stephen Jaeger, Medieval Humanism in
Gottfried's von Straßburg's Tristan und Isolde, Heidelberg 1977, bes. S. 97 ff. (Gottfried

von Straßburg und John of Salisbury).
47 Vgl. dazu: E. Neumann: Zum «ritterlichen Tugendsystem» (wie Anm. 38)

S. 296 ff., 278 f.
48 Weiter unten, S. 124 ff.
49 Vgl. weiter oben, S. 118 ff. Die Durchsetzung des Zölibats durch die Reformkirche

förderte die Bildung eines hochmittelalterlichen Ethos im Weltklerus. Über
die Tatsache der Priester-Ehe in England vgl. : C. N. L. Brooke: Gregorian Reform
in Action: Clerical Marriage in England 1050-1200. In: The Cambridge Historical
Journal 12 (1956) 1-21.

50 Vgl. C. N. L. Brooke: Die große Zeit der Klöster 1000-1300 Freiburg/
Breisgau 1974.



122 Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform

ment51 gemeinsame Arbeit zum Unterhalt der Gemeinschaft, gemeinsame

Liturgie und gemeinsames Gebet, gemeinsame Erholung und Muße. Die

Regelmechanismen des gemeinschaftlichen Lebens beruhen auf Treue zur
zugesagten Bindung an die Gemeinschaft, auf gegenseitiger Hilfe, Gehorsam

gegenüber der Leitung, auf Brüderlichkeit und Demut im Umgang
miteinander. Die Ehrfurcht und Demut vor Gott und den Gliedern der
Gemeinschaft hält nach Gregor dem Großen diese «societas» zusammen, der

Hochmut, die «superbia», zerstört sie. Man nannte gerade letztere die Mutter

aller Hauptsünden52. Bernhard von Clairvaux hatte im Gefolge Gregors
des Großen eine Tugendlehre der «humilitas» errichtet. Der Welt zu sterben,

um das persönliche Heil zu erlangen, war nur durch Gnade und Übung
(Askese) möglich. Diese Mönchsspiritualität53, aus überwiegend negativ
verstandener Weltsicht (contemptus mundi) gestaltet, konnte den in
hohen Amtern der Verwaltung, Rechtsprechung und Wissenschaft

agierenden Weltklerus nur bedingt anregen, ein Ethos aktiver
Weltgestaltung zu finden 54. Dies schien eher aus der Vorstellung von der

«dignitas humana»55 und der sozialethischen Konzeption einer
Weltordnung nach Hugo von St. Viktor (1096-1141) erreichbar zu sein 56. In
dessen Vorstellung von Kirche als mystischer Leib Christi standen geistliche

und weltliche Gewalt, Klerus und Laien, wenn auch nicht
gleichberechtigt, nebeneinander. Ontisches Fundament für diese Tatsache war
die Inkarnation. In der «ethischen Überordnung des Übernatürlichen und
Geistigen über das Weltliche, des kontemplativen über das aktive Leben

51 Vgl. Beispiele bei: H. Fischer: Die Geburt der westlichen Zivilisation aus
dem Geist des romanischen Mönchtums, München 1969, S. 98-115.

52 W. Schröder : Seinsethik und Normethik in Wolframs Parzival (wie Anm.
41), S. 346. Vgl. weiter oben Anm. 46; A. Dempf: Ethik des Mittelalters, Darmstadt

1971 (Nachdruck von 1931), S. 75.
53 J. Leclercq: L'humanisme des moines au moyen âge. In: Studi Medievali

X, 1. Spoleto 1969, S. 69-113.
54 A. Auer : Weltoffener Christ. Grundsätzliches und Geschichtliches zur

Laienfrömmigkeit, Düsseldorf 1960, S. 30-48, bes. S. 38 ff., S. 44-46.
55 R. W. Southern: Medieval Humanism. In: ders.: Medieval Humanism

and other Studies, New York 1970, S. 29-60, bes. S. 39 ff.
C. Trinkaus : In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian

Humanist Thought, Bd. 1, London 1970, bes. S. 179-200 (The dignity of Man in
the Patristic and Medieval Tradition and in Petrarch).

56 J. Ehlers, Hugo von St. Viktor. Studien zum Geschichtsdenken und zur
Geschichtsschreibung des 12. Jahrhunderts. Wiesbaden 1973, bes. S. 103-106,
110 f. - C. Schütz, Deus absconditus Deus manifestus. Die Lehre Hugos von St.
Viktor über die Offenbarung Gottes, Rom 1967, bes. S. 95-108 (Menschenbild).



Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform 123

und des Geistes über den Leib »57 steht Hugos Kirchenmodell im
Zusammenhang der Tradition wie der Epoche. Trotz aller Unterordnung des

Weltlichen unter das Geistliche hat das Weltliche einen gleichwertigen
Platz am Leibe Christi als seine linke Seite. In der Liturgie des

Krönungssakramentes erhielt die weltliche Spitze noch religiöse Weihe.
Damit wurde die irdische Gewalt des Königs und Kaisers in sich gerechtfertigt

und sakral überhöht5S.
Bei aller biblisch begründeten Gleichwertigkeit der Laien mit dem

Klerus (imago Dei, nobilitas) 59 standen bei Hugo von St. Viktor Papst
und Klerus als Verwalter der Sakramente und der Autorität Christi,
hierarchisch betrachtet, über dem Laienvolk. Hier lag eine der Wurzeln
zum Konflikt zwischen Kaiser und Papst, zwischen Königtum und
geistlichem Amt, zwischen weltlichem und kirchlichem Recht 60. Hier wuchs
dem Stand der Kleriker aber auch eine innere Würde auf Grund seiner

Funktion zu, wie es im Bild vom Leibe Christi verdeutlicht wird. Durch
das geistliche Amt wurde das Standesethos der Säkularkleriker überhöht.
Gerade im 12. Jahrhundert erreichte die klerikale Standesauffassung,
spekulativ wie in Wirklichkeit durch den hervorragenden Bildungsstand

seiner Vertreter begründet, eine später nie mehr erreichte Kulmination

61. Der hohe Weltklerus ist die führende Bildungsschicht in
Reich und Kirche. Für England allein birgt die Briefwelt des Johannes
von Salisbury eine Fülle von Zeugnissen. Durch sie lassen sich zumindest

vorläufige Strukturen eines klerikalen Standesethos herausarbeiten.

57 A. Dempf: Ethik des Mittelalters (wie Anm. 52), S. 72 ff., hier: S. 74.
58 P. E. Schramm : Geschichte des englischen Königtums im Lichte der

Krönung, Weimar 1937 (Wiederabdruck Darmstadt 1970), passim. E. Eichmann:
Die Kaiserkrönung im Abendland, 2 Bde., Würzburg 1942, passim.

59 J. Leclercq: L'humanisme des moines au moyen âge (wie Anm. 53),
S. 92 f. (Gregor d. Gr., Benedikt von Aniane) R. W. Southern (wie Anm. 55),
S. 43; Schütz (wie Anm. 56), S. 108-130.

60 Ein anderer Grund ist z. B. die Kaiserkrönung durch den Papst.
61 Jakob von Vitry (von 1170-1240) bezeichnet auch die in der Welt lebenden

Laien, die den verschiedenen Ständen angehören, als «reguläres». Religiose,
Weltkleriker und Eheleute leben in ihrem jeweiligen Stand nach festen Regeln
und Einrichtungen. Von daher kann er von einem «Eheorden» sprechen. Vgl. A.
Auer: Weltoffener Christ (wie Anm. 54) S. 47.



124 Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform

3.0. STRUKTUREN DES NEUEN STANDESETHOS

DER WELTKLERIKER NACH JOHANNES VON SALISBURY

3.1. Recht und Freiheit: Das Ethos der Treue (und des Gehorsams)

Deutlicher als in Normalfällen kirchlicher Verwaltungspraxis62
läßt sich am großen Konflikt zwischen «regnum et sacerdotium »63

Lebensform, Mentalität und Standesethos des westeuropäischen
Weltklerus ablesen. Beide Parteien, die Anhänger König Heinrichs II. von
England (1154-1189) und die des Erzbischofs Thomas Becket (1162-
1170), begründeten den gegenseitigen Konflikt rational und beriefen sich
auf die Freiheit ihres Gewissensurteils. Für Becket und seine Anhänger
blieben die Ehre Gottes und ihre eigene, die Freiheit der Kirche, auch

in weltlichen Dingen, das oberste Ziel, für die Königspartei die königliche
Macht und die Einheit des Reiches. Durch die Verfügbarkeit über kirchliche

Güter konnte die zentrale Macht des Königtums nur noch gestärkt
werden. Die autonome kirchliche Rechtsprechung aber behinderte die

königliche Gerichtsgewalt. In diesem «conflictus iuris et potestatis » 64

blieb dem Erzbischof von Canterbury nur der Ausweg des Exils. Zu viel
stand für die englische Reformkirche auf dem Spiel - der Verlust der
«libertas ecclesiae».

In der bedrängten Situation des Exils war Thomas Becket besonders

auf die Treue seines Klerus, auf die Hilfe seiner Diözesanen (Untertanen)

in England, auf das Mitleid seiner Umgebung und auf die Stimme
seines Gewissensurteils verwiesen. Dieses klerikale Gefolgschaftsethos
mit den Grundbestandteilen Treue (fides) und Gehorsam (oboedientia),
bei der Priesterweihe versprochen, entsprach dem weltlichen Ethos des

Ritters. Der Vasall leistete seinem Lehensherrn Mannschaft (homagium)
und schwor den Treueeid 6S. Neu gegenüber einem unbedingten ritter-

62 Vgl. K. Guth: Johannes von Salisbury (1115/20-1180). Studien zur
Kirchen-, Kultur- und Sozialgeschichte Westeuropas im 12. Jahrhundert, München
1978, S. 111-166.

63 The Letters of John of Salisbury. Volume two: The later letters, ed. by
W. J. Millor S.J. and C. N. L. Brooke, Oxford 1979. Künftig: Millor-Brooke,
The Letters II, Nr. Hier: Nr. 217: S. 364.

64 Millor - Brooke, The Letters II, Nr. 172: S. 128. K. Guth: Johannes
von Salisbury, S. 185. Zum Ganzen: ders. S. 167-251. IT. Mitteis: Der Staat des
hohen Mittelalters, Darmstadt 1974, 9. Aufl., S. 298-312.

65 Man unterscheidet die freie Schicht der Edelgeborenen (Edelleute) und



Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform 125

liehen Treue- und Dienstethos scheint bei den Versöhnungsbemühun-

gen zwischen König Heinrich II. und dem Primas von Canterbury die

Beobachtung der freiheitlichen, persönlichen Gewissensentscheidung. Die

Aussöhnung der Exilierten mit dem König, ihrem anerkannten weltlichen

Herrn, konnte nur auf der Grundlage der Beachtung von Recht,
Freiheit und Ehre im persönlichen wie kirchlichen Bereich erreicht werden.

Dabei galten Ehre (honor) und Ruf (fama) des Einzelnen 66 ebenso

als unantastbar wie die ritterlich-klerikale Ehre des ganzen Standes.

Diese Internalisierung und Erweiterung des ritterlichen Ethos durch den

Weltklerikerstand in Anlehnung an den ethischen Rationalismus 67 bei
Petrus Abaelard (1079-1142) brachte zum einen eine neue Variante in
das Ethos ritterlicher Treue und ritterlichen Vasallendienstes (ministe-

rium), nämlich das Moment individueller Freiheit gegenüber dem obersten

königlichen Lehnsherrn. Diese Freiheit wurde durch das persönliche

Gewissensurteil und durch die Unversehrtheit der persönlichen
Ehre konstituiert (integritas conscientiae, honestas personae) 68. Der
Raum der Freiheit galt für den individuell-religiösen wie für den öffent-

den meist unfreien Stand der Dienstmannen (Ritter, Knechte, Ministeriale). Sie
wurden erst im Laufe der Zeit als Niederadel frei durch die Autorität ihres Herrn.

Vgl. A. Borst: Das Rittertum im Hochmittelalter (wie Anm. 37), S. 212-
246, bes. S. 230.

Beschreibung des «miles» bei Johannes von Salisbury, Policraticus VI, 6:
Webb II, S. 16-18 (596d-598a) ; Ritterliche Aufgaben ebd. S. 23, 3-7.

Um die Anarchie, die zur Zeit des Johannes von Salisbury den Lehensadel
beherrschte, zu beseitigen, sollten alle Ritter durch einen Eid zum Gehorsam gegen
Gott und seinen Vertretern auf Erden verpflichtet werden. Vgl. Policraticus VI,
7-8: Webb II, S. 20-23 (599b-601a). F. L. Ganshof: Was ist das Lehenswesen?
Darmstadt 1961 (Ubersetzung der 3. Auflage von 1957) bes. S. 80 ff. Ein wechselseitiges

Rechtsverhältnis zwischen Herr und Ritter entsteht.
66 Millor-Brooke, The Letters II, Nr. 201: S. 294 (oben).
67 A. Dempf: Ethik (wie Anm. 57), S. 77.
68 Vgl. K. Guth: Johannes von Salisbury, bes. S. 237 f., z. B.

integritas conscientiae :

Millor-Brooke, The Letters II, Nr. 167 : S. 94, 96

Millor-Brooke, The Letters II, Nr. 191 : S. 262

Millor-Brooke, The Letters II, Nr. 229: S. 402

Millor-Brooke, The Letters II, Nr. 250 : S. 506

honestas personae, honor Dei :

Millor-Brooke, The Letters II, Nr. 230: S. 408

Millor-Brooke, The Letters II, Nr. 257 : S. 520

Millor-Brooke, The Letters II, Nr. 261 : S. 528

Millor-Brooke, The Letters II, Nr. 262: S. 532

Millor-Brooke, The Letters II, Nr. 265 : S. 536



126 Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform

lich-kirchlichen Bereich. Einer Aussöhnung mit dem König erwuchsen
Grenzen in der Freiheit der Kirche, der Unverletzlichkeit des «Nutzens
der Brüder», der «Ehre Gottes», der eigenen Ehre und der des Standes. Ein
Friedensschluß mit König Heinrich II. von England kommt für Thomas
Becket 1167 nur unter den genannten Bedingungen in Frage: «...salvo
honore Dei et libertate ecclesiae et possessionibus ecclesiarum»69. Die
Unverletzlichkeit der Ehre des Weltklerikerstandes, in den persönlichen
Versöhnungsbemühungen des Johannes z. B. 1166 als Postulat konkretisiert

70, scheint in säkularisierter Form im höfischen êre-Begriff fortzuleben

71.

Zum anderen darf man im Unterschied zum verrechtlichten klassischen

Lehnswesen, in dem der oberste Lehnsherr durch den Zwischen-
Herrn für den Vasallen verdeckt worden war, von einem persönlichen
Obödienz- und Treue-Ethos des Diözesanklerus gegenüber dem jeweiligen

Diözesanbischof sprechen. Das Treueverhältnis erschöpfte sich dabei
nie allein in äußerer, rein materieller Hilfe 72.

3.2. Wissenschaft und Humanität: Das Ethos der Freundschaft

Das abendländische Mönclitum des Hochmittelalters hatte durch
sein gelebtes Vorbild nach den evangelischen Räten auch die Lebensform
des Seelsorgeklerus der Reformkirche vertieft. Gehorsam (oboedientia)
gegenüber dem Ordinarius, dem Ortsbischof also, und das Zeugnis der

Ehelosigkeit wurden im Traditionszusammenhang abendländischer
Mönchsaskese rezipiert und begründet 73. Die beispielhafte Gemeinschaft
der Mönche avancierte zum Leitbild brüderlicher Lebensgemeinschaft

69 Millor-Brooke, The Letters II, Nr. 230 : S. 408.
70 Millor-Brooke, The Letters II, Nr. 167 : S. 96: Ex quo longe periculosius

quam inconsiderati homines opinentur esse arbitror aliquam ad promissiones eius
iacturam facere conscientiae et honestatis, quae, si semel laedantur, facile nequeunt
reparari.

71 Vgl. K. Guth: Johannes von Salisbury, S. 287 f. und weiter oben S. 121,
K. Bertau, Bd. I, 1972 (wie Anm. 45), S. 391 f. F. L. Ganshof: Was ist das Lehenswesen?

Darmstadt 1961, S. 126-128: das hochmittelalterliche England kennt noch
keine Standeslehre, nur «honores» als Ämter, Lehens-, Herrschaftsgebiete.

T. Reuter: The Medieval Nobility. Studies in the Ruling Classes of France
and Germany from the Sixth to the Twelfth Century, Amsterdam 1979.

72 Millor-Brooke, The Letters II, Nr. 167 : S. 96 (unten) z. B.
73 J. Leclercq: L'amitié dans les lettres au moyen âge. In: Revue du moyen

âge latine 1(1945)391^110; ders. : Wissenschaft und Gottverlangen, Düsseldorf2
1962. (L'Amour des Lettres et le Désir de Dieu, Paris 1957), S. 106-127.



Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform 127

im Verband der Diözese. Zumindest die Priestergemeinschaft an
Kathedralkirchen 74 lebte in einer klosterähnlichen Ordnung nach festen

Statuten 75. Gerade an den Bischofssitzen, Zentren für Schule, Verwaltung,

Wissenschaft und gemeinschaftlichen Austausch, entfaltete sich
eine blühende geistige und geistliche Kommunität. Durch eine vorzügliche

Kanzlei wurde zwischen Bistum und Dekanat, zwischen Metropole

und Suffraganbistümern, zwischen Klerus und Mönchen intensiv
Kontakt gepflegt76. Das Bistum Canterbury unter den Metropoliten
Theobald (1138-1161) und Thomas Becket vor und während des Exils
(1162/64-1170), die Exilskorrespondenz des Johannes von Salisbury
lassen eine neue Lebensform des gebildeten Weltklerus erkennen: das

Ethos kultivierter Freundschaft und Humanität.
Freundschaft wurde und wird getragen vom Geiste gegenseitiger

Hilfe in Zeiten der Not, ist Zuwendung in Liebe77, in Offenheit und Un-
eigennützigkeit. So war Freundschaft mehr als ein «affectus misera-

tionis»78, ein Ableger mönchischer «misericordia», sondern im Idealfall
die Entfaltung zweier Persönlichkeiten in Formen geistlicher Zuneigung
und Hilfe79. Von Freunden wird nach der Vorstellung des Johannes von
Salisbury nichts mehr gefordert als Liebe : « Nichil enim est praeter carita-
tem exigendum, qui per gratiam Dei et veterum amicorum satis habun-
do ,..»80 Die Korrespondenz zwischen Abt Peter von Celle und Johannes

74 Das sogenannte Domkapitel der Reichskirche.
75 Nach den Regeln der Augustiner-Chorherren. Vgl. K. Guth: Zum

Zusammenhang zwischen Wirtschaftsform und Lebensstil im Hochmittelalter.
Kulturgeschichtliche Überlegungen zu den Speiseordnungen am Alten Domstift zu Bamberg

vor der Auflösung der «vita communis» um 1200. In: Jb FL 35 (1973) 13-37,
hier: S. 17; H. E. Feine: Kirchliche Rechtsgeschichte (wie Anm. 35), S. 379 f.

76 Der Austausch blühte in Canterbury bereits unter Erzbischof Theobald
(1138-1161). Die Urkunden, die in seiner Amtszeit ausgefertigt wurden, hat A.
Saltman ediert: Vgl. ders.: Theobald, archbishop of Canterbury, London 1956,
S. 181-594.

77 Vgl. K. Guth: Johannes von Salisbury, S. 269-273, bes. S. 162 ff. (Wesen
der Freundschaft: ep. Ill: Brooke, The Letters I, S. 180-182).

R. Egenter: Gottesfreundschaft. Die Lehre von der Gottesfreundschaft
in der Scholastik und Mystik des 12. und 13. Jahrhunderts, Augsburg 1928, bes.
S. 201-246.

72 Millor-Brooke, The Letters II, Nr. 267 : S. 540.
79 Ähnlich: Millor-Brooke, The Letters II, Nr. 282: S. 618.
Ep. Ill: C. N. L. Brooke, The Letters I, S. 180-182, hier: S. 181.
K. Guth: Johannes von Salisbury, bes. S. 162 f.
80 Millor-Brooke, The Letters II, Nr. 255: S. 514 (an Wilhelm von Northolt

aus dem Jahr 1168).



128 Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform

von Salisbury veranschaulicht paradigmatisch die geistliche Struktur
solcher Freundschaften 81.

Aus dem Ethos der Freundschaft wuchs für den gebildeten Seelsorgeklerus

die vollkommenste Gestalt der Humanität. Sie überformte alle

übrigen Tugendhaltungen und hielt diese vom Urgrund her als Liebe

zu Gott und zum Nächsten zusammen. In Abstufungen war deren

Ethos beim Austausch von Erkenntnissen und Büchern, beim literarischen

und geistlichen Gespräch, bei Freundschaftsdiensten (officia
caritatis, officia humanitatis)82 zu finden. «Amentis est, non amantis»,
hält Johannes in seinem Brief an Magister Osbert von Faversham fest 83,

«se et sua curare duntaxat et quae aliorum sunt ducere aliéna. Humanum,
teste comico [Terenz] nichil Caritas a se reputat alienum, sed per congra-
tulationem recte gaudentibus adest et per compassionem dolentibus

congemiscit; suas tarnen affectiones ordinatissima ratione dispensât ut
sint omnes in Domino, et humanitatis officia in singulos lege naturae et

gratiae informantis magis aut minus exercet. »

Soziologisch betrachtet verband das Ethos der Freundschaft die
Oberschicht des westeuropäischen Weltklerus über die Landesgrenzen
hinweg als Stand. In den Benediktinerklöstern des Frühmittelalters (der
Karolingerzeit) bestimmte der freundschaftliche Austausch im Kloster
wie der Kontakt zu den Nachbargemeinschaften die Spiritualität und
Lebensform der Mönche. Für sie wie für den Klerus des Hochmittelalters

war Cicero der Lehrmeister durch sein Buch «De amicitia» geworden.

In Cicero suchten sie aber weniger den Stilisten als den Theoretiker
der Freundschaft. Aelred von Rievaulx, der Lieblingsschüler des hl.

Bernhard, übertrug den Dialog ins Christliche. In diesem Buch «De spiri-

81 Ep. Ill: C. N. L. Brooke, The Letters I, S. 183 f. K. Guth: Johannes
von Salisbury, S. 165 f.

82 Officia caritatis :

Millor-Brooke, The Letters II, Nr. 182: S. 254

Millor-Brooke, The Letters II, Nr. 225 : S. 390 (oben)

Officia humanitatis :

Millor-Brooke, The Letters II, Nr. 146: S. 42

Millor-Brooke, The Letters II, Nr. 243: S. 478

Millor-Brocke, The Letters II, Nr. 195 : S. 274
Millor-Brooke, The Letters II, Nr. 204: S. 302

K. Guth: Johannes von Salisbury, bes. S. 273 und 288 ff.

83 Millor-Brooke, The Letters II, Nr. 195: S. 274.



Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform 129

tuali amicitia»84, wie bei Peter von Blois, führt die Freundschaft in
gewisser Weise über Stufen zu Gott. «Dilectione enim mediante homo
Deo approximat, dum ex hominis amico Dei amicus efficitur» 85. Der Weg
zu Gott ist Freundschaft mit Gleichgesinnten. Wahre «humanitas»
äußert sich im Gefühl menschlicher Zuneigung und findet durch
Freundschaftsdienste sichtbaren Ausdruck. Für Johannes von Salisbury
brachte die Exilszeit die Probe aufs Exempel 86. Gerade Freundschaftsdienste

von Angehörigen des erzbischöflichen Metropolitanverbandes
blieben in England aus. Briefkontakte aber fehlten nur selten. Durch sie

war der Weltklerikerstand enger als die Laienritterschaft miteinander
in Kommunikation. Die Intensität der Verbundenheit formte das Ethos
der geistlichen Freundschaft im Seelsorgeklerus.

3.3. Glaube und Frömmigkeit : Das Ethos der Nachfolge

Exilszeit ist Leidenszeit. Gute und böse Tage wechseln für die

Betroffenen. Wenn auch Johannes von Salisbury ab 1163/64 in Frankreich

relativ ruhig und materiell gesichert bei seinem Freund Abt Peter

von St. Remigius/Reims lebte 87, so verdunkelte sich doch für die Becket-

Anhänger die Aussicht auf eine Versöhnung mit dem englischen König
immer mehr. Bei aller Klugheit im Umgang mit der gegnerischen Partei,
trotz aller Mahnungen an Thomas Becket, maßvoll88 gegenüber der

Herausforderung des Königs und seiner Parteigänger zu reagieren, blieb

er unbeirrbar in seiner Gefolgschaftstreue zum Primas von Canterbury.
Das Ethos der Gefolgschaft, im Kirchenrecht und in der Natur der
Priesterweihe begründet, erhielt in der Zeit des Exils geistliche Tiefe durch
das Ethos der Nachfolge des leidenden Herrn. Wurde auch gerade die

Betrachtung des Leidens Christi als Weg zu einer eigenen Spiritualität
in den Zisterzienserklöstern seit Bernhard von Clairvaux besonders

gepflegt 89, so strahlte dieses Frömmigkeitsideal doch ebenso auf seine

84 Aelred von Rievaulx : Liber de spirituali amicitia. In : PL 195, Sp. 659-702.
J.Leclercq: Wissenschaft und Gottverlangen, Düsseldorf 19632, S. 207 f.

A. Squire (wie Anm. 105), ebd.
85 Peter von Blois: De amicitia Christiana et de charitate Dei et proximi

tractatus duplex. In: PL 207, Sp. 871-895, hier: Sp. 875.
E. Neumann: Zum «ritterlichen Tugendsystem» (wie Anm. 38), S. 284 f.
86 K. Guth: Johannes von Salisbury, S. 288 ff., bes. S. 289.
87 Vgl. K. Guth: Johannes von Salisbury, bes. S. 153 fi.
88 Millor-Brooke, The Letters II, Nr. 158: S. 48. Millor-Brooke, The

Letters II, Nr. 179: S. 198 u. ö. K. Guth, ebd. bes. S. 246 ff.
89 A. Dempf : Ethik des Mittelalters, Nachdruck Darmstadt 1971 (von 1931), 76.

9



130 Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform

Umgebung aus. Auch der Weltklerus wurde davon berührt. Wohl seit
dem 2. Kreuzzug (1147-1149) 90 und jetzt wieder in Pontigny 91 (1164-
1166), als Thomas Becket dort weilte, geriet auch Johannes von Salisbury

in den Bannkreis solcher Leidensmystik. Das Moment der Treue

zur Kirche, auch im kirchlichen Dienst mit Gegenleistungen des Lehnsoder

Kirchenherrn verbunden, war im Exil nur als geistige Bindung,
ohne Entlohnung (beneficium) für geleistete Dienste, gegeben. Im Extremfall

konnten Treue zum bischöflichen Herrn und Treue zur Kirche ins

Martyrium, ja zur Aufgabe des eigenen Lebens führen 92. Jeder ist dazu

fähig. Johannes spricht darüber in klassischen Formulierungen: «... nemo

non aptus est (ad martirium), nisi qui non vult pati pro Me et operibus
fidei; parvulus sit an adultus, Judaeus an gentilis, Christianus an infide-
lis, vir an mulier, non refert; nam quicumque pro iusticia patitur,
martir est, id est testis iusticiae, assertor causae Christi »93.

Das Ethos der Selbstaufgabe und Gleichförmigkeit mit dem leidenden

Herrn, AnHegen christlicher Botschaft zu allen Zeiten, gehörte
gerade seit Bernhard von Clairvaux wieder zur gelebten Form mönchischklerikaler

Existenz, zum innersten Lebensgrund auch des gebildeten
Diözesanklerus. Die Exilsbriefe, oft geistliche Situationsberichte einer

neuen religiösen Mentalität im Klerus, bezeugen solche Haltung der

Nachfolge in Gleichförmigkeit mit dem leidenden Herrn als neues Ideal94.

Auf der Grundlage eines unbeirrbaren Gottvertrauens 95, das trotz aller

persönlichen Krisen aus dem Gebet lebte 96, begleitet vom Mut zum

90 Vgl. zum Mißerfolg und zu den Auswirkungen auf das Kirchenverständnis
im Abendland: K. Guth: Johannes von Salisbury, S. 103 ff.

91 Zisterzienserabtei bei Auxerre.
92 Vgl. Millor-Brooke, The Letters II, Nr. 217 : S. 366.

Millor-Brooke, The Letters II, Nr. 176: S. 170.
K. Guth: Johannes von Salisbury, S. 294 f.

93 Millor-Brooke, The Letters II, Nr. 176: S. 170. Ähnlich ebd. Nr. 187:
S. 232 f., S. 246 (oben).

94 Nachweis bei K. Guth a. a. O., S. 294 f. Vgl. z. B. Millor-Brooke, The
Letters II, Nr. 187 : bes. S. 240.

95 Z. B. Millor-Brooke, The Letters II, Nr. 298: S. 690 (anfangs des Jahres
1170, an Baldwin, Archidiakon von Totnes gerichtet).

Unum scio et mundo reclamante indubitanter et libere assero, quia qui Christo
adhaeserit, in finem non poenitebit.

96 Z. B. Millor-Brooke, The Letters II, Nr. 178: S. 186 f.
Millor-Brooke, The Letters II, Nr. 189: S. 254.

Millor-Brooke, The Letters II, Nr. 210: S. 338. Vgl. K. Guth: Johannes von
Salisbury: Nachweise in Anmerkung 308 und 309, S. 296 f.



Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform 131

Leben und vom unerschütterlichen Willen, Freiheit und Rechte 97 der
Reformkirche gegenüber allen Angriffen zu verteidigen, ertrug der
romtreue englische Diözesanklerus die Leidenszeit der Verbannung.
«Duae quidem causae sunt quas homines affectuosissime tuentur et quas
praeponunt animabus suis, altera libertatis, altera fidei et religionis. Illa
tarnen quae fidei est creditur esse praestantior et proculdubio iustior est,
adeo quidem ut et prophanae religionis homines hoc constantissimum
habeant»9S.

In der Konfrontation mit menschlicher Bedrängnis und Not akzeptierte

dieser Stand in der konkreten Exilssituation von 1163/64-1170
in Frankreich und anderswo durch das Ethos der Teilnahme an den Leiden

Christi seine oft unmenschliche Lage. Nachfolge als Passion, eine

Antwort des Glaubens aus christlicher Hoffnung zur Bewältigung
menschlicher Situation? Anders und ähnlich dem Laienethos der
höfischen Welt wird hier ein klerikales Ethos deutlich greifbar. Wie in den
verschiedenen Modellen ritterlicher Kulturen, die durch eine feste Tugendreihe

gekennzeichnet sind, treffen sich Gefolgschaftstreue und klerikaler
Gehorsam (oboedientia), «minne» und Caritas (misericordia), Dienst und
Freundschaft im Schnittpunkt der drei göttlichen und der vier
Kardinaltugenden99. Für die Nachfolge allein aber gilt als Maß die Liebe. Sie muß

gegeben werden - auch dem Weltklerus des 12. Jahrhunderts!
So ist im Idealfall das Standesethos des gebildeten Klerus der

romtreuen englischen Kirche des 12 Jahrhunderts von drei Grundhaltungen
geprägt100 :

- vom Ethos der Treue und des Gehorsams,

- der Freundschaft und Humanität,
- der Nachfolge und Angleichung an den leidenden Herrn.

Wenn sich auch die klerikale Wirklichkeit, die geistliche Lebensform

des Seelsorgeklerus des 12. Jahrhunderts nur im Idealfall mit den
drei Ebenen des genannten Standesethos deckte, so entsprach sie als

Lebensform doch dem integralen Humanismus jener Epoche 101. Nicht

97 Nachweis bei K. Guth: Johannes von Salisbury, bes. S. 234 ff.
98 Millor-Brooke, The Letters II, Nr. 187: S. 234 (aus dem Jahr 1166, an

Baldwin, Archidiakon von Totnes).
99 Vgl. K. Guth: Johannes von Salisbury, bes. S. 289.
i°° Vgl. die literarischen Zeugnisse und Quellen jener Epoche: weiter oben

Anm. 31.
loi vgl. J. Maritain: Humanisme integral, Paris 1936, passim.



132 Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform

von ungefähr scheint für jenes Zeitalter der Philosoph in der Verwirklichung

der Einheit von Denken und Tun als menschliches Leit- und
Idealbild zu gelten. In ihm ist der ethische Humanismus einer Epoche
verkörpert, von ihm, dem ethischen Humanismus, wird die lateinische
Literatur des 12. Jahrhunderts geprägt102. Durch ihn findet ein ganzer
Stand sittliche Gestalt und Form - als gebildeter Weltklerus des 12.

Jahrhunderts 103. Zum uneigennützigen Instrument auf diesem Weg
dorthin (ethischen Humanismus) avanciert die Freundschaft nach cicero-
nianischem Vorbild. Freundschaft ist lebensformende Kraft104, der
sichere Weg zur eigenen menschlichen Entfaltung und ein brauchbares,
wenn nicht das einzige Vehikel für den Weltklerus auf der langen inneren
Reise zu Gott105. Über die Vermittlung durch den moralphilosophischen
Unterricht des 12. Jahrhunderts wurde ein Leben der Freundschaft im
Traditionszusammenhang klassisch-christlicher Antike zur bestimmenden

Lebenskraft des ethischen Humanismus jener Zeit. In ihm fand der
Weltklerus seine ihm gemäße Lebensform106, doch nicht für alle Zeiten.

102 Nachweis bei P. Delhaye: Moralphilosophischer Unterricht im 12.
Jahrhundert. In: Ritterliches Tugendsystem, hrsg. von G. Eifler, S. 301-340, bes.
S. 302 f., 309 ff., 319 ff., 338-340.

E.Neumann: Zum «ritterlichen Tugendsystem». In: ebd., bes. S. 284-289;
S. 286: Das «Moralium Dogma Philosophorum» scheint als mittelalterliches Schulbuch

für Ethik weit verbreitet gewesen zu sein (vgl. die reiche handschriftliche
Überlieferung!).

Auch M. Kerner: Johannes von Salisbury und die logische Struktur seines
Policraticus, Wiesbaden 1977, erkennt die gleiche ethische Tendenz im Trivium
bei der Beschäftigung mit klassischer Literatur: vgl. ebd. S. 14 f., 20, 22 f., 24, 25,
33 f., 39 f., 53 f.

103 Der Weltklerus wird repräsentiert durch die Briefwelt des Johannes von
Salisbury und Peter von Blois.

104 Vgl. K. Guth: Johannes von Salisbury, S. 253 f., 255
los vgl. Peter von Blois, PL 207 : De amicitia Christiana et de charitate

Dei et proximi tractatus; Sp. 874: In rebus humanis nihil dulcius amicitia invenitur,
nihil sanctius appetitur, nihil fructuosius custoditur ...; Sp. 875: Amicitia quidam
gradus est hominibus ad Deum. Vgl. auch: M. M. Davy: Un Traité de l'Amour du
XIIe siècle. Pierre de Blois. Paris 1932.

R. W. Southern: Peter of Blois (wie Anm. 31), S. 123 f. A. Squire, Aelred
of Rievaulx. A Study. London 1969, bes. S. 98—111.

106 Aus dem ethischen Humanismus der klerikalen Bildungstradition wuchs
die einheitliche Lebensform («Haltung») dieses Standes. Anregung zu meinen
Überlegungen erhielt ich bei: Wilhelm Flitner: Grundlegende Geistesbildung.
Studien zur Theorie der wissenschaftlichen Grundbildung und ihrer kulturellen
Basis, Heidelberg 1965, bes. S. 182-192.


	Standesethos als Ausdruck hochmittelalterlicher Lebensform

