Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 28 (1981)

Heft: 1-2

Artikel: Peter Abalard und die scholastische Exegese
Autor: Lohr, Charles H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761560

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761560
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHARLES H. LoHR

Peter Abilard und die scholastische Exegese

Wihrend der langen Zeitspanne von Boethius bis Bellarmin war
und blieb die mittelalterliche Wissenschaft im Grunde genommen
Exegese. Dabei ging sie von der Voraussetzung aus, daBl Gott in der
Bibel sowohl etwas von sich selbst als auch etwas von der wahren Natur
der Schopfung offenbart hatte. Auch nach dem Bekanntwerden des
ganzen aristotelischen Corpus hielt man daran fest, dafl sich auch alle
weiteren Erkenntnisse letztlich von dieser Quelle ableiteten. Aber schon
im 12. Jahrhundert brachte der Kontakt mit der aristotelischen Wissen-
schaftstheorie ein neues Verstindnis der Bibelinterpretation mit sich,
das wir als ‘scholastische Exegese’ bezeichnen kénnen, um sie von der
traditionellen Exegese des Frithmittelalters zu unterscheiden.

Im 9. Jahrhundert behauptete Rhabanus Maurus — um nur einen
Vertreter der traditionellen Auffassung zu nennen — dafl die Weisheit
der Bibel die ganze Welt erhelle, da sie sich von der unab#nderlichen
Weisheit Gottes ableite. Rhabanus’ umfangreicher Traktat De clerico-
rum institutione beschiftigt sich mit der Erziehung derer, die dazu
berufen sind, diese Weisheit an andere weiterzugeben. Der Kleriker soll
sich nicht nur durch Tugend und Klugheit auszeichnen; er muf} ebenso
mit der Bibel, mit der Wahrheit ihrer Geschichten und mit der morali-
schen und mystischen Bedeutung ihrer Inhalte vertraut sein .

Rhabanus erklirt, daB die Bibel zwei Arten von Zeichen verwendet,
die sich auf die Dinge beziehen: eigentliche Zeichen, d.h. Worter, die
Dinge bezeichnen, und iibertragene Zeichen, d.h. Dinge, die selbst wieder
fiir andere Dinge stehen. So bezeichnet etwa das Wort ‘Ochse’ ein Tier,

! RHABANUS MAURUS: De clericorum institutione 111, 1 (PL 107, 377 B).



96 Peter Abilard und die scholastische Exegese

doch kann der Ochse selbst auch fiir einen der vier Evangelisten stehen.
Die Aufgabe des Exegeten besteht eben darin, diese verschiedenen
Bedeutungen herauszuarbeiten. Dafl dies nicht leicht ist, liegt daran,
daB die Worter des Textes nicht allen Menschen gemeinsam verstidndlich
sind. Gott strafte namlich den Hochmut von Babel, indem er eine Viel-
falt von Sprachen hervorbrachte. Das Hebriische bleibt aber die ur-
spriingliche, von Gott selbst geschaffene Sprache, die das Geheimnis
der Schopfung enthidlt. Und durch seine Gnade lieB Gott als einziges
Buch die Bibel in die beiden Kreuzessprachen, Griechisch und Latein,
iibersetzen, damit auch den Heiden die wahre Natur der Schoépfung
geoffenbart wird 2.

Diese Theorie der Bibelauslegung geht — wie Rhabanus selbst
bekennt — auf Augustinus’ De doctrina christiana zuriick. In diesem
exegetischen Traktat hatte Augustinus versucht, die stoische Sprach-
theorie mit einer neuplatonischen Metaphysik zu verbinden. Hatte die
Stoa im Riickgriff auf die Beziehung zwischen verba quibus dicuntur
und res quae dicuntur diese nach signa und significata unterschieden,
so sah der Neuplatonismus den mundus sensibilis, in welchen der Mensch
verbannt war, als ein Abbild, einen Schatten oder Zeichen der wahren
Realitdt des mundus intelligibilis. Augustinus versuchte seine biblische
Hermeneutik auf den Zeichenvorstellungen dieser beiden Theorien auf-
zubauen. In ithrem eigentlichen Sinn verweisen die Worter der Bibel auf
die Dinge: in iibertragenem Sinn aber verweisen die Dinge auf die von
Gott offenbarten unwandelbaren Realitdten. Zwischen Wort und
bezeichneter Sache besteht eine unmittelbare Beziehung. Die Worter
der Bibel offenbaren die wahre Natur der Dinge. Der Exeget soll daher
nicht etwa nach neuen Wahrheiten auBerhalb der Bibel suchen. Viel-
mehr ist es seine Aufgabe, die ewigen, unter den Worten des heiligen
Textes verborgenen Wahrheiten zu enthiillen 3.

Dieses Verstindnis der Arbeit des Exegeten mit ihrer engen Zuord-
nung von Sprache und Wirklichkeit bestimmte die Bibelinterpretation
des lateinischen Mittelalters bis zum 12. Jahrhundert. Die Exegese der
drei Jahrhunderte zwischen Rhabanus Maurus und Peter Abilard ent-
faltete sich vor allem in der Atmosphire des Klosters. Die Kommen-
tatoren schrieben fiir Monche, deren héchste geistige Tétigkeit darin
bestand, den Bibeltext zu lesen und zu meditieren. Thre Werke waren

2 Tbid. 111, 8-10 (PL 107, 384-387).
3 AuGusTINUS: De doctrina christiana 11, 10-16 (CCSL 32, 41-52).



Peter Abilard und die scholastische Exegese 97

in der Regel umfangreiche Textsammlungen mit dem Ziel, die Tradition
in ihrem ganzen Umfang zugédnglich zu machen. Sie bemiihten sich nicht
immer um eine Harmonisierung der Texte, die sie aus verschiedensten
Quellen zusammentrugen. Ihr Unterfangen betraf weniger die Folgerich-
tigkeit oder die Aneignung neuen Wissens, sondern vielmehr die Zuging-
lichkeit der christlichen Antike fiir ein kontemplatives Dasein und die
Einheit mit Gott.

Mit dem Entstehen der Stddte begann aber eine neue Zeit. Die
soziale Umschichtung des spdten 11. und frithen 12. Jahrhunderts war
mit tiefgreifenden religitsen und kulturellen Erneuerungsbewegungen
eng verkniipft. Im religiosen Bereich rangen neben den konservativen
Normen des monchischen Lebens neue Haltungen um Anerkennung.
Auf intellektuellem Gebiet erhielten die neuen Bestrebungen eine aktuelle
Dringlichkeit dadurch, daB sie eine grundlegende Umgestaltung des
Unterrichtsstoffes und der Lehrmethode erforderten. Die Klosterschulen
wurden durch die Schulen der Kathedralkirchen der groBen Stiadte iiber-
fliigelt. Die dem moénchischen Leben angepalite collatio wurde durch die
scholastische lectio verdriangt.

In der Friihzeit der Scholastik wurden die Texte der hl. Schrift und
der Viter in ihrer urspriinglichen Gestalt der lectio zugrunde gelegt
und Satz fiir Satz behandelt. Man beschrinkte sich auf kurze glossae und
notabilia. Diese wurden aber mehr und mehr zu sententiae umgearbeitet,
die als Zusammenfassungen der auctoritates Verwendung finden konnten.
Aus didaktischen Uberlegungen war das Bediirfnis der Theologie nach
geordneten Zusammenfassungen der sententiae sehr groB. Die urspriing-
liche Anordnung nach der in den kommentierten Biichern vorgegebenen
Reihenfolge wurde demgemdB durch eine Aufreihung der Quellen nach
alphabetischen, numerischen und systematischen Gesichtspunkten
abgelost oder erginzt. Waren schon die Sententiae des Isidor von Sevilla
ihrem Inhalt nach geordnet, so setzte sich dieser Typ seit Anfang des
12. Jahrhunderts immer mehr durch, z.B. in dem Elucidarium des
Honorius von Autun sowie den Sentenzen Anselms von Laon, des Lehrers
Abdlards.

Als man die Exzerpte aber in einer sachlich bestimmten Ordnung
zusammenstellte, kamen die Unstimmigkeiten unter den auctoritates
besonders zu BewuBtsein. Das durch solche Diskordanzen aufgeworfene
Problem hatte schon Rhabanus Maurus als belastend empfunden. Er
empfahl dem auditor, die Meinung eines jeden zu horen, in mentem suam
plurima coacervans, damit er beurteilen kann, welche fiir ihn wichtig

7



98 Peter Abilard und die scholastische Exegese

sel 4. Aber fiir die neuen magistri des 12. Jahrhunderts war eine reine
Anhdufung der sententiae nicht mehr befriedigend. Der magister hatte
bei der lectio nicht nur eine Auswahl unter den auctoritates zu treffen
und Ordnung in der Vielheit zu schaffen, sondern auch im Falle von
Abweichungen die auctoritates selbst zu bewerten. Aus diesem Grund
legte der Widerstreit der verschiedenen zur Erkldrung wichtiger Stellen
herangezogenen auctoritates die Ausbildung der quaestio nahe 3.

Dies ist das Problem, das Petrus Abaelardus aufgriff, als er in
seinem beriihmten Sic et non die abweichenden Ansichten der auctoritates
in wichtigen Fragen als pro et contra gegeniiberstellte. Abdlard begann
mit diesem Werk, nachdem das Konzil von Soissons im Jahre 1121 seine
erste systematische Abhandlung De wunitate et trinitate divina verurteilt
hatte. Er {iberarbeitete und erweiterte es mehrmals wihrend des langen
und schwierigen Aufenthaltes auf dem Paraklet und in St. Gildas, bevor
er seine Lehrverpflichtungen in Paris im Jahre 1135 wieder aufnehmen
konnte.

Der Traktat besteht ausschlieBlich aus Zitaten aus der heiligen
Schrift, den Vitern, der Liturgie und dem kanonischen Recht. Die
Zitate sind in iiber 150 Fragen geordnet (untergliedert nach folgenden
drei Kategorien: fides, sacramenta und caritas), wobei auf jeden Lehr-
satz zu einem bestimmten Themenbereich eine andere, diesem scheinbar
entgegengesetzte Behauptung folgt. Abédlard selbst fiigt nichts hinzu.
Die Losung dieser Widerspriiche bleibt dem Leser iiberlassen, der jedoch
durch die hermeneutischen Regeln, die Abilard in seinem berithmten
Prolog voranstellt, auf den rechten Weg gewiesen wird. So muB} sich
der Exeget etwa fragen, ob es sich bei den Texten um authentische
Quellen handelt, ob die AuBerungen eines Autors von diesem spiter
wieder widerrufen wurden, ob vielleicht ein Autor die opiniones aliorum
blof referiert, ob eine Harmonisierung der auctoritates auf dialektischem
Wege moglich erscheint oder ob schlieBlich der potior auctoritas der
Vorzug zu geben ist 6.

Entscheidend ist zundchst, daff man diese Fragen stellt. Abdlard
will mit seinem Sic ef non nicht etwa die Autoritidt der Tradition erschiit-

* RuABANUS: Enarrationes in epistolas B. Pauli, praef. altera (PL 111,
1276 A).

5 Vgl. A. LaNG, Die theologische Prinzipienlehve dev wmittelalterlichen Schola-
stik, Freiburg i. Br. 1964, S. 26-35, 58-64.

6 Sic et mon, prol. (hrsg. B. B. Boyer und R. McKeon, Pefer Abailard: Sic
et non. A Critical Edition, Chicago 1976, S. 91-96).



Peter Abdlard und die scholastische Exegese 99

tern, sondern verfolgt in erster Linie ein didaktisches Ziel. Er will die
iiberlieferten auctoritates so anordnen, dal der junge Theologe in ihnen
ein fruchtbares Material zur eigenen Ergriindung der Wahrheit vorfindet.
Ex dissonantia quam habere videntur quaestionem contrahentia, quae
teneros lectores ad maximum inquirendae veritatis exercitium provo-
cent et acutiores ex inquisitione reddant 7. Abélard besteht darauf, daf
die auctoritates nicht allein passiv, d.h. so wie sie jeweils formuliert
wurden, zusammenzustellen sind. Vielmehr bleibt fiir ihn ein aktiver
Beitrag des Exegeten, dessen intellektuelle Verantwortlichkeit, unerlaf3-
lich. In seiner Historia calamitatum erinnert er sich, wie eines Tages
einer der Studenten Anselms von Laon zu ihm gekommen sei, den
eine Frage zu einem Abschnitt des Traktates De unitate et itrinitate
divina bewegte. Abidlard versuchte zu erkldren, doch wurde er selbst
belehrt: Non curamus rationem humanam aut sensum vestrum in
talibus, sed auctoritatis verba solummodo?8. Fiir Anselm bestand die
Aufgabe der Theologie darin, auctoritates wiederzugeben. Der Beitrag
des Theologen betraf allein die Anordnung des Stoffes. Mit anderen
Worten, Anselm hort dort auf, wo nach Abilards Auffassung die Ar-
beit erst beginnt.

In seinem Traktat zielt Abdlard nicht einfach auf ein gegenseitiges
Ausspielen der auctoritates ab, vielmehr versucht er, durch ein beid-
seitiges Befragen den sensus verborum, die Bedeutung der Worter heraus-
zuarbeiten. Haec quippe prima sapientiae clavis definitur, assidua scili-
cet seu frequens interrogatio °. Er will eine systematische Anwendung
der Dialektik zur Auslegung der auctoritates inaugurieren. Dubitando
ad inquisitionem venimus, inquirendo veritatem percipimus. Dieser
Ausspruch schlieft unmittelbar an den aristotelischen Satz an: Dubitare
autem de singulis non erit inutile 1. Es ist hier also von einer Aporie im
Sinne der aristotelischen Dialektik die Rede. In seiner Autobiographie
schildert Abélard, wie er sich nach Beendigung seiner Ausbildung in den
artes liberales an der Schule des Anselm von Laon einschrieb, um heraus-
zufinden, daB8 der bekannte Theologe, der nach Meinung seiner Zuhorer
als einzigartige GroBe galt, in den Augen seiner Fragesteller ein Nichts
war. Verborum usum - so sagt er — habebat mirabilem, sed sensu con-

7 Ibid. (Boyer-McKeon, S. 103).

8 Historia calamitatum (hrsg. J. T. Muckle, Abelard’s Letter of Consolation to
a Friend, Mediaeval Studies 12 [1950] 163-213, hier S. 193).

9 Sic et non, prol. (Boyer-McKeon, S. 103).

10 Tbid. (Boyer-McKeon, S. 103).



100 Peter Abédlard und die scholastische Exegese

temptibilem et ratione vacuum 1. Fiir den Fragesteller galt es als Ziel,
durch eine umfassende Deutung der verba schlieBlich zum sensus vor-
zudringen. Damit war ein entscheidender MaBstab fiir Abilards Ver-
stindnis der lectio gewonnen: die fundamentale Unterscheidung zwi-
schen verbum und sensus, zwischen littera und sententia. Diese Unter-
scheidung bildet die Grundlage fiir die wichtigste hermeneutische Regel
Abilards: Facilis autem plerumque controversiarum solutio reperietur
si eadem verba in diversis significationibus a diversis auctoribus posita
defendere poterimus 2.

Damit tritt der Unterschied zwischen Abilards Konkordanzregeln
und jenen Regeln, die wir zu Beginn bei Rhabanus und Augustinus
kennengelernt haben, klar zutage. Augustinus wendet sich nur den
Mehrdeutigkeiten sogenannter {iibertragener Zeichen zu, d.h. jener
Dinge, auf die sich zwar Sprachzeichen Beziehen, die selbst jedoch wie-
derum andere Dinge bezeichnen. Dagegen liegen fiir Abilard die Mehr-
deutigkeiten in den Worten selbst. Fithren uns Augustinus’ Regeln von
den Worten der Schrift zu den mannigfachen Dingen, die sie bezeichnen,
so umgekehrt Abdlards Regeln von den mehrdeutigen Worten der littera
zu einer bestimmten ihnen zugrundeliegenden sententia. Ab#dlard miiht
sich nicht darum, nach einer hinter dem Wort verborgenen héheren
Wirklichkeit zu suchen. Vielmehr versucht er einfach zu verstehen,
wovon in den Lehren der Bibel und der Viter die Rede ist.

Abilards Forderung nach einer Untersuchung der verschiedenen
Bedeutungen, die verschiedene Autoren jeweils den gleichen Worten
beilegten, markierte einen Wendepunkt in der Theorie der Exegese.
Seine neue Methode befdhigte die Theologen fortan, eine Harmonisierung
der traditionellen auctoritates mit den Mitteln der Dialektik zu ver-
folgen. Jedoch waren die Aufgaben, die sich die magistri der neuen
Kathedralschulen gestellt hatten, damit noch nicht vollendet. Vor allem
zwel Probleme harrten einer Losung. So galt es auf der einen Seite, die
Vielfalt der auctoritates im Sinne einer einheitlichen Tradition zusam-
menzubinden. Auf der anderen Seite war noch ein anderes Problem
immer dringlicher geworden. Die unablissige Neugier der magistri hatte
sie — iiber Bibel und Kirchenviter hinaus — auf die antiken Philosophen
verwiesen. So iibten besonders in der Schule von Chartres die Lehren
Platons groBen EinfluB aus. Es gab etliche, die der Versuchung erlegen

11 Historia calamitatum (Muckle, S. 180).
12 Sic et non, prol. (Boyer-McKeon, S. 96).



Peter Abilard und die scholastische Exegese 101

waren, eine christliche Metaphysik auf der Grundlage platonischer
Spekulation zu errichten. Abdlard nahm diese Herausforderung an und
machte es zu einem der groBen Vorsitze seines Lebens, nachzuweisen,
daB der christliche Glaube in weitestgehender Ubereinstimmung mit
den philosophischen Lehraussagen steht. Hierbei bediente er sich nicht
einer Metaphysik, sondern der gleichen Methode linguistischer Analyse,
die er schon fiir einen Ausgleich zwischen den katholischen auctoritates
bemiiht hatte.

Nachdem das Konzil von Soissons seinen ersten systematischen
Traktat De unitate et trimitate divina veurteilt hatte, begann Abilard
wihrend der Zeit auf dem Paraklet nochmals aufs Neue. Das Ergebnis
war ein weit umfangreicheres Werk, welches auch die Themen de tri-
nitate (lib. I-IV) et unitate divina (lib. V) behandelt. Diesem neuen
Werk gab Abilard den Titel Theologia christiana und er unterzog es
wiederholt einer Uberarbeitung. Wie schon in Sic ef non war es auch
hier sein Ziel, durch eine Analyse der hinter den Worten verschiedener
Autoren versteckten Bedeutungen die grundsitzliche Konkordanz sich
scheinbar widersprechender Autoritdten aufzuzeigen. Wihrend es sich
jedoch in Sic et non um Autoritdten der christlichen Tradition handelt,
geht es Abdlard in der Theologia christiana um die Ubereinstimmung
zwischen der christlichen Trinitdtslehre, die fiir den Christen vollstindig
in Christus selbst offenbart wurde, und den AuBerungen der jiidischen
Propheten und heidnischen Philosophen 3. Er verfolgte dabei weder
eine metaphysische Absicht, noch versuchte er — wie etwa Augustinus
— tiefer in das Mysterium vorzudringen. Seinem Vorhaben lag vielmehr
ein apologetisches Interesse zugrunde. Da der Geist den Propheten und
Philosophen die Wahrheit nicht nur iiber die Einheit, sondern auch tiber
die Trinitdt Gottes verkiindet hatte, behauptete Abidlard, daB weder
Juden noch Heiden zu entschuldigen seien, wenn sie den christlichen
Glauben nicht anndhmen 4. Seine Bedeutungsanalyse sollte deshalb
eine occasio convertendi fiir die Unglaubigen sein 5.

Obwohl er sich mit dem Alten Testament unter der Annahme
befallt, dal ein mystisches oder typologisches Verstindnis der Aussagen
der jiidischen Propheten die Sache der christlichen Lehre foérdert, gilt

13 Theologia chvistiana, 1, 89, 118: concordare; I, 112: accomodare; I, 121:
Platonicam sectam fidei ... assentire (hrsg. E. M. Buytaert, Pefri Abaelardi Opera
theologica, 11, Turnhout 1969, S. 109, 122, 118, 123 resp.).

4 Th. chr. 1, 136 (Buytaert, S. 130).

15 Th. chr. IV, 159-160 (Buytaert, S. 345).



102 Peter Abilard und die scholastische Exegese

sein Hauptinteresse eindeutig der Interpretation der antiken Philoso-
phen. Abdlard zieht Paulus’ Idee einer Offenbarung Gottes in der Schop-
fung heran, um zu fragen, inwieweit auch die Heiden zu einer Erkenntnis
Gottes gelangen koénnen. Sowohl im Blick auf ihre Lehren als auch im
Blick auf das Beispiel ihres tugendhaften Lebens steht fiir ihn fest, da8
sie Kenntnis von der Existenz des einen Gottes hatten. Aus Hermes
Trismegistus, Platons T7maeus, einigen Werken Ciceros sowie deren
Erklirung durch Macrobius folgert er, daB sich auch bei den Heiden
eine Vorahnung der christlichen Trinititslehre findet, wenn diese auch
noch nicht in der Klarheit der christlichen Offenbarung ausgedriickt
wird. Ausgehend von der sichtbaren Welt haben diese Autoren die
potentia, sapientia und benignitas Gottes eindeutig abgeleitet. Indem
er diese Namensgebungen ndher untersucht, kommt Abilard zu dem
SchluB, daB potentia vornehmlich an den Namen ‘Vater’ denken 148t,
wahrend sapientia nicht nur als Attribut des goéttlichen Wortes des
Evangeliums, sondern auch der platonischen, aus Gott geborenen mens
dient. Die christliche Lehre der benignitas des Heiligen Geistes, der —
iiberall in der Welt gegenwirtig — jedermann seine Gaben mitzuteilen
bereit ist, sieht Abdlard mit der platonischen Idee der anima mundi
vorweggenommen 16,

Nach Abilards Auffassung darf Platons Vorstellung einer Welt-
seele nicht im wortlichen Sinne verstanden werden. Wir miissen sonst
— sagt er — den groBten der Philosophen zugleich den groBten Narren
nennen, da es doch licherlich ist, sich die Welt als ein einzelnes vernunft-
begabtes Lebewesen vorzustellen. Versteht man jedoch die Aussagen
iiber die Weltseele als Allegorie, so kann man ihnen mit Vernunft-
griinden leicht zustimmen, ohne gleichzeitig den Inhalt des christlichen
Glaubens in Frage gestellt zu sehen. Nach Abédlard haben die Philoso-
phen hiufig in rdatselhaften Andeutungen gesprochen, um so die arcana
philosophiae gegeniiber allem Vulgidren abzuschirmen, wihrend sie im
gleichen Augenblick den Leser mit Gleichnissen und Vergleichen zu
fesseln suchen 7. Auch merkt er an, daB3 sich Christus selbst dieses genus
loquendi bediente, wenn er seinen Schiilern gegeniiber von einem inte-
gumentum parabolarum suarum sprach 8. Mitunter wiiten die Philo-

16 Th.chr. 1, 1-46; IV, 47-68,117-160 (Buytaert, S.72-90, 286-96, 323~
345). Cf. Paulus, Rém. 1, 18.

17 Th. chr. I, 97-106 (Buytaert, S. 112-117).

18 Th. chr. I, 105 (Buytaert, S. 116).



Peter Abilard und die scholastische Exegese 103

sophen selbst nicht einmal die Bedeutung der von ihnen verwendeten
Worter. Man findet zwar keine ausdriickliche Erwdhnung der Mensch-
werdung innerhalb der sibyllinischen Orakel oder der vierten Ekloge
des Vergil, doch darf man die christliche Lehre heranziehen, um diese
Autoren richtig auslegen zu kénnen 9.

Abilard verteidigt sich gegeniiber dem Vorwurf, er tue den Aussagen
der Philosophen bei einer solchen Auslegungsmethode Gewalt an. Indem
er daran erinnert, daBl Macrobius selbst gesagt hat, die philosophischen
Aussagen iiber die Weltseele seien im mystischen Sinne zu verstehen,
formuliert Abédlard folgende Regel zur Auslegung solcher Texte: Quae
etiam, cum exponi veraciter aut convenienter nullatenus queant, ipsa
nos littera ad expositionem mysticam compellit 2°. Diese Methode der
Interpretation bezeichnet er auch als allegorisch 2! und typologisch,
more prophetico ?2. Indem er aber hiufig einen Ausdruck Ciceros auf-
nimmt, spricht Abidlard von einer Auslegung per involucrum bzw. per
integumentum 23. Beide dieser Ausdriicke wurden im 12. Jahrhundert
in der Regel fiir eine Methode der Textauslegung verwandt, die im Blick
auf die Interpretation der heidnischen Autoren dieselbe Rolle spielte
wie die Allegorie fiir die biblische Exegese. Die Aufgabe des Kommen-
tators bestand darin, den Schleier der verba zu entfernen, welcher den
vom Autor intendierten Sinn verbarg %+

Abidlards Deutung der platonischen Idee einer anima mundi wurde
schon im 12. Jahrhundert miBverstanden. Wilhelm von St. Thierry und
Bernhard von Clairvaux haben Abilard so verstanden, als ob er den
christlichen Heiligen Geist mit der platonischen Weltseele im meta-
physischen Sinne identifizierte. Unter den durch das Konzil von Sens
1140 verurteilten Sitzen Abilards finden wir auch den folgenden: Quod
Spiritus sanctus sit anima mundi ?5. Obwohl aber Abilard bei den anti-
ken Philosophen nach Analogien zur christlichen Lehre suchte, hatte
er seine Vergleiche nicht in einem metaphysischen Sinne verstanden

¥ Th. chr. 11, 15 (Buytaert, S. 1401.).

20 Th. chr. I, 117 (Buytaert, S. 1211.).

21 Th. chr. 11, 16 (Buytaert, S. 140).

22 Th. chr. 1, 129 (Buytaert, S. 127).

23 Th. chr. passim (Buytaert, S.109,112,114,1161.,191). C{f. Cicero, De or. 1, 35.

2¢ Vgl. E. JEAUNEAU, L'usage de la notion d’integumentum a travers les gloses
de Guillaume de Conches, Archives d’histoire doctrinale et littéraire du moyen-
age 24 (1957) 35-100.

25 H. DENZINGER — A. SCHONMETZER, Enchiridion symbolorum, ed. 33, Frei-
burg i.Br. 1965, Nr. 722.



104 Peter Abilard und die scholastische Exegese

wissen wollen. Weit davon entfernt, iiber das Dogma hinaus zu einer
tieferen Einsicht gelangen zu wollen, lag Abdlard vielmehr alles daran,
das falsche Verstiandnis der antiken Philosophie durch eine dialektische
Deutung zu iiberwinden.

Trotz seiner Verurteilung in Sens gab Abilard den Versuch nicht
auf, eine Ubereinstimmung, eine Konkordanz der heidnischen Philo-
sophie mit der christlichen Lehre zu begriinden. So geht er in seinem
Dialogus inter philosophum, judaeum et christianum in seiner Methodik
der dialektischen Auslegung einen Schritt weiter, der fiir den scholasti-
schen Begriff der Exegese von einschneidender Bedeutung wurde. Auf-
grund eines Hinweises des Dialogus gilt es als wahrscheinlich, daB dieses
Werk wahrend der letzten Lebenstage des Autors 1141/42 in Cluny ver-
faft wurde, wo er auf Einladung des Petrus Venerabilis Zuflucht genom-
men hatte. In der Einleitung des Dialoges ist von einem Traum die Rede,
in welchem Abdlard erfihrt, daBl er Schiedsrichter einer Disputation
zwischen drei Gelehrten sein soll. Alle drei bejahen, daB sie Gott dienen
— jedoch jeder auf andere Weise. Der eine ist ein gebiirtiger Araber,
seiner Uberzeugung nach jedoch ein Philosoph, der andere ein Jude,
der dritte ein Christ. Die zwel letztgenannten berufen sich in ihrem
Denken und ihrer Lebensgestaltung auf die verpflichtende Autoritdt
ihrer heiligen Schriften. Der Philosoph dagegen weist jedes Argument
zuriick, welches sich nicht auf das Naturrecht stiitzen kann, wie es
allein der menschlichen Vernunft zuginglich ist. Er leitet die Diskussion
und stellt Fragen, die die beiden anderen Teilnehmer zu einer Ausfiih-
rung ihrer Glaubenssitze bewegen.

In seinem Dialogus versucht Abédlard die Auffassung zu verteidigen,
daB gerade ein Vergleich heidnischer Philosophie und christlicher Wahr-
heit einer beiderseitigen Wesensbestimmung hilfreich sein kann. Im
zweiten Teil des Werkes diskutieren der Christ und der Philosoph die
Lehre des hochsten Gutes. Die Tugend solle sich zwar um ihrer selbst
willen entfalten, sie sei aber auch gleichzeitig Weg zu jenem hochsten
Gut und empfange ihren Lohn als hochste Gliickseligkeit erst nach dem
Tode. Das absolute, héchste Gut ist Gott selbst. Die Teilhabe an der
Gliickseligkeit Gottes ereignet sich im zukiinftigen Leben.

Abilards Argumentation folgt der gleichen Methodik dialektischer
Harmonisierung, die wir schon fiir Sic ef mon nachgezeichnet haben.
Nachdem die Diskussion mit der Aussage, daB das hochste Gut dem
Zustand der Gliickseligkeit entspreche, zu ihrem AbschluB3 gelangt,
bringt der Philosoph eine weitere quaestio vor: Findet die Gliickselig-



Peter Abdlard und die scholastische Exegese 105

keit ihre Vollendung in der virtus selbst oder aber in der voluptas?
Auf die Frage des christlichen Denkers, was denn die Epikureer unter
dem Begriff voluptas verstinden, gibt der Philosoph zuriick: Die innere
Ruhe der Seele. Auf die Frage, inwiefern sich dies dann von dem stoi-
schen Begriff der virtus unterscheide, erwidert er: Es gibt nur eine sehr
geringe Differenz quantum ad sententiae summam, denn virtus ist der
inneren Ruhe der Seele gleichzusetzen. Nach Meinung des Christen sind
damit aber zwei Aussagen auf eine einzige, zugrundeliegende zuriick-
gefithrt worden: Una itaque sententia est utrorumque de summo bono,
sed nuncupatio diversa 2°.

An diesem Punkt verldB3t die Diskussion die Ebene einfacher Defi-
nitionen, um nunmehr zu hoéheren Prinzipien durch Anwendung der
dialektischen topoi aufzusteigen. Auf der Grundlage des locus a contra-
riis betont der Christ, daB3 die wahre innere Ruhe der Seele sich allein
in einem zukiinftigen Leben erfiillen kénne, welches frei von allem Bosen
ist. Der Philosoph zeigt seinerseits auf der Basis des locus a fine, da@
virtus sich nicht einfach selbst zum Lohn haben kann. Er beginnt mit
der Frage, mit der Aporie, ob jemand, der nach Gliickseligkeit strebt,
gleichzeitig auch nach virtus strebe. Seine Antwort lit sich so wie
folgt umschreiben: Mittel und Ziel diirfen nicht voneinander abgeldst
werden, sofern jenes seinen Namen zu Recht tragen soll (maxima pro-
positio). Virtus und Gliickseligkeit verhalten sich zueinander wie Mittel
und Ziel, sofern von virtus im eigentlichen Sinne die Rede ist (differen-
tia maximae). Die virtus ist aber der gleichen Kategorie wie die Gliick-
seligkeit zuzuweisen. Wenn denn die Gliickseligkeit ein Gut ist, so ist
auch die virtus ein Gut. Damit kommt der Philosoph zum SchluB}, dag
die innere Ruhe der Seele, welche die Epikureer der voluptas und die
Stoiker der virtus gleichsetzen, nichts anderes ist als dasjenige, was die
Christen mit dem ewigen Leben, dem regnum caelorum meinen. Quid
autem refert, quo nomine vocetur, dummodo res eadem permaneat, nec
sit beatitudo diversa, nec iuste vivendi philosophis quam Christianis
intentio praeponatur alia #’.

Diese SchluBlfolgerung ist aus zwei Griinden bedeutsam. Erstens:
Abédlards Methode ist einem Verfahren der Bedeutungsanalyse gleich-
zusetzen, bei dem die Worte von untergeordnetem Rang sind, solange

26 Dialogus (hrsg. R. Thomas, Petrus Abaelavdus: Dialogus inter philosophum,
iudaeum et christianum, Stuttgart 1970, S. 98-99).
27 Dialogus (Thomas, S. 100-106).



106 Peter Abilard und die scholastische Exegese

eine einheitliche Bedeutung gewahrt bleibt. Zweitens: Es handelt sich
bei Abidlard um eine Methode des Aufstieges durch die Vermittlung
immer umfassenderer Ubereinstimmungen zu immer héherrangigen
Oberbegriffen. Sein Dialogus stellt in diesem Sinne eine lange Kette von
Disputationen dar, in denen jeweils eine Lehraussage einer anderen
gegeniibergestellt wird. Auf diese Weise kénnen die scheinbaren, durch
Mangel an Wesenserkenntnis gekennzeichneten Widerspriiche durch
die Anwendung logischer Kategorien und dialektischer Topoi aufgeltst
werden, bis man zu einer Wesensaussage bzw. einem zugrundeliegenden
Prinzip vorstot, aufgrund dessen sowohl der Christ als auch der Phi-
losoph die Ubereinstimmung ihres Verstindnisses erkennen kénnen. Der
Text schlieBt daher auch mit dem Triumphschrei: Wir wissen nunmehr,
qualiter nomen boni est intelligendum 2.

Mit seiner Einbeziehung solcher Disputationen bedient sich Aba-
lard im Grunde genommen der gleichen dialektischen bzw. aporetischen
Methode, mit der schon Aristoteles die Meinungen seiner Vorginger
wiederzugeben versucht hatte, um auf diese Weise die wahren Prinzi-
pien einer zur Diskussion stehenden Aporie ausfindig zu machen. Aba-
lards Methode impliziert dabei ein Verstindnis der Interpretation, das
sich im wesentlichen an Aristoteles anlehnt. Aristoteles hatte alle friihe-
ren Theorien als stotternde Versuche verstanden, seinen eigenen Ideen
Ausdruck zu geben. Auf dhnliche Weise suchte sich Abédlard in seinem
Sic et non dadurch Klarheit iiber die sententiae der auctoritates zu
verschaffen, daB3 er zu der einen, den verschiedenen Worten verschiedener
Autoren zugrundeliegenden Bedeutung vorstieB. Abilards Methode
ermdglichte auch, die tiefere Bedeutung seiner auctoritates zu ermitteln,
selbst wenn damit Folgerungen einhergingen, deren sich der jeweilige
Autor sicher nicht bewul3t gewesen sein konnte. Es war dieser Zusam-
menhang, in welchem Abélard eine allegorische Auslegung der platoni-
schen Weltseele in seiner Theologia christiana forderte. Das gleiche gilt
fiir die geistliche oder mystische Auslegung christlicher Begriffe, wie
des regnum caelorum oder eines bestimmten Ortes ewiger Strafen, wie
sie im Dzalogus erscheinen. Mit seinem Versuch, iiber den Weg der dia-
lektischen Analyse philosophischer Lehrmeinungen und christlicher
Dogmen zu einer Definition, einer Wesensbestimmung des hochsten
Gutes zu gelangen, nahm Abdlard auch hinsichtlich des systematischen
Ansatzes das zweite Grundanliegen der Scholastik vorweg. Die sententia

28 Dialogus (Thomas, S. 171).



Peter Abilard und die scholastische Exegese 107

sollte nicht eine bloBe Zusammenstellung der weit zerstreuten Tradi-
tionen sein. Vielmehr sollte sie auch die Grundlage — das Prinzip — eines
Neuanfangs bieten.

Im Denken Abdlards handelt es sich weder um eine Metaphysik,
wie etwa die Anselms von Canterbury, noch um eine Naturphilosophie,
wie etwa die der Schule von Chartres, sondern um eine Methode der
Bedeutungsanalyse auf der Grundlage ihres linguistischen Ausdrucks.
Diese Analyse findet ihre theoretische Begriindung in den zahlreichen
logischen Traktaten, die Abdlard wihrend seines Lebens verfalite. So
16ste er schon in einem seiner frithesten Werke, der Logica von 1113/18,
die Dialektik aus dem Problemkreis der Naturphilosophie heraus: Cum
autem nomina et verba tam res quam intellectum significent, sicut
diximus, recte hic de eis agitur non secundum significationem rerum,
sed intellectuum #°. Er erkldrt, daf3 die Dialektik zu Recht Interpretation
oder Exegese genannt wird, da sie allein die Worter und ihre Bedeu-
tungen betrife: Cum autem hic secundum significationem intellectus
tantum de vocibus intendat, recte eas interpretationes nominat, quia
interpretari vocem non est rem assignare, sed intellectum aperire 3°. Er
akzeptierte Aristoteles’ Beweis, dal die Bedeutung der voces nicht zur
Natur gehort, sondern ausschlieBlich eine menschliche Setzung ist. Die
Worter mogen im Griechischen und Lateinischen verschieden sein, ihre
Bedeutung bleibt dennoch dieselbe fiir den, der beider Sprachen méchtig
ist 31, Noch in seiner Dialectica — einem Werk, das er schon vor 1118
angefangen hatte und dem er erst in Cluny seine endgiiltige Form gab
— kam Abilard hierauf zuriick: Neque enim vox aliqua naturaliter rei
significatae inest, sed secundum hominum impositionem. Vocum enim
impositionem summus artifex nobis commisit, rerum autem naturam
propriae suae dispositioni reservavit 32,

Mit der Dreiteilung Ding — Bedeutung — Wort ist die theoretische
Grundlage fiir das Streben Abidlards gegeben, theologische Probleme mit
Mitteln der Dialektik zu losen. Da Dinge und Bedeutungen {iberall
gleich sind, ist alle Diskordanz bei philosophischen und religiosen

29 Logica ‘Ingredientibus’, Super Perihermenias (hrsg. B. Geyer, Pefer Abae-
lards Philosophische Schriften 1. 3, Miinster i. W. 1927, S. 308).

30 Logica, ibid. (Geyer, S. 309).

31 Logica, ibid. (Geyer, S. 320).

32 Dialectica V, 1 (hrsg. L. M. de Rijk, Petrus Abaelardus: Dialectica, Assen
1956, S. 576. Vgl. S. 112-117). Vgl. A. Borst, Der Turmbau von Babel, 11, 2, Stutt-
gart 1959, S. 631-5.



108 Peter Abdlard und die scholastische Exegese

Ansichten nur auf die Worter zuriickzufithren. In seinem 13. Brief, mit
welchem er sich unmittelbar gegen alle Ignoranten der Dialektik wen-
det, bestimmt Abdilard das Verhidltnis von Dialektik und Theologie.
Die Dialektik bleibt zwar ancilla theologiae, sie sei aber gleichzeitig zu
deren Verstindnis unbedingt notwendig, so dal man Klarheit iiber die
Glaubenswahrheiten erlangen, sophistische Aquivokationen entlarven
und philosophische Argumente gegen den Glauben mit ebensolchen
Griinden zuriickweisen kann 33. Somit ist der Weg zur Wiederent-
deckung der aristotelischen Sophistici elenchi gebahnt. Dies erfolgte
bekanntlich bald danach.

Noch wichtiger: Durch das Auffinden der wissenschaftlichen
Prinzipien mittels der topischen Regeln wird eine systematische Dar-
stellung der christlichen Theologie moglich. Hiermit erfolgte bereits
der Umschlag von der rein induktiven Sammelarbeit eines Anselm von
Laon zu den deduktiven Konstruktionen des spaten 12. Jahrhunderts.
Vor allem hat sich die Schule des Gilbertus Porreta mit dieser Aufgabe
beschiftigt, bis schlieBlich die Wiederentdeckung der aristotelischen Ana-
lytica posteriora der scholastischen Theologie ihre endgiiltige Gestalt gab.

Am bedeutsamsten war aber jene Revolution, die Abidlards Vor-
stellung des Verhiltnisses von Dialektik und Theologie in bezug auf die
Theorie der Interpretation hervorrief. Mit seiner Methode der Bedeu-
tungsanalyse wird die Geburtsstunde der scholastischen Exegese gefeiert.
Die traditionelle Exegese eines Augustinus oder eines Rhabanus Maurus
setzte ein anderes Sprachverstdndnis voraus, ein Sprachverstdndnis,
nach dem die Worter als von Gott selbst erschaffen galten und die
Dinge von Natur aus bezeichneten. Wenn gemiaf3 Aristoteles und Aba-
lard die voces aber durch eine impositio hominum eingesetzt werden, so
ist die Annahme eines mystischen Zusammenhanges von Wort und
Wirklichkeit nicht mehr moglich. Wenn Griechen und Lateiner, Heiden,
Juden und Christen selbst ihre Sprachen geschaffen haben, ist gleich-
zeitig die Vorrangstellung des Hebraischen gebrochen. Die Sprache der
Bibel kann nicht mehr als ewiger Ausdruck der gdéttlichen Weisheit
gelten, sondern erscheint nun als eine der Geschichte unterworfene
menschliche Schépfung.

Abilard selbst hat nur zwei Bibelkommentare hinterlassen, beides
Werke der letzten Pariser Zeit: ein Hexaemeron und einen Romerbrief-
kommentar. In diesen Werken hat Abdlard die Lehre vom dreifachen

33 Epistola 13 (PL 178, 351-356).



Peter Abilard und die scholastische Exegese 109

Schriftsinn, wie sie im 12. Jahrhundert verbreitet war, gekannt und
iibernommen. In seinem Hexaemeron schreibt er, nachdem er den Text
iuxta radicem historiae ausgelegt hat, daBl er eine moralische und
anschliefend eine mystische Exegese hinzufiigen will. Moralisch nennt
er eine Auslegung, die auf die Aufrichtung der Sitten angewandt wird,
veluti cum de fide, spe et caritate vel bonis operibus expositione nostra
lectorem instruimus. Mystisch hei3t die Auslegung, cum ea praefigurari
docemus quae a tempore gratiae per Christum fuerant consummanda
vel quaecumque historia futura praesignari ostenditur 3+.

Beide Kommentare sind in erster Linie der Erkldrung des literalen
Sinnes gewidmet. Sowohl im Hexaemeron als auch im Romerbriefkom-
mentar kommen aber auch die gleichen Harmonisierungsversuche vor,
die wir in den systematischen Werken gefunden haben. Nachdem er
im ersten Kommentar das Sechstagewerk moralisch ausgelegt hat, gibt
Abilard eine mystische bzw. allegorische Deutung, die versucht, die
antike, klassische Idee der sex aetates saeculi mit den biblischen sechs
Tagen der Schopfung und der christlichen Vorstellung von sechs Etap-
pen der Heilsgeschichte in Einklang zu bringen 33.

Im Romerbriefkommentar kommt sein altes Anliegen noch deut-
licher zum Vorschein: der intentio des Apostelbriefes entsprechend,
Juden, Heiden und Christen zur Eintracht zuriickzurufen. Er beschéftigt
sich vor allem mit dem wortlichen Sinn des Briefes, kann sich aber bei
Konkordanzen mit heidnischen Ansichten auch hier auf einen mysti-
schen bzw. allegorischen Sinn berufen. Eine weitere Eigentiimlichkeit
dieses Kommentars ist aber fiir die Geschichte der scholastischen Exe-
gese von allergréfter Bedeutung. In Abilards Ro&merbriefkommentar
finden sich nebeneinander zwei Formen exegetischer Arbeit: die Glosie-
rung und die quaestio. Er hat zwar nicht als erster Quaestionen inner-
halb eines Kommentars abgehandelt, jedoch stellt seine Expositio dies-
beziiglich etwas Neues dar. Da er schon viele Probleme in seinen syste-
matischen Traktaten behandelt hat, kann er angesichts der Fragen, die
ihm im Romerbriefkommentar begegnen, in vielen Féllen einfach auf
die Behandlung in jenen Werken verweisen 3¢. Die Querverweise, die

34+ Hexaemeron (PL 178, 770). Vgl. seine Hymni nocturnales. In secundo noc-
turno (hrsg. J. Szovérfty, Peter Abelard’s Hymnarius Paraclitensis, 11, Albany N.Y.
1975, S. 19-21), Th. chr. 11, 126 (Buytaert, S. 191).

3 Loc. cit. (PL 178.771-773).

36 Vgl. R. PEPPERMULLER, Abaclards Auslegung des Rémerbriefes, Miinster
i. W. 1972, S. 11-14.



110 Peter Abidlard und die scholastische Exegese

er angibt, zeigen, dafl Abilard auch seine systematischen Traktate als
exegetische Werke verstanden hat.

Abélard hat aber seine Exegese anders verstanden als Augustinus
und Rhabanus. Er schrieb nicht fiir die meditatio, sondern um zu lehren:
docere, instruere. Er schrieb nicht fiir das Kloster, sondern fiir die
Stadt, wo Menschen verschiedener Sprachen und verschiedenen Glau-
bens zusammenkommen. Obwohl er die traditionelle Einteilung eines
dreifachen Schriftsinnes itbernimmt, stellt seine Auffassung des Ver-
hiltnisses zwischen Systematik und Exegese eine Revolution dar, die
das Paradigma fiir die groBen Summen des 13. Jahrhunderts bietet.



	Peter Abälard und die scholastische Exegese

