
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 28 (1981)

Heft: 1-2

Artikel: Peter Abälard und die scholastische Exegese

Autor: Lohr, Charles H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761560

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761560
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Charles H. Lohr

Peter Abälard und die scholastische Exegese

Während der langen Zeitspanne von Boethius bis Bellarmin war
und blieb die mittelalterliche Wissenschaft im Grunde genommen
Exegese. Dabei ging sie von der Voraussetzung aus, daß Gott in der
Bibel sowohl etwas von sich selbst als auch etwas von der wahren Natur
der Schöpfung offenbart hatte. Auch nach dem Bekanntwerden des

ganzen aristotelischen Corpus hielt man daran fest, daß sich auch alle
weiteren Erkenntnisse letztlich von dieser Quelle ableiteten. Aber schon

im 12. Jahrhundert brachte der Kontakt mit der aristotelischen
Wissenschaftstheorie ein neues Verständnis der Bibelinterpretation mit sich,
das wir als 'scholastische Exegese' bezeichnen können, um sie von der
traditionellen Exegese des Frühmittelalters zu unterscheiden.

Im 9. Jahrhundert behauptete Rhabanus Maurus - um nur einen

Vertreter der traditionellen Auffassung zu nennen - daß die Weisheit
der Bibel die ganze Welt erhelle, da sie sich von der unabänderlichen
Weisheit Gottes ableite. Rhabanus' umfangreicher Traktat De clerico-

rum institutione beschäftigt sich mit der Erziehung derer, die dazu
berufen sind, diese Weisheit an andere weiterzugeben. Der Kleriker soll
sich nicht nur durch Tugend und Klugheit auszeichnen; er muß ebenso

mit der Bibel, mit der Wahrheit ihrer Geschichten und mit der moralischen

und mystischen Bedeutung ihrer Inhalte vertraut sein 1.

Rhabanus erklärt, daß die Bibel zwei Arten von Zeichen verwendet,
die sich auf die Dinge beziehen: eigentliche Zeichen, d.h. Wörter, die

Dinge bezeichnen, und übertragene Zeichen, d.h. Dinge, die selbst wieder
für andere Dinge stehen. So bezeichnet etwa das Wort 'Ochse' ein Tier,

1 Rhabanus Maurus: De clericorum institutione III, 1 (PL 107, 377B).



96 Peter Abälard und die scholastische Exegese

doch kann der Ochse selbst auch für einen der vier Evangelisten stehen.

Die Aufgabe des Exegeten besteht eben darin, diese verschiedenen

Bedeutungen herauszuarbeiten. Daß dies nicht leicht ist, liegt daran,
daß die Wörter des Textes nicht allen Menschen gemeinsam verständlich
sind. Gott strafte nämlich den Hochmut von Babel, indem er eine Vielfalt

von Sprachen hervorbrachte. Das Hebräische bleibt aber die

ursprüngliche, von Gott selbst geschaffene Sprache, die das Geheimnis

der Schöpfung enthält. Und durch seine Gnade ließ Gott als einziges
Buch die Bibel in die beiden Kreuzessprachen, Griechisch und Latein,
übersetzen, damit auch den Heiden die wahre Natur der Schöpfung

geoffenbart wird 2.

Diese Theorie der Bibelauslegung geht - wie Rhabanus selbst

bekennt - auf Augustinus' De doctrina Christiana zurück. In diesem

exegetischen Traktat hatte Augustinus versucht, die stoische Sprachtheorie

mit einer neuplatonischen Metaphysik zu verbinden. Hatte die

Stoa im Rückgriff auf die Beziehung zwischen verba quibus dicuntur
und res quae dicuntur diese nach signa und significata unterschieden,
so sah der Neuplatonismus den mundus sensibilis, in welchen der Mensch

verbannt war, als ein Abbild, einen Schatten oder Zeichen der wahren
Realität des mundus intelligibilis. Augustinus versuchte seine biblische
Hermeneutik auf den Zeichenvorstellungen dieser beiden Theorien
aufzubauen. In ihrem eigentlichen Sinn verweisen die Wörter der Bibel auf
die Dinge : in übertragenem Sinn aber verweisen die Dinge auf die von
Gott offenbarten unwandelbaren Realitäten. Zwischen Wort und
bezeichneter Sache besteht eine unmittelbare Beziehung. Die Wörter
der Bibel offenbaren die wahre Natur der Dinge. Der Exeget soll daher

nicht etwa nach neuen Wahrheiten außerhalb der Bibel suchen.
Vielmehr ist es seine Aufgabe, die ewigen, unter den Worten des heiligen
Textes verborgenen Wahrheiten zu enthüllen 3.

Dieses Verständnis der Arbeit des Exegeten mit ihrer engen Zuordnung

von Sprache und Wirklichkeit bestimmte die Bibelinterpretation
des lateinischen Mittelalters bis zum 12. Jahrhundert. Die Exegese der
drei Jahrhunderte zwischen Rhabanus Maurus und Peter Abälard
entfaltete sich vor allem in der Atmosphäre des Klosters. Die Kommentatoren

schrieben für Mönche, deren höchste geistige Tätigkeit darin
bestand, den Bibeltext zu lesen und zu meditieren. Ihre Werke waren

2 Ibid. III, 8-10 (PL 107, 384-387).
3 Augustinus: De doctrina Christiana II, 10-16 (CCSL 32, 41-52).



Peter Abälard und die scholastische Exegese 97

in der Regel umfangreiche Textsammlungen mit dem Ziel, die Tradition
in ihrem ganzen Umfang zugänglich zu machen. Sie bemühten sich nicht
immer um eine Harmonisierung der Texte, die sie aus verschiedensten

Quellen zusammentrugen. Ihr Unterfangen betraf weniger die Folgerichtigkeit

oder die Aneignung neuen Wissens, sondern vielmehr die Zugänglichkeit

der christlichen Antike für ein kontemplatives Dasein und die

Einheit mit Gott.
Mit dem Entstehen der Städte begann aber eine neue Zeit. Die

soziale Umschichtung des späten 11. und frühen 12. Jahrhunderts war
mit tiefgreifenden religiösen und kulturellen Erneuerungsbewegungen

eng verknüpft. Im religiösen Bereich rangen neben den konservativen
Normen des mönchischen Lebens neue Haltungen um Anerkennung.
Auf intellektuellem Gebiet erhielten die neuen Bestrebungen eine aktuelle

Dringlichkeit dadurch, daß sie eine grundlegende Umgestaltung des

Unterrichtsstoffes und der Lehrmethode erforderten. Die Klosterschulen
wurden durch die Schulen der Kathedralkirchen der großen Städte
überflügelt. Die dem mönchischen Leben angepaßte collatio wurde durch die
scholastische lectio verdrängt.

In der Frühzeit der Scholastik wurden die Texte der hl. Schrift und
der Väter in ihrer ursprünglichen Gestalt der lectio zugrunde gelegt
und Satz für Satz behandelt. Man beschränkte sich auf kurze glossae und
notabilia. Diese wurden aber mehr und mehr zu sententiae umgearbeitet,
die als Zusammenfassungen der auctoritates Verwendung finden konnten.
Aus didaktischen Überlegungen war das Bedürfnis der Theologie nach

geordneten Zusammenfassungen der sententiae sehr groß. Die ursprüngliche

Anordnung nach der in den kommentierten Büchern vorgegebenen
Reihenfolge wurde demgemäß durch eine Aufreihung der Quellen nach

alphabetischen, numerischen und systematischen Gesichtspunkten
abgelöst oder ergänzt. Waren schon die Sententiae des Isidor von Sevilla
ihrem Inhalt nach geordnet, so setzte sich dieser Typ seit Anfang des

12. Jahrhunderts immer mehr durch, z.B. in dem Elucidarium des

Honorius von Autun sowie den Sentenzen Anselms von Laon, des Lehrers
Abälards.

Als man die Exzerpte aber in einer sachlich bestimmten Ordnung
zusammenstellte, kamen die Unstimmigkeiten unter den auctoritates
besonders zu Bewußtsein. Das durch solche Diskordanzen aufgeworfene
Problem hatte schon Rhabanus Maurus als belastend empfunden. Er
empfahl dem auditor, die Meinung eines jeden zu hören, in mentem suam

plurima coacervans, damit er beurteilen kann, welche für ihn wichtig
7



98 Peter Abälard und die scholastische Exegese

sei 4. Aber für die neuen magistri des 12. Jahrhunderts war eine reine

Anhäufung der sententiae nicht mehr befriedigend. Der magister hatte
bei der lectio nicht nur eine Auswahl unter den auctoritates zu treffen
und Ordnung in der Vielheit zu schaffen, sondern auch im Falle von
Abweichungen die auctoritates selbst zu bewerten. Aus diesem Grund
legte der Widerstreit der verschiedenen zur Erklärung wichtiger Stellen

herangezogenen auctoritates die Ausbildung der quaestio nahe 5.

Dies ist das Problem, das Petrus Abaelardus aufgriff, als er in
seinem berühmten Sic et non die abweichenden Ansichten der auctoritates
in wichtigen Fragen als pro et contra gegenüberstellte. Abälard begann
mit diesem Werk, nachdem das Konzil von Soissons im Jahre 1121 seine

erste systematische Abhandlung De unitate et trinitate divina verurteilt
hatte. Er überarbeitete und erweiterte es mehrmals während des langen
und schwierigen Aufenthaltes auf dem Paraklet und in St. Gildas, bevor
er seine Lehrverpflichtungen in Paris im Jahre 1135 wieder aufnehmen
konnte.

Der Traktat besteht ausschließlich aus Zitaten aus der heiligen
Schrift, den Vätern, der Liturgie und dem kanonischen Recht. Die
Zitate sind in über 150 Fragen geordnet (untergliedert nach folgenden
drei Kategorien: fides, sacramenta und Caritas), wobei auf jeden Lehrsatz

zu einem bestimmten Themenbereich eine andere, diesem scheinbar

entgegengesetzte Behauptung folgt. Abälard selbst fügt nichts hinzu.
Die Lösung dieser Widersprüche bleibt dem Leser überlassen, der jedoch
durch die hermeneutischen Regeln, die Abälard in seinem berühmten
Prolog voranstellt, auf den rechten Weg gewiesen wird. So muß sich
der Exeget etwa fragen, ob es sich bei den Texten um authentische

Quellen handelt, ob die Äußerungen eines Autors von diesem später
wieder widerrufen wurden, ob vielleicht ein Autor die opiniones aliorum
bloß referiert, ob eine Harmonisierung der auctoritates auf dialektischem

Wege möglich erscheint oder ob schließlich der potior auctoritas der

Vorzug zu geben ist 5.

Entscheidend ist zunächst, daß man diese Fragen stellt. Abälard
will mit seinem Sic et non nicht etwa die Autorität der Tradition erschüt-

4 Rhabanus: Enarrationes in epistolas B.Pauli, praef. altera (PL 111,
1276 A).

5 Vgl. A. Lang, Die theologische Prinzipienlehre der mittelalterlichen Scholastik,

Freiburg i. Br. 1964, S. 26-35, 58-64.
6 Sic et non, prol. (hrsg. B. B. Boyer und R. McKeon, Peter Abailard: Sic

et non. A Critical Edition, Chicago 1976, S. 91-96).



Peter Abälard und die scholastische Exegese 99

tern, sondern verfolgt in erster Linie ein didaktisches Ziel. Er will die
überlieferten auctoritates so anordnen, daß der junge Theologe in ihnen
ein fruchtbares Material zur eigenen Ergründung der Wahrheit vorfindet.
Ex dissonantia quam habere videntur quaestionem contrahentia, quae
teneros lectores ad maximum inquirendae veritatis exercitium provo-
cent et acutiores ex inquisitione reddant1. Abälard besteht darauf, daß

die auctoritates nicht allein passiv, d.h. so wie sie jeweils formuliert
wurden, zusammenzustellen sind. Vielmehr bleibt für ihn ein aktiver
Beitrag des Exegeten, dessen intellektuelle Verantwortlichkeit, unerläßlich.

In seiner Historia calamitatum erinnert er sich, wie eines Tages
einer der Studenten Anselms von Laon zu ihm gekommen sei, den
eine Frage zu einem Abschnitt des Traktates De unitate et trinitate
divina bewegte. Abälard versuchte zu erklären, doch wurde er selbst
belehrt: Non curamus rationem humanam aut sensum vestrum in
talibus, sed auctoritatis verba solummodo8. Für Anselm bestand die

Aufgabe der Theologie darin, auctoritates wiederzugeben. Der Beitrag
des Theologen betraf allein die Anordnung des Stoffes. Mit anderen

Worten, Anselm hört dort auf, wo nach Abälards Auffassung die
Arbeit erst beginnt.

In seinem Traktat zielt Abälard nicht einfach auf ein gegenseitiges

Ausspielen der auctoritates ab, vielmehr versucht er, durch ein
beidseitiges Befragen den sensus verborum, die Bedeutung der Wörter
herauszuarbeiten. Haec quippe prima sapientiae clavis definitur, assidua scilicet

seu frequens interrogatio 9. Er will eine systematische Anwendung
der Dialektik zur Auslegung der auctoritates inaugurieren. Dubitando
ad inquisitionem venimus, inquirendo veritatem percipimus. Dieser

Ausspruch schließt unmittelbar an den aristotelischen Satz an : Dubitare
autem de singulis non erit inutile 10. Es ist hier also von einer Aporie im
Sinne der aristotelischen Dialektik die Rede. In seiner Autobiographie
schildert Abälard, wie er sich nach Beendigung seiner Ausbildung in den
artes liberales an der Schule des Anselm von Laon einschrieb, um
herauszufinden, daß der bekannte Theologe, der nach Meinung seiner Zuhörer
als einzigartige Größe galt, in den Augen seiner Fragesteller ein Nichts
war. Verborum usum - so sagt er - habebat mirabilem, sed sensu con-

7 Ibid. (Boyer-McKeon, S. 103).
8 Historia calamitatum (hrsg. J. T. Mückle, Abelard's Letter of Consolation to

a Friend, Mediaeval Studies 12 [1950] 163-213, hier S. 193).
9 Sic et non, prol. (Boyer-McKeon, S. 103).
10 Ibid. (Boyer-McKeon, S. 103).



100 Peter Abälard und die scholastische Exegese

temptibilem et ratione vacuum n. Für den Fragesteller galt es als Ziel,
durch eine umfassende Deutung der verba schließlich zum sensus

vorzudringen. Damit war ein entscheidender Maßstab für Abälards
Verständnis der lectio gewonnen: die fundamentale Unterscheidung
zwischen verbum und sensus, zwischen littera und sententia. Diese

Unterscheidung bildet die Grundlage für die wichtigste hermeneutische Regel
Abälards: Facilis autem plerumque controversiarum solutio reperietur
si eadem verba in diversis significationibus a diversis auctoribus posita
defendere poterimus 12.

Damit tritt der Unterschied zwischen Abälards Konkordanzregeln
und jenen Regeln, die wir zu Beginn bei Rhabanus und Augustinus
kennengelernt haben, klar zutage. Augustinus wendet sich nur den

Mehrdeutigkeiten sogenannter übertragener Zeichen zu, d.h. jener
Dinge, auf die sich zwar Sprachzeichen Beziehen, die selbst jedoch
wiederum andere Dinge bezeichnen. Dagegen liegen für Abälard die

Mehrdeutigkeiten in den Worten selbst. Führen uns Augustinus' Regeln von
den Worten der Schrift zu den mannigfachen Dingen, die sie bezeichnen,
so umgekehrt Abälards Regeln von den mehrdeutigen Worten der littera
zu einer bestimmten ihnen zugrundeliegenden sententia. Abälard müht
sich nicht darum, nach einer hinter dem Wort verborgenen höheren

Wirklichkeit zu suchen. Vielmehr versucht er einfach zu verstehen,

wovon in den Lehren der Bibel und der Väter die Rede ist.
Abälards Forderung nach einer Untersuchung der verschiedenen

Bedeutungen, die verschiedene Autoren jeweils den gleichen Worten
beilegten, markierte einen Wendepunkt in der Theorie der Exegese.
Seine neue Methode befähigte die Theologen fortan, eine Harmonisierung
der traditionellen auctoritates mit den Mitteln der Dialektik zu
verfolgen. Jedoch waren die Aufgaben, die sich die magistri der neuen
Kathedralschulen gestellt hatten, damit noch nicht vollendet. Vor allem
zwei Probleme harrten einer Lösung. So galt es auf der einen Seite, die

Vielfalt der auctoritates im Sinne einer einheitlichen Tradition
zusammenzubinden. Auf der anderen Seite war noch ein anderes Problem
immer dringlicher geworden. Die unablässige Neugier der magistri hatte
sie - über Bibel und Kirchenväter hinaus - auf die antiken Philosophen
verwiesen. So übten besonders in der Schule von Chartres die Lehren
Piatons großen Einfluß aus. Es gab etliche, die der Versuchung erlegen

11 Historia calamitatum (Mückle, S. 180).
12 Sic et non, prol. (Boyer-McKeon, S. 96).



Peter Abälard und die scholastische Exegese 101

waren, eine christliche Metaphysik auf der Grundlage platonischer
Spekulation zu errichten. Abälard nahm diese Herausforderung an und
machte es zu einem der großen Vorsätze seines Lebens, nachzuweisen,
daß der christliche Glaube in weitestgehender Übereinstimmung mit
den philosophischen Lehraussagen steht. Hierbei bediente er sich nicht
einer Metaphysik, sondern der gleichen Methode linguistischer Analyse,
die er schon für einen Ausgleich zwischen den katholischen auctoritates
bemüht hatte.

Nachdem das Konzil von Soissons seinen ersten systematischen
Traktat De unitate et trinitate divina veurteilt hatte, begann Abälard
während der Zeit auf dem Paraklet nochmals aufs Neue. Das Ergebnis
war ein weit umfangreicheres Werk, welches auch die Themen de

trinitate (lib. I-IV) et unitate divina (lib. V) behandelt. Diesem neuen
Werk gab Abälard den Titel Theologia Christiana und er unterzog es

wiederholt einer Überarbeitung. Wie schon in Sic et non war es auch

hier sein Ziel, durch eine Analyse der hinter den Worten verschiedener

Autoren versteckten Bedeutungen die grundsätzliche Konkordanz sich
scheinbar widersprechender Autoritäten aufzuzeigen. Während es sich

jedoch in Sic et non um Autoritäten der christlichen Tradition handelt,
geht es Abälard in der Theologia christiana um die Übereinstimmung
zwischen der christlichen Trinitätslehre, die für den Christen vollständig
in Christus selbst offenbart wurde, und den Äußerungen der jüdischen
Propheten und heidnischen Philosophen 13. Er verfolgte dabei weder
eine metaphysische Absicht, noch versuchte er - wie etwa Augustinus

- tiefer in das Mysterium vorzudringen. Seinem Vorhaben lag vielmehr
ein apologetisches Interesse zugrunde. Da der Geist den Propheten und
Philosophen die Wahrheit nicht nur über die Einheit, sondern auch über
die Trinität Gottes verkündet hatte, behauptete Abälard, daß weder

Juden noch Heiden zu entschuldigen seien, wenn sie den christlichen
Glauben nicht annähmen 14. Seine Bedeutungsanalyse sollte deshalb
eine occasio convertendi für die Ungläubigen sein ls.

Obwohl er sich mit dem Alten Testament unter der Annahme

befaßt, daß ein mystisches oder typologisches Verständnis der Aussagen
der jüdischen Propheten die Sache der christlichen Lehre fördert, gilt

13 Theologia christiana, I, 89,118: concordare; I, 112: accomodare; I, 121:
Piatonicam sectam fidei assentire (hrsg. E. M. Buytaert, Petri Abaelardi Opera
theologica, II, Turnhout 1969, S. 109, 122, 118, 123 resp.).

14 Th. ehr. I, 136 (Buytaert, S. 130).
15 Th. ehr. IV, 159-160 (Buytaert, S. 345).



102 Peter Abälard und die scholastische Exegese

sein Hauptinteresse eindeutig der Interpretation der antiken Philosophen.

Abälard zieht Paulus' Idee einer Offenbarung Gottes in der Schöpfung

heran, um zu fragen, inwieweit auch die Heiden zu einer Erkenntnis
Gottes gelangen können. Sowohl im Blick auf ihre Lehren als auch im
Blick auf das Beispiel ihres tugendhaften Lebens steht für ihn fest, daß
sie Kenntnis von der Existenz des einen Gottes hatten. Aus Hermes

Trismegistus, Piatons Timaeus, einigen Werken Ciceros sowie deren

Erklärung durch Macrobius folgert er, daß sich auch bei den Heiden
eine Vorahnung der christlichen Trinitätslehre findet, wenn diese auch
noch nicht in der Klarheit der christlichen Offenbarung ausgedrückt
wird. Ausgehend von der sichtbaren Welt haben diese Autoren die

potentia, sapientia und benignitas Gottes eindeutig abgeleitet. Indem
er diese Namensgebungen näher untersucht, kommt Abälard zu dem

Schluß, daß potentia vornehmlich an den Namen 'Vater' denken läßt,
während sapientia nicht nur als Attribut des göttlichen Wortes des

Evangeliums, sondern auch der platonischen, aus Gott geborenen mens
dient. Die christliche Lehre der benignitas des Heiligen Geistes, der -
überall in der Welt gegenwärtig - jedermann seine Gaben mitzuteilen
bereit ist, sieht Abälard mit der platonischen Idee der anima mundi

vorweggenommen 16.

Nach Abälards Auffassung darf Piatons Vorstellung einer Weltseele

nicht im wörtlichen Sinne verstanden werden. Wir müssen sonst

- sagt er - den größten der Philosophen zugleich den größten Narren

nennen, da es doch lächerlich ist, sich die Welt als ein einzelnes vernunftbegabtes

Lebewesen vorzustellen. Versteht man jedoch die Aussagen
über die Weltseele als Allegorie, so kann man ihnen mit Vernunftgründen

leicht zustimmen, ohne gleichzeitig den Inhalt des christlichen
Glaubens in Frage gestellt zu sehen. Nach Abälard haben die Philosophen

häufig in rätselhaften Andeutungen gesprochen, um so die arcana
philosophiae gegenüber allem Vulgären abzuschirmen, während sie im
gleichen Augenblick den Leser mit Gleichnissen und Vergleichen zu
fesseln suchen 17. Auch merkt er an, daß sich Christus selbst dieses genus
loquendi bediente, wenn er seinen Schülern gegenüber von einem inte-
gumentum parabolarum suarum sprach 18. Mitunter wüßten die Philo-

16 Th.chr. I, 1-46; IV, 47-68,117-160 (Buytaert, S. 72-90, 286-96, 323-
345). Cf. Paulus, Rom. 1, 18.

17 Th. ehr. I, 97-106 (Buytaert, S. 112-117).
18 Th. ehr. I, 105 (Buytaert, S. 116).



Peter Abälard und die scholastische Exegese 103

sophen selbst nicht einmal die Bedeutung der von ihnen verwendeten
Wörter. Man findet zwar keine ausdrückliche Erwähnung der
Menschwerdung innerhalb der sibyllinischen Orakel oder der vierten Ekloge
des Vergil, doch darf man die christliche Lehre heranziehen, um diese

Autoren richtig auslegen zu können 19.

Abälard verteidigt sich gegenüber dem Vorwurf, er tue den Aussagen
der Philosophen bei einer solchen Auslegungsmethode Gewalt an. Indem
er daran erinnert, daß Macrobius selbst gesagt hat, die philosophischen
Aussagen über die Weltseele seien im mystischen Sinne zu verstehen,
formuliert Abälard folgende Regel zur Auslegung solcher Texte: Quae
etiam, cum exponi veraciter aut convenienter nullatenus queant, ipsa
nos littera ad expositionem mysticam compellit20. Diese Methode der

Interpretation bezeichnet er auch als allegorisch21 und typologisch,
more prophetico 22. Indem er aber häufig einen Ausdruck Ciceros

aufnimmt, spricht Abälard von einer Auslegung per involucrum bzw. per
integumentum 23. Beide dieser Ausdrücke wurden im 12. Jahrhundert
in der Regel für eine Methode der Textauslegung verwandt, die im Blick
auf die Interpretation der heidnischen Autoren dieselbe Rolle spielte
wie die Allegorie für die biblische Exegese. Die Aufgabe des Kommentators

bestand darin, den Schleier der verba zu entfernen, welcher den

vom Autor intendierten Sinn verbarg 24.

Abälards Deutung der platonischen Idee einer anima mundi wurde
schon im 12. Jahrhundert mißverstanden. Wilhelm von St. Thierry und
Bernhard von Clairvaux haben Abälard so verstanden, als ob er den
christlichen Heiligen Geist mit der platonischen Weltseele im
metaphysischen Sinne identifizierte. Unter den durch das Konzil von Sens

1140 verurteilten Sätzen Abälards finden wir auch den folgenden: Quod
Spiritus sanctus sit anima mundi 25. Obwohl aber Abälard bei den antiken

Philosophen nach Analogien zur christlichen Lehre suchte, hatte
er seine Vergleiche nicht in einem metaphysischen Sinne verstanden

» Th. ehr. II, 15 (Buytaert, S. 140f.).
20 Th. ehr. I, 117 (Buytaert, S. 121 f.).
21 Th. ehr. II, 16 (Buytaert, S. 140).
22 Th. ehr. I, 129 (Buytaert, S. 127).
23 Th. ehr. passim (Buytaert, S. 109,112,114,116f.,191). Cf. Cicero, De or. 1, 35.
24 Vgl. E. Jeauneau, L'usage de la notion d'integumentum à travers les gloses

de Guillaume de Conches, Archives d'histoire doctrinale et littéraire du moyen-
âge 24 (1957) 35-100.

25 H. Denzinger - A. Schönmetzer, Enchiridion symbolorum, ed. 33, Freiburg

i.Br. 1965, Nr. 722.



104 Peter Abälard und die scholastische Exegese

wissen wollen. Weit davon entfernt, über das Dogma hinaus zu einer
tieferen Einsicht gelangen zu wollen, lag Abälard vielmehr alles daran,
das falsche Verständnis der antiken Philosophie durch eine dialektische

Deutung zu überwinden.

Trotz seiner Verurteilung in Sens gab Abälard den Versuch nicht
auf, eine Übereinstimmung, eine Konkordanz der heidnischen
Philosophie mit der christlichen Lehre zu begründen. So geht er in seinem

Dialogus inter philosophum, judaeum et christianum in seiner Methodik
der dialektischen Auslegung einen Schritt weiter, der für den scholastischen

Begriff der Exegese von einschneidender Bedeutung wurde.
Aufgrund eines Hinweises des Dialogus gilt es als wahrscheinlich, daß dieses

Werk während der letzten Lebenstage des Autors 1141/42 in Cluny
verfaßt wurde, wo er auf Einladung des Petrus Venerabiiis Zuflucht genommen

hatte. In der Einleitung des Dialoges ist von einem Traum die Rede,

in welchem Abälard erfährt, daß er Schiedsrichter einer Disputation
zwischen drei Gelehrten sein soll. Alle drei bejahen, daß sie Gott dienen

- jedoch jeder auf andere Weise. Der eine ist ein gebürtiger Araber,
seiner Überzeugung nach jedoch ein Philosoph, der andere ein Jude,
der dritte ein Christ. Die zwei letztgenannten berufen sich in ihrem
Denken und ihrer Lebensgestaltung auf die verpflichtende Autorität
ihrer heiligen Schriften. Der Philosoph dagegen weist jedes Argument
zurück, welches sich nicht auf das Naturrecht stützen kann, wie es

allein der menschlichen Vernunft zugänglich ist. Er leitet die Diskussion
und stellt Fragen, die die beiden anderen Teilnehmer zu einer Ausführung

ihrer Glaubenssätze bewegen.

In seinem Dialogus versucht Abälard die Auffassung zu verteidigen,
daß gerade ein Vergleich heidnischer Philosophie und christlicher Wahrheit

einer beiderseitigen Wesensbestimmung hilfreich sein kann. Im
zweiten Teil des Werkes diskutieren der Christ und der Philosoph die

Lehre des höchsten Gutes. Die Tugend solle sich zwar um ihrer selbst

willen entfalten, sie sei aber auch gleichzeitig Weg zu jenem höchsten

Gut und empfange ihren Lohn als höchste Glückseligkeit erst nach dem

Tode. Das absolute, höchste Gut ist Gott selbst. Die Teilhabe an der

Glückseligkeit Gottes ereignet sich im zukünftigen Leben.

Abälards Argumentation folgt der gleichen Methodik dialektischer

Harmonisierung, die wir schon für Sic et non nachgezeichnet haben.

Nachdem die Diskussion mit der Aussage, daß das höchste Gut dem

Zustand der Glückseligkeit entspreche, zu ihrem Abschluß gelangt,
bringt der Philosoph eine weitere quaestio vor: Findet die Glückselig-



Peter Abälard und die scholastische Exegese 105

keit ihre Vollendung in der virtus selbst oder aber in der voluptas?
Auf die Frage des christlichen Denkers, was denn die Epikureer unter
dem Begriff voluptas verständen, gibt der Philosoph zurück: Die innere
Ruhe der Seele. Auf die Frage, inwiefern sich dies dann von dem
stoischen Begriff der virtus unterscheide, erwidert er : Es gibt nur eine sehr

geringe Differenz quantum ad sententiae summam, denn virtus ist der
inneren Ruhe der Seele gleichzusetzen. Nach Meinung des Christen sind
damit aber zwei Aussagen auf eine einzige, zugrundeliegende zurückgeführt

worden: Una itaque sententia est utrorumque de summo bono,
sed nuncupatio diversa 26.

An diesem Punkt verläßt die Diskussion die Ebene einfacher
Definitionen, um nunmehr zu höheren Prinzipien durch Anwendung der

dialektischen topoi aufzusteigen. Auf der Grundlage des locus a contra-
riis betont der Christ, daß die wahre innere Ruhe der Seele sich allein
in einem zukünftigen Leben erfüllen könne, welches frei von allem Bösen

ist. Der Philosoph zeigt seinerseits auf der Basis des locus a fine, daß

virtus sich nicht einfach selbst zum Lohn haben kann. Er beginnt mit
der Frage, mit der Aporie, ob jemand, der nach Glückseligkeit strebt,
gleichzeitig auch nach virtus strebe. Seine Antwort läßt sich so wie

folgt umschreiben: Mittel und Ziel dürfen nicht voneinander abgelöst
werden, sofern jenes seinen Namen zu Recht tragen soll (maxima pro-
positio). Virtus und Glückseligkeit verhalten sich zueinander wie Mittel
und Ziel, sofern von virtus im eigentlichen Sinne die Rede ist (differentia

maximae). Die virtus ist aber der gleichen Kategorie wie die
Glückseligkeit zuzuweisen. Wenn denn die Glückseligkeit ein Gut ist, so ist
auch die virtus ein Gut. Damit kommt der Philosoph zum Schluß, daß

die innere Ruhe der Seele, welche die Epikureer der voluptas und die

Stoiker der virtus gleichsetzen, nichts anderes ist als dasjenige, was die

Christen mit dem ewigen Leben, dem regnum caelorum meinen. Quid
autem refert, quo nomine vocetur, dummodo res eadem permaneat, nec
sit beatitudo diversa, nec iuste vivendi philosophis quam Christianis
intentio praeponatur alia 21.

Diese Schlußfolgerung ist aus zwei Gründen bedeutsam. Erstens:
Abälards Methode ist einem Verfahren der Bedeutungsanalyse
gleichzusetzen, bei dem die Worte von untergeordnetem Rang sind, solange

26 Dialogus (hrsg. R. Thomas, Petrus Abaelardus : Dialogus inter philosophum,
iudaeum et christianum, Stuttgart 1970, S. 98-99).

27 Dialogus (Thomas, S. 100-106).



106 Peter Abälard und die scholastische Exegese

eine einheitliche Bedeutung gewahrt bleibt. Zweitens: Es handelt sich
bei Abälard um eine Methode des Aufstieges durch die Vermittlung
immer umfassenderer Übereinstimmungen zu immer höherrangigen
Oberbegriffen. Sein Dialogus stellt in diesem Sinne eine lange Kette von
Disputationen dar, in denen jeweils eine Lehraussage einer anderen

gegenübergestellt wird. Auf diese Weise können die scheinbaren, durch

Mangel an Wesenserkenntnis gekennzeichneten Widersprüche durch
die Anwendung logischer Kategorien und dialektischer Topoi aufgelöst
werden, bis man zu einer Wesensaussage bzw. einem zugrundeliegenden
Prinzip vorstößt, aufgrund dessen sowohl der Christ als auch der
Philosoph die Übereinstimmung ihres Verständnisses erkennen können. Der
Text schließt daher auch mit dem Triumphschrei : Wir wissen nunmehr,
qualiter nomen boni est intelligendum 28.

Mit seiner Einbeziehung solcher Disputationen bedient sich Abälard

im Grunde genommen der gleichen dialektischen bzw. aporetischen
Methode, mit der schon Aristoteles die Meinungen seiner Vorgänger
wiederzugeben versucht hatte, um auf diese Weise die wahren Prinzipien

einer zur Diskussion stehenden Aporie ausfindig zu machen. Abä-
lards Methode impliziert dabei ein Verständnis der Interpretation, das

sich im wesentlichen an Aristoteles anlehnt. Aristoteles hatte alle früheren

Theorien als stotternde Versuche verstanden, seinen eigenen Ideen
Ausdruck zu geben. Auf ähnliche Weise suchte sich Abälard in seinem

Sic et non dadurch Klarheit über die sententiae der auctoritates zu
verschaffen, daß er zu der einen, den verschiedenen Worten verschiedener
Autoren zugrundeliegenden Bedeutung vorstieß. Abälards Methode

ermöglichte auch, die tiefere Bedeutung seiner auctoritates zu ermitteln,
selbst wenn damit Folgerungen einhergingen, deren sich der jeweilige
Autor sicher nicht bewußt gewesen sein konnte. Es war dieser
Zusammenhang, in welchem Abälard eine allegorische Auslegung der platonischen

Weltseele in seiner Theologia Christiana forderte. Das gleiche gilt
für die geistliche oder mystische Auslegung christlicher Begriffe, wie
des regnum caelorum oder eines bestimmten Ortes ewiger Strafen, wie
sie im Dialogus erscheinen. Mit seinem Versuch, über den Weg der
dialektischen Analyse philosophischer Lehrmeinungen und christlicher
Dogmen zu einer Definition, einer Wesensbestimmung des höchsten
Gutes zu gelangen, nahm Abälard auch hinsichtlich des systematischen
Ansatzes das zweite Grundanliegen der Scholastik vorweg. Die sententia

28 Dialogus (Thomas, S. 171).



Peter Abälard und die scholastische Exegese 107

sollte nicht eine bloße Zusammenstellung der weit zerstreuten
Traditionen sein. Vielmehr sollte sie auch die Grundlage - das Prinzip - eines

Neuanfangs bieten.
Im Denken Abälards handelt es sich weder um eine Metaphysik,

wie etwa die Anselms von Canterbury, noch um eine Naturphilosophie,
wie etwa die der Schule von Chartres, sondern um eine Methode der

Bedeutungsanalyse auf der Grundlage ihres linguistischen Ausdrucks.
Diese Analyse findet ihre theoretische Begründung in den zahlreichen

logischen Traktaten, die Abälard während seines Lebens verfaßte. So

löste er schon in einem seiner frühesten Werke, der Logica von 1113/18,
die Dialektik aus dem Problemkreis der Naturphilosophie heraus: Cum

autem nomina et verba tarn res quam intellectum significent, sicut
diximus, recte hic de eis agitur non secundum significationem rerum,
sed intellectuum 29. Er erklärt, daß die Dialektik zu Recht Interpretation
oder Exegese genannt wird, da sie allein die Wörter und ihre Bedeutungen

beträfe: Cum autem hic secundum significationem intellectus
tantum de vocibus intendat, recte eas interpretationes nominat, quia
interpretari vocem non est rem assignare, sed intellectum aperire 30. Er
akzeptierte Aristoteles' Beweis, daß die Bedeutung der voces nicht zur
Natur gehört, sondern ausschließlich eine menschliche Setzung ist. Die
Wörter mögen im Griechischen und Lateinischen verschieden sein, ihre

Bedeutung bleibt dennoch dieselbe für den, der beider Sprachen mächtig
ist 31. Noch in seiner Dialectica - einem Werk, das er schon vor 1118

angefangen hatte und dem er erst in Cluny seine endgültige Form gab

- kam Abälard hierauf zurück: Neque enim vox aliqua naturaliter rei

significatae inest, sed secundum hominum impositionem. Vocum enim

impositionem summus artifex nobis commisit, rerum autem naturam
propriae suae dispositioni reservavit32.

Mit der Dreiteilung Ding - Bedeutung - Wort ist die theoretische

Grundlage für das Streben Abälards gegeben, theologische Probleme mit
Mitteln der Dialektik zu lösen. Da Dinge und Bedeutungen überall

gleich sind, ist alle Diskordanz bei philosophischen und religiösen

29 Logica ' Ingredientibus', Super Perihermenias (hrsg. B. Geyer, Peter Abae-
lards Philosophische Schriften I. 3, Münster i.W. 1927, S. 308).

30 Logica, ibid. (Geyer, S. 309).
31 Logica, ibid. (Geyer, S. 320).
32 Dialectica V, 1 (hrsg. L. M. de Rijk, Petrus Abaelardus: Dialectica, Assen

1956, S. 576. Vgl. S. 112-117). Vgl. A. Borst, Der Turmbau von Babel, II, 2, Stuttgart

1959, S. 631-5.



108 Peter Abälard und die scholastische Exegese

Ansichten nur auf die Wörter zurückzuführen. In seinem 13. Brief, mit
welchem er sich unmittelbar gegen alle Ignoranten der Dialektik wendet,

bestimmt Abälard das Verhältnis von Dialektik und Theologie.
Die Dialektik bleibt zwar ancilla theologiae, sie sei aber gleichzeitig zu
deren Verständnis unbedingt notwendig, so daß man Klarheit über die

Glaubenswahrheiten erlangen, sophistische Aquivokationen entlarven
und philosophische Argumente gegen den Glauben mit ebensolchen

Gründen zurückweisen kann 33. Somit ist der Weg zur Wiederentdeckung

der aristotelischen Sophistin elenchi gebahnt. Dies erfolgte
bekanntlich bald danach.

Noch wichtiger: Durch das Auffinden der wissenschaftlichen

Prinzipien mittels der topischen Regeln wird eine systematische
Darstellung der christlichen Theologie möglich. Hiermit erfolgte bereits
der Umschlag von der rein induktiven Sammelarbeit eines Anselm von
Laon zu den deduktiven Konstruktionen des späten 12. Jahrhunderts.
Vor allem hat sich die Schule des Gilbertus Porreta mit dieser Aufgabe
beschäftigt, bis schließlich die Wiederentdeckung der aristotelischen
Analytical posteriora der scholastischen Theologie ihre endgültige Gestalt gab.

Am bedeutsamsten war aber jene Revolution, die Abälards
Vorstellung des Verhältnisses von Dialektik und Theologie in bezug auf die
Theorie der Interpretation hervorrief. Mit seiner Methode der
Bedeutungsanalyse wird die Geburtsstunde der scholastischen Exegese gefeiert.
Die traditionelle Exegese eines Augustinus oder eines Rhabanus Maurus
setzte ein anderes Sprachverständnis voraus, ein Sprachverständnis,
nach dem die Wörter als von Gott selbst erschaffen galten und die

Dinge von Natur aus bezeichneten. Wenn gemäß Aristoteles und Abälard

die voces aber durch eine impositio hominum eingesetzt werden, so

ist die Annahme eines mystischen Zusammenhanges von Wort und
Wirklichkeit nicht mehr möglich. Wenn Griechen und Lateiner, Heiden,
Juden und Christen selbst ihre Sprachen geschaffen haben, ist gleichzeitig

die Vorrangstellung des Hebräischen gebrochen. Die Sprache der
Bibel kann nicht mehr als ewiger Ausdruck der göttlichen Weisheit

gelten, sondern erscheint nun als eine der Geschichte unterworfene
menschliche Schöpfung.

Abälard selbst hat nur zwei Bibelkommentare hinterlassen, beides

Werke der letzten Pariser Zeit: ein Hexaemeron und einen
Römerbriefkommentar. In diesen Werken hat Abälard die Lehre vom dreifachen

33 Epistola 13 (PL 178, 351-356).



Peter Abälard und die scholastische Exegese 109

Schriftsinn, wie sie im 12. Jahrhundert verbreitet war, gekannt und
übernommen. In seinem Hexaemeron schreibt er, nachdem er den Text
iuxta radicem historiae ausgelegt hat, daß er eine moralische und
anschließend eine mystische Exegese hinzufügen will. Moralisch nennt

er eine Auslegung, die auf die Aufrichtung der Sitten angewandt wird,
veluti cum de fide, spe et caritate vel bonis operibus expositione nostra
lectorem instruimus. Mystisch heißt die Auslegung, cum ea praefigurari
docemus quae a tempore gratiae per Christum fuerant consummanda

vel quaecumque historia futura praesignari ostenditur 34.

Beide Kommentare sind in erster Linie der Erklärung des literalen
Sinnes gewidmet. Sowohl im Hexaemeron als auch im Römerbriefkommentar

kommen aber auch die gleichen Harmonisierungsversuche vor,
die wir in den systematischen Werken gefunden haben. Nachdem er
im ersten Kommentar das Sechstagewerk moralisch ausgelegt hat, gibt
Abälard eine mystische bzw. allegorische Deutung, die versucht, die

antike, klassische Idee der sex aetates saeculi mit den biblischen sechs

Tagen der Schöpfung und der christlichen Vorstellung von sechs Etappen

der Heilsgeschichte in Einklang zu bringen 35.

Im Römerbriefkommentar kommt sein altes Anliegen noch
deutlicher zum Vorschein: der intentio des Apostelbriefes entsprechend,
Juden, Heiden und Christen zur Eintracht zurückzurufen. Er beschäftigt
sich vor allem mit dem wörtlichen Sinn des Briefes, kann sich aber bei
Konkordanzen mit heidnischen Ansichten auch hier auf einen mystischen

bzw. allegorischen Sinn berufen. Eine weitere Eigentümlichkeit
dieses Kommentars ist aber für die Geschichte der scholastischen Exegese

von allergrößter Bedeutung. In Abälards Römerbriefkommentar
finden sich nebeneinander zwei Formen exegetischer Arbeit : die Glosie-

rung und die quaestio. Er hat zwar nicht als erster Quaestionen innerhalb

eines Kommentars abgehandelt, jedoch stellt seine Expositio
diesbezüglich etwas Neues dar. Da er schon viele Probleme in seinen
systematischen Traktaten behandelt hat, kann er angesichts der Fragen, die

ihm im Römerbriefkommentar begegnen, in vielen Fällen einfach auf
die Behandlung in jenen Werken verweisen 3S. Die Querverweise, die

34 Hexaemeron (PL 178, 770). Vgl. seine Hymni nocturnales. In secundo noc-
turno (hrsg. J. Szôvérfïy, Peter Abelard's Hymnarius Paraclitensis, II, Albany N.Y.
1975, S. 19-21), Th. ehr. II, 126 (Buytaert, S. 191).

35 Loc. cit. (PL 178.771-773).
36 Vgl. R. Peppermüller, Abaelards Auslegung des Römerbriefes, Münster

i.W. 1972, S. 11-14.



110 Peter Abälard und die scholastische Exegese

er angibt, zeigen, daß Abälard auch seine systematischen Traktate als

exegetische Werke verstanden hat.
Abälard hat aber seine Exegese anders verstanden als Augustinus

und Rhabanus. Er schrieb nicht für die meditatio, sondern um zu lehren:
docere, instruere. Er schrieb nicht für das Kloster, sondern für die

Stadt, wo Menschen verschiedener Sprachen und verschiedenen Glaubens

zusammenkommen. Obwohl er die traditionelle Einteilung eines

dreifachen Schriftsinnes übernimmt, stellt seine Auffassung des

Verhältnisses zwischen Systematik und Exegese eine Revolution dar, die
das Paradigma für die großen Summen des 13. Jahrhunderts bietet.


	Peter Abälard und die scholastische Exegese

