Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 28 (1981)

Heft: 1-2

Artikel: Metaphysik und Anthropologie
Autor: Balmer, Hans Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761559

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HAaNs PETER BALMER

Metaphysik und Anthropologie

Interpretationen zur Schrift Lambda des Aristoteles

Antwort zu suchen auf die Frage, was unter Metaphysik ? zu ver-
stehen sei, ist nicht eben ein leichtes. Wer sich mit der Philosophie, wie
sie uns von den Griechen iiberkommen ist, auseinandersetzt, wird
Metaphysik da orten, wo das Denken sich in seine hochsten Moglich-
keiten entfaltet und auf ein Absolutes sich zu griinden wiahnt. Metaphy-
sik scheint etwas iiberaus Anspruchsvolles zu sein, dem — wie allem
Uberdurchschnittlichen — die Mehrzahl der Menschen die Gefolgschaft
verweigert. Und dies nicht ohne Grund! Steht doch der metaphysische
Anspruch in einem befremdlichen Gegensatz zu seinem Ergebnis: einem
Gewirr seltsamer Verstiegenheiten ohne ersichtlichen Nutzen und Ertrag.
Andererseits sind da auch welche, die wir besser zu verstehen meinen
— Friedrich Nietzsche insbesondere, Martin Heidegger oder auch Karl
Marx - die, fern jeder Bagatellisierung und Idealisierung, der Meta-
physik den Proze8 machen und sie zur Rechenschaft ziehen. Diese
Denker legen der Metaphysik einen verheerenden EinfluB zur Last
und rufen zum Kampf gegen sie auf. Was also, so bleibt zu fragen, ist
die Metaphysik, da sie in unserer vagen Vorstellung vom Ausgezeich-
netsten iiber das Belanglose bis zum Verwerflichsten jede Rolle spielt:
Was ist Metaphysik?

! Der vorliegende Text stellt die iiberarbeitete und um Anmerkungen erwei-
terte Fassung der Habilitationsvorlesung dar, die der Verfasser am 15. Februar 1979
vor der Katholisch-Theologischen Fakultiat der Universitit Augsburg gehalten hat.

2 Vgl. G. JAnoska/F. Kauz (Hrsg.), Metaphysik, Darmstadt 1977 (Wege der
Forschung, 346); F. KauvLBacH, Einfithrung in die Metaphysik, Darmstadt 21979.



Metaphysik und Anthropologie 79

Die Erorterung dieser schwierigen Frage erleichtert sich, indem wir
— statt kurzerhand zu der entsprechenden Schrift Heideggers 3 zu greifen
— die nicht allzu zahlreiche Galerie der Philosophen zuriickgehen und
bei jenem Werk des Aristoteles Halt nehmen, fiir das sein hellenistischer
Redaktor den Titel «Metaphysik» * geschaffen hat. Metaphysik ist
seither ein Begriff geblieben: Er hat sich vom Buchtitel zur Bezeichnung
einer Disziplin, ja zum Synonym fiir Philosophie in ihrem tiefsten Ver-
stande ausgeweitet. Nun verhilt es sich freilich — obschon es sehr zu
wiinschen wire — leider keineswegs so, dal3 wir damit an die eine Quelle
der Metaphysik gelangen und das Element in seiner urspriinglichen
Lauterkeit schmecken koénnen. Die Philologen haben nachgewiesen, daf3
das aristotelische corpus metaphysicum bereits den AbschluB3 einer
Generationen langen philosophischen Tradition bildet und, was die
Anndherung noch mehr erschwert, vierzehn verschiedene Schriften
umfalt. Sie sind iiber ein bis zwei Jahrzehnte hin nach und nach ent-
standen und stellen insgesamt eine hochst uneinheitliche Ansammlung
dar. Man kann aus diesem Aggregat redlicherweise kein geschlossenes
System gewinnen; indessen braucht uns der Protest gegen eine Jahr-
hunderte allzu lang der geschuldeten Redlichkeit zuwiderhandelnde
Schultradition nicht der extremen Kontraposition eines durch und durch
aporetischen Aristoteles > zuzutreiben. Das Ringen um die Fragen und
die philosophische Argumentation des Aristoteles ist auch nicht mittels
historisch-kritischer Akribie zu ersetzen. Die Initiative Werner Jae-
gers® zu Beginn unseres Jahrhunderts, die zum Bild eines genetischen
Aristoteles gefiihrt hat, ist zu sehr dem voraufgegangenen Jahrhundert
verhaftet; es fand schlieBlich iiberall, was es iiberall suchte. Die einst-
mals iiberschwenglich gefeierte Entdeckung der aristotelischen Ent-
wicklung ist inzwischen arg ins Kraut geschossen; iiber das Grund-
problem dieser Forschung, die Wandlung im Verhiltnis des Aristoteles
zu Platon, wurden so ziemlich alle vorstellbaren Varianten samt den

3 M. HEIDEGGER, Was ist Metaphysik? (1929), Frankfurt am Main 1°1969;
dazu F. Kauz, in: G. JANoskaA/F. Kavuz, a.a.O., S. 1-18.

+ P. Moraux (Hrsg.), Aristoteles in der neueren Forschung, Darmstadt 1968
(Wege der Forschung, 61); F. P. HAGER (Hrsg.), Metaphysik und Theologie des
Aristoteles, Darmstadt 1969 (Wege der Forschung, 206).

5 S. MansioN, Die Aporien der aristotelischen Ethik, in: F.P. HAGER,
a.a.0., S. 175-221.

6 'W. JAEGER, Studien zur Entstehungsgeschichte der Metaphysik des Aristo-
teles, Berlin 1912; ders., Aristoteles, Grundlegung einer Geschichte seiner Ent-
wicklung, Berlin 1923,



80 Metaphysik und Anthropologie

zugehorigen wissenschaftlichen Beweisen ausgesit und eingebracht.
Halten wir uns damit nicht iiber Gebiihr auf! Fassen wir das Wesent-
liche ins Auge: Kénnen wir im Riickhalt an Aristoteles ein Verstindnis
fiir Metaphysik gewinnen?

Allein diese Leitfrage fithrt zu einer philosophischen Auskunit.
Denn: Unter all dem Heterogenen und Widerspriichlichen, das Aristo-
teles uns unabldssig zumutet, stecken Sachfragen; sie hatte der peri-
patetische Philosoph vor sich und an der Lésung dieser Fragen war ihm
gelegen. Nur wenn wir so an unser Vorhaben herangehen, besteht eine
Chance, da die Interpretation des Aristoteles — er ist, weill Gott, 2300
Jahre lang schon tot! — fiir uns eine lebendige Bedeutung gewinnt.
Weil im Dienst einer solchen vergegenwirtigenden Interpretation der
Teil fiir das Ganze stehen kann, greifen wir die Schrift Lambda 7 heraus,
das zwolfte, wegen seiner Geschlossenheit, Umfédnglichkeit und Tiefe
mit Recht berithmteste Buch der «Metaphysik». Mit einem bloBen
Referat kann es sein Bewenden nicht haben: Im AnschluB an die Erdrte-
rung des aristotelischen Ansatzes der Metaphysik ist Kritisches im
Zusammenhang mit dem ‘revolutioniren Bruch im Denken des 19.
Jahrhunderts’ 8 und, womdglich, Anregendes zur heutigen Lage der
Philosophie vorzubringen.

METAPHYSIK ALS TELEOLOGIE

Welt in Bewegung : Stoff, Form und Individualitil

Das Thema, woriiber gehandelt, den Gedanken, der gedacht werden
soll, benennen die Eréffnungsworte der Schrift Lambda: peri tés usias
he theoria. Was uns begegnet, ist demnach Theorie. Und das, worauf die
Theorie, das Wahrnehmen, das freie Dabeisein hingeht, ist #sia. Sie ist
der beherrschende Anfang. Auf sie wird in der Theoretischen Ersten
Philosophie (préte philosophia) alles weitere zuriickgefithrt. Von der
usta, umgangssprachlicher Ausdruck fiir Landbesitz und seit Platon

7 Vgl. die hilfreiche, Urtext, Ubersetzung, Einleitung, Nachwort und Biblio-
graphie umfassende Ausgabe von H. G. GADAMER, Aristoteles, Metaphysik XII,
Frankfurt am Main 31976; alle Zitate, die oben folgen, sind, soweit nicht anders
angegeben, dieser Ausgabe entnommen.

8 K. LowitH, Von Hegel zu Nietzsche, Der revolutionire Bruch im Denken
des 19. Jahrhunderts, Stuttgart 1941.



Metaphysik und Anthropologie 81

schon Formel fiir das Grundlegende, das Wahrhafte und Eigentliche,
werden die Urspriinge, Ursachen und Elemente gesucht.

Die Suche nach dem, worauf alle Realien in der Welt und jegliches
Benennen, Verbinden und Urteilen in Logik und Dialektik sich beziehen,
fithrt zu der Doktrin: usiai de irefs. Die Lehre von der Triplizitit der
usta vollendet das Denken der Griechen iiber den Kosmos®. In der
Tradition des pythagoreischen Harmoniegedankens und des von ihm
beeinfluBten platonischen «Timaios» versteht Aristoteles den Kosmos
als einen hierarchischen Stufenbau. Das geozentrische Weltbild des
Aristoteles, das — wie wir seit Kopernikus, Kepler und Galilei wissen,
als ein anthropomorphes Idealbild in wirklichkeitsfremder Weise — den
Menschen inmitten eines kugelformigen Alls illusiondr beheimatete,
hingt am Axiom einer totalen Differenz der Welt unter und der Welt
iiber dem Mond. Beide Bereiche, die vergdngliche terrestrische und die,
so glaubte man, ewige, siderische Sphire, weisen jedoch als gemeinsames
Charakteristikum, wie die Sinne lehren, Bewegung auf: kinésis. Deswe-
gen rechnet Aristoteles die Erforschung der Erde und des Himmels, der
gesamten physis mithin, der einen Physik mit ihrer Grundfrage nach
der Bewegung zu. Als Philosoph geht er jedoch iiber Deskription und
Klassifikation der sinnlichen Erscheinungen hinaus und stellt sich die
Frage nach Grund und Verlauf der kinetischen Phdnomene insgesamt.
Er sucht nach den archai tén aisthéton.

Zur Kldrung dieser Frage greift Aristoteles das Begriffspaar Ayle
und efdos auf. Diese Termini sollen die Identitit und Differenz im
Umschlag (wmetabolé) von einem zum anderen verstindlich machen.
Was sich durchhilt in allem Entstehen und Vergehen, in aller Wandlung
von Qualitit und Quantitit sowie auch in jeglicher Ortsverinderung,
das Dritte auller Fritherem und Spéterem, ist demzufolge die Aylez, die
Materie: jener Weltstoff, den die frithgriechischen Denker zur Erkli-
rung des Werdens und zur Abwehr des Gedankens an eine Entstehung
aus dem Nichts, einer génesis ek meé ontos, bereits in die Diskussion ein-
gebracht hatten. Mit eidos oder morphé, wie Aristoteles auch sagt, ist
demgegeniiber die konkrete Gestalt benannt, in die der Stoff sich beson-
dert, das Aussehen, das er annimmt. Als das Bewegende ({0 kindin) im
tausendfdltigen Verlauf des Weltwerdens, das jedem einzelnen Wesen
ein konkretes, unverwechselbares Geprage (#dde #1)1° gibt, macht

9 J. KERSCHENSTEINER, Kosmos, Miinchen 1962.
10 Scholastisch seit Duns Scotus kaecceitas.

6



82 Metaphysik und Anthropologie

Aristoteles in Frontstellung zur Ideenlehre Platons das konkrete einzelne
aus: Es ist ein Mensch, der einen Menschen zeugt!

Jenseits der Physik: Eros, Lust und Geist

Um jedoch in diesem RegreB zur Erklirung der einzelnen Bewe-
gungen wie auch fiir das zugrundeliegende Prinzip — immer muf} etwas
Verursachendes da sein: def ¢ aei hypdrchein — anstatt eines Fortschrei-
tens ins Unendliche zu einem Abschlufl zu kommen, bleibt zu fragen,
ob ein urspriinglich Bewegendes auszumachen sei: das allererst Alles
Bewegende: fo hos proton pdnton kinin pdnta.

Der philosophische Versuch, die Welt einheitlich zu erkliren,
fiihrt Aristoteles zu einer usia erster Ordnung, jenseits der Physik. Der
Leitbegriff fiir den metaphysischen SchluB vom Sinnlich-Wahrnehm-
baren auf AuBersinnliches bildet in quasi syllogistischer Verfahrensweise
die unaufhoérliche Bewegung des obersten Himmels (ko prétos urands).
Von der ewigen Zyklophorie der Fixsternsphire, die, wie eine Schale
hoherer Vollkommenheit, ersichtlich unsere Erde umgibt, schlieBt
Aristotels auf eine usia im hochsten, eigentlichen und letzten Sinn, eine
Wirklichkeit im Vollbesitz ihrer selbst: In ihr findet er den zureichen-
den Grund fiir die unerschopfliche Werdemdoglichkeit (dynamis) und
das andauernde Wirklichwerden (enérgera) der Welt. Er nennt sie die
ewige, unbewegliche, vom Sinnlich-Wahrnehmbaren abgeltste Wirklich-
keit: usia aidios kat akinétos kai kechorisméné ton aisthéton.

Die aristotelische Protophilosophie — die sich spéter bei Descartes,
Spinoza und Leibniz zur Substanzmetaphysik verfestigt — zielt als
Theorie auf die oberste der drei #séaz. In ihr allein wird zuletzt das Eigent-
liche, das Wahrhaftige, das Grundlegende erblickt.

Die Lehre von der prété usia als dem ersten unbewegten Beweger (7o
proton kindn akineton) konzipiert Aristoteles nicht als erster. Wolfgang
Schadewaldt ! hat gezeigt, daB dieses Verdienst dem Eudoxos von Knidos
zukommt, ja dal dartiberhinaus in der eudoxischen Theorie das ausschlag-
gebende Moment fiir die durchgidngige Einheit und Geschlossenheit in der
kosmologisch-metaphysischen Bewegungskonzeption des Aristoteles zu er-
blicken ist. Die beiden nachstwichtigen Anst6Be fiir die aristotelische Lehre
vom unbewegten Beweger gehen von Anaxagoras und von Platon aus.

11 W. ScHADEWALDT, Eudoxos von Knidos und die Lehre vom unbewegten
Beweger, in: ders., Hellas und Hesperien, Stuttgart 1960, S. 451-471.



Metaphysik und Anthropologie 83

Den ersten unbewegten Beweger hebt Aristoteles von der platoni-
schen Weltseele 12 ab, identifiziert ihn jedoch mit der herkémmlichen
Rede vom Géottlichen (Zo theion), wie sie Platon im Anschlufl an den
Monotheismus des Xenophanes in «Eutyphron» und in «Nomoi X»
ausfithrlich abgehandelt hatte. Die von der Metaphysik aufgewiesene
préte usta hilt als das Gottliche — wie vordem bei Anaximenes der Ather
(aér) — die ganze lebendige Natur umschlossen: periéches tén hélen physin.
DaB jedoch der Gott (theds) — reine Wirklichkeit (enérgeia)'® und
unstofflich (aneit hyle) — zum Prinzip jeglicher Organisation von Stoff-
lichkeit und zur durchgidngigen Verbindung aller Seinsstufen werden
kann, wird, wie gesagt, erst ermoglicht durch den Einbezug des platoni-
schen erds, der eudoxischen hedoné und des anaxagorischen niis.

Der aristotelische unbewegte Beweger versetzt den obersten Himmel
in das gleichférmige Verweilen der Rotation, indem dieser — nach der
Analogie zur menschlichen Erfahrung - wie das Liebende um den
Geliebten sich zu drehen beginnt: kinei de hos erdmenon. Diese Aussage
und ihre Ausweitung auf alle Stufen des Alls, so daB3 der erste unbewegte
Beweger zum erstrebten Worumwillen (%o 4 héneka) schlechthin wird,
wire angesichts der offensichtlichen Fragwiirdigkeit der platonischen
Rede vom préton philon als hii héneka alles Liebens im «Lysis» * und
der nicht minder problematischen metaphysischen Uberhdhung des
Eros im «Symposion» und im «Phaidros» bei Aristoteles, dem Platon-
schiiler und Platonkritiker, nicht denkbar ohne jene eudoxische Lehre
von der Lust. Diese Lehre scheint Eudoxos aufgrund seiner iiberragen-
den menschlichen Integritit sowohl bei Platon wie auch bei Aristote-
les, die bekanntlich beide zur Lust ein eher gebrochenes Verhiltnis an
den Tag legten, miihelos zu hohem Ansehen gebracht zu haben. Weil
Eudoxos zufolge die Lust als das héchste Gut und Leben auf allen seinen
Stufen gleich Luststreben zu sehen ist, erweckt der Gott als das ewig
und vollkommen Lusterfiillte iiberall das Streben nach sich selbst

Um genauer zu sehen, in welcher Weise sich Gott als die denk-
notwendige finale Bestimmung des Alls schlechthin und des Menschen
im besonderen ausweist, miissen wir uns die Bedeutung des n#s klar-

12 PLATON, Phaidros 245¢-246a, Nomoi 893bf1f.

13 Scholastisch actus purus.

14 219e-d2.

15 Noch im Kommentar des THOMAS VON AQUIN (In duodecim libros Meta-
physicorum Avristotelis expositio, Turin/Rom 1964) spielt die Lust (delectatio) eine
iiberraschend gewichtige Rolle.



84 Metaphysik und Anthropologie

machen. Der berithmte Eréffnungssatz von Buch Alpha der aristoteli-
schen «Metaphysik» sagt ja: Alle Menschen streben von Natur nach
Wissen: pdntes dnthropor tu eidénar orégontai physei. Als Irage ist folg-
lich vorzubringen, wie dieses — am Menschen besonders herausgestellte
— Streben nach Wissen mit dem eben dargelegten allgemeinen Streben
nach Lust zu verbinden ist: Geht das Streben auf das Wissen, oder ist
das Wissen selbst nur eine andere Erscheinungsweise des Strebens?
Ist diese Alternativirage zu kliren, und ist ein letztes Erfiillendes nam-
haft zu machen?

Gewil} ist, dafl Aristoteles die Finalitdt des Alls nicht wie Platon
mittels eines Jenseits ewiger Ideen (chorismds), sondern durch den
niis 16 erklart. Der niis, der — bei Anaxagoras 7 zum erstenmal dem Stoff
als souverdnes, allméchtiges und allwissendes Herrschaftsprinzip gegen-
ibergestellt und hymnisch gepriesen, noch nicht jedoch, wie Platon im
«Phaidon» *® und Aristoteles iibereinstimmend tadeln !, teleologisch
konzipiert war 2° — wird jetzt in dem beriithmten zweiten Anlauf, dem
denteros plits der Metaphysik, zum finalen Prinzip der Welt erhoben.
Niis besagt Ausrichtung auf das ¢élos. In der Orientierung auf das End-
ziel ist Sinnlosigkeit in der Weise eines Drehens im Kreise oder eines
Ausgriffs in Unendlichkeit und Vergeblichkeit vom Denken und Handeln
abgewendet. Das Ziel ist Grenze, sagt Aristoteles: fo gar télos péras
estin 1. Das Weltganze ist kein Grenzenlos-Unerschopfliches wie in
Anaximanders dpeiron, sondern eine seit jeher zielbestimmte Wirkung
des niis. Uber die Daseinsweise (diagogé) des gottlichen niis, der Ver-
nunft, des Geistes, stimmt Aristoteles in archaischer Tradition einen
wahren Hymnus %2 an: Darin proklamiert er von dem ersten Bewegen-
den, dem unbewegten und in selbsttitiger Wirklichkeit ewig und unbe-
einfluBbar bei sich verweilenden Geist doxologisch-feierlich Prinzipia-
litdt (to proton), Vollkommenheit (fo téleton) und — den Eudoxos inte-
grierend — Lust (hédoné) sowie bestes und ewiges Leben: 20¢ arist¢ kai

16 G. JAGER, «Nus» in Platons Dialogen, Gottingen 1967, bes. S. 172-174.

17 Fr.B12D - K; K.v. Fritz, Der nis des Anaxagoras, in: Archiv fiir
Begriffsgeschichte, Bd. 9, Bonn 1964, S. 87-102.

18 97 B-99 C.

19 A4,

20 Vgl. dagegen test. A 29 D- K.

21 Met. A el. 2.

22 Vgl. W. JAEGER, Die Theologie der milesischen Naturphilosophen, in:
H. G. GApAMER (Hrsg.), Um die Begriffswelt der Vorsokratiker, Darmstadt 1978
(Wege der Forschung, 9), S. 711.



Metaphysik und Anthropologie 85

aidios 3. Da nach dem Modell des Parmenides auch fiir Aristoteles
denkender Geist und Gedachtes dasselbe sind (tauton nis kai noéton),
hat die vorziiglichste Wirklichkeit, die gottliche Vernunft die wvoll-
kommene, unablédssig sich vollziehende Einsicht in ihr eigenes Wesen:
kat éstin hé noésis noéseds noésis. Die Aktivitiat des Geistes, die sokratische
Priifung des Wissens, die Betdtigung der Vernunft, das philosophische
Denken des Denkens, die metaphysische Reflexion oder die ¢theoria, wie
Aristoteles sagt, ist, fiir den Menschen, wo sie ihm gelingt, ebenso
wie fiir den Gott das Lustvollste und Beste: fo hédiston kar driston.
Diese Behauptung hat durchaus den Sinn sowohl eines sublimen Hedo-
nismus wie auch den einer orphisch-pythagoreischen Angleichung an
Gott. Zuallererst bedeutet diese Entsprechung jedoch die theologisch-
anthropologische Konsequenz der spezifisch metaphysischen Begriin-
dung einer teleologischen Weltdeutung 2*. Der Welt kommen aufgrund
ihres Gedachtseins durch die p#ét¢ usia sowohl Einheit und Ordnung
als auch die Moglichkeit der Vollendung unverlierbar zu.

Vollkommenheit

Teleologie ist die Grundfigur, in der die Metaphysik den Sinn des
Seins im ganzen begreifen will. In der Wirksamkeit des #n4s, in seiner
Transparenz und Selbsterfassung — abschlieBend durchgefithrt 2000
Jahre spiter bei Hegel — geschieht ein Ausgleich mit Gott, dem absoluten
Grund der Welt. In der Identifizierung und Homogenisierung von
Mensch, Welt und Gott aufgrund ihrer durchgdngigen Rationalitit wird
in unaufhaltsamer Produktivitit — so das Gesetz, nach dem wir ange-
treten — jene Vollendung herbeigefiihrt, die von Anfang an dem Ganzen
des Seins als der eine Sinn und das eine Ziel eingestiftet ist.

Aristoteles schon gibt am Ende der Schrift Lambda — bei ausdriick-
licher Abwehr der Alternative einer ateleologischen Weltdeutung — zu
den metaphysischen Grundprinzipien Rationalitit, Produktivitdt und

23 In dhnlicher Weise hatte schon der platonische « Timaios» (34 b) vom ersten
Prinzip proklamiert, es sei zwar einsam (éremos), aber sich selbst zur Geniige
bekannt und befreundet, ein seliger Gott (eudaimon theds).

2¢ Zur Teleologie als Grundfigur der aristotelischen Weltorientierung vgl.
K. v. Fritz, Der Beginn universalwissenschaftlicher Bestrebungen und der Pri-
mat der Griechen, in: Studium Generale 14 (1961), S. 621-633; fiir eine Diskus-
sion der verschiedenen Erklarungen der Seins- und Wirkweise des aristotelischen
Gottes vgl. H. J. KRAMER, Grundfragen der aristotelischen Theologie, in: Theo-
logie und Philosophie 44 (1969) 363-382 und 481-505.



86 Metaphysik und Anthropologie

Teleologie die zusammenfassenden Erlduterungen. Teleologisches Welt-
verstehen besagt demnach: Alles ist, sofern das Allgemeine dem Indi-
viduell-Einzelnen vorgeordnet wird, auf das Eine ausgerichtet. Diese
Hinordnung pros hen sichert der Monarch nds. Thn beschwort der peri-
patetische Metaphysiker in auffallend moralistisch-appellativer Manier
zum guten SchluB mit einer Maxime aus der Ilias ?° — ein Argument,
dem freilich Heraklits Aphorismus «Es macht miide, stets dem gleichen
Herrn zu dienen und zu gehorchen» 26 mit ebensoviel Recht entgegen-
zuhalten wire. Die Teleologie hilt Aristoteles fiir den Ausdruck des Gu-
ten (fo agathon), weil in ihr allein die Integritit (fo hdlon) des Seins in
Ursprung (arché) und Ziel (télos) vollig iiberlegen gewidhrleistet scheint.

Halten wir als Fazit fest: Die zentrale Idee der Schrift Lambda,
wie iibrigens auch des «Protreptikos» und der «Nikomachischen Ethik»
legt uns nahe, in der theoria peri tés usias zu verweilen. Den Grund fiir
diesen Rat liefert folgende Metaphysik: Wenn ich fiir das wahre grund-
legende Wirkliche, die usia, in der Weise der thedria offen bin oder,
anders gewendet, wenn sich mir das Wirkliche in der thedria darstellt,
wie es wahrhaft, also als usia ist, habe ich im hochsten Einblick das
vollkommenste Dasein erreicht. Es entsprechen sich Mensch, Welt und
Gott, oder — wie Hegel am Ende der zweieinhalbtausendjihrigen Ara
dieser Weltkonzeption behauptet — das zielstrebig sich vermittelnde
Ganze ist das Wahre 27. Per: tés usias hé theoria, so kénnen wir abschlie-
Ben, umschreibt — desgleichen wie der Alternativtitel ié pert tés aletheias
theoria 2 — die genuin aristotelische Formel fiir das, was die Philosophie,
seit Menschen sich ihrer annahmen, immer schon gesucht hat: die Wahr-
heit (aletheia), Vollkommenheit als Einsicht in das grundlegend Wirk-
liche.

MENSCHSEIN IN FREIHEIT

Diesem Konzept eine ausfiihrliche Kritik folgen zu lassen und die
neuzeitliche Antithese ‘Freiheit statt Teleologie’ zu entwickeln, steht
die Komplexitdt der philosophischen Diskussion entgegen. Ihr sind

25 ¢Nimmer ist gut die Herrschaft von vielen — Ein Herrscher gebiete» I1. 2, 204.

26 B 846.

21 G. W. F. HeGgeL, Phinomenologie des Geistes, hrsg. v. J. HOFFMEISTER,
Hamburg 1952, S. 21; vgl. dazu W. MaRrx, Die Bestimmung der Philosophie im
deutschen Idealismus, in: ders., Vernunft und Welt, Den Haag 1970, S. 8-20.

28 Ael. 1,993 a 30.



Metaphysik und Anthropologie 87

Philosophen seit nunmehr bald 150 Jahren hingegeben. Metaphysik
hat heute einen schweren Stand, und es liegt uns fern, auch nur den
leisesten gegenteiligen Anschein zu erwecken. Lediglich einige Hin-
weise und Thesen sind hier anzufiigen: Zunéchst zu Aristoteles und
seinem Umfeld, dann zur Metaphysik in ihrer geschichtlichen Bedeutung
und schlieBlich zur gegenwirtigen Situation des Denkens.

Negativitdat und Wirklichkeitsverlust

An Aristoteles fillt als erstes die seltsame Struktur des philosophi-
schen Weltverstehens auf: Die Hauptwirkung des Philosophierens
beruht in der Negativitdt. Freilich bleibt dann die Frage, woher diese
Kraft zur Negation letztlich komme. Schon der Sokrates der « Apologien,
der sich allerdings gleich Parmenides im letzten auf einen iibermensch-
lichen Auftrag beruft, ergeht sich darin nachzuweisen, was nicht Wissen
ist, ohne jedoch das iiberall vermifite wahre Wissen in seiner Positivitat
entfalten zu kénnen. Der Ubergang des Aristoteles von einer Theorie
des Seienden zu einer Ontologie #° ist, so gesehen, auch eher die Infrage-
stellung einer angeblichen Wissenschaft vom Seienden als Seiendes
(6n hé 6n) aus einem Blickwinkel, dem durchaus dunkel bleibt, worin
das Sein des Seienden, das Eigentliche des Wirklichen nun wahrhaftig
anzusetzen sei. In ergdnzender Weise hat die Rede von der reinen
enérgeta der proté usia niis den Sinn, alles Nichtseiende, bloB Mogliche,
Nichtgeistige, blo Stoffliche von dem hochsten Sein fernzuhalten.
Auch es ist somit durch den Ausschlufl negativer Bestimmungen konsti-
tuiert. Was aber heillt, wenn wir von den negierenden Momenten abzu-
sehen versuchen, reine Wirklichkeit, reiner Geist? Dies in direkter
Weise auszusagen, ist keine Philosophie imstande. Sie wiirde andern-
falls augenblicklich zum allerplattesten Rationalismus.

Auch der metaphysischste aller Termini, grundlegend von Par-
menides bis Hegel, A¢ alétheia, die Wahrheit, ist, wie schon sein privatives
Prifix anzeigt, ein zutiefst von Negation geprigter Begriff: Alétheia
meint, nicht ganz so mystifizierend wie Heidegger vorgibt, immerhin
einen Weltbezug, worin der Normalzustand alltdglicher Entzogenheit
(léthe) einer Unentzogenheit des wahren Wirklichen, des Einen und
Bleibenden, statt des Vielen und Verdnderlichen fiir einmal Platz macht.
Auch hierin setzt Philosophie auf die Negation der Negation: alétheia

29 W. MAaRrx, Einfuhrung in Aristoteles’ Theorie vom Seienden, Freiburg 1972.



88 Metaphysik und Anthropologie

anstelle von /éthe3%. Die Negation der Negation als grundlegendes
Strukturmoment — wenn es genuin philosophischer und nicht vielmehr
mystischer Art ist — macht die Philosophie wesentlich zum Korrektiv
einer gleichsam polyphemischen eindimensionalen Rationalitdt, so wie
sie in der Scholastik 3! teilweise das IFeld beherrschte und heute in vielen
Formen ante portas steht.

Der Riickzug auf die reine theoria, die Zuflucht zum Leben des
Geistes, die Autarkie des bios theorétikos, von dem die «Nikomachische
Ethik» als dem hochsten Ziel des menschlichen Lebens und letzter Ver-
biirgung seiner Erfilllung in der eudaimonia spricht, hat unbezweifelbar
den Ausschlull weiter Bereiche des Menschlichen zur Folge. Den partiel-
len Wirklichkeitsverlust, den Parmenides und Platon um des metaphy-
sisch-idealen Weltbezugs in Kauf genommen hatten, versucht Aristoteles
allerdings — bedauernd wie nur je ein Orphiker und Pythagoreer, dal3
wir auch leiblich da sind und aus irrationalen Triebregungen heraus
leben 32 — nachtrédglich zu mildern. In diesem herakliteischen Bestreben,
der ganzen Wirklichkeit Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, — nicht
aber um des Ubersinnlichen willen das Sinnliche preiszugeben, wie selbst
Aristoteles 33 fiir den Entscheidungsfall vorzuschlagen nicht ansteht —
schwenkt der idealistische Antiidealist ein auf die Grundlegung einer
nachgeordneten praktischen Philosophie: hé peri ta anthropeia philo-
sophia 34.

Entthronung der Vernunft

Heute steht uns diese bescheidene Philosophie ndher als «die
siegtrompetende Zielwut»35. Uns obliegt, die gegenwirtige Wirklich-
keit in ihrer prekdren Verfassung sichtbar zu machen und zu gestalten.
Dafiir jedoch reicht alle Erinnerung an die iiberlieferte Metaphysik
allein nicht aus 3¢. Um indessen Verstehen und Gestalten der Welt nicht

30 W. ScHADEwWALDT, Die Anfinge der Philosophie bei den Griechen, Frank-
furt am Main 1978, bes. S. 195-201.

31 Vgl. J. PIEPER, Scholastik, Miinchen 1978, S. 84.

32 Nikomachische Ethik X, 8.

33 Met. IV, 5.

34 Nikomachische Ethik X, 9.

35 K. RAEBER, Alexius unter der Treppe oder Gestidndnisse vor einer Katze,
Roman, Darmstadt/Neuwied 1973, S. 130.

36 Fir eine weitergehende Vorzeichnung der anstehenden philosophischen
Aufgaben vgl. K. ULMER, Philosophie der modernen Lebenswelt, Tiibingen 1972.



Metaphysik und Anthropologie 89

einfach den Wissenschaften zu tiberlassen, die infolge ihrer neuzeitlichen
Ablésung von der Metaphysik selbstbezogen, widerspriichlich und maB-
los geworden sind, brauchen wir nach wie vor die Philosophie: Wir
haben an der Philosophie gemeinsam mit Kunst und Religion die Mog-
lichkeit, uns ein Bewul3tsein zu bilden, dal3 wir in ein Ganzes verwoben
sind, das gewisse Gesetze und eine bestimmte Gliederung aufweist.
Unser ethisches Problem besteht darin, diesem gegliederten Ganzen in
angemessener Weise rezeptiv und produktiv zu entsprechen. Steigerung
an Wissen und Macht nach der Baconschen, in Marx sich vollendenden
Devise knowledge is power ohne Zuwachs an Weisheit ist auf die Dauer fiir
Mensch und Welt verheerend. Wir befinden uns allesamt, wie einstmals
Sokrates, in einer Entscheidung auf Leben und Tod. Worin aber — das ist
die Frage — liegt die philosophische Dimension der weltgeschichtlichen
Aufgabe, da die iiberlieferte Metaphysik zu ihrer Losung nicht ausreicht?

Wir konnen die Welt, das Leben, uns Menschen und die Orientie-
rungen in Wissenschaft, Kunst und Religion nicht mehr unter den Begriff
der teleologischen Einheit bringen. Dies in seiner unerhorten Tragweite
zu begreifen, setzt allerdings die Aneignung der gesamten Metaphysik
seit den Griechen voraus. Die Metaphysik mit ihren Uberzeugungen
einer absoluten Vernunft, eines ewigen, unveranderlichen Allgemeinen
und einer einheitsstiftenden, das Gute garantierenden Teleologie ist
von der Wirklichkeit iiberholt worden. Dies ist, insofern es den Verlust
einer angenommenen absoluten Sicherheit bedeutet, enttduschend und
lahmend fiir uns; aber — und dies zu betonen ist nicht weniger wichtig
— diese Enttduschung ist zugleich eine Befreiung. Die gesamte Neuzeit
strebt nach einem Menschsein in Freiheit, nach einer Aufwertung der
Individualitdt und der sinnlich-emotionalen Seite als Basis einer zunichst
interpersonalen, dann aber menschheitlich-universalen Solidarisierung.
«Menschlich gut kann nur sein, was eine Verwirklichung der Freiheit
ist.» Diese Devise stammt von dem jungen Karl Marx %7. Hitte Marx
seinen humanistischen Impuls auf Befreiung von den transformierten
Momenten einer iiberkommenen Metaphysik freihalten konnen, er
wire ohne Zweifel weit iiber die Teleologie seiner materialistisch-produk-
tiven Rationalitdt hinausgekommen.

Der Halt an der Metaphysik 16st sich schon beim spédten Schelling
auf: Als letzte Wirklichkeit zeigt sich bei ihm — und um einiges deut-
licher dann bei Schopenhauer — ein dunkler blinder Urgrund. Das

37 MEW Bd. I, S. 54.



90 Metaphysik und Anthropologie

ziellos dringende Wollen verweist den Intellekt auf den zweiten Platz.
Auch dies ist nichts Neues unter der Sonne: Thomas von Aquin, dem
bedeutendsten christlichen Interpreten der aristotelischen Metaphysik
mit seiner These Deus est intelligere 3 hatte Johannes Eriugena schon
vier Jahrhunderte zuvor Wind aus den Segeln genommen, indem er
die Gegenthese von der Abwesenheit der Selbsterkenntnis in Gott vor-
brachte: Eriugena sprach von der mirabilia divina ignorantia, qua deus
nom intelligit, quid ipse sit 3°. Ahnlich, aber mit weit groBerem EinfluB
hatte Duns Scotus bereits im 14. Jahrhundert ausdriicklich gegen Tho-
mas den Primat der Individualitdt und des Wollens vertreten: voluntas
est superior intellectu. Es kann eine weit ins christliche Mittelalter zuriick-
reichende Tradition namhaft gemacht werden fiir die moderne Bestrei-
tung einer theologischen Metaphysik. Es ist nicht ganz so neu, wenn
Schelling die Vernunft als das primum passivum *° und Schopenhauer
die metaphysische Behauptung, «dafl das Ganze der Dinge von einem
Intellekt ausgegangen sei» als «die falsche Grundansicht» und als «Illu-
sion» * bezeichnen.

Sinnlich-empirische Fundierung

Als sinnliche Wesen, die nur diirftig ihre Hilflosigkeit durch Zuwen-
dung zum Rational-Allgemeinen zu kompensieren versuchen, stehen
wir seit Feuerbach da. Ndher zum Tier hin hat uns Darwins Evolutions-
lehre geriickt: Seine Tat war nach Kopernikus, vor Freud und weiteren,
die uns ins Haus stehen, der Beginn einer stindig anwachsenden Krin-
kung der menschlichen Vernunftautonomie. Die Leibgebundenheit der
Vernunft und die subsididre Bedeutung des Intellektuellen sind nun-
mehr zentral und unverlierbar geworden.

Die entscheidende Bedeutung in diesem Umbruch aber kommt
Nietzsche *? zu. Er hat uns am nachdriicklichsten eingehdammert, da

38 R. IMBAcH, Deus est intelligere, Freiburg/Schweiz 1976.

39 De divisione naturae 11, 28; zit. A. SCHOPENHAUER, Werke, hrsg. v. LOH-
NEYSEN, Bd. II, S. 823,

4 F. W, J. ScHELLING, Samtliche Werke, Bd. VII, 1860, S. 415. Auf Schel-
lings anthropologische Kritik an der aristotelischen Gotteslehre (ebd. XIV, 352)
macht W, Scrurz, Philosophie in der verdnderten Welt, Pfullingen 1972, S. 385
aufmerksam.

1 A.a.0, Bd. V, S. 115.

42 Niaheres zum folgenden in: H. P. BALMER, Freiheit statt Teleologie, Ein
Grundgedanke von Nietzsche, Freiburg/Minchen 1977.



Metaphysik und Anthropologie 91

wir bisher den Wert der Welt und unseres eigenen sinnlichen Daseins
an vollig fingierten Kategorien gemessen haben. In immer neuen An-
laufen versucht Nietzsche, die teleologische Deutung von Mensch und
Welt mit ihrer Uberbewertung von Rationalitit und Produktivitit als
Irrtum einer kranken Leiblichkeit darzutun, die im Grunde nichts als
Wiinsche formuliert, ohne sie indessen als solche durchschauen oder
gar erfiillen zu konnen. Sein Werk ist ein leidenschaftlicher Appell, als
Mensch sich vom Leib her zu verstehen und eine Gesundung einzuleiten,
um eine Weltsicht zu entwickeln, die nicht mehr den Menschen moralisch
schuldig spricht und fiir geistige Fiktionen in seiner nackten Existenz
aufs Spiel setzt. Gegeniiber dem Nihilismus, unter dem Nietzsche die
tragisch selbstvergessene Bereitschaft des Menschen versteht, sich fiir
die Vernunft mit ihrem unersittlichen wissenschaftlich-technischen
Fortschrittsoptimismus aufzugeben, beschwort er eine andere Weise
des Weltverhaltens: Statt des Ekels die Lust des Menschen am Men-
schen. Das ist kein blinder Irrationalismus, sondern die Einordnung der
Vernunft in den Dienst des leiblich-sinnlichen Menschen. Die «Sinne»,
so folgert Nietzsche, sind «zu Ende» zu «denken» 43. Alles ist umzu-
schaffen in Menschliches; nicht bloB das reaktive Mitleid in den aktiven
Aftekt I'reude, sondern am Ende stellt sich einer endlich weise gewor-
denen Menschheit gar die Aufgabe, die Leidenschaften umzuwandeln
in Freudenschaften 44,

Aus diesen Intentionen lenkt Nietzsche auf den Anfang der friih-
griechischen Denker #° zuriick, die, noch frei von der spiteren Licht-
metaphysik, eine andere Anschauung vom Ganzen des Seins pflegten.
Darin blieben Licht und Dunkel, Tag und Nacht, iiberhaupt die Gegen-
siatzlichkeit der Welt bestehen. Die Breite der Phédnomene gelten lassen
(diasbzein ta phaindmena) war ebenso selbstverstindlich wie der Vor-
rang der Anschauung vor dem Denken, der Sache vor dem Begriff. Es

43 Also sprach Zarathustra, Teil 11, « Auf den gliickseligen Inseln».

# Menschliches, Allzumenschliches, Bd. II, Abt. II, Aph. 37, «Eine Art Kul-
tus der Leidenschaften»; vgl. Also sprach Zarathustra, Teil I, «Von den Freuden-
und Leidenschafteny.

4 Fir eine Erorterung der Weiterfithrung dieses andersanfinglichen Denkens
durch Heidegger im Anschlufl an Nietzsche und Hélderlin vgl. W. MArx, Vernunft
und Welt, Zwischen Tradition und anderem Anfang, Den Haag 1970, S. 78-112;
niheres zum folgenden bei U. H6LscHER, Anfiangliches Fragen, Gottingen 1968;
D. BrREMER, Licht und Dunkel in der frithgriechischen Dichtung, Interpretationen
zur Vorgeschichte der Lichtmetaphysik, Bonn 1976; W. ScHADEwWALDT, Die
Anfinge der Philosophie bei den Griechen, Frankfurt am Main 1978.



92 Metaphysik und Anthropologie

ist die Erinnerung an jenes anfdngliche Denken, worin vor dem absoluten
Begriff des Seins noch die urspriingliche einfache Feststellung des
Wiedererkennens, der Identitit stand, so wie ein Kind, das lange gewar-
tet hat, erleichtert ausruft: «Da ist ja die Mama!»

Der Philosophie — das hat Uvo Hélscher #6 im einzelnen iiberzeugend
dargelegt — liegt von ihrem archaischen Ursprung her ein existentiales
Motiv zu Grunde. Der Mensch ist sich eine Frage; das Problem seines
Daseins kann er nur im Blick auf die Welt verstehen. Gerdt ihm dieser
Anblick zur Metaphysik, so ist und bleibt dies bei aller echten oder
scheinbaren Objektivitit und Transzendenz doch allemal Ausdruck
eines bestimmten Lebensgefiihls. Hier ist daran zu erinnern, daBl auch
der Heidegger von «Sein und Zeit» die «Idee einer absoluten ‘Welt’
-erkenntnis» als «ontologisch unberechtigte Wertung» zuriickweist,
indem er — auf Aristoteles 47 sich berufend — betont, daB3 auch die reinste
theoria niemals «alle Stimmungen hinter sich» lassen kann #%. Die Meta-
physik ist von ihrem Ansatz her anthropologisch bedingt. Alles Eru-
ieren von Griinden, alle Riicksicht und Vorsicht, aller Uberblick, alles
Entscheiden, Handeln und Verantworten bleibt doch die Leistung von
Menschen; eines Menschen allerdings, der in allen diesen Moglichkeiten
und Notwendigkeiten am besten mit Schopenhauer als animal meta-
physicum zu kennzeichnen ist. Von der anthropologischen Urpramisse
konnte keine Substanz-, Transzendental- und Reflexionsphilosophie,
kann auch kein Strukturalismus und kein Formalismus je frei kommen.

Zuwachs an Kraft

Die Verdeckung der anthropologischen IFundierungsmomente, die
angebliche Aprioritdit und Autonomie der Philosophie nimmt ihren
Ausgang von einer Metaphysik, die den Menschen nach dem Bild einer
reinen ideal-intellektualen Seinsweise eines Ubermenschlichen axiolo-
gisch wertet und teleologisch fixiert. Die Auszehrung und der Verlust
an menschlicher Lebendigkeit sind infolge der Spiritualisierung des
Irrational-Leidenschaftlichen und des Affektiv-Emotionalen auf der
platonisch-augustinischen Linie bis hin zu Max Scheler niemals wirksam

4 U. HOLSCHER, Das existentiale Motiv der friihgriechischen Philosophie, in:
Probata — Probanda, hrsg. v. F. HORMANN, 7 (1974) 58-71; ders., Der Sinn von
Sein in der &lteren griechischen Philosophie, Heidelberg 1976.

47 Met. A 2, 982 b 221.

48 M. HEIDEGGER, Sein und Zeit, 1927, Tiibingen 111967, S. 138.



Metaphysik und Anthropologie 93

korrigiert worden. Dies bewerkstelligt vor dem Durchbruch der moder-
nen Tiefenpsychologie in entschiedener Weise nur der Seitenstrang der
europdischen Moralistik . Der Jahrtausende umspannende, konti-
nuierliche Strom moralistischer Anschauung und Reflexion mit seiner
charakteristischen Brachylogie und seinem Themenkanon macht zwi-
schen dem Individuellen des unmittelbaren Lebens einerseits und dem
Allgemeinen rational-abstrakter Philosophie und Wissenschaft den
Mandaten der Religion und den Imperativen der Politik andererseits die
menschliche Erfahrung transparent fiir ein Uberindividuell-Typisches.
Es wirkt als Appell, zwischen allen Extremen einen Spielraum der Frei-
heit wahrzunehmen und endgiiltigen Fixierungen zu entgehen. «Ich
glaubey, ist Lichtenbergs MuBmaBung aufzugreifen, «der Mensch ist am
Ende ein so freies Wesen, daf3 ihm das Recht zu sein, was er glaubt zu
sein, nicht streitig gemacht werden kann» 39, Sollte es uns gelingen, ein
Stiick Urspriinglichkeit zuriickzugewinnen, wiederum an der Ganzheit
des Seins teilzubekommen, neben dem Hellen auch das Dunkle, wie das
Rationale auch das Emotionale, ja auBer dem Produktiven selbst das
Destruktive, wie das Gute auch das Bose als unsere eigenen Moglich-
keiten in uns selbst zuriickzunehmen und den alten Idealismus mit
seinem Weltverlust und seinen oftmals menschenmoérderischen Projek-
tionen fahrenzulassen, so ware das, wie ein Baum sich ausweitet, wenn
er sich tief verwurzelt, die Voraussetzung einer neuen Integritdt und
eines Zuwachses an Kraft. Daraus lieBe sich Hoffnung schopfen, dal3 wir
die weltgeschichtlichen Aufgaben, die uns in Frage stellen, schlieBlich
bewiltigen.

Neben der Unumginglichkeit einer véllig neuen Ausfaltung des
Menschlichen, der eine Philosophie der menschlichen Dinge heute vor-
zuarbeiten hat, bleiben von dem, was bis dahin an Metaphysik gepflegt
wurde, eine Reihe ungeléster Aufgaben: Das Ubersichhinaus-Denken
— auch Nietzsche hat es klar im Blick gehabt — ist dem Menschen wesent-
lich. Neben dem berechtigten Verlangen, von einer lebensverkiirzenden,
dngstigenden und verneinenden Moral frei zu werden, lebt in uns die
Sehnsucht nach einem ganz Anderen, das alles Menschliche in Ewigkeit
und Unschuld zu bestétigen vermag. Hier bleibt der Theologie ein Feld
zu bestellen, genauso wie die Wissenschaften vom Menschen uns hoffent-

4 H. P. BALMER, Philosophie der menschlichen Dinge, Die europdische
Moralistik, Bern/Miinchen: Francke 1981.
50 Sudelhefte L 745.



94 Metaphysik und Anthropologie

lich helfen, Bedingungen zu finden, die, zusammen mit einer anthropo-
logisch belehrten Philosophie, uns die Konkretisierung eines neuen
Selbst- und Miteinanderseins in Auseinandersetzung und Friede, in
Liebe und Freiheit ermdéglichen. Mit dem Bediirfnis, uns in einen iiber-
individuellen Urgrund zu verwurzeln, ist nichts anderes als die Uner-
setzlichkeit von Philosophie, Kunst und Religion erwiesen. Freiheit als
innerster Kern unseres Wesens und Voraussetzung jeglicher Mensch-
lichkeit hitte ihr Leben dann in dieser dreifachen Bindung, die freilich
nun nicht mehr absolut, desgleichen aber auch in keiner Weise exkom-
munikativ wire.



	Metaphysik und Anthropologie

