
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 28 (1981)

Heft: 1-2

Artikel: Metaphysik und Anthropologie

Autor: Balmer, Hans Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761559

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans Peter Balmer

Metaphysik und Anthropologie

Interpretationen zur Schrift Lambda des Aristoteles 1

Antwort zu suchen auf die Frage, was unter Metaphysik 2 zu
verstehen sei, ist nicht eben ein leichtes. Wer sich mit der Philosophie, wie
sie uns von den Griechen überkommen ist, auseinandersetzt, wird
Metaphysik da orten, wo das Denken sich in seine höchsten Möglichkeiten

entfaltet und auf ein Absolutes sich zu gründen wähnt. Metaphysik

scheint etwas überaus Anspruchsvolles zu sein, dem - wie allem
Überdurchschnittlichen - die Mehrzahl der Menschen die Gefolgschaft
verweigert. Und dies nicht ohne Grund! Steht doch der metaphysische
Anspruch in einem befremdlichen Gegensatz zu seinem Ergebnis : einem
Gewirr seltsamer Verstiegenheiten ohne ersichtlichen Nutzen und Ertrag.
Andererseits sind da auch welche, die wir besser zu verstehen meinen

- Friedrich Nietzsche insbesondere, Martin Heidegger oder auch Karl
Marx - die, fern jeder Bagatellisierung und Idealisierung, der
Metaphysik den Prozeß machen und sie zur Rechenschaft ziehen. Diese

Denker legen der Metaphysik einen verheerenden Einfluß zur Last
und rufen zum Kampf gegen sie auf. Was also, so bleibt zu fragen, ist
die Metaphysik, da sie in unserer vagen Vorstellung vom Ausgezeichnetsten

über das Belanglose bis zum Verwerflichsten jede Rolle spielt:
Was ist Metaphysik?

1 Der vorliegende Text stellt die überarbeitete und um Anmerkungen erweiterte

Fassung der Habilitationsvorlesung dar, die der Verfasser am 15. Februar 1979

vor der Katholisch-Theologischen Fakultät der Universität Augsburg gehalten hat.
2 Vgl. G. JAnoska/F. Kauz (Hrsg.), Metaphysik, Darmstadt 1977 (Wege der

Forschung, 346) ; F. Kaulbach, Einführung in die Metaphysik, Darmstadt 21979.



Metaphysik und Anthropologie 79

Die Erörterung dieser schwierigen Frage erleichtert sich, indem wir

- statt kurzerhand zu der entsprechenden Schrift Heideggers 3 zu greifen

- die nicht allzu zahlreiche Galerie der Philosophen zurückgehen und
bei jenem Werk des Aristoteles Halt nehmen, für das sein hellenistischer
Redaktor den Titel «Metaphysik»4 geschaffen hat. Metaphysik ist
seither ein Begriff geblieben : Er hat sich vom Buchtitel zur Bezeichnung
einer Disziplin, ja zum Synonym für Philosophie in ihrem tiefsten
Verstände ausgeweitet. Nun verhält es sich freilich - obschon es sehr zu
wünschen wäre - leider keineswegs so, daß wir damit an die eine Quelle
der Metaphysik gelangen und das Element in seiner ursprünglichen
Lauterkeit schmecken können. Die Philologen haben nachgewiesen, daß

das aristotelische corpus metaphysicum bereits den Abschluß einer
Generationen langen philosophischen Tradition bildet und, was die

Annäherung noch mehr erschwert, vierzehn verschiedene Schriften
umfaßt. Sie sind über ein bis zwei Jahrzehnte hin nach und nach
entstanden und stellen insgesamt eine höchst uneinheitliche Ansammlung
dar. Man kann aus diesem Aggregat redlicherweise kein geschlossenes

System gewinnen; indessen braucht uns der Protest gegen eine
Jahrhunderte allzu lang der geschuldeten Redlichkeit zuwiderhandelnde
Schultradition nicht der extremen Kontraposition eines durch und durch
aporetischen Aristoteles 5 zuzutreiben. Das Ringen um die Fragen und
die philosophische Argumentation des Aristoteles ist auch nicht mittels
historisch-kritischer Akribie zu ersetzen. Die Initiative Werner
Jaegers6 zu Beginn unseres Jahrhunderts, die zum Bild eines genetischen
Aristoteles geführt hat, ist zu sehr dem voraufgegangenen Jahrhundert
verhaftet; es fand schließlich überall, was es überall suchte. Die einstmals

überschwenglich gefeierte Entdeckung der aristotelischen
Entwicklung ist inzwischen arg ins Kraut geschossen; über das

Grundproblem dieser Forschung, die Wandlung im Verhältnis des Aristoteles
zu Piaton, wurden so ziemlich alle vorstellbaren Varianten samt den

3 M.Heidegger, Was ist Metaphysik? (1929), Frankfurt am Main 101969;
dazu F. Kauz, in: G. JAnoska/F. Kauz, a.a.O., S. 1-18.

4 P. Moraux (Hrsg.), Aristoteles in der neueren Forschung, Darmstadt 1968
(Wege der Forschung, 61) ; F. P. Hager (Hrsg.), Metaphysik und Theologie des
Aristoteles, Darmstadt 1969 (Wege der Forschung, 206).

5 S. Mansion, Die Aporien der aristotelischen Ethik, in: F. P. Hager,
a.a.O., S. 175-221.

6 W. Jaeger, Studien zur Entstehungsgeschichte der Metaphysik des Aristoteles,

Berlin 1912; ders., Aristoteles, Grundlegung einer Geschichte seiner
Entwicklung, Berlin 1923.



80 Metaphysik und Anthropologie

zugehörigen wissenschaftlichen Beweisen ausgesät und eingebracht.
Halten wir uns damit nicht über Gebühr auf! Fassen wir das Wesentliche

ins Auge : Können wir im Rückhalt an Aristoteles ein Verständnis
für Metaphysik gewinnen

Allein diese Leitfrage führt zu einer philosophischen Auskunft.
Denn: Unter all dem Heterogenen und Widersprüchlichen, das Aristoteles

uns unablässig zumutet, stecken Sachfragen; sie hatte der peri-
patetische Philosoph vor sich und an der Lösung dieser Fragen war ihm
gelegen. Nur wenn wir so an unser Vorhaben herangehen, besteht eine

Chance, daß die Interpretation des Aristoteles - er ist, weiß Gott, 2300

Jahre lang schon tot! - für uns eine lebendige Bedeutung gewinnt.
Weil im Dienst einer solchen vergegenwärtigenden Interpretation der
Teil für das Ganze stehen kann, greifen wir die Schrift Lambda 7 heraus,
das zwölfte, wegen seiner Geschlossenheit, Umfänglichkeit und Tiefe

mit Recht berühmteste Buch der «Metaphysik». Mit einem bloßen
Referat kann es sein Bewenden nicht haben : Im Anschluß an die Erörterung

des aristotelischen Ansatzes der Metaphysik ist Kritisches im
Zusammenhang mit dem 'revolutionären Bruch im Denken des 19.

Jahrhunderts' 8 und, womöglich, Anregendes zur heutigen Lage der

Philosophie vorzubringen.

METAPHYSIK ALS TELEOLOGIE

Welt in Bewegung: Stoff, Form und Individualität

Das Thema, worüber gehandelt, den Gedanken, der gedacht werden

soll, benennen die Eröffnungsworte der Schrift Lambda: peri tes usias

hê theöria. Was uns begegnet, ist demnach Theorie. Und das, worauf die

Theorie, das Wahrnehmen, das freie Dabeisein hingeht, ist usia. Sie ist
der beherrschende Anfang. Auf sie wird in der Theoretischen Ersten

Philosophie (prôtê philosophia) alles weitere zurückgeführt. Von der

usia, umgangssprachlicher Ausdruck für Landbesitz und seit Piaton

7 Vgl. die hilfreiche, Urtext, Übersetzung, Einleitung, Nachwort und
Bibliographie umfassende Ausgabe von H. G. Gadamer, Aristoteles, Metaphysik XII,
Frankfurt am Main 31976; alle Zitate, die oben folgen, sind, soweit nicht anders
angegeben, dieser Ausgabe entnommen.

8 K. Löwith, Von Hegel zu Nietzsche, Der revolutionäre Bruch im Denken
des 19. Jahrhunderts, Stuttgart 1941.



Metaphysik und Anthropologie 81

schon Formel für das Grundlegende, das Wahrhafte und Eigentliche,
werden die Ursprünge, Ursachen und Elemente gesucht.

Die Suche nach dem, worauf alle Realien in der Welt und jegliches
Benennen, Verbinden und Urteilen in Logik und Dialektik sich beziehen,

führt zu der Doktrin: usiai de treis. Die Lehre von der Triplizität der
usia vollendet das Denken der Griechen über den Kosmos 9. In der

Tradition des pythagoreischen Harmoniegedankens und des von ihm
beeinflußten platonischen «Timaios» versteht Aristoteles den Kosmos
als einen hierarchischen Stufenbau. Das geozentrische Weltbild des

Aristoteles, das - wie wir seit Kopernikus, Kepler und Galilei wissen,
als ein anthropomorphes Idealbild in wirklichkeitsfremder Weise - den

Menschen inmitten eines kugelförmigen Alls illusionär beheimatete,

hängt am Axiom einer totalen Differenz der Welt unter und der Welt
über dem Mond. Beide Bereiche, die vergängliche terrestrische und die,
so glaubte man, ewige, siderische Sphäre, weisen jedoch als gemeinsames
Charakteristikum, wie die Sinne lehren, Bewegung auf: kinesis. Deswegen

rechnet Aristoteles die Erforschung der Erde und des Himmels, der

gesamten physis mithin, der einen Physik mit ihrer Grundfrage nach
der Bewegung zu. Als Philosoph geht er jedoch über Deskription und
Klassifikation der sinnlichen Erscheinungen hinaus und stellt sich die

Frage nach Grund und Verlauf der kinetischen Phänomene insgesamt.
Er sucht nach den archaî tön aisthëtôn.

Zur Klärung dieser Frage greift Aristoteles das Begriffspaar hylë
und eidos auf. Diese Termini sollen die Identität und Differenz im
Umschlag (metabolê) von einem zum anderen verständlich machen.
Was sich durchhält in allem Entstehen und Vergehen, in aller Wandlung
von Qualität und Quantität sowie auch in jeglicher Ortsveränderung,
das Dritte außer Früherem und Späterem, ist demzufolge die hylë, die
Materie: jener Weltstoff, den die frühgriechischen Denker zur Erklärung

des Werdens und zur Abwehr des Gedankens an eine Entstehung
aus dem Nichts, einer genesis ek më ôntos, bereits in die Diskussion
eingebracht hatten. Mit eidos oder morphê, wie Aristoteles auch sagt, ist
demgegenüber die konkrete Gestalt benannt, in die der Stoff sich besondert,

das Aussehen, das er annimmt. Als das Bewegende (to kinûn) im
tausendfältigen Verlauf des Weltwerdens, das jedem einzelnen Wesen
ein konkretes, unverwechselbares Gepräge (töde ti) 10 gibt, macht

9 J. Kerschensteiner, Kosmos, München 1962.
10 Scholastisch seit Duns Scotus haecceitas.

6



82 Metaphysik und Anthropologie

Aristoteles in Frontstellung zur Ideenlehre Piatons das konkrete einzelne

aus : Es ist ein Mensch, der einen Menschen zeugt

Jenseits der Physik: Eros, Lust und Geist

Um jedoch in diesem Regreß zur Erklärung der einzelnen

Bewegungen wie auch für das zugrundeliegende Prinzip - immer muß etwas
Verursachendes da sein: dei ti aei hypârchein - anstatt eines Fortschreitens

ins Unendliche zu einem Abschluß zu kommen, bleibt zu fragen,
ob ein ursprünglich Bewegendes auszumachen sei: das allererst Alles
Bewegende : to hös prôton pântôn kinûn pànta.

Der philosophische Versuch, die Welt einheitlich zu erklären,
führt Aristoteles zu einer usia erster Ordnung, jenseits der Physik. Der

Leitbegriff für den metaphysischen Schluß vom Sinnlich-Wahrnehmbaren

auf Außersinnliches bildet in quasi syllogistischer Verfahrensweise
die unaufhörliche Bewegung des obersten Himmels (ho prôtos uranôs).
Von der ewigen Zyklophorie der Fixsternsphäre, die, wie eine Schale

höherer Vollkommenheit, ersichtlich unsere Erde umgibt, schließt
Aristotels auf eine usia im höchsten, eigentlichen und letzten Sinn, eine

Wirklichkeit im Vollbesitz ihrer selbst: In ihr findet er den zureichenden

Grund für die unerschöpfliche Werdemöglichkeit (dynamis) und
das andauernde Wirklichwerden (enérgeia) der Welt. Er nennt sie die

ewige, unbewegliche, vom Sinnlich-Wahrnehmbaren abgelöste Wirklichkeit

: usia aïdios kai akinëtos kai kechôrisménê tön aisthêtôn.

Die aristotelische Protophilosophie - die sich später bei Descartes,

Spinoza und Leibniz zur Substanzmetaphysik verfestigt - zielt als

Theorie auf die oberste der drei usiai. In ihr allein wird zuletzt das Eigentliche,

das Wahrhaftige, das Grundlegende erblickt.
Die Lehre von der prôtë usia als dem ersten unbewegten Beweger (to

proton kinûn akinëton) konzipiert Aristoteles nicht als erster. Wolfgang
Schadewaldt11 hat gezeigt, daß dieses Verdienst dem Eudoxos von Knidos
zukommt, ja daß darüberhinaus in der eudoxischen Theorie das ausschlaggebende

Moment für die durchgängige Einheit und Geschlossenheit in der

kosmologisch-metaphysischen Bewegungskonzeption des Aristoteles zu
erblicken ist. Die beiden nächstwichtigen Anstöße für die aristotelische Lehre

vom unbewegten Beweger gehen von Anaxagoras und von Piaton aus.

11 W. Schadewaldt, Eudoxos von Knidos und die Lehre vom unbewegten
Beweger, in: ders., Hellas und Hesperien, Stuttgart 1960, S. 451-471.



Metaphysik und Anthropologie 83

Den ersten unbewegten Beweger hebt Aristoteles von der platonischen

Weltseele 12 ab, identifiziert ihn jedoch mit der herkömmlichen
Rede vom Göttlichen (to theîon), wie sie Piaton im Anschluß an den
Monotheismus des Xenophanes in «Eutyphron» und in «Nomoi X»
ausführlich abgehandelt hatte. Die von der Metaphysik aufgewiesene
-prôtê usta hält als das Göttliche - wie vordem bei Anaximenes der Äther
(aër) - die ganze lebendige Natur umschlossen : periéchei tên hôlën physin.
Daß jedoch der Gott (theös) - reine Wirklichkeit (enérgeia) 13 und
unstofflich (aneû hyle) - zum Prinzip jeglicher Organisation von
Stofflichkeit und zur durchgängigen Verbindung aller Seinsstufen werden

kann, wird, wie gesagt, erst ermöglicht durch den Einbezug des platonischen

erôs, der eudoxischen hedonê und des anaxagorischen nus.
Der aristotelische unbewegte Beweger versetzt den obersten Himmel

in das gleichförmige Verweilen der Rotation, indem dieser - nach der

Analogie zur menschlichen Erfahrung - wie das Liebende um den
Geliebten sich zu drehen beginnt : kineî de hos erômenon. Diese Aussage
und ihre Ausweitung auf alle Stufen des Alls, so daß der erste unbewegte
Beweger zum erstrebten Worumwillen (to hû héneka) schlechthin wird,
wäre angesichts der offensichtlichen Fragwürdigkeit der platonischen
Rede vom prôton philon als M héneka alles Liebens im « Lysis »14 und
der nicht minder problematischen metaphysischen Überhöhung des

Eros im «Symposion» und im «Phaidros» bei Aristoteles, dem Piatonschüler

und Piatonkritiker, nicht denkbar ohne jene eudoxische Lehre

von der Lust. Diese Lehre scheint Eudoxos aufgrund seiner überragenden

menschlichen Integrität sowohl bei Piaton wie auch bei Aristoteles,

die bekanntlich beide zur Lust ein eher gebrochenes Verhältnis an
den Tag legten, mühelos zu hohem Ansehen gebracht zu haben. Weil
Eudoxos zufolge die Lust als das höchste Gut und Leben auf allen seinen

Stufen gleich Luststreben zu sehen ist, erweckt der Gott als das ewig
und vollkommen Lusterfüllte überall das Streben nach sich selbst15

Um genauer zu sehen, in welcher Weise sich Gott als die
denknotwendige finale Bestimmung des Alls schlechthin und des Menschen

im besonderen ausweist, müssen wir uns die Bedeutung des nûs klar-

12 Platon, Phaidros 245e-246a; Nomoi 893ftff.
13 Scholastisch actus purus.
14 219e-d2.
15 Noch im Kommentar des Thomas von Aquin (In duodecim libros Meta-

physicorum Aristotelis expositio, Turin/Rom 1964) spielt die Lust (delectatio) eine
überraschend gewichtige Rolle.



84 Metaphysik und Anthropologie

machen. Der berühmte Eröffnungssatz von Buch Alpha der aristotelischen

«Metaphysik» sagt ja: Alle Menschen streben von Natur nach
Wissen: pântes ânthropoi tu eidénai orégontai physei. Als Frage ist folglich

vorzubringen, wie dieses - am Menschen besonders herausgestellte

- Streben nach Wissen mit dem eben dargelegten allgemeinen Streben
nach Lust zu verbinden ist : Geht das Streben auf das Wissen, oder ist
das Wissen selbst nur eine andere Erscheinungsweise des Strebens?

Ist diese Alternativfrage zu klären, und ist ein letztes Erfüllendes namhaft

zu machen?
Gewiß ist, daß Aristoteles die Finalität des Alls nicht wie Piaton

mittels eines Jenseits ewiger Ideen (chorismôs), sondern durch den

nûs 16 erklärt. Der nûs, der - bei Anaxagoras 17 zum erstenmal dem Stoff
als souveränes, allmächtiges und allwissendes Herrschaftsprinzip
gegenübergestellt und hymnisch gepriesen, noch nicht jedoch, wie Piaton im
« Phaidon »18 und Aristoteles übereinstimmend tadeln 19, teleologisch
konzipiert war 20 - wird jetzt in dem berühmten zweiten Anlauf, dem
deuteros plûs der Metaphysik, zum finalen Prinzip der Welt erhoben.
Nûs besagt Ausrichtung auf das télos. In der Orientierung auf das Endziel

ist Sinnlosigkeit in der Weise eines Drehens im Kreise oder eines

Ausgriffs in Unendlichkeit und Vergeblichkeit vom Denken und Handeln
abgewendet. Das Ziel ist Grenze, sagt Aristoteles: to gar télos péras
estin21. Das Weltganze ist kein Grenzenlos-Unerschöpfliches wie in
Anaximanders apeiron, sondern eine seit jeher zielbestimmte Wirkung
des nûs. Über die Daseinsweise (diagôgê) des göttlichen nûs, der
Vernunft, des Geistes, stimmt Aristoteles in archaischer Tradition einen

wahren Hymnus 22 an : Darin proklamiert er von dem ersten Bewegenden,

dem unbewegten und in selbsttätiger Wirklichkeit ewig und
unbeeinflußbar bei sich verweilenden Geist doxologisch-feierlich Prinzipia-
lität (to prôton), Vollkommenheit (to téleion) und - den Eudoxos
integrierend - Lust (hëdonê) sowie bestes und ewiges Leben: zôê aristë kaï

16 G. Jäger, «Nus» in Piatons Dialogen, Göttingen 1967, bes. S. 172-174.
17 Fr. B12D-K; K.v.Fritz, Der nûs des Anaxagoras, in: Archiv für

Begriffsgeschichte, Bd. 9, Bonn 1964, S. 87-102.
18 97 B - 99 C.
19 A4.
20 Vgl. dagegen test. A 29 D- K.
21 Met. A el. 2.
22 Vgl. W. Jaeger, Die Theologie der milesischen Naturphilosophen, in:

H. G. Gadamer (Hrsg.), Um die Begriffswelt der Vorsokratiker, Darmstadt 1978

(Wege der Forschung, 9), S. 71 f.



Metaphysik und Anthropologie 85

aïdios 23. Da nach dem Modell des Parmenides auch für Aristoteles
denkender Geist und Gedachtes dasselbe sind (tautön nûs kai noêtôn),
hat die vorzüglichste Wirklichkeit, die göttliche Vernunft die
vollkommene, unablässig sich vollziehende Einsicht in ihr eigenes Wesen:
kai éstin hê nôësis noêseôs nôêsis. Die Aktivität des Geistes, die sokratische

Prüfung des Wissens, die Betätigung der Vernunft, das philosophische
Denken des Denkens, die metaphysische Reflexion oder die theoria, wie
Aristoteles sagt, ist, für den Menschen, wo sie ihm gelingt, ebenso

wie für den Gott das Lustvollste und Beste: to hêdiston kai driston.
Diese Behauptung hat durchaus den Sinn sowohl eines sublimen Hedo-
nismus wie auch den einer orphisch-pythagoreischen Angleichung an
Gott. Zuallererst bedeutet diese Entsprechung jedoch die
theologischanthropologische Konsequenz der spezifisch metaphysischen Begründung

einer teleologischen Weltdeutung 24. Der Welt kommen aufgrund
ihres Gedachtseins durch die prôtë usia sowohl Einheit und Ordnung
als auch die Möglichkeit der Vollendung unverlierbar zu.

Vollkommenheit

Teleologie ist die Grundfigur, in der die Metaphysik den Sinn des

Seins im ganzen begreifen will. In der Wirksamkeit des nûs, in seiner

Transparenz und Selbsterfassung - abschließend durchgeführt 2000

Jahre später bei Hegel - geschieht ein Ausgleich mit Gott, dem absoluten
Grund der Welt. In der Identifizierung und Homogenisierung von
Mensch, Welt und Gott aufgrund ihrer durchgängigen Rationalität wird
in unaufhaltsamer Produktivität - so das Gesetz, nach dem wir
angetreten - jene Vollendung herbeigeführt, die von Anfang an dem Ganzen
des Seins als der eine Sinn und das eine Ziel eingestiftet ist.

Aristoteles schon gibt am Ende der Schrift Lambda - bei ausdrücklicher

Abwehr der Alternative einer ateleologischen Weltdeutung - zu
den metaphysischen Grundprinzipien Rationalität, Produktivität und

23 In ähnlicher Weise hatte schon der platonische «Timaios» (34 b) vom ersten
Prinzip proklamiert, es sei zwar einsam (êremos), aber sich selbst zur Genüge
bekannt und befreundet, ein seliger Gott (eucLaimon theös).

24 Zur Teleologie als Grundfigur der aristotelischen Weltorientierung vgl.
K. v. Fritz, Der Beginn universalwissenschaftlicher Bestrebungen und der
Primat der Griechen, in: Studium Generale 14 (1961), S. 621-633; für eine Diskussion

der verschiedenen Erklärungen der Seins- und Wirkweise des aristotelischen
Gottes vgl. H. J. Krämer, Grundfragen der aristotelischen Theologie, in: Theologie

und Philosophie 44 (1969) 363-382 und 481-505.



86 Metaphysik und Anthropologie

Teleologie die zusammenfassenden Erläuterungen. Teleologisches
Weltverstehen besagt demnach: Alles ist, sofern das Allgemeine dem
Individuell-Einzelnen vorgeordnet wird, auf das Eine ausgerichtet. Diese

Hinordnung pros hen sichert der Monarch nûs. Ihn beschwört der peri-
patetische Metaphysiker in auffallend moralistisch-appellativer Manier

zum guten Schluß mit einer Maxime aus der Ilias 25 - ein Argument,
dem freilich Heraklits Aphorismus «Es macht müde, stets dem gleichen
Herrn zu dienen und zu gehorchen»26 mit ebensoviel Recht entgegenzuhalten

wäre. Die Teleologie hält Aristoteles für den Ausdruck des Guten

(to agathön), weil in ihr allein die Integrität (to hôlon) des Seins in
Ursprung (arche) und Ziel (télos) völlig überlegen gewährleistet scheint.

Halten wir als Fazit fest: Die zentrale Idee der Schrift Lambda,
wie übrigens auch des «Protreptikos» und der «Nikomachischen Ethik»
legt uns nahe, in der theôria péri tes usias zu verweilen. Den Grund für
diesen Rat liefert folgende Metaphysik: Wenn ich für das wahre
grundlegende Wirkliche, die usia, in der Weise der theôria offen bin oder,
anders gewendet, wenn sich mir das Wirkliche in der theôria darstellt,
wie es wahrhaft, also als usia ist, habe ich im höchsten Einblick das

vollkommenste Dasein erreicht. Es entsprechen sich Mensch, Welt und
Gott, oder - wie Hegel am Ende der zweieinhalbtausendjährigen Ära
dieser Weltkonzeption behauptet - das zielstrebig sich vermittelnde
Ganze ist das Wahre 27. Péri tes usias hë theôria, so können wir abschließen,

umschreibt - desgleichen wie der Alternativtitel hë peri tes aletheias

theôria 28 - die genuin aristotelische Formel für das, was die Philosophie,
seit Menschen sich ihrer annahmen, immer schon gesucht hat: die Wahrheit

(aletheia), Vollkommenheit als Einsicht in das grundlegend Wirkliche.

MENSCHSEIN IN FREIHEIT

Diesem Konzept eine ausführliche Kritik folgen zu lassen und die
neuzeitliche Antithese 'Freiheit statt Teleologie' zu entwickeln, steht
die Komplexität der philosophischen Diskussion entgegen. Ihr sind

25 «Nimmerist gut die Herrschaft von vielen - Ein Herrscher gebiete » II. 2, 204.
26 B 846.
27 G. W. F. Hegel, Phänomenologie des Geistes, hrsg. v. J. Hoffmeister,

Hamburg 61952, S. 21 ; vgl. dazu W. Marx, Die Bestimmung der Philosophie im
deutschen Idealismus, in: ders., Vernunft und Welt, Den Haag 1970, S. 8-20.

28 A el. 1, 993 a 30.



Metaphysik und Anthropologie 87

Philosophen seit nunmehr bald 150 Jahren hingegeben. Metaphysik
hat heute einen schweren Stand, und es liegt uns fern, auch nur den
leisesten gegenteiligen Anschein zu erwecken. Lediglich einige
Hinweise und Thesen sind hier anzufügen: Zunächst zu Aristoteles und
seinem Umfeld, dann zur Metaphysik in ihrer geschichtlichen Bedeutung
und schließlich zur gegenwärtigen Situation des Denkens.

Negativität und Wirklichkeitsverlust

An Aristoteles fällt als erstes die seltsame Struktur des philosophischen

Weltverstehens auf: Die Hauptwirkung des Philosophierens
beruht in der Negativität. Freilich bleibt dann die Frage, woher diese

Kraft zur Negation letztlich komme. Schon der Sokrates der «Apologie»,
der sich allerdings gleich Parmenides im letzten auf einen übermenschlichen

Auftrag beruft, ergeht sich darin nachzuweisen, was nicht Wissen

ist, ohne jedoch das überall vermißte wahre Wissen in seiner Positivität
entfalten zu können. Der Übergang des Aristoteles von einer Theorie
des Seienden zu einer Ontologie 29 ist, so gesehen, auch eher die Infragestellung

einer angeblichen Wissenschaft vom Seienden als Seiendes

(on hë on) aus einem Blickwinkel, dem durchaus dunkel bleibt, worin
das Sein des Seienden, das Eigentliche des Wirklichen nun wahrhaftig
anzusetzen sei. In ergänzender Weise hat die Rede von der reinen

enérgeia der prôtë usia nûs den Sinn, alles Nichtseiende, bloß Mögliche,
Nichtgeistige, bloß Stoffliche von dem höchsten Sein fernzuhalten.
Auch es ist somit durch den Ausschluß negativer Bestimmungen konstituiert.

Was aber heißt, wenn wir von den negierenden Momenten
abzusehen versuchen, reine Wirklichkeit, reiner Geist? Dies in direkter
Weise auszusagen, ist keine Philosophie imstande. Sie würde andernfalls

augenblicklich zum allerplattesten Rationalismus.
Auch der metaphysischste aller Termini, grundlegend von

Parmenides bis Hegel, hë alëtheia, die Wahrheit, ist, wie schon sein privatives
Präfix anzeigt, ein zutiefst von Negation geprägter Begriff: Alëtheia

meint, nicht ganz so mystifizierend wie Heidegger vorgibt, immerhin
einen Weltbezug, worin der Normalzustand alltäglicher Entzogenheit
(lêthë) einer Unentzogenheit des wahren Wirklichen, des Einen und
Bleibenden, statt des Vielen und Veränderlichen für einmal Platz macht.
Auch hierin setzt Philosophie auf die Negation der Negation: alëtheia

29 W. Marx, Einführung in Aristoteles' Theorie vom Seienden, Freiburg 1972.



88 Metaphysik und Anthropologie

anstelle von lêthë30. Die Negation der Negation als grundlegendes
Strukturmoment - wenn es genuin philosophischer und nicht vielmehr
mystischer Art ist - macht die Philosophie wesentlich zum Korrektiv
einer gleichsam polyphemischen eindimensionalen Rationalität, so wie
sie in der Scholastik 31 teilweise das Feld beherrschte und heute in vielen
Formen ante portas steht.

Der Rückzug auf die reine theoria, die Zuflucht zum Leben des

Geistes, die Autarkie des bios theorêtikôs, von dem die «Nikomachische
Ethik» als dem höchsten Ziel des menschlichen Lebens und letzter
Verbürgung seiner Erfüllung in der eudaimonia spricht, hat unbezweifelbar
den Ausschluß weiter Bereiche des Menschlichen zur Folge. Den partiellen

Wirklichkeitsverlust, den Parmenides und Piaton um des

metaphysisch-idealen Weltbezugs in Kauf genommen hatten, versucht Aristoteles

allerdings - bedauernd wie nur je ein Orphiker und Pythagoreer, daß

wir auch leiblich da sind und aus irrationalen Triebregungen heraus
leben 32 - nachträglich zu mildern. In diesem herakliteischen Bestreben,
der ganzen Wirklichkeit Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, - nicht
aber um des Übersinnlichen willen das Sinnliche preiszugeben, wie selbst

Aristoteles 33 für den Entscheidungsfall vorzuschlagen nicht ansteht -
schwenkt der idealistische Antiidealist ein auf die Grundlegung einer

nachgeordneten praktischen Philosophie: hë peri ta anthrôpeia philo-

Entthronung der Vernunft

Heute steht uns diese bescheidene Philosophie näher als «die

siegtrompetende Zielwut»35. Uns obliegt, die gegenwärtige Wirklichkeit

in ihrer prekären Verfassung sichtbar zu machen und zu gestalten.
Dafür jedoch reicht alle Erinnerung an die überlieferte Metaphysik
allein nicht aus 36. Um indessen Verstehen und Gestalten der Welt nicht

30 W. Schadewaldt, Die Anfänge der Philosophie bei den Griechen, Frankfurt

am Main 1978, bes. S. 195-201.
31 Vgl. J. Pieper, Scholastik, München 1978, S. 84.
32 Nikomachische Ethik X, 8.
33 Met. IV, 5.
34 Nikomachische Ethik X, 9.
35 K. Raeber, Alexius unter der Treppe oder Geständnisse vor einer Katze,

Roman, Darmstadt/Neuwied 1973, S. 130.
36 Für eine weitergehende Vorzeichnung der anstehenden philosophischen

Aufgaben vgl. K. Ulmer, Philosophie der modernen Lebenswelt, Tübingen 1972.



Metaphysik und Anthropologie 89

einfach den Wissenschaften zu überlassen, die infolge ihrer neuzeitlichen

Ablösung von der Metaphysik selbstbezogen, widersprüchlich und maßlos

geworden sind, brauchen wir nach wie vor die Philosophie: Wir
haben an der Philosophie gemeinsam mit Kunst und Religion die
Möglichkeit, uns ein Bewußtsein zu bilden, daß wir in ein Ganzes verwoben

sind, das gewisse Gesetze und eine bestimmte Gliederung aufweist.
Unser ethisches Problem besteht darin, diesem gegliederten Ganzen in

angemessener Weise rezeptiv und produktiv zu entsprechen. Steigerung
an Wissen und Macht nach der Baconschen, in Marx sich vollendenden
Devise knowledge is power ohne Zuwachs an Weisheit ist auf die Dauer für
Mensch und Welt verheerend. Wir befinden uns allesamt, wie einstmals
Sokrates, in einer Entscheidung auf Leben und Tod. Worin aber - das ist
die Frage - liegt die philosophische Dimension der weltgeschichtlichen
Aufgabe, da die überlieferte Metaphysik zu ihrer Lösung nicht ausreicht

Wir können die Welt, das Leben, uns Menschen und die Orientierungen

in Wissenschaft, Kunst und Religion nicht mehr unter den Begriff
der teleologischen Einheit bringen. Dies in seiner unerhörten Tragweite
zu begreifen, setzt allerdings die Aneignung der gesamten Metaphysik
seit den Griechen voraus. Die Metaphysik mit ihren Uberzeugungen
einer absoluten Vernunft, eines ewigen, unveränderlichen Allgemeinen
und einer einheitsstiftenden, das Gute garantierenden Teleologie ist
von der Wirklichkeit überholt worden. Dies ist, insofern es den Verlust
einer angenommenen absoluten Sicherheit bedeutet, enttäuschend und
lähmend für uns; aber - und dies zu betonen ist nicht weniger wichtig

- diese Enttäuschung ist zugleich eine Befreiung. Die gesamte Neuzeit
strebt nach einem Menschsein in Freiheit, nach einer Aufwertung der
Individualität und der sinnlich-emotionalen Seite als Basis einer zunächst

interpersonalen, dann aber menschheitlich-universalen Solidarisierung.
«Menschlich gut kann nur sein, was eine Verwirklichung der Freiheit
ist.» Diese Devise stammt von dem jungen Karl Marx37. Hätte Marx
seinen humanistischen Impuls auf Befreiung von den transformierten
Momenten einer überkommenen Metaphysik freihalten können, er
wäre ohne Zweifel weit über die Teleologie seiner materialistisch-produktiven

Rationalität hinausgekommen.
Der Halt an der Metaphysik löst sich schon beim späten Schelling

auf: Als letzte Wirklichkeit zeigt sich bei ihm - und um einiges
deutlicher dann bei Schopenhauer - ein dunkler blinder Urgrund. Das

37 MEW Bd. I, S. 54.



90 Metaphysik und Anthropologie

ziellos drängende Wollen verweist den Intellekt auf den zweiten Platz.
Auch dies ist nichts Neues unter der Sonne: Thomas von Aquin, dem
bedeutendsten christlichen Interpreten der aristotelischen Metaphysik
mit seiner These Deus est intelligere 38 hatte Johannes Eriugena schon

vier Jahrhunderte zuvor Wind aus den Segeln genommen, indem er
die Gegenthese von der Abwesenheit der Selbsterkenntnis in Gott
vorbrachte: Eriugena sprach von der mirabilia divina ignorantia, qua deus

non intelligit, quid ipse sit39. Ähnlich, aber mit weit größerem Einfluß
hatte Duns Scotus bereits im 14. Jahrhundert ausdrücklich gegen Thomas

den Primat der Individualität und des Wollens vertreten: voluntas
est superior intellectu. Es kann eine weit ins christliche Mittelalter
zurückreichende Tradition namhaft gemacht werden für die moderne Bestreitung

einer theologischen Metaphysik. Es ist nicht ganz so neu, wenn
Schelling die Vernunft als das primum passivum 40 und Schopenhauer
die metaphysische Behauptung, «daß das Ganze der Dinge von einem

Intellekt ausgegangen sei» als «die falsche Grundansicht» und als «Illusion»

41 bezeichnen.

Sinnlich-empirische Fundierung

Als sinnliche Wesen, die nur dürftig ihre Hilflosigkeit durch Zuwendung

zum Rational-Allgemeinen zu kompensieren versuchen, stehen

wir seit Feuerbach da. Näher zum Tier hin hat uns Darwins Evolutionslehre

gerückt: Seine Tat war nach Kopernikus, vor Freud und weiteren,
die uns ins Haus stehen, der Beginn einer ständig anwachsenden Kränkung

der menschlichen Vernunftautonomie. Die Leibgebundenheit der

Vernunft und die subsidiäre Bedeutung des Intellektuellen sind
nunmehr zentral und unverlierbar geworden.

Die entscheidende Bedeutung in diesem Umbruch aber kommt
Nietzsche 42 zu. Er hat uns am nachdrücklichsten eingehämmert, daß

38 R. Imbach, Deus est intelligere, Freiburg/Schweiz 1976.
39 De divisione naturae II, 28 ; zit. A. Schopenhauer, Werke, hrsg. v. Löh-

neysen, Bd. II, S. 823.
40 F. W. J. Schelling, Sämtliche Werke, Bd. VII, 1860, S. 415. Auf Schel-

lings anthropologische Kritik an der aristotelischen Gotteslehre (ebd. XIV, 352)
macht W. Schulz, Philosophie in der veränderten Welt, Pfullingen 1972, S. 385
aufmerksam.

41 A.a.O., Bd. V, S. 115.
42 Näheres zum folgenden in: H. P. Balmer, Freiheit statt Teleologie, Ein

Grundgedanke von Nietzsche, Freiburg/München 1977.



Metaphysik und Anthropologie 91

wir bisher den Wert der Welt und unseres eigenen sinnlichen Daseins

an völlig fingierten Kategorien gemessen haben. In immer neuen
Anläufen versucht Nietzsche, die teleologische Deutung von Mensch und
Welt mit ihrer Überbewertung von Rationalität und Produktivität als

Irrtum einer kranken Leiblichkeit darzutun, die im Grunde nichts als

Wünsche formuliert, ohne sie indessen als solche durchschauen oder

gar erfüllen zu können. Sein Werk ist ein leidenschaftlicher Appell, als

Mensch sich vom Leib her zu verstehen und eine Gesundung einzuleiten,

um eine Weltsicht zu entwickeln, die nicht mehr den Menschen moralisch

schuldig spricht und für geistige Fiktionen in seiner nackten Existenz
aufs Spiel setzt. Gegenüber dem Nihilismus, unter dem Nietzsche die

tragisch selbstvergessene Bereitschaft des Menschen versteht, sich für
die Vernunft mit ihrem unersättlichen wissenschaftlich-technischen

Fortschrittsoptimismus aufzugeben, beschwört er eine andere Weise
des Weltverhaltens: Statt des Ekels die Lust des Menschen am
Menschen. Das ist kein blinder Irrationalismus, sondern die Einordnung der
Vernunft in den Dienst des leiblich-sinnlichen Menschen. Die «Sinne»,

so folgert Nietzsche, sind «zu Ende» zu «denken»43. Alles ist
umzuschalten in Menschliches ; nicht bloß das reaktive Mitleid in den aktiven
Affekt Freude, sondern am Ende stellt sich einer endlich weise gewordenen

Menschheit gar die Aufgabe, die Leidenschaften umzuwandeln
in Freudenschaften 44.

Aus diesen Intentionen lenkt Nietzsche auf den Anfang der
frühgriechischen Denker 45 zurück, die, noch frei von der späteren
Lichtmetaphysik, eine andere Anschauung vom Ganzen des Seins pflegten.
Darin blieben Licht und Dunkel, Tag und Nacht, überhaupt die
Gegensätzlichkeit der Welt bestehen. Die Breite der Phänomene gelten lassen

(diasôzein ta phainômena) war ebenso selbstverständlich wie der

Vorrang der Anschauung vor dem Denken, der Sache vor dem Begriff. Es

43 Also sprach Zarathustra, Teil II, «Auf den glückseligen Inseln».
44 Menschliches, Allzumenschliches, Bd. II, Abt. II, Aph. 37, «Eine Art Kultus

der Leidenschaften»; vgl. Also sprach Zarathustra, Teil I, «Von den Freuden-
und Leidenschaften».

45 Für eine Erörterung der Weiterführung dieses andersanfänglichen Denkens
durch Heidegger im Anschluß an Nietzsche und Hölderlin vgl. W. Marx, Vernunft
und Welt, Zwischen Tradition und anderem Anfang, Den Haag 1970, S. 78-112;
näheres zum folgenden bei U. Hölscher, Anfängliches Fragen, Göttingen 1968;
D. Bremer, Licht und Dunkel in der frühgriechischen Dichtung, Interpretationen
zur Vorgeschichte der Lichtmetaphysik, Bonn 1976; W. Schadewaldt, Die
Anfänge der Philosophie bei den Griechen, Frankfurt am Main 1978.



92 Metaphysik und Anthropologie

ist die Erinnerung an jenes anfängliche Denken, worin vor dem absoluten

Begriff des Seins noch die ursprüngliche einfache Feststellung des

Wiedererkennens, der Identität stand, so wie ein Kind, das lange gewartet

hat, erleichtert ausruft: «Da ist ja die Mama!»
Der Philosophie - das hat Uvo Hölscher 46 im einzelnen überzeugend

dargelegt - liegt von ihrem archaischen Ursprung her ein existentiales
Motiv zu Grunde. Der Mensch ist sich eine Frage; das Problem seines

Daseins kann er nur im Blick auf die Welt verstehen. Gerät ihm dieser

Anblick zur Metaphysik, so ist und bleibt dies bei aller echten oder
scheinbaren Objektivität und Transzendenz doch allemal Ausdruck
eines bestimmten Lebensgefühls. Hier ist daran zu erinnern, daß auch
der Heidegger von «Sein und Zeit» die «Idee einer absoluten 'Welt'
-erkenntnis» als «ontologisch unberechtigte Wertung» zurückweist,
indem er - auf Aristoteles 47 sich berufend - betont, daß auch die reinste
theoria niemals «alle Stimmungen hinter sich» lassen kann 48. Die
Metaphysik ist von ihrem Ansatz her anthropologisch bedingt. Alles
Eruieren von Gründen, alle Rücksicht und Vorsicht, aller Überblick, alles

Entscheiden, Handeln und Verantworten bleibt doch die Leistung von
Menschen; eines Menschen allerdings, der in allen diesen Möglichkeiten
und Notwendigkeiten am besten mit Schopenhauer als animal meta-

physicum zu kennzeichnen ist. Von der anthropologischen Urprämisse
konnte keine Substanz-, Transzendental- und Reflexionsphilosophie,
kann auch kein Strukturalismus und kein Formalismus je frei kommen.

Zuwachs an Kraft

Die Verdeckung der anthropologischen Fundierungsmomente, die

angebliche Apriorität und Autonomie der Philosophie nimmt ihren
Ausgang von einer Metaphysik, die den Menschen nach dem Bild einer
reinen ideal-intellektualen Seinsweise eines Übermenschlichen axiolo-
gisch wertet und teleologisch fixiert. Die Auszehrung und der Verlust
an menschlicher Lebendigkeit sind infolge der Spiritualisierung des

Irrational-Leidenschaftlichen und des Affektiv-Emotionalen auf der

platonisch-augustinischen Linie bis hin zu Max Scheler niemals wirksam

46 U. Hölscher, Das existentiale Motiv der frühgriechischen Philosophie, in:
Probata - Probanda, hrsg. v. F. Hörmann, 7 (1974) 58-71; ders., Der Sinn von
Sein in der älteren griechischen Philosophie, Heidelberg 1976.

47 Met. A 2, 982 b 22 f.
48 M. Heidegger, Sein und Zeit, 1927, Tübingen I11967, S. 138.



Metaphysik und Anthropologie 93

korrigiert worden. Dies bewerkstelligt vor dem Durchbruch der modernen

Tiefenpsychologie in entschiedener Weise nur der Seitenstrang der

europäischen Moralistik49. Der Jahrtausende umspannende,
kontinuierliche Strom moralistischer Anschauung und Reflexion mit seiner

charakteristischen Brachylogie und seinem Themenkanon macht
zwischen dem Individuellen des unmittelbaren Lebens einerseits und dem

Allgemeinen rational-abstrakter Philosophie und Wissenschaft den

Mandaten der Religion und den Imperativen der Politik andererseits die

menschliche Erfahrung transparent für ein Überindividuell-Typisches.
Es wirkt als Appell, zwischen allen Extremen einen Spielraum der Freiheit

wahrzunehmen und endgültigen Fixierungen zu entgehen. «Ich

glaube», ist Lichtenbergs Mußmaßung aufzugreifen, «der Mensch ist am
Ende ein so freies Wesen, daß ihm das Recht zu sein, was er glaubt zu
sein, nicht streitig gemacht werden kann »50. Sollte es uns gelingen, ein
Stück Ursprünglichkeit zurückzugewinnen, wiederum an der Ganzheit
des Seins teilzubekommen, neben dem Hellen auch das Dunkle, wie das

Rationale auch das Emotionale, ja außer dem Produktiven selbst das

Destruktive, wie das Gute auch das Böse als unsere eigenen Möglichkeiten

in uns selbst zurückzunehmen und den alten Idealismus mit
seinem Weltverlust und seinen oftmals menschenmörderischen Projektionen

fahrenzulassen, so wäre das, wie ein Baum sich ausweitet, wenn
er sich tief verwurzelt, die Voraussetzung einer neuen Integrität und
eines Zuwachses an Kraft. Daraus ließe sich Hoffnung schöpfen, daß wir
die weltgeschichtlichen Aufgaben, die uns in Frage stellen, schließlich

bewältigen.
Neben der Unumgänglichkeit einer völlig neuen Ausfaltung des

Menschlichen, der eine Philosophie der menschlichen Dinge heute
vorzuarbeiten hat, bleiben von dem, was bis dahin an Metaphysik gepflegt
wurde, eine Reihe ungelöster Aufgaben: Das Übersichhinaus-Denken

- auch Nietzsche hat es klar im Blick gehabt - ist dem Menschen wesentlich.

Neben dem berechtigten Verlangen, von einer lebensverkürzenden,

ängstigenden und verneinenden Moral frei zu werden, lebt in uns die

Sehnsucht nach einem ganz Anderen, das alles Menschliche in Ewigkeit
und Unschuld zu bestätigen vermag. Hier bleibt der Theologie ein Feld

zu bestellen, genauso wie die Wissenschaften vom Menschen uns hoffent-

49 H. P. Balmer, Philosophie der menschlichen Dinge, Die europäische
Moralistik, Bern/München: Francke 1981.

50 Sudelhefte L 745.



94 Metaphysik und Anthropologie

lieh helfen, Bedingungen zu finden, die, zusammen mit einer anthropologisch

belehrten Philosophie, uns die Konkretisierung eines neuen
Selbst- und Miteinanderseins in Auseinandersetzung und Friede, in
Liebe und Freiheit ermöglichen. Mit dem Bedürfnis, uns in einen
überindividuellen Urgrund zu verwurzeln, ist nichts anderes als die Uner-
setzlichkeit von Philosophie, Kunst und Religion erwiesen. Freiheit als

innerster Kern unseres Wesens und Voraussetzung jeglicher Menschlichkeit

hätte ihr Leben dann in dieser dreifachen Bindung, die freilich
nun nicht mehr absolut, desgleichen aber auch in keiner Weise
exkommunikativ wäre.


	Metaphysik und Anthropologie

