
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 28 (1981)

Heft: 1-2

Artikel: "Jenseits von Sein"

Autor: Graeser, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761558

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761558
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andreas Graeser

«Jenseits von Sein»

Mutmaßungen zu Status und Funktion der Ideen des Guten

I. EINFÜHRUNG

Piatons Vorstellung von Dialektik 1 fordert eine Art von
Letztbegründung, die über die jeweils maßgeblichen Anfänge (àp^aî) hinaus

zu dem archimedischen Punkt allen Wissens überhaupt gelangt : «So auch,

wenn jemand mit dem dialektischen Denken allein versucht, ohne

Wahrnehmung nur durch die Vernunft zu dem vorzudringen, was ein jegliches
ist, und wenn er nicht eher abläßt, als bis er mit dem Einsehen (vouç)

selbst erfaßt hat, was das Gute ist, so gelangt er an das eigentliche Ende
des Einsehbaren (vov)tov) » (Politeia 532a-b). Damit steht sich allerdings
die Frage, was die Idee des Guten in diesem Prozeß der Letztbegründung

wirklich zu leisten vermag. Wie fundiert sie unser Wissen? Welche

Art von zusätzlicher Dimension sachhaltigen Wissens wird durch die

Erkenntnis dieser Idee eigentlich eröffnet? Der Sonderstatus der Idee
des Guten, die Piaton als wichtigstes Lehrstück und wichtigsten Gegenstand

philosophischer Erfahrung überhaupt sieht (Politeia 510b), ist
darin begründet, daß sie (1) den Gegenständen der Erkenntnis Wahrheit

und Erkennbarkeit verleiht (508e-509b), (2) dem erkennenden

Subjekt die Möglichkeit der Erkenntnis dieser Gegenstände gewährt

1 Gemeint ist jene Art von Dialektik, die in der Politeia exemplifiziert wird
und in der Uberwindung des Hypothetischen besteht. Cf. R. Robinson, Plato's
Earlier Dialectics (Oxford 1967), S. 161; R. Cross - A. Woozley, Plato's Republic.
A Philosophical Commentary. London 1964, S. 247-248 ; siehe jetzt auch M. Meyer,
Dialectic and Questioning: Socrates and Plato. In: American Philosophical Quarterly

17 (1980) 281-290.



«Jenseits von Sein» 71

(508e), (3) den Gegenständen der Erkenntnis Sein (to sïvai) und Seiend-

heit (ouata) verleiht (509b), (4) selbst nicht mit Seiendheit identisch ist,
sondern an Würde und Bedeutung noch über Seiendheit hinausragt
(509b). Alle diese Thesen weisen ins Zentrum Platonischen Philosophierens;

und sie sind entsprechend schwer zu verstehen.

XI. DIE PROBLEMATIK

Thesen 1 und (2) legen für sich genommen den Gedanken nahe,
daß die Idee des Guten hier in proto-transzendentalphilosophischer
Weise zur Erklärung der Möglichkeit von Erkenntnis überhaupt ins

Spiel kommt 2. Dabei darf freilich nicht außer acht bleiben, daß die Idee
des Guten ex hypothesi zur Klasse der Ideen gehört, ausdrücklich als

erkennbares Gebilde charakterisiert wird (532bl-2, 534b8-c2) und ihrerseits

im und nicht etwa neben dem Bereich des Intelligiblen angesiedelt
ist (532bl-2). Thesen (3) und (4) legen für sich genommen den Gedanken

nahe, daß die Idee des Guten außerhalb des Bereiches von Sein lokalisiert
ist und ihrerseits erst Sein konstituiert. Antike wie moderne Interpreten
sahen denn hier auch die Geburtsstunde der Philosophie des Absoluten.
Sie fanden hier z. B. die der neuplatonischen Hypostasen-Philosophie
verwandte Auffassung, daß die Ebene des Intelligiblen von einem unsagbaren,

nur mit den Mitteln einer negativen Theologie analogisch
artikulierbaren, Seins- und Erkenntnis-gründenden Überseienden übergipfelt
wird 3. Doch charakterisiert Piaton das Gute selbst eben nicht nur als

erkennbar (voy)t6v). Er zählt es sogar zu dem Bereich des Seienden. Dies

geht nicht nur aus den Voraussetzungen seiner These von der metaphysischen

Entsprechung zwischen Denken und Sein hervor. Danach gilt
nämlich, daß ein Gegenstand «vorzüglicher Erkenntnis» auch «vorzüglich
sein» 4 muß (477a3 ff.). Es ergibt sich auch aus dem unmittelbaren Zu-

2 Cf. etwa H. M. Baumgartner, Von der Möglichkeit, das Agathon als Prinzip
zu denken. In: Parusia. Festgabe J. Hirschberger (Frankfurt a. M. 1965), S. 89-101.

3 Siehe etwa G. Huber, Das Sein und das Absolute (Basel 1956) ; H.-J.
Krämer, Der Ursprung der Geistmetaphysik (Amsterdam 1964). Siehe auch H.-J.
Krämer, Epekeina tes ousias. In: Archiv für Geschichte der Philosophie 51 (1969)
1-30, sowie A. Graeser, Kritische Retraktationen zur esoterischen Platon-Inter-
pretation. In: Archiv für Geschichte der Philosophie 56(1974) 71-87, und H.-J.
Krämer, Neues zum Streit um Piatons Prinzipienlehre. In: Philosophische Rundschau

27 (1980) 1-38.
4 Wenn Piaton in Politeia V,478-480 das Seiende (tÖ Öv) als stabiles Objekt



72 «Jenseits von Sein»

sammenhang der Erörterung der Idee des Guten. Denn hier heißt es u. a.,
daß die Idee des Guten das «Glänzendste unter dem Seienden»5 ist
(518c9). So wenig die Idee des Guten selbst unerkennbar ist, so wenig ist
sie also simpliciter überseiend.

Nun besagen Thesen (3) und (4) zweifelsfrei, daß die Idee des

Guten die übrigen Dinge (i. e. die Ideen) überragt und ihnen Sein und
Seiendheit gewährt. Freilich kann Piaton mit den Ausdrücken «Sein»

und «Seiendheit» keinen Begriff bloßer Existenz ins Auge gefaßt haben,

jedenfalls keinen Begriff von Sein, der sich durch den sog. Existenz-

quantor darstellen ließe oder auf den Sinn von Sein reduzieren lassen

könnte, demzufolge «Sein» soviel heißt wie «Wert einer gebundenen
Variablen sein» 6. Mithin dürfte die Weise der Fundierung, die die übrigen

Ideen von Seiten der Idee des Guten her erfahren, weniger das Faktum

bloßer Existenz betreffen als vielmehr das Faktum, daß die Ideen

so sind, wie sie sind. Schon Aristoteles scheint von der Auffassung
ausgegangen zu sein, daß jenes Sein, welches die Ideen von dem höchsten

Prinzip her empfangen, den Gesichtspunkt ihrer Sachhaltigkeit (to tî
ècmv) betrifft (cf. Metaphysik A 6, 988al0). Jedenfalls liegt der Gedanke

nahe, daß die Annahme der Existenz einer Wesenheit von der Art der

der Erkenntnis mit den fluktuierenden Gegenständen der Doxa kontrastiert und
letztere als Zwischendinge zwischen Seiendem und Nicht-Seiendem charakterisiert,

so ist klar, daß «Sein» bzw. «Nicht-Sein» hier nicht für Existenz bzw.
NichtExistenz stehen können. Vielmehr ist «Sein» (und a fortiori «vorzüglich sein» usw.)
ein elliptischer Ausdruck für «nur als das existieren, was es bedeutet F zu sein».
Cf. auch R. Ketchum, Plato on Real Being. In: American Philosophical Quarterly
17 (1980) 214-220.

5 Politeia 518c9 spezifiziert, daß das Denken erst zum Seienden gelangt
(xö 8v) und schließlich zum Glänzendsten des Seienden. - «xo ov » markiert, im Sinne
des oben (Anm. 4) Gesagten, Sein, welches nur von den Ideen als reinen Repräsentanten

begrifflicher Gehalte exemplifiziert wird. Entsprechend läßt sich der Genitiv
xoü ovxoç nicht umgangssprachlich im Sinne von «überhaupt» deuten. Er markiert
vielmehr Zugehörigkeit zum Sein und damit, ex hypothesi, eine besondere Weise
von Sein. - Daß Existenz in der griechischen Philosophie so gut wie nie thematisch
wird, betonten besonders G. E. L. Owen, Aristotle on the Snares of Ontology.
In: R. Bambrough (Hrsg.), New Essays on Plato and Aristotle (London 1965),
S. 71, und C. H. Kahn in einer Reihe von Arbeiten. Vgl. Why does Existence not
Emerge as a Distinct Concept in Greek Philosophy?. In: Archiv für Geschichte
der Philosophie 58 (1976) 323-334.

6 Daß das Quine'sche Kriterium sich für den metaphysischen Sinn von «Sein»

nicht eignet, betont jetzt auch H. Weidemann, Zur Logik singulärer Existenzaussagen

nach Thomas von Aquin und W. Van Orman Quine. In: Philosophisches
Jahrbuch 86 (1979) 42-59; siehe auch A. Graeser, Aristotle and Aquinas on being
as being true. In: C. Gagnebin (Hrsg.), Métaphysique et Histoire de la Philosophie
(Lausanne 1981).



«Jenseits von Sein» 73

Idee des Guten «jenseits von Seiendheit» (ènéxsivx tyjç oûcnaç) in Piatons

Augen der Erklärung jenes Umstandes Rechnung tragen soll, daß die
Ideen so, wie sie sind, über das Merkmal der Güte verfügen.

III. DER LÖSUNGSVERSUCH

Für eine Annahme dieser Art sprechen u. a. folgende Überlegungen :

(i) Wenn die Ideen in der Tat so etwas wie Urbilder, Ideale, Standards
und Normen sind, auf die sich Sein und Sollen sämtlicher raumzeitlicher
Gegebenheiten und Vorgänge hin orientieren, so kann sich die Sachhal-

tigkeit einer jeden Idee genau genommen nicht in dem erschöpfen, was

Philosophen heute unter allgemeinen Prädikaten bzw. unter den Bedeutungen

singulärer abstrakter und allgemeiner konkreter Termini
verstehen. Denn die Ideen wären in diesem Fall kaum mehr als bloße

Klassifikationsbegriffe. Was immer die Ideen auch sonst sein mögen 7, sicher

verfügen sie in Piatons Augen über so etwas wie ein Merkmal von Güte.
Denn es muß ja einen Grund dafür geben, daß diese abstrakten Wesenheiten

überhaupt die Funktion von Normen haben können. Fraglich
bleibt nur, wie dieses Merkmal der Werthaftigkeit vorzustellen ist (s. u.).

(ii) Der Dialektiker, der seine Gegenstände kennt und den jeweiligen
Wesens-Logos zu artikulieren vermag, weiß nicht nur, was X ist und daß

X an sich genau das ist, was es ist. Er weiß auch, warum X so ist, wie es

ist: Zu wissen, daß Gerechtigkeit an sich dieses oder jenes ist, ist eine

Sache; zu wissen, warum dieses oder jenes Gerechtigkeit an sich ist,
eine andere Sache. Der platonische Philosoph weiß nicht nur, was Gerechtigkeit

an sich ist. Er weiß auch, warum Gerechtigkeit an sich einen
moralischen (und vielleicht auch außer-moralischen) Wert verkörpert und
daher als Ideal anzusehen ist8. (iiiJ Wenn Piaton die Idee des Guten
bisweilen als eine unter anderen Ideen erwähnt (cf. Parmenides 129a f.,

7 Siehe A. Graeser, Piatons Ideenlehre. Sprache, Logik und Metaphysik.
Eine Einführung (Bern 1975).

8 Andere Deutungsvorschläge geben R. Hare : Plato and the Mathematicians.

In: New Essays on Plato and Aristotle (oben, Anm. 5), S. 35-36, und N. P.

White, Plato on Knowledge and Reality (Indianapolis 1977), S. 100-101. Whites
Auffassung («To understand what it is to be the Form of F, then, is to understand
what it is to be an unqualified, and thus perfect, and thus good, specimen of F »,

a. a. O. S. 101) läuft allerdings Gefahr, die Idee z. B. des Kreises als den perfekten
Kreis auszugeben und damit Piaton dem Vorwurf der Selbstprädikation
auszusetzen.



74 «Jenseits von Sein»

Phaidon 65d, 75c, 76d, 77a, 100b, Politeia 507a), so kann und soll dies

nicht darüber hinwegtäuschen, daß diese Idee tatsächlich keine Idee
inter alias ist.

Denn die Idee des Guten kann nicht ohne weiteres als Objekt einer

direkten Teilhabe-Beziehung angesehen werden9. Aussagen wie «Ç ist
ein Mensch» legen klare und sozusagen eindimensionale ontologische
Verhältnisse an den Tag; Aussagen wie «Ç ist gut» tun dies nicht. Denn
im Falle der Aussagen letzterer Art bleibt stets zu fragen «ein gutes Was

ist Q?», «inwiefern ist Q gut?» usw. Während die Tatsache, daß Q ein
Mensch ist, unproblematisch als Fall einer Teilhabe-Beziehung zwischen
dem Individuum und der Idee Mensch gedeutet werden kann, ist
Entsprechendes bei Aussagen wie «Q ist gut» offenbar nicht möglich. Denn

unabhängig von der philosophisch schwierigen Frage, wie die Verwendung

des Adjektivs gut logisch einzuschätzen ist, mag eine Behauptung
wie «Ç ist gut» soviel besagen, wie daß Q ein gutes Messer ist (d. h. es

eignet sich zum Schneiden), daß Q eine moralisch gute Handlung ist
(d. h. sie entspricht den Prinzipien der Gerechtigkeit) usw. Mithin
scheint es so zu sein, daß die Eigenschaft 'gut sein' einem Gegenstand
nicht simpliciter zukommt und daß das Adjektiv gut - wie P. Geach

behauptete - seiner Logik nach vorwiegend attributiv und nicht einfach

prädikativ funktioniert10. Piaton könnte jedenfalls gemeint haben, daß

jede raumzeitliche Verwirklichung der Idee des Guten an partikulare
Teilhabe-Beziehungen gebunden ist. In diesem Sinn könnte die Charakterisierung

der Idee des Guten als Wesenheit «jenseits von Seiendheit» (4)
genau dem Umstand Rechnung tragen, daß die Präsenz des Guten in
der Welt in keinem Fall als Resultat einer direkten, eindimensionalen

Teilhabe-Beziehung erklärbar ist und daß das Gute selbst den Bereich
der Ideen also noch irgendwie transzendiert.

Damit stellt sich freilich die Frage, wie diese Weise einer sozusagen
indirekten Vermittlung des Guten vorzustellen ist. Sicher genügt es nicht

9 Dies hatte auf seine Weise bereits Aristoteles geltend gemacht: Topik
A 15,106al-8,109a3-12 zeigt, daß es unterschiedliche Gründe für die Zuschreibung
des Adjektivs gut gibt. In NE A 6 und EE A 8 argumentiert Aristoteles gegen die
platonische Annahme der Existenz eines allumfassenden Guten, und zwar mit dem
Hinweis, daß «gut» ebenso wie «seiend» in verschiedenen Kategorien prädiziert
werde. Siehe A. Graeser, Probleme der aristotelischen Kategorienlehre. In:
Studia Philosophica 37 (1977) 75 ff. mit weiterer Literatur.

10 P. Geach, Good and Evil. In: Analysis 17 (1956) 33^-2, abgedruckt in
P. Foot (Hrsg.) Theories of Ethics (Oxford 1977), S. 64-82; siehe auch B. Williams,
Morality. An Introduction to Ethics (Cambridge 1972), S. 52 ff.



«Jenseits von Sein» 75

zu sagen, daß die Idee F-heit qua Idee gut ist. Denn jene Eigenschaften,
die die Ideen als Ideen charakterisieren, gehen nicht auf die Partizipanten

über: Zwar sind die Ideen qua Ideen z. B. eingestaltig, ihre Partizipanten

sind es nicht (cf. Phaidon 80b4). Eher bietet sich jenes
Erklärungsmodell an, das Piaton im Phaidon einführt und der abschließenden

Argumentation für die Unsterblichkeit der Seele zugrundelegt (103e ff.) u.

Hier, wo Piaton das Verhältnis von Begriffen zueinander diskutiert,
geht es um solche Fälle, in denen eine Idee (z. B. Seele) eine andere (z. B.

Leben) mit heranträgt (èracpépsi). So hält Piaton dafür, daß die Frage
«Warum ist % ungerade?» nicht einfach unter dem Hinweis auf die
Tatsache beantwortet werden kann, daß % an der Idee Ungeradheit teilhat.
Eine wirklich «kluge Erklärung» (105cl) erfordert mehr: «x ist ungerade,
weil x, da es drei ist, an der Idee Dreiheit teilhat, Dreiheit aber Ungeradheit

mit sich bringt, so daß alles, was drei ist, auch ungerade ist» (104a-b).
Offenbar steht der Ausdruck «mit-heran-tragen» (sracpspsiv, è7U(popâ)

für die begriffliche Beziehung des sog. Entailments, d. h. für die logische
Struktur des Enthaltenseins eines Begriffes U in einem anderen Begriff
D 12. In diesem Sinn ist Ungeradheit keine Eigenschaft von Dreiheit,
wohl aber ein Merkmal des Begriffes Dreiheit. Ähnlich wird G. Frege

später sagen, daß 'eine ganze Zahl sein', 'kleiner als 10 sein' als
Eigenschaften des Gegenstandes 2, zugleich aber als Merkmal des Begriffes
'positive ganze Zahl kleiner als zehn' erscheinen 13. Sollte Piaton 'gut
sein' entsprechend als Merkmal des Begriffes aufgefaßt haben, für den
eine Idee F-heit steht, so würde er das Vorkommen der Eigenschaft
'gut sein' unter Hinweis auf so etwas wie die Epiphora-Struktur erklären
können : x ist gut, weil x, da es F ist, an der Idee F-heit teilhat, F-heit
aber Gutheit mitbringt.

Diese Interpretation hätte den Vorteil, daß Piaton zur Erklärung der

Tatsache des Vorkommens der Eigenschaft 'gut sein' in der Welt nicht
auf solche Annahmen rekurrieren müßte, wie daß die Idee F-heit qua
Idee gut ist oder daß F-heit selbst über die Eigenschaft 'gut sein'

11 Der bereits klassische Interpretationsvorschlag zu diesem Komplex stammt
aus der Feder von G. Vlastos, Platonic Studies (Princeton 1973), S. 76-110.

12 Ob Platon dies so erfaßt hat, ist allerdings zweifelhaft. Denn er hat die
Tendenz, Entailment-Beziehungen sprachlich so zu artikulieren, als handle es sich
um Ding-Eigenschaft-Beziehungen. Vlastos (oben, Anm. 11) hat diesem Faktum
keine Beachtung geschenkt.

13 G. Frege, Über Begriff und Gegenstand. In: Vjschr. f. Wiss. Philosophie
16 (1892) 201-202, zitiert nach G. Patzig (Hrsg.), G. Frege. Funktion, Begriff,
Bedeutung (Göttingen 1966), S. 76-77.



76 Jenseits von Sein»

verfügt. Mit anderen Interpretationen teilt sie freilich den Nachteil,
daß wir nicht wissen, was Piaton unter 'gut sein' -simpliciter verstand.
Mithin läßt sich auch 'gut sein' qua Merkmal eines Begriffes nicht ohne

weiteres analysieren. Indes meinte Piaton, daß die Idee des Guten so

etwas wie eine dialektische Letztbegründung ermöglicht; also müßte er
der Sache nach gemeint haben, daß die Erkenntnis dessen, was «gut
sein» wirklich bedeutet, sowohl die notwendige als auch hinreichende

Bedingung der Kenntnis aller Ideen ausmacht. Mithin müßte er gemeint
haben, daß 'gut sein' so etwas wie eine begriffliche Ingredienz einer jeden
Idee ist. Doch was das Gute selbst ist, bleibt ungesagt.

IV. ABSCHLIESSENDE BEMERKUNGEN

Für das dialektische Denken, das sich bis zu diesem Grenzpunkt
aufschwingt, besagt das Charakteristikum «jenseits von Seiendheit»
demnach, daß hier alle weiteren Fragen versagen müssen. Wollte man die

Idee des Guten nämlich einer regulären begrifflichen Analyse unterziehen,
so könnte eine solche Analyse eben nur auf jene Begriffe zurückgreifen,
deren Gehalte ihrerseits erst im Lichte der Idee des Guten vollgültig
Kontur gewinnen. Andere, gut-neutrale Begriffe inhaltlicher Art kann
es jedoch nicht geben. Gäbe es sie doch, so wäre der Status der Idee des

Guten als Wesenheit «jenseits von Seiendheit» bereits destruiert, die
«Grenze des Einsehbaren» befände sich irgendwo jenseits des Guten.

Sicher ist es richtig zu sagen, daß die Idee des Guten Züge des

vielberedeten Unsagbaren hat14. Nur war Piaton kein Wittgenstein; und
die Ontologie des Tractatus ist mit der Ontologie der Zwei-Welten-Lehre
Piatons nicht kommensurabel. Eher scheint ein Vergleich mit G. E.
Moore angezeigt, der die Auffassung vertrat, daß das Wort «gut» für eine

nicht-komplexe, unanalysierbare und jedenfalls nicht definierbare Qualität

stehe 15. Doch läßt auch ein solcher Vergleich das Eigentümliche der
Position Piatons außer Betracht. Immerhin deutet Piaton an, daß der
Dialektiker seinen Begriff vom Guten am Sein selbst (xoct' oûenav) zu
testen (s^eXsyxstv) vermag (Politeia 534b8f.). Insofern wäre es auch

14 Cf. W. Wieland, Piaton und der Nutzen der Idee. Zur Funktion der Idee
des Guten. In: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie 3,1 (1976) 31-33.

15 Cf. G. E. Moore, Principia Ethica (Cambridge 1976, 1. Aufl. 1903), S. 8-
9 u. ö.



«Jenseits von Sein» 77

verfehlt, hinter Piatons Auffassungen bezüglich der Natur des Guten die

Position eines Mystizismus erkennen zu wollen. Denn anders als sein

grosser Interpret Plotin, der für die Erfahrung des «jenseits des Seins»

befindlichen (Über-) Guten/Einen eine Form der Erkenntnis in Anspruch
nimmt, die sämtliche Kategorien der Begrifflichkeit schlechthin trans-
zendiert, sieht Piaton das Unbedingte (àvu7to0£TOv) nicht außerhalb jeder
Begrifflichkeit. Zwar scheint die Art von Intuition, der sich das Gute
selbst eröffnet, am Modell des direkten bzw. nicht-propositionalen Erfassens

orientiert zu sein (cf. 518b àijjà^svoç) ; und sicher ist diese Vorstellung
einer unmittelbaren Bekanntschaft für so gut wie alle Charakterisierungen

mystischer Positionen belangvoll. Nur gilt es zu bedenken, daß

Piaton eben dieses Modell der unmittelbaren Bekanntschaft auf sämtliches

Ideenwissen anwendet und daß Wissen für ihn überhaupt soviel
bedeutet wie Kennen unwandelbarer Gegenstände16. Mithin ist das

Modell der nicht-propositionalen Erkenntnis als solches für diesen

Zusammenhang selbst nicht besonders aufschlußreich17.

16 Siehe z. B. J. Hintikka, Knowledge and its Objects in Plato. In: J. M.
E. Moravcsik (Hrsg.), Patterns in Plato's Thought (Dordrecht 1973), S. 1-31.

17 Für klärende Gespräche über verschiedene Aspekte der hier erörterten
Probleme danke ich den Mitgliedern des Berner 'Ancient-Philosophy Club', besonders
Andreas Bächli und Thomas Geizer. - Th. A. Slezâk teilte mir eine Reihe von
Einwänden mit, auf die ich in meiner Studie « Uber den Sinn von Sein bei Piaton »

eingehen werde, die in der Festschrift O. Gigon (Basel 1982) erscheint.


	"Jenseits von Sein"

