Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 28 (1981)

Heft: 1-2

Artikel: Kritizistische Kritik am Naturrecht : ein Ritt gegen Windmuihlen?
Autor: Sitter, Beat

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761557

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BEAT SITTER

Kritizistische Kritik am Naturrecht —
ein Ritt gegen Windmiihlen?”

Aktuelles Naturrechtsdenken bewegt sich um die zentrale Aussage,
daB faktische, insbesondere staatliche Regelungen des menschlichen
Zusammenlebens nie absolut gelten, daB im Gegenteil alle sozialen
Ordnungen, Einrichtungen und MafBnahmen jederzeit anhand eines
unbeliebigen MaBstabes auf ihre Richtigkeit hin {iberpriift werden
konnen . Mit dieser Aussage konfrontiert, 143t Hans Alberts Behaup-

* Die Arbeit entstand im Rahmen des vom Schweizerischen Nationalfonds
geforderten Projektes Nr. 1.810-0.78: «Gerechtigkeit als Idee und Proze3. Studien
zur Gerechtigkeitstheorie der Gegenwart.»

1 Wenige Belege mdgen hier geniigen: Vgl. bE GEORGE, R. T.: A Minimalist
Approach to Natural and International Law, Ms. 1979, 15 (erscheint in den Abhand-
lungen des IVR-Weltkongresses 1979, Basel, vermutlich 1981. Auf diese Abhand-
lungen wird im folgenden mit dem Sigel «IVR» verwiesen); ELLSCHEID, G.: Das
Naturrechtsproblem in der neueren Rechtsphilosophie, in: A. KAurFrMANN/W.
HassEMER (Hrsg.): Einfithrung in Rechtsphilosophie und Rechtstheorie der Gegen-
wart, Heidelberg/Karlsruhe 1977, 28; HEIDELMEYER, W.: Die Menschenrechte, in:
ders. (Hrsg.): Die Menschenrechte. Erklarungen, Verfassungsartikel, Internationale
Abkommen, Paderborn 21977, 13; HOFFE, O.: Politische Gerechtigkeit — Grund-
zlige einer naturrechtlichen Theorie, Studia Philosophica 38 (1979) 109; ders.:
Grundziige einer Theorie politischer Gerechtigkeit, in: HrinTEL, E. (Hrsg.): Phi-
losophische Elemente der Tradition des politischen Denkens, Wien/Miinchen 1979,
59; LrLoMpaRT, J.: Naturrecht als geschichtliches Recht, Ms. 1979, S. 2 (erscheint
in IVR); MULLER, M.: Die ontologische Problematik des Naturrechts, in: KAUF-
MANN, A. (Hrsg.): Die ontologische Begriindung des Rechts, Darmstadt 1965,
468; RoBLEDO, A. G.: Le droit naturel de nos jours, Ms. 1979, 7f. (erscheint in
IVR); RyrFEL, H.: Grundprobleme der Rechts- und Staatsphilosophie. Philoso-
phische Anthropologie des Politischen, Neuwied/Berlin 1969, 117, 224 u.6.; ders.:
Das Problem des Naturrechts heute, in: W. MaiHOFER (Hrsg.): Naturrecht oder
Rechtspositivismus? Darmstadt 21972, 506, 520-522; SpaEMANN, R.: Die Aktua-



Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen ? 27

tung aufhorchen, wonach nur derjenige das positive Recht als Phinomen
aus dem Bereich der sozialen Kontrolle zu betrachten vermége, welcher
die naturrechtliche Betrachtungsweise aufgebe 2. Diese Behauptung zielt
nicht auf eine konstruktive Kritik des Naturrechtsdenkens hin, sondern
— daran 148t der Kontext keinen Zweifel — verwirft dieses ganz und gar.

Wer die zentrale Aussage des Naturrechtsdenkens fiir wichtig
genug hilt, um nicht ohne Not auf es zu verzichten, wird priifen wollen,
ob Alberts Angriff wirklich trifft, ob also seine Darstellung der natur-
rechtlichen Betrachtungsweise mit dem iibereinstimmt, was sich heute
unter dieser Bezeichnung anbietet 3. Das soll hier geschehen, wenn auch
nicht mit dem Anspruch, aktuelles Naturrechtsdenken vollstindig zu
reprasentieren, so doch in der Absicht, Alberts Kritik als verfehlt nach-
zuweisen. Zundchst mochte ich darlegen, was Albert unter Naturrecht
versteht und mit welchen Argumenten er es kritisert (I), um sodann
aktuelles Naturrechtsdenken mittels der Erfahrungen, aus denen es
entspringt, sowie den Anliegen, die es vertritt, zu charakterisieren (II).
Anhand von vier erst kiirzlich ausgefiihrten Beispielen naturrechtlicher
Betrachtungsweise mochte ich hierauf die Kennzeichnungen und Thesen
belegen und vertiefen (III). Die Beispiele machen ersichtlich, inwiefern
die kritizistische Kritik des Naturrechtsdenkens ihr Ziel verfehlt. Sie
bedient sich eines der praktischen Sphire unangemessenen engen
Begriindungsbegriffs und unterstellt zu Unrecht, mit der Rede von der
Unbeliebigkeit iiberpositiver Normen beziehe sich das Naturrechts-
denken auf religiés-metaphysisch konzipierte Transzendenz (IV). An
diese Metakritik kniipft sich der Nachweis, daB die naturrechtliche
Reflexion rationale Praxis, wie der Kritizismus sie versteht, nicht nur
nicht ausschlieft, sondern wesentliche Elemente mit ihr teilt (V). Trotz
dieser Gemeinsamkeiten unterscheidet sich das Naturrechtsdenken
jedoch vom Kiritizismus dadurch, daBl es die Grundentscheidung, die

litat des Naturrechts, in: F. BockLE/E. W. BOCKENFORDE (Hrsg.): Naturrecht in
der Kritik, Mainz 1973, 262, 276; SUsTERHENN, A.: Das Naturrecht, in: W. MaI-
HOFER (Hrsg.): Naturrecht oder Rechtspositivismus? Darmstadt 21972, 21-24;
THyYsSEN, ]J.: Das Problem des Naturrechts, in: do., 208; WURTENBERGER, Th.:
Das Naturrecht und die Philosophie der Gegenwart, in: do., 443.

2 ALBERT, H.: Traktat iiber rationale Praxis, Tubingen 1978, 72. — Seiten-
zahlen, die im Text in Klammern stehen, beziehen sich durchwegs auf dieses Buch.

3 Wiederholt wurde darauf aufmerksam gemacht, daB ganz unterschiedlich
ausgestaltete Theorien sich als naturrechtlich ausgeben, was eine «immense Aus-
dehnung des Begriffs ‘Naturrechtslehre’ zur Folge hatte» (ELLENSCHEID [Anm. 1],
28; siche auch WURTENBERGER [Anm. 1], 429f.). Uberall bleibt jedoch das in der
zentralen Aussage festgehaltene Grundanliegen leitend.



28 Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen ?

zur Rechtfertigung der universalen Freiheitsidee als Basis aller sozia-
len Ordnung dient, expliziert und kritisierbar macht. Der Kritizismus
rekurriert dagegen uneingestandenerweise auf naturrechtliche Elemente
(VI). Um zu zeigen, daB sich auch ohne naturrechtliche Betrachtungs-
weise fiir den Grundgedanken der Autonomie argumentieren 1ift, ver-
weist er auf das Faktum, daB Selbstbestimmung {iberall hoch einge-
schiatzt werde. Fakten konnen sich indessen wandeln; Naturrechts-
denken sucht einen Boden, der sich solchem Wandel entzieht. Letzt-
lich bedarf indessen auch es einer nicht faktisch ableitbaren, sondern
in die Verantwortung des Einzelnen gelegten Entscheidung zugunsten
der Heiligkeit der Person ¢. Eine solche Entscheidung entspringt Uber-
zeugungen, die nicht diskursiv, sondern traditionell vermittelt werden.
Die wichtigste Auszeichnung des Naturrechtsdenkens gegeniiber dem
Kritizismus liegt darin, dafl es von alters her zu den Instanzen zihlt,
die eben jene Uberzeugungen vermitteln, ohne welche auch das kriti-
zistische Pldadoyer fiir Autonomie, damit die Albertsche Konstruktion
rationaler Praxis, in sich zusammenfiele (VII).

Seine Vorstellung von der naturrechtlichen Betrachtungsweise und
deren Kritik entfaltet Albert im Zusammenhang mit seinem Vorschlag,
Jurisprudenz awusschiliefilich sozialtechnologisch zu deuten und sie als
in diesem Sinne rationale Disziplin zur Grundlage der Politik zu machen 5.
Fiir Albert bezeichnet der Ausdruck ‘Naturrecht’ eine von menschlichen
Setzungen unabhdngige Wirklichkeit: absolute, d.h. vollkommene und
ewig giiltige Normen, die mit GewiBheit erkennbar sind, das positive
Recht konstituieren und binden. Sinnvoll denken 148t sich Naturrecht
nur im Rahmen einer soziomorphen Kosmologie, die gottliche Machte
als seine Quelle ansieht. Selber sakralen Ursprungs, fithrt es dank seiner
Legitimationsleistung zur Sakralisierung des positiven Rechts. Im natur-
rechtlichen Denken erhilt sich so die Einheit von Theologie und Juris-
prudenz, denn diese wie jene verlangen Identifikation und angemessene
Interpretation der Offenbarungen normstiftender Instanzen (69f.).

* Mit diesem Ausdruck méchte ich alle jene Formulierungen zusammenfassen,
welche vom Menschen als Zweck an sich oder als Selbstzweck, von der Unverletz-
lichkeit, von der Wiirde des Menschen u.&. sprechen.

5 Traktat tiber rationale Praxis, 1II. Kap. 0.



Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen? 29

Die metaphysischen und erkenntnistheoretischen Grundlagen der
kritizistischen Kritik ¢ — etwa der kritische Realismus und die Fallibi-
litatsthese — diirfen hier als bekannt vorausgesetzt werden. Aus ihnen
leitet sich die Kritik des in obiger Art und Weise charakterisierten Natur-
rechts ab. Sie macht im wesentlichen drei Punkte geltend: 1. Die natur-
rechtliche Auffassung ist eine Version des absoluten Begriindungs-
denkens, das heute als {iberwunden gelten darf. — 2. Naturrechtsdenken
ist, richtig besehen, positivistisch, denn es rekurriert auf ein metaphy-
sisches Faktum, ndmlich auf eine es setzende Instanz. Mag sich diese
auch normaler Erkenntnis entziehen, bleibt doch die Frage nach ihrer
Legitimation offen, und die Faktizitat ihrer Setzungen geniigt nicht
schon als Rechtfertigung fiir deren normative Geltung. — 3. Insofern
Naturrecht nur im Rahmen einer soziomorphen Kosmologie als sinnvoll
erscheint, widerspricht es einem der modernen wissenschaftlichen Er-
kenntnis entsprechenden Weltbild (71). Beigefiigt wird, daB die Rechts-
wissenschaft «dieser {iberpositiven Variante des dogmatischen Denkens»
nicht bedarf (ebd.) 7 und die Sakralisierung des Rechts mit seiner Huma-
nisierung nichts zu tun zu haben braucht (72).

Wegen schwankenden Sprachgebrauchs bleibt Alberts Charakterisie-
rung und damit Kritik des Naturrechts mit einer Zweideutigkeit behaf-
tet: Ungewill scheint, ob sie sich nur mit einer bestimmten «Form»
bzw. «Art» (71, 72) des Naturrechtsdenkens oder mit diesem insgesamt
befaf8t. Allerdings lassen etliche apodiktische Aussagen iiber das Natur-
recht schlechthin annehmen, dafl eher die zweite Moglichkeit zutrifft,
so etwa die eingangs zitierte Behauptung, aber auch sonst der Bezug
auf das naturrechtliche Denken (70) bzw. das Naturrecht (71). Der
letzte Zweifel fillt mit der Uberlegung, daB Alberts Kritik grundsitz-
licher Natur sein m#f.: Nur dann ndmlich, wenn sich das Naturrechts-
denken iiberhaupt als irrig erweist, 14Bt sich das Programm einer aus-
schlieflich sozialtechnologischen Deutung der Jurisprudenz halten &.

6 Vgl. ALBERT, H.: Traktat tiber kritische Vernunft, Tubingen 31975, Kap. I
und II; Traktat tiber rationale Praxis, Kap. I und II.

7 Die gleiche Meinung bei WEINBERGER, O.: Jenseits von Positivismus und
Naturrecht, Ms. 1979 (erscheint in IVR.)

8 Mit der Ungenauigkeit in Alberts Sprachgebrauch kénnte man, zusammen
mit W. Henke, auch weniger nachsichtig verfahren. Denn sie erschwert die Aus-
einandersetzung mit den vorgebrachten Argumenten und raumt Albert jederzeit
die Moglichkeit ein zu behaupten, er sei miBverstanden worden, habe nur bestimmte
Aspekte oder Personen, nicht aber alles im Auge gehabt — in unserem Falle eben
nur einige Formen der Naturrechtslehre, nicht das Naturrecht iiberhaupt. Genau



30 Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen ?

II.

Das neuzeitliche Naturrechtsdenken ist wichtiges Element im
Bestreben des europdischen Menschen, sich seiner autonomen, sittlichen
Personlichkeit zu vergewissern. Gerade indem es sich mit den obersten
Grundsatzen sozialer Ordnungen befaB3t, ist es priméar auf das Individuum
ausgerichtet. Wenn es auch die Sozialitdt des einzelnen beriicksichtigt
und davon ausgeht, daB3 dieser nur in politisch verfaBter Gemeinschaft
das ihm mogliche Gliick zu erlangen vermag, bleibt es doch dieser
Gemeinschaft gegeniiber stets kritisch eingestellt. Kriftig markiert es
die Grenzen staatlicher Machtiibung. War es auch nicht jederzeit gleich
aktuell, erhob es sich doch immer wieder neu zu geschichtlicher Geltung.
Das trifft fiir die «Renaissance des Naturrechtsgedankens»? nach 1945
zu, nicht weniger fiir die gegenwirtige Neubesinnung auf seine Bedeu-
tung in einer veridnderten, {iberaus komplex gewordenen Welt 0. Stets
ist sein Angelpunkt die sittliche Personlichkeit, damit die praktische
Freiheit des einzelnen Menschen. Nicht von ungefihr greift darum die
naturrechtliche Reflexion immer wieder auf Kants Einsichten zuriick,
verwendet dem kategorischen Imperativ analoge Formulierungen und
wahlt Kants Ansicht tiber die wesentliche Aufgabe der Politik als
Ankniipfungspunkt weiterfithrender Uberlegungen 1. So ist es auch

diese Ausflucht bleibt offen, wenn wir lesen: «Dall diese Kritik nicht jede Form
des Rechtsdenkens trifft, die sich der Sprache des Naturrechts bedient, braucht
kaum besonders betont zu werden» (72). — Vgl. W, HENKE: Kritik des kritischen
Rationalismus, Tiibingen 1974, bes. Anm. 51 und 52, 25{.

 TH. WURTENBERGER (Anm. 1), 427.

10 Der Weltkongref3 fir Rechts- und Sozialphilosophie 1979 mit dem General-
thema «Zeitgenossische Rechtskonzeptionen» widmete eine seiner vier Abteilungen
naturrechtlichen Konzeptionen. Die iibrigen Abteilungen befaBten sich mit analy-
tischen Rechtskonzeptionen, orientalischen Rechtstheorien und marxistischer
Rechtstheorie.

11 Zum Beispiel: WELzEL, H.: Naturrecht und materiale Gerechtigkeit, G6t-
tingen “1962, 239f.; ders.: Naturrecht und Rechtspositivismus, in: W. MAIHOFER
(Anm. 1), 338; WURTENBERGER, TH. (Anm. 1), 443; RvrrEL, H.: Zur Rolle des
‘Absoluten’ in der Philosophie der Politik, in: Mensch und Recht. Festschrift
E. Wolf, Frankfurt a.M. 1972, 37ff.; ders.: Zur Begriindung der Menschenrechte,
in: Menschenrechte. Aspekte ihrer Begriindung und Verwirklichung, hrsg. von
J. ScEwARTLANDER, Tiibingen 1979, 67f.; Ho6rFE, O., in: E. HEINTEL (Anm. 1),
58f.; ders. in: Studia Philosophica (Anm. 1), 1231.; ders.: Die Menschenrechte
als Legitimation demokratischer Politik, Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie
und Theologie 26 (1979) 10-12. Vgl. aber auch Albert selber im Traktat iiber
rationale Praxis, 140ff., 177 ff.



Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmiihlen ? a1

heute die Sorge um Handlungsspielraum und Entscheidungsfreiheit, um
sittliche Selbstdndigkeit und Verantwortung des Einzelnen, um dessen
Schutz vor Manipulation und vermeintlichen Sachzwingen, die natur-
rechtliche Besinnung herausfordern. Das Naturrechtsdenken ist Reak-
tion auf die Erfahrung, da immer wieder Menschen willkiirlich und
gewaltsam auf bestimmte Welt- und Geschichtsdeutungen, auf Wert-
iiberzeugungen und damit auf konkrete soziale Ordnungen festgelegt
werden, die als objektiv und unverdnderbar ausgegeben werden und in
der Folge der Legitimation von UnterdriickungsmaB8nahmen dienen.
Weit entfernt davon, derlei ideologisch verhirtete Positionen zu sank-
tionieren, unterstreicht das Naturrechtsdenken unserer Tage gerade die
Notwendigkeit, sie aufzulésen, insofern es auf der sittlichen Person in
jedem einzelnen Menschen insistiert. Als philosophische Disziplin recht-
fertigt es seinen Standpunkt nicht vorweg aus einem religiés-metaphysi-
schen Bekenntnis, sondern argumentiert fiir ihn im Riickgriff auf anthro-
pologische, realwissenschaftlich gestiitzte Untersuchungen 2.

Stiandige Quelle naturrechtlicher Reflexion ist sodann die Erfah-
rung, dafl bestehende und funktionierende Ordnungen entgegen dem
offenkundigen Willen der Betroffenen zerstort und durch andere Ord-
nungen ersetzt werden, die bloB dank faktischer Macht fiir rechtmaBig
und verbindlich erklirt werden kénnen. Im Naturrechtsdenken driickt
sich mit dem Anspruch auf sittliche zugleich der Anspruch auf politische
Selbstbestimmung aus; es dient der Legitimation dieses Anspruchs und
hilt die Hoffnung wach, solche Autonomie zu gewinnen oder wieder-
zuerlangen. In diesem Sinne enthilt die naturrechtliche Betrachtungs-
weise immer politische Sprengkraft.

Nicht erst im Gefolge der Existenzphilosophie, doch aber auch
durch sie beeinflufft, hat das Naturrechtsdenken die Kategorie der
Geschichtlichkeit in sich aufgenommen 3. Man kann es darum auch
treffend als jenes Bestreben charakterisieren, das versucht, einen schein-
baren Widerspruch aus der Welt zu schaffen: die Ideen der Unbeliebig-
keit, der Verbindlichkeit und der Geschichtlichkeit miteinander zu ver-
mitteln, indem es sie zu einer konsistenten Theorie verkniipft. Dieses
Bestreben hat zur Folge, dal zwar die Idee eines unverfiigbaren Mal-

12 Z. B. RyrreL, H., 1979 (Anm. 1), 1972 (Anm. 10), 1979 (Anm. 10); WUR-
TENBERGER TH. (Anm. 1), 440—443, bes. Anm. 41 u. 47.

13 Vgl. Davip, J.: Wandelbares Naturrecht? in: W. MAIHOFER (Anm. 1);
FECHNER, E.: Naturrecht und Existenzphilosophie, in: do.; LLoMPART, J. (Anm. 1);
RosLEDO, A. G. (Anm. 1).



32 Kiritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen?

stabes fiir jede konkrete Einrichtung oder MaBnahme aufrechterhalten
bleibt, indessen kein je faktisch anerkanntes Kriterium der Richtigkeit
als mit jenem MaBstab identisch angesehen werden kann. Jede Norm
bzw. Institution gilt von da her als verbesserungsfihig, und die Forde-
rung nach stdndiger kritischer Priifung ihrer Angemessenheit bleibt unab-
weisbar. Sie nihrt sich im {ibrigen, nicht anders als der Fallibilismus, aus
der Erfahrung der grundsitzlichen Fehlbarkeit menschlicher Einrich-
tungen und tendiert auch aus diesem Grunde darauf hin, staatliche Ver-
fiigung tiber das Recht, tiber die Ordnungen des Zusammenlebens und
eben iiber die individuelle Existenz auf das Notwendige einzugrenzen.

Aktuellem Naturrechtsdenken liegt so nicht eine statische, sondern
eine dynamische Sicht der Ordnungen des Zusammenlebens zugrunde.
Es faBt die Aufgabe des Ordnens als ProzeB auf, in welchem jeder je
erreichte Stand nur als Durchgangspunkt fiir das Streben nach Voll-
kommenheit gelten kann, das um die Moglichkeit der Verbesserung
ebenso weill wie um die Unmoglichkeit, je Vollkommenes zu realisieren.
Wenn aber aus diesem Grunde keine faktische Ordnung gegen Kritik
immunisiert werden kann, dann fordert die naturrechtliche Betrach-
tungsweise, dalBl sie stets so konzipiert werde, dafl in ihr informierte
Kritik geduBert und wirksam werden kann. Jenes Vollkommene aber
bestiinde in der uneingeschrinkten Verwirklichung der Rechtsidee —
der Gerechtigkeit als dem héchsten Prinzip aller Ordnung menschlichen
Zusammenlebens iiberhaupt.

Im Naturrechtsdenken schldgt sich eine dritte Erfahrung nieder.
Es handelt sich in ihr um eine Erfahrung des konsequenten Denkens,
der gemdlB der Mensch in seinem Handeln stets unter einem absoluten
Richtigkeitsanspruch steht, auch wenn es ihm nicht gelingt, diesem
Anspruch je vollstindig zu gentigen. H. Ryffel hat in seiner philosophi-
schen Anthropologie des Politischen (vgl. Anm. 1) unter Bezugnahme
auf einzelwissenschaftliche Untersuchungen daran erinnert, da3 mensch-
liches Dasein nicht ohne normative Ausrichtung moglich ist. In all
seinem Tun orientiert sich der Mensch an einer Vorstellung von Richti-
gem. Die je nach Kontext verschiedenen Richtigkeitsvorstellungen
stehen jedoch nicht isoliert nebeneinander, sondern verbinden sich iiber
die Frage nach der jeweiligen Verbindlichkeit eines konkreten Richtigen
zur Frage nach dem Richtigen iiberhaupt oder dem absolut Richtigen.
Die von alters her bekannte, immer aber auch bestrittene teleologische
Struktur der Rechtfertigung des Handelns durch eine oberste Idee — im
Bereich des sozialen Handelns ist es die Idee der Gerechtigkeit — erscheint



Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen ? 33

als unabweisbar. Wenn sie auch das Suchen nach absoluten Begriin-
dungen auslost und verstindlich macht, so verlangt sie doch nicht
notwendigerweise die Behauptung, einen archimedischen Punkt gefun-
den zu haben. Im Gegenteil: wird sie als Grundlage einer unendlichen
Aufgabe begriffen, ist sie Ansporn dazu, Giiltiges zu problematisieren
und nach immer besseren Losungen fiir anstehende Probleme zu suchen.
Sie macht die Konzeption des Begriffs der regulativen Idee verstidndlich
— einer Idee, deren Gehalt sich per definitionem der vollen Realisierung
entzieht, im Felde des Rechts aber insofern konstitutive Funktion
innehat, als Normen, die ihr nicht entsprechen, nicht als Recht gelten
konnen 1. Damit ist gesagt, daBl es dem Naturrechtsdenken heute nicht
darum geht, ewig giiltige Rechtsinhalte aufzudecken.

In der Idee des Naturrechts liegt seit je ein weiterer Gedanke, der
gerade heute wiederum besonders wichtig ist. Da3 die zivilisatorische,
insbesondere die wirtschaftliche und auch die politisch-militdrische
Entwicklung der Menschheit dazu gefiihrt hat, daBl zunehmend existen-
zielle Probleme weltweite Dimension annehmen, also auch nach einer
weltweit umfassenden Losung rufen, ist bekannt. Ebenso wissen wir
— heute wieder deutlicher denn je —, dal im Bereiche solcher Probleme
verschiedene Interessen aufeinander stoffen und die Gefahr besteht, die
daraus entspringenden Konflikte gewalttitig zu 16sen. Dazu gesellt sich
die wachsende Einsicht in weittragende kulturelle Unterschiede zwischen
den in Konflikte verstrickten Parteien, was die Aussicht auf eine fried-
liche Verstandigung zu schmélern scheint und die Bereitschaft erhéhen
mag, Konflikte schwelen zu lassen. Dem gegeniiber enthilt die Natur-
rechtsidee die Vorstellung einer in der Tat weltweit verbindlichen Instanz
fiir die Losung sdmtlicher Konflikte auf der Grundlage von Dialog,
Argumentation und verniinftiger Einsicht. Sie behauptet, daBl Konflikte
effektiv gelost werden konnen, und zwar unter Verzicht auf zerstoreri-
sche Gewalt; daf3 soziale Ordnungen iiberhaupt, somit auch Weltord-
nungen als Friedensordnung etabliert werden konnen. Mag dieser

# Zur Illustration vgl. G. RabpsrucHs «Fiunf Minuten Rechtsphilosophien,
in: Rechtsphilosophie, hrsg. von E. WoLF, Stuttgart 71970, 335-337, insbesondere
folgenden Passus: «Recht ist Wille zur Gerechtigkeit ... Wenn Gesetze den Willen
zur Gerechtigkeit bewuBt verleugnen, z. B. Menschenrechte Menschen nach Will-
kir gewdhren und versagen, dann fehlt diesen Gesetzen die Geltung, dann schuldet
das Volk ihnen keinen Gehorsam, dann miissen auch die Juristen den Mut finden,
ihnen den Rechtscharakter abzusprechen». — «Es gibt also Rechtsgrundsitze, die
starker sind als jede rechtliche Satzung, so daB ein Gesetz, das ihnen widerspricht,
der Geltung bar ist. Man nennt diese Grundsdtze das Naturrecht» (336).

3



34 Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen?

Behauptung auch noch ein utopischer Zug anhaften, so kann doch
gerade ihretwegen die naturrechtliche Betrachtungsweise nicht auf-
geben, wer an einer friedlichen, durch das Ziel der Gerechtigkeit geleite-
ten Losung bedringender Probleme unserer Zeit interessiert ist.

Das fithrt zu einer letzten wichtigen Bemerkung: Die zeitgenos-
sische Auseinandersetzung um die Menschenrechte ist nichts anderes
als eine intensive naturrechtliche Debatte. Die Menschenrechte werden
mit eben den Epitheta ausgestattet, die von alters her das Naturrecht
charakterisieren. Sie sind iiberpositiv, der Verfiigung des staatlichen
Souverdns grundsdtzlich entzogen, hingegen Leitprinzipien fiir alle
staatlichen Gestaltungen; sie sind Kriterien fiir die Beurteilung der
Gerechtigkeit politischer, wirtschaftlicher und i{iberhaupt sozialer
Ordnungen. Was aktuelles Naturrecht will, 148t sich daher auch mit
dem Hinweis auf die weltweite Menschenrechtsdebatte illustrieren.
So daBl man sich denn durchaus mit F. A. Utz wundern kann, wenn
«man in einer Zeit, in der man so viel von Grundrechten, von Menschen-
rechten im Sinne von Freiheitsrechten und sozialen Rechten spricht,
den Ausdruck ‘Naturrecht’ nicht mehr in den Mund nehmen darf, ohne
ins Mittelalter verwiesen zu werden» 5.

I1I.

Beispielhafte Auskunft dariiber, mit welchen Anspriichen, Inhalten
und in welcher Form Naturrechtsdenken heute auftritt, vermitteln
die zahlreichen Arbeiten, die in der Abteilung «Naturrechtliche Konzep-
tionen» des Weltkongresses fiir Rechts- und Sozialphilosophie 1979
vorgetragen wurden 6. Thre Palette ist zu reichhaltig, als da sie hier
vollstindig ausgewertet werden kénnte. Fiir alle war indessen charakte-
ristisch, daBB sie den naturrechtlichen Standpunkt nicht einfach um
jeden Preis zu bestdtigen suchten, vielmehr ihn mit den kritischen
Instrumenten der zeitgendssischen Philosophie immer wider proble-
matisierten. Zweierlei trat dabei klar zu Tage: zunichst die Tatsache,
daf die Kategorie der Geschichtlichkeit naturrechtliches Denken bis in
seine Wurzeln durchdringt, sodann das energische Bestreben, gerade

15 Naturrecht als Sammelbegriff nicht-positivistischer Rechtstheorien, Ms.
1979, 9 (erscheint in IVR).
16 S, Anm. 9.



Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen? 35

nicht metaphysische Spekulationen zum Ausgangspunkt der natur-
rechtlichen Betrachtungsweise zu wiahlen, sondern empirische Befunde,
zu denen anthropologisch und sozialwissenschaftlich erhobene Ergeb-
nisse ebenso gehoren wie die Erfahrung des — wenn auch gesellschaftlich
vermittelten, so doch immer personlichen — Wert- und Rechtsbewul3t-
seins 17. Mit den folgenden vier Beispielen méchte ich diese Tendenzen
veranschaulichen und zugleich belegen, dal Alberts Sicht und Kritik des
Naturrechtsdenkens hinter dessen aktueller Ausformung zuriickbleibt.

1. Naturrecht als Konsequenz des Willens zur Gemeinschaft

Auf einen «Minimalist Approach to Natural and International
Law» beschrankt sich Richard T. De George. Die Grundentscheidung,
die ihn leitet, beschriankt sich darauf, Recht iiberhaupt an Moral zu
binden. Die geschichtlichen Inhalte von Moralsystemen stehen nicht
zur Diskussion. Moral ist insofern ein bloB formales Konzept. Nur ihre
komplexe, auf das Rechtssystem bezogene Funktion interessiert: zu
verhindern, daB3 der Entwurf von Rechtssystemen rein willkiirlich ist;
als auBerrechtliche Grundlage fiir die kritische Bewertung von Rechts-
normen zu dienen; damit das Recht der Biirger auf Widerstand gegen
den MiBBbrauch staatlicher Autoritidt zu schiitzen.

De Georges Gedankengang 1daBt sich wie folgt zusammenfassen:
Wir stellen fest, da3 Menschen stets in Gemeinschaft leben. Hierzu wer-
den sie allenfalls durch natiirliche Umstdnde, nicht hingegen durch
moralische Vorschriften veranlaffit. Es ist moéglich, aufgrund unserer
Kenntnis des Menschen, nicht also a priori, Voraussetzungen aufzu-
zahlen, die erfiillt sein miissen, sollen Gemeinschaften iiberhaupt exis-
tieren konnen. Diese Bedingungen sind natiirlicher, nicht moralischer
Art. Sie lassen sich in einer Theorie darstellen, die iiberpriifbar und
modifizierbar ist. Sofern allerdings eine Gemeinschaft Bestand haben
soll, sehen sich ihre Mitglieder gendtigt, diese Bedingungen zu verwirk-
lichen. Im Prinzip entscheidet der Wille jedes einzelnen Mitgliedes iiber
den Bestand der Gemeinschaft, mindestens aber dariiber, ob der einzelne
ihr angehort. Fiir jeden, der sich fiir die Gemeinschaft entscheidet,
wandeln sich deren natiirliche Voraussetzungen zu moralischen Vor-

17 Ein - leider nicht weiter erérterter — Hinweis auf die Unabdinglichkeit
metaphysischer Verankerung naturrechtlicher Uberlegungen findet sich bei Llom-
part, J. (Anm. 1), der juristisches und metaphysisches Naturrecht zwar unter-
scheidet, jedoch unverbunden nebeneinander stehen 146t.



36 Kiritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen ?

schriften 18, So betrachtet, ist Moral ein ausschlieBlich soziales Phinomen.
Ihr konkreter Gehalt hdngt von mancherlei Faktoren ab, bleibt jeden-
falls auf die betreffende Gemeinschaft und ihre natiirlichen Lebens-
umstdnde bezogen. Fiir die hieraus entspringenden Unterschiede sozialer
Regeln interessiert sich der naturrechtliche Minimalist nicht. Thm geniigt
die Feststellung, daB Rechtssysteme einer gegebenen Gesellschaft ver-
niinftigerweise auf deren moralischen Anschauungen fuBlen, wenn anders
sie nicht zur Auflésung eben dieser Gesellschaft fithren sollen. Aus dieser
Feststellung 148t sich die Forderung ableiten, daf in einer auf Bestand
angelegten Gesellschaft die Menschenrechte respektiert werden miissen,
denn Moralitdt kann nur Platz greifen, wenn der einzelne als autonom,
als Person anerkannt wird und in seiner Wiirde als unverletzlich gilt,
fiir sich selbst und die Gesellschaft, in der zu leben er sich entschlossen
hat, Verantwortung tibernehmen kann.

In De Georges Auffassung, die nurmehr am funktionalen Aspekt
des Naturrechts hdngt und auch die fiir die neuzeitliche Tradition zen-
trale Menschenwiirde bloB hypothetisch gelten 148t, findet sich kein
Platz fiir absolute: vollkommene und ewig giiltige Normen. Normativitat
ist so weit wie nur irgend moglich relativiert — dennoch bleiben universell
verbindliche Regelungen moglich: Zwar fehlt fiir die Menschen jede
apriorische Notigung, sich zu einer Weltgesellschaft oder auch nur zu
einer umfassenden internationalen Gemeinschaft zusammenzuschlieBen.
Indessen bestehen bereits weltweit Verkehr, Verbindungen, Handel,
dariiber hinaus mannigfache Probleme, die sich allein in weltweiter
Kooperation noch bewdltigen lassen. Unter der Voraussetzung, dal3 die
Volker der Erde angesichts dieser Umstidnde gewillt sind, eine inter-
nationale Gemeinschaft aufzubauen und in ihrem Bestand zu sichern,
ist denkbar, daB sich weltweit giiltige Normen herausbilden, die sei es
internationales Recht, sei es ein Weltrecht regulieren. Damit vertrigt
sich durchaus, daf nationale Moral- und Rechtssysteme weiter bestehen.
Die durch und durch geschichtliche Auffassung dieser Systeme macht
sie indessen einander gegeniiber lernfdhig, begiinstigt aber eben damit
die Entstehung weltweit geltender und durchsetzbarer Regelungen, die
freilich ihrerseits stets revidierbar sind.

18 Zur fir die Moral konstitutiven Funktion der individuellen Entscheidung,
in einer Gemeinschaft leben zu wollen, vgl. auch SiTTER, B.: ‘Sein und Zeit’ als
Theorie der Ethik, in: Philosophische Rundschau 16 (1969) 273-282; ders.: Dasein
und Ethik. Zu einer ethischen Theorie der Eksistenz, Freiburg/Miinchen 1975, 130.



Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen ? 37

De Georges minimalistischer Sicht des Naturrechts entspricht es,
Gerechtigkeit als Idee der schlechthin richtigen Gestaltung mensch-
lichen Zusammenlebens nicht als Vorbild oder Zustand aufzufassen,
sondern als ProzeB zu denken. Sie signalisiert ein Ziel, dem man sich
mittels Kontakten, Kommunikation, Austausch und Interaktion auf
verschiedenen Ebenen zwar anndhern mag, das hingegen, weil es sich
immer nur unter geschichtlichen Aspekten konzipieren 148t, nie ein fiir
allemal erreicht wird, sondern stindige Aufgabe bleibt — eine Aufgabe,
deren Bewiltigung den Einbezug aller verfiigbaren Mittel und Metho-
den erfordert 1°.

2. Naturrecht als Konsequenz individueller Leib- und Ordnungserfahrung

Ein anderes Beispiel fiir die gegenwirtige Tendenz, Naturrecht rein
immanent zu konstruieren, liefert Hans Reiner. Anthropologische,
sozialphdnomenologische und existenzphilosophische Einsichten beniit-
zend, deckt er die « Hauptgrundlagen der fundamentalsten Normen des

19 Bei DE GEORGE finden sich wichtige Elemente der Position, die O. WEIN-
BERGER in «Jenseits von Positivismus und Naturrecht» (s. Anm. 7) einzunehmen
suchte. Weinberger sieht drei Griinde fiir die Annahme der Naturrechtsidee: das
Bemiihen um Begriindung richtigen Rechts; den Willen, Recht nicht bloB als
Ausflul von Macht aufzufassen; das Bestreben, Hilfe bei der Loésung konkreter
Probleme zu leisten. Es scheint aber nicht zwingend, absolute naturrechtliche
Uberzeugungen anzunehmen, will man diese drei Griinde beriicksichtigen. Wenn
wir auf die faktischem gemeinsamen, intuitiven Wertiiberzeugungen rekurrieren,
reicht das. Zwar divergieren diese Uberzeugungen, und sie wandeln sich in der
Geschichte. Dennoch vermoégen sie die gewlinschte Funktion zu iibernehmen. Dal3
Recht in dieser Weise moralisch begriindet werde, kénnte auch der Rechtspositivist
akzeptieren. Die These, Recht entspringe ausschlieBlich der Macht, dirfte dann
fallen gelassen werden. — Weinbergers Position wird durch drei wichtige Uberle-
gungen mitbestimmt: 1. Die wissenschaftliche Aufgabe nétigt den Rechtswissen-
schafter, auch unmoralisches Recht als Recht anzuerkennen und sich unter diesem
Titel mit ihm zu befassen (vgl. dazu Radbruchs Auffassung in Anm. 13). — 2. Gegen
mit Macht durchgesetzte Interessen hat naturrechtliche Theorie wenig Einflu3.
Die positivistische Haltung ist in dieser Hinsicht realistischer, sofern sie nur nicht
vergiBt, daB alle Rechtssetzung in der Tat moralisch angeleitet wird. — 3. Die
analytisch-positivistische Position hat fiir sich den Vorteil, daB sie die Wertiiber-
zeugungen, die aller Rechtssetzung vorausgehen, hinterfragbar macht; sie kénnen
nicht als unkritisierbar gelten. — Dieses letzte Argument setzt allerdings die —
unzutreffende — Behauptung voraus, dal3 naturrechtliche Reflexion weiterhin auf
Absolutheit, d.h. auf Vollkommenheit und Unverdnderlichkeit der die Positivie-
rung des Rechts leitenden Normen abhebt. Die Position Weinbergers scheint sich,
jedenfalls so weit sie im Basler Vortrag in Erscheinung trat, mit jener von Albert
zur Deckung bringen zu lassen. Sie teilt dann aber auch die Schwierigkeiten, in
die sich, wie wir sehen werden, Albert verstrickt.



38 Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen ?

Naturrechts» unter ausdriicklichem Verzicht auf «theonome Unter-
bauung» auf, allerdings ohne die Moglichkeit einer derartigen Unter-
bauung ganz auszuschlieBen. Die Quelle der Vorstellung von Recht als
personlichem Anspruch anderen gegeniiber liegt fiir ihn in der indivi-
duellen Leiberfahrung: Als urspriingliches «suum» erkannt, verdankt
sich der Leib nicht erst der Zuteilung durch irgendwelche gesellschaft-
liche Instanz. Mit dieser Leiberfahrung verbindet sich der Anspruch auf
Unversehrtheit, auf Selbstbestimmung in der Bewegung. Da3 der Mensch
einen Leib hat, ist konstante Tatsache seiner Natur, in dieser Hinsicht
jedenfalls geht des Menschen Existenz seiner Essenz gerade nicht voraus.
Aus der unablésbaren Zugehorigkeit des Leibes zum Menschen lassen
sich «die fundamentalsten natiirlichen Rechte des Menschen ableiten».
Allerdings entspringt aus dem bloBen Bewultsein, einen eigenen
Leib zu besitzen, noch kein Recht. Dieses entsteht erst als Ordnung einer
Gemeinschaft. Faktisch befindet sich der Mensch immer schon in durch
Regeln bestimmten Gemeinschaften, zunédchst in der Familie, die ihm
primire Erfahrung der Vorteile einer Ordnung vermitteln kann. Auf-
wachsend realisiert er, da3 er sich dieser Ordnung zu entziehen vermag;
daB sie nur gilt, wenn er sich fiir sie entscheidet; daB sie in seinen Wil-
len, damit auch in seine Verantwortung gelegt ist. Er lernt, wie jede
soziale Ordnung Rechte und Pflichten zugleich begriindet, daB es
zumindest im allgemeinen recht und billig ist, sich in eine Ordnung ein-
zufiigen und ihre Einschrankungen anzunehmen, weil er ja auch Vor-
teile aus ihr zieht: Er gewinnt Verstindnis fiir den Begriff des Gerech-
ten 2%, Von groBter Wichtigkeit ist fiir ihn die Erfahrung, daB er anderen
gegeniiber bestimmte Forderungen erheben mufl, will er lebensnot-
wendige Bediirfnisse befriedigen konnen; dall er hingegen seinerseits
eben diese Forderungen anderen gegeniiber zu erfiillen hat, will er, daf3
sie seine eigenen Anspriiche achten. Erst wenn er selber derartige grund-
sdtzliche Forderungen erhebt und die daraus hervorgehenden Pflichten
anerkennt, entstehen fiir ihn «Verhaltensnormen mit einem Charakter
strenger ‘kategorischer’ Verbindlichkeit, wie er dem Recht eigentiimlich
ist ... Und das hei3t hier: So entstehen Normen des Naturrechts».
Verbindlichkeit hidngt bei Reiner — nicht anders als bei De George
— von einer existenziellen Entscheidung ab — von der persénlichen Ent-
scheidung ndmlich, in einer moralischen und rechtlich verfaten Gemein-

20 Reiner verweist in diesem Zusammenhang auf Piacer, J.: Le jugement
moral chez 1'enfant, 31969.



Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen? 39

schaft zu leben 2!. Ist diese Entscheidung einmal gefallen, ergeben sich
naturrechtliche Normen als Leitprinzipien aller positiven Regelungen
durch konsequentes Denken. Offen bleibt hingegen die Irage nach der
Motivation solcher Entscheidung, und das hei3t auch: nach der Legiti-
mation der in ihrem Lichte entworfenen positiven Regelungen des Lebens.

Recht besehen, liefert Reiner eine plausible Erorterung der anthro-
pologisch-sozialphdnomenologischen Voraussetzungen, von denen De
George einfach ausgeht. Seine Konzeption ist insofern geschichtlich, als
sie sich auf beliebige Gemeinschaften iibertragen 1aBt, vorausgesetzt nur,
diese gewdhren dem Einzelnen ausreichend Spielraum, damit er seine
personliche Entscheidungs- und Verantwortungsfahigkeit erleben kann.
Reiner bejaht die Allgemeingiiltigkeit der in diesem Zusammenhang
entworfenen Normen — so des Rechts auf Unversehrtheit, auf Bewe-
gungs- und auf Handlungsfreiheit —, indem er auf zweierlei hinweist:
zunachst auf die Tatsache, daB sie iiberall im verschieden groBen Um-
kreis ganz unterschiedlicher Gruppen (auch R&uber- und Terroristen-
gruppen gelten als eingeschlossen) anerkannt werden, sodann auf die
aus mannigfachen, zum Teil heute imperativen Griinden erhobene IFor-
derung, das BewuBtsein der Zusammengehorigkeit aller Menschen zu
fordern, die Menschheit schlieBlich als Weltgesellschaft mit gemein-
samen Grundnormen zu konstitutieren.

3. Naturrecht als geschichtliche Verwirklichung eines anthropologischen
Imperativs

Die Konzeption eines Naturrechts, das «nichts damit zu tun hat,
einen Katalog von ewig giiltigen Rechtssdtzen zusammenzustelleny,
verficht F. A. Utz in «Naturrecht als Sammelbegriff nicht-positivisti-
scher Theorien». Ausgehend von einer Interpretation der Naturrechts-
lehre des Thomas von Aquin gelangt er zur These, daBl «das Naturrecht
in nichts anderem besteht, als in der durch die praktische Vernunft
vorgenommenen, durch die Erfahrung gestiitzten Anwendung des all-
gemeinen Imperativs, das gesellschaftliche Leben im Hinblick auf die
allgemeinen existenziellen Zwecke des Menschen zu ordnen». Dieser
Imperativ entspringt einer bewuf3t normativen Auslegung zweier empi-
rischer Befunde, die sich zwar, vertritt man die strikte Trennung von
Sein und Sollen, logisch anfechten 1aBt (mit dem bekannten Vorwurf

21 Sjehe Anm. 18.



40 Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen?

des naturalistischen Fehlschlusses), psychologisch hingegen plausibel
bleibt und faktisch kraft vermiinftiger Einsicht vollzogen wird. Die
Befunde betreffen einmal das Bediirfnis des Einzelnen, existenzielle
Zwecke iiberhaupt zu befriedigen, zum andern seine unaufldsliche Ver-
flechtung mit einem sozialen Umfeld, das ithn zu gemeinsamer Verfol-
gung allgemeiner existenzieller Zwecke veranlaft.

Die Bedingungen, unter denen jener allgemeine Imperativ angewen-
det wird, sind nach Zeit, Ort und Kultur verschieden. Sie miissen je und je
realwissenschaftlich erhoben werden. Uberdies aber sind sie nicht beliebig,
und ebenso wenig sind es darum die jeweiligen Prinzipien der Ordnungen,
die aus der Vermittlung des Imperativs mit den konkreten Anwendungs-
bedingungen resultieren. Als unbeliebigen Prinzipien kommt ihnen natur-
rechtliche Qualitdt zu, ungeachtet der Tatsache, daB sie sich mit verdn-
derten Anwendungsbedingungen selber wandeln miissen. Sie besitzen kri-
tische Valenz positiven Regelungen des Zusammenlebens gegeniiber.

Nicht allein die Anwendungsbedingungen des Imperativs, sondern
auch die existenziellen Zwecke als oberste Pramissen sind geschicht-
lichem Wandel unterworfen. Zu Zeiten wirtschaftlicher und politischer
Not mogen sie selber oder auch nur ihre gegenseitige Zuordnung anders
aussehen als in Frieden und Wohlstand. Der Anspruch auf individuelle
Handlungsfreiheit etwa, heute zum obersten Zweck erklart, kann sich
morgen dem Bediirfnis nach gemeinschaftlicher Sicherheit unterordnen.
Die existenziellen Zwecke und ihre Ordnung, entbehren sie auch nicht
«der naturhaften Wurzel», lassen sich konkret doch immer nur im Kon-
text der wirtschaftlichen, politischen und kulturellen Umwelt erheben.

Das Vermogen des Menschen, zu sich selber Distanz zu gewinnen,
indem er sich in ein Verhiltnis zu seinen existenziellen Zwecken setzt,
diese Zwecke iiberdenkt und verdndert, hei3t von alters her Vernunft.
Es befdhigt ihn, die vielfiltigen Bedingungen, unter denen er hier und
jetzt existiert, zu erforschen und in begrenztem Ausmal zu beherrschen.
Zwecke und Bedingungen mdgen sich wandeln. Unverdndert aber bleibt
die Vernunft selber als das Vermogen, die konkreten Lebensumstinde
nicht nur wahrzunehmen und zu beriicksichtigen, sondern sie auch zu
transzendieren. Transzendenz als anthropologisches Phinomen impli-
ziert Stellungnahme, Bewertung, sie ermoglicht Kritik und Verdnderung,
jedenfalls personliche Verantwortung. Von ihr aus gesehen, erscheinen
insbesondere Ordnungen des sozialen Lebens nicht linger als objektiv
vorgegeben, sondern als dem Einzelnen in der jeweiligen Gemeinschaft
aufgegeben.



Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen ? 41

Will man angesichts dieser durch und durch geschichtlichen Kon-
zeption an der Vorstellung des iiberzeitlichen Charakters des Natur-
rechts noch festhalten, findet man ihn nicht mehr in Rechtsprinzipien
oder gar materialen Normen, sondern allein noch «in der dynamischen
Kraft der praktischen Vernunft, mit Hilfe der duBeren Erfahrung sowohl
wie der inneren, d.h. der Werterfahrung, die jeweils neu zu formulieren-
den Rechtssdtze zu finden, die die Verwirklichung der existenziellen
Zwecke ermoglichen». Naturrecht ist nicht mehr Inbegriff von Inhalten,
sondern ProzeB, es «wichst mit der Kultur und den konkreten gesell-
schaftlichen Verhiltnisseny, ist freilich mit ihnen, wie gezeigt, nicht iden-
tisch, sondern in der Lage, sich mit ihnen kritisch auseinanderzusetzen 22,

Die Idee eines weltweit verbindlichen MafBstabes fiir soziale Ord-
nungen war immer wieder Antrieb naturrechtlicher Reflexion. Ein
empirisch versetztes Naturrecht darf sich nicht linger anmafBen, absolut
giiltige, fiir alle Welt verbindliche Rechtssdtze zu priagen. Es fordert
jedoch, darauf legt F. A. Utz mit Recht Gewicht, den Dialog unter den
Gesellschaftsgliedern und den expliziten Einbezug der Realwissenschaf-
ten, da es auf die sachgerechte, d.h. hier und jetzt angemessene Losung
der Frage, wie sich geschichtliche existenzielle Zwecke optimal verwirk-
lichen lassen, dringt und zugleich die kritische Feststellung und Uber-
priifung dieser Zwecke verlangt. Damit aber liefert es der Tendenz
nach eine Grundlage auch fiir einen weltweiten Dialog. Fiir die Gegen-
wart, in welcher dieser Dialog wenigstens punktweise eingesetzt hat,
jedoch wegen iiberméichtiger Interessenkonflikte immer wieder zu zer-
fallen droht, liefert die naturrechtliche Reflexion moglicherweise ein
Argument dafiir, den Dialog unter keinen Umstédnden abreien zu lassen.
Utz findet seinerseits ein Indiz fiir die Moglichkeit dieses Dialogs in der
Vermutung, dall es in der Tat universale Zwecksetzungen gebe, welche
die Menschen unverwandt im Auge haben, wenn sie Recht schaffen
wollen; sie mogen sich in geschichtlicher Weise duflern, bleiben hinge-
gen im Kern iiberall identisch.

Die Achillesferse der Konzeption von Utz deckt sich mit den
Schwachstellen der Argumentation bei De George und Reiner: Die
normative Interpretation der beiden empirischen Befunde, aus der sich
die Formulierung des allgemeinen Imperativs ergibt, steht und fillt
mit der ihr voraufgehenden Anerkennung der in der fiir jeden Menschen
prinzipiell gleichen Autonomie begriindeten Menschenwiirde als hochsten

22 Ahnlich RoBLEDO, A. G. (Anm. 1).



42 Kiritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen?

Wert und oberste Pramisse. Diese Primisse bedarf zu ihrer Legitimation
einer auBerhalb der Utzschen Konzeption anzusiedelnden Instanz, die
ihrerseits anerkannt werden mii3te. Das bedeutet aber nun, daB die
Stringenz auch dieser dritten Naturrechtskonzeption von einer person-
lichen Wertentscheidung abhingt.

Uberdies ist der Gebrauch des Ausdrucks ‘Naturrecht’ bei Utz
zweideutig und wird deshalb problematisch. Einerseits gelten als Natur-
recht die in der Vermittlung von allgemeinem Imperativ und konkreten
Existenzzwecken sowie -bedingungen gewonnenen Ordnungsprinzipien.
Die Verwendung des Ausdrucks ‘Naturrecht’ vertrdgt sich hier durchaus
mit den traditionellen Qualifikationen des Naturrechts. Andererseits
wird der iiberzeitliche Charakter des Naturrechts in die dynamische
Kraft der praktischen Vernunft, die jeweils neu zu formulierenden
Rechtssitze zu finden, verlegt. Damit werden selbstverstindlich nicht
etwa diese Rechtssidtze bzw. jene Ordnungsprinzipien iiberzeitlich. Der
Zeit enthoben ist allein das Transzendenzvermogen der praktischen
Vernunft. Sie wiederum 146t sich nicht mit dem Naturrecht in eins setzen,
weil Naturrecht ja aus ihrer Tatigkeit erst entspringt. Die prozeBhafte
Auffassung des Naturrechts fithrt hier offenbar zu begrifflichen Schwie-
rigkeiten, die im Interesse der Kldrung der Sachlage behoben werden
miissen. Das konnte so geschehen, da} jene Ordnungsprinzipien als Ver-
mittlungsergebnisse mit dem Ausdruck «sekunddres Naturrecht» bezeich-
net werden; als primdres Naturrecht wird dagegen allein der individuelle
Anspruch auf uneingeschrinktes Transzendieren der Vernunft — bzw.
die aus diesem generellen Anspruch resultierenden allgemein verbind-
lichen Normen — bestimmt. Dieser Anspruch kann angesichts der wach-
senden wissenschaftlich angeleiteten Manipulierbarkeit des Menschen und
der faktischen Beeintrichtigung seiner Autonomie — unmittelbar durch
wirtschaftliche und politische Faktoren, aber auch indirekt etwa durch
die Massenmedien — nicht hoch genug veranschlagt werden. Aufrecht-
erhalten 148t er sich jedoch wiederum nur kraft einer personlichen Ent-
scheidung, die die Wiirde der sittlichen Person als hochsten Wert bejaht.

4. Naturrecht als Bestimmungsgrund und Rritischer Antrieb faktischer Politik

Den Gang einer naturrechtlichen Grundlegung und Entwicklung
der Theorie der politischen Gerechtigkeit hat O. Hoffe wiederholt ent-
worfen 23. Im wesentlichen bleibt seine Argumentation jeweils unver-

23 Vgl. die in den Anm. 1 und 10 genannten Aufsitze.



Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen ? 43

dndert. Ankniipfend an die klassische wie an die neuzeitliche Tradition
des Naturrechtsdenkens, gelangt er in sechs Schritten von grundsitz-
lichen, mithin abstrakten Uberlegungen zu konkreten Empfehlungen
fiir die Gestaltung einer Politik, die sich darum bemiiht, Gerechtigkeit
auch unter den Bedingungen komplexer Gesellschaften zu verwirklichen:

1. Ausgangspunkt ist die Natur des Menschen, die anhand der bekannten
Ergebnisse der modernen anthropologischen Forschung rekonstruiert
wird. Vor aller kulturellen Differenzierung ist der Mensch ein welt-
offenes, plastisches Wesen, dessen Verhalten nicht ausschlieBlich
triebgesteuert ist; er muf3 bei der Befriedigung seiner existenziellen
Zwecke Orientierung erst finden und durch praktische Direktiven Sta-
bilitat und Sicherheit fiir sein Handeln erst gewinnen. Als endliches
Wesen ist er genotigt, unter den ihm offenstehenden Handlungs-
moglichkeiten zu wahlen. Mit dem Zwang zur Wahl erfidhrt er seine
prinzipielle Handlungsfreiheit, d.h. aber sein Vermégen zur Selbst-
bestimmung. Von Anfang an kann er indessen die in ihm liegenden
Moglichkeiten nur gestiitzt durch Gemeinschaft entfalten. Mit seines-
gleichen auf einen gemeinsamen Lebensraum angewiesen, sieht er
sich immer neu Interessendivergenzen und Konflikten ausgesetzt, die,
da eine artspezifische Totungshemmung zu fehlen scheint, zu gegen-
seitiger Vernichtung fithren kénnen.

2. Verniinftige Einsicht vergegenwirtigt solche Selbstgefihrdung ebenso
wie das Mittel zu ihrer Eingrenzung: eine Ordnung des Zusammen-
lebens, die den Frieden in der Gemeinschaft sichert. Sie einzurichten,
ist erste Forderung des Naturrechts 4.

3. Sogleich erhebt sich die Frage nach dem Prinzip solcher Ordnung. Sie
1aBt sich erneut nicht ohne wertgebundene Entscheidung beantwor-
ten. — Gesucht wird ein Prinzip, das, dem Konflikt sich widerstre-
bender Interessen enthoben, sich selber geniigt und insofern a priori
gilt. Das Ziel, dem die Friedensordnung dienen soll, liegt darin, dem
individuellen Handeln gré8tmoglichen Spielraum zu schaffen, so

2+ Diese Forderung entspringt nicht unmittelbar aus einer Beschreibung der
Natur des Menschen (vgl. Grundziige einer politischen Theorie der Gerechtigkeit
(Anm. 1), 55). Sie wird nur verstdndlich — damit freilich nicht auch analytisch
zwingend —, wenn folgendes unterstellt wird: Der einzelne Mensch sieht Ursprung
und Ausmaf der Selbstgefiahrdung ein, er begreift, dal sein grundsitzliches Recht
auf alles im Zustand ungeregelter Konkurrenz mit seinesgleichen Recht auf nichts
ist. Dank besserer Einsicht verzichtet er auf gewalttitige Durchsetzung seiner
Interessen und entscheidet sich fiir eine Friedensordnung, indem er alle anderen
als seinesgleichen, das heil3t aber als Zwecke an sich anerkennt.



44

Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen?

zwar, daB sich dieser Spielraum mit dem in gleicher Weise freien
Handeln jedes anderen Individuums vertrdgt. Erforderlich werden
damit gleiche Sicherung und gleiche Einschriankung fiir alle indi-
viduelle Handlungsfreiheit. Nur universal giiltige Regelungen erfiillen
diese Forderung. Als Prinzip der angestrebten Friedensordnung ergibt
sich damit die praktische Vernunft mit ihrem Kriterium der Univer-
salitdt aller Grundsidtze, welche menschliches Zusammenleben regeln.
Nach diesem kantischen Prinzip werden die «verschiedenen Grund-
aspekte der politisch-sozialen Welt» 2> geregelt. Daraus resultieren,
naturrechtlich begriindet, die Menschen- bzw. Grundrechte als Frei-
heitsrechte und politische Mitwirkungsrechte. Die Gesamtheit der
dem obersten Kriterium geniigenden Grundsdtze bildet das Natur-
recht, der «Inbegriff der a priori giiltigen Bedingungen der gegen-
seitigen duferen Anerkennung frei handelnder Wesen» 26. Zu ihnen
zahlt als Menschenrecht die freiheitlich-rechtsstaatliche Demokratie 27.

. Ein Staat, der die so entwickelten Grundsitze wirklich anerkennt,

sieht sich gehalten, Voraussetzungen dafiir zu schaffen, daf3 seine
Glieder auch in die Lage versetzt werden, die durch sie als Souverian
verbiirgten Rechte wahrzunehmen. Aus diesem Konsequenzgedanken
ergibt sich die naturrechtliche Legitimation der Sozialrechte.

. Die naturrechtliche Theorie der Gerechtigkeit ist praxisorientiert,

dringt damit von sich aus zu groBtmoglicher Konkretisierung —
iiber die Grundsitze hinaus, die selber nicht schon wirklich-mal3geb-
liche Normen 28 darstellen, auch wenn sie als Richtlinien und Maf3-
stibe fiir solche Regelungen fungieren. Das Anliegen maximaler
Konkretheit verbindet sich allerdings mit der Forderung, die politi-
schen Einzelentscheidungen an den naturrechtlichen Grundsitzen
zu orientieren. Unter den Bedingungen hochindustrialisierter, auf
Wissenschaft und Technik angewiesener, demokratisch-rechtsstaat-
lich organisierter komplexer Gesellschaften besteht ein Weg, diese
Forderung zu erfiillen, in der Einrichtung konzeptorientierter wissen-
schaftlicher Politikberatung. In ihr werden wissenschaftliche Ratio-

25 Politische Gerechtigkeit — Grundlage einer naturrechtlichen Theorie

(Anm. 1), 124.

26 Grundziige einer Theorie politischer Gerechtigkeit (Anm. 1), 59.
27 Die Menschenrechte als Legitimation demokratischer Politik (Anm. 10),

13-15.

28 Der Ausdruck stammt von H. RyrreL, vgl. z.B. Grundprobleme der

Rechts- und Staatsphilosophie (Anm. 1), 162ff., 183 ff. u.o.



Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmiihlen? 45

nalitdit und experimenteller politischer Konsens in einem von den
Prinzipien der Kommunikation und Interaktion gefithrten Proze8
miteinander vermittelt %°.

An das eben skizzierte Konzept, das sich selber nur als Entwurf
von Grundziigen bezeichnet, mochte ich — im Hinblick auf die Ausein-
andersetzung mit der kritizistischen Naturrechtskritik — einige Bemer-
kungen anschlieBen. Auch in diesem Konzept finden wir keine als absolut
und ewig giiltig ausgegebenen Sitze. Der Boden, auf dem es aufbaut,
ist vielmehr durchaus empirischer Natur: ein Komplex anthropologi-
scher und tiberhaupt realwissenschaftlich gewonnener Einsichten, der
nicht immunisiert wird, sondern wissenschaftlicher Kritik und Veridn-
derung ausdriicklich offen steht. Damit wird er freilich nicht auch unver-
bindlich, bezeichnet er doch die menschlicher Willkiir entzogenen Exi-
stenzgrundlagen, die beispielsweise gerade auch fiir Eingriffe in mensch-
liche Erbsubstanz Voraussetzung bleiben.

Der Ubergang von der anthropologisch-sozialwissenschaftlichen
Beschreibung zur Forderung, eine Friedensordnung im Sinne der Siche-
rung gleicher groBtmoglicher Handlungsireiheit fiir einen jeden einzu-
richten, ist wiederum in sich nicht zwingend. Er wird es erst auf dem
Hintergrund einer im Konzept nicht explizierten religiés-metaphysi-
schen These, welche die Heiligkeit der Person statuiert. Diese These
will nun allerdings ohne Riicksicht auf Zeit und Ort, auf soziale, wirt-
schaftliche, politische und iiberhaupt kulturelle Besonderheiten gelten.
Sie 148t sich indessen nicht diskursiv begriinden, ist insofern irrational.
Wir werden spéter sehen, daf3, wer sie aufrechterhalten will, in der Tat
auf eine transzendente Instanz verwiesen wird. Vorldufig begniige ich
mich mit der Vermutung, daB naturrechtlich konstruierte Theorien
nur iiber eine religiés-metaphysische Verankerung mit Verlafl tragfdhig
werden. Anders als fiir Albert ist dies fiir mich hingegen kein hinreichen-
der Anlaf3, das Naturrechtsdenken preiszugeben, denn von diesem Den-
ken her laf3t sich fiir jene Verankerung noch argumentieren. Weil aber
Albert den Rekurs auf eine transzendente Instanz als in jedem Falle
dogmatisch verwirft, wird zu priifen sein, ob sein eigenes Plddoyer fiir
Kants Grundgedanken der Autonomie und die aus diesem hergeleitete
Forderung nach freiheitlich-demokratischer Ordnung der Gesellschaft

2% Vgl. auch HOrFrFE, O.: Strategien der Humanitidt. Zur Ethik &ffentlicher
Entscheidungsprozesse, Freiburg/Minchen 1975, 243-322.



46 Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen?

ohne jede analoge Verankerung auskommt, ob er also, gestiitzt auf einen
solchen rationalen Vorzug, seine Kritik am Naturrechtsdenken aui-
rechtzuerhalten vermag.

IV.

Der gewichtigste Einwand gegen die naturrechtliche Betrachtungs-
weise scheint im Hinweis darauf zu liegen, daB alles Begriindungsden-
ken nach dem klassischen Rationalitatsmodell, welches Wahrheit und
GewiBheit koppelte, hinfillig geworden ist, was fiir den politischen
Bereich, hier insbesondere auf dem Gebiete des positiven Rechts, zur
Folge hat, daB man vom Anliegen, geltende und durchgesetzte oder
neu entworfene Ordnungen sozialen Lebens zu legitimieren, Abstand
nehmen muf. Albert 148t sich hierzu sehr deutlich vernehmen: Beharrt
man darauf, «in bezug auf die Normierungen der rechtlich-moralischen
Sphire und auf politische MaBnahmen ... einen Unterschied ... zwischen
begriindeten und damit legitimen Regelungen und Entscheidungen und
solchen ..., denen diese Eigenschaft nicht» zukommt, zu machen, muB
man die klassische Rationalitdtsauffassung billigen, «die sich als unhalt-
bar erwiesen hat» (61f.).

Auch wenn man davon ausgeht, daBl Naturrechtsdenken primar
kritisch und abwehrend ausgerichtet ist, wird man zugeben, dafl die
Funktion der Kritik sich potenziell mit Legitimation verbindet 3°. Denn
Normen, die vor naturrechtlichen MaBstdben bestehen, konnen in Kraft
bleiben, gelten aber genau in diesem Sinne als hinreichend begriindet,
als legitim. Von einem «unrealisierbaren Postulat der Rechtfertigung» 3!
zu sprechen, ist, so gesehen, wenig angebracht. Davon kann und will
naturrechtliche Reflexion nicht abriicken.

Gehort gegenwirtiges Naturrechtsdenken deswegen einem Denk-
stil an, der dank besserer Einsicht in die Grenzen des menschlichen Er-
kenntnisvermogens obsolet geworden ist? Das kann nur behaupten,
wer 1. die Bedeutung des Wortes ‘begriinden’ so eng fixiert, dal} sie
ausschlieflich stringente Riickfithrung auf eine unerschiitterliche Basis
meinen kann, und 2. versichert, naturrechtlich interessierte Normenkri-
tik und -begriindung strebe eben diese Riickfithrung an. Die Beispiele

30 «Kritik dient dem Finden der Wahrheit und nicht ihrem prinzipiellen
Bestreiten» (W. HENKE, Anm. 7, 10).
31 Traktat tiber kritische Vernunft (Anm. 5), 171.



Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen? 47

in Abschnitt III machen eine derartige Versicherung zumindest frag-
wiirdig. Das geniigt vorsichtigem Denken bereits, naturrechtliche
Reflexion nicht einfach von der Liste sinnvoller philosophischer Trak-
tanden zu streichen. Dariiber hinaus wire jedoch die vorgeschlagene
Einengung der Bedeutung von ‘begriinden’ willkiirlich, wiirde sie fiir
alle sprachlichen Zusammenhinge, in denen dieser Ausdruck auftreten
kann, als verbindlich erklart. Ja sie wire sachwidrig, denn bekanntlich
durchdringt unser Wissen die fiir menschliche Existenz mafBgeblichen
Umstdnde in unterschiedlichem AusmaB. Entsprechend unverniinftig
handelt, wer in allen Fillen, wo wir um Griinde fiir unser Handeln ange-
gangen werden, gleich strenge Begriindungsforderungen erhebt 32
In der Regel bemiihen wir uns, wenn wir begriinden, nicht darum, eine
absolute Basis zu finden, sondern gute Griinde anzugeben, die gut insofern
heiBlen diirfen, als sie nicht nur uns, sondern auch andere éberzeugen.
Angesichts der jeweiligen objektiv wie subjektiv bestimmten Situation
miissen wir uns immer neu iiber den Mafistab der Giite einigen (was
natiirlich auch durch stillschweigende Zustimmung geschehen kann).
Die Sinn- und Begriindungszusammenhinge, in die wir uns gestellt
finden, sind — auch in wissenschaftlicher Praxis — mehrdimensional.
Den unterschiedlichen Begriindungszusammenhingen entsprechen ver-
schiedene Arten von Griinden fiir menschliches Handeln, d.h. es gibt
unterschiedliche Quellen, aus denen sich die Plausibilitit von Griinden
herleitet 33. Trifft man in irgendeinem Kontext auf den Ausdruck
‘begriinden’, ist es darum angemessen, nicht etwa im Sinne des klassi-
schen Rationalitdtsmodells Vorstellungen von «tiefster Stelle», «Ende»
und, iibertragen, unerschiitterlicher GewiBheit zu assoziieren 34, sondern
sich daran zu erinnern, wodurch sich eine brauchbare — das hei3t eine
entweder annehmbare oder verwerfbare, mithin dem Dialog offene —
Begriindung auszeichnet: durch klaren und eindeutigen Wortlaut,
durch Folgerichtigkeit, Nachvollziehbarkeit, Absenz von Leidenschaf-
ten, durch Anwendung sachbezogener Kriterien, kurz durch den aufrich-

32 Vgl. in diesem Zusammenhang die Einfihrung einer «pragmatischen
Begriindung» im Sinne des Hinweises auf allgemein anerkannte Lebenspraxis bei
U. Berk: Konstruktive Argumentationstheorie, Stuttgart/Bad Cannstatt 1979,
19, 124-130, 153.

33 Vgl. W. G6Lz: Begriindungsprobleme der praktischen Philosophie, Stutt-
gart/Bad Cannstatt 1978, 17f.

3+ HOFFMEISTER, J.: Worterbuch der philosophischen Begriffe, Hamburg
1955, Stichworter «Grund», 283f., und «Begriindung», 110; RITTER, J. (Hrsg.):
Historisches Wérterbuch der Philosophie, Bd. 3, Basel/Stuttgart 1974, 902.



48 Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen?

tigen Versuch, gemeinsam Anerkennung bestimmter Leitvorstellungen,
Gegebenheiten und Konsequenzen zu erlangen 35. Was dann als Begriin-
dung vorliegt, ist daraufhin zu untersuchen, ob es sich durch eben diese
Eigenschaften auszeichne. Je nach dem Problem, das geldst sein will,
mag es angezeigt sein, diesen Katalog notwendiger Eigenschaften jeder
Begriindung durch besondere Vorschriften zu ergéinzen.

Diese wenigen Uberlegungen zeigen, daf3 es nur dann sinnvoll ist, da-
fiir einzutreten, das Begriindungs- und Legitimationsdenken aufzugeben,
wenn man von einem sehr speziellen Gebrauch des Ausdrucks ‘begriinden’
ausgeht. Diese Verwendungsart bleibt dem Sprachgebrauch aktueller
naturrechtlicher Reflexion allerdings fremd. Der auf die Abweisung von
Legitimations- bzw. Begriindungsbestrebungen tiberhaupt gestiitzte Ein-
wurf gegen das Naturrechtsdenken wird damit gegenstandslos 3.

Das Problem der Begriindung im Bereiche menschlicher Praxis
besitzt indessen noch eine ganz andere Dimension, aus der sich, wie mir
scheint, eine Forderung ergibt, die unter allen Umstidnden erfiillt sein
muf, soll ein Grund als gufer Grund gelten koénnen. Sie fithrt deshalb
iiber die Situationsabhingigkeit von Argumentationen hinaus. Erinnern
wir uns daran, daBl uns die moderne Anthropologie den Menschen als
weltoffenes, plastisches Wesen darstellt, dessen Verhalten nicht durch-
wegs von Instinkten und Trieben festgelegt und durch Gewohnheiten,
Sitte und Brauch bestimmt ist, sondern von bewertender Auswahl
abhingt. Unabweisbar wird diese Auswahl dadurch, daBl der Mensch
sich von sich selber distanzieren, zu sich und seiner Umwelt in ein Ver-
hdltnis treten kann, also in der Lage ist, Alternativen seines Verhaltens
zu entwerfen ; daf3 er eben darum in einer konkreten Situation stets iiber
mehr Handlungsmoglichkeiten verfiigt, als sich verwirklichen lassen.
Um in der Welt Orientierung zu gewinnen, sich in ihr durchsetzen und
mit seinesgleichen zusammenleben zu koénnen, mul} er sein Verhalten
stabilisieren, wozu dessen normative Ausrichtung beitrdgt. Menschliches
Handeln steht immer unter Direktiven, bestimmt sich also, formal
gesprochen, als Streben nach Richtigem. In einldBlichen Analysen hat

35 Vgl. TammeLo, I.: Theorie der Gerechtigkeit, Freiburg/Miinchen 1977,
100, 105.

36 Es gibt Anzeichen dafiir, daB auch die kritizistische Empfindlichkeit gegen-
iiber dem Ausdruck «begriinden» ihre Grenzen hat. Die Begriindungsidee wird
namlich — wenn auch nur «bestenfallsy — zugelassen, wenn es gilt, Losungsvor-
schlige fiir Erkenntnisprobleme addquat zu bewerten und sich tiber die MaBstabe
und Konsequenzen solcher Bewertung Klarheit zu verschaffen; vgl. 10.



Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen ? 49

H. Ryffel gezeigt, wie jede konkrete Richtigkeitsvorstellung iiber sich
hinausweist, sich in einen umfassenden Handlungszusammenhang brin-
gen ldBt, der seinerseits der Priifung auf Richtigkeit untersteht. Wo
konsequent gedacht wird, 14Bt sich das immer tiefer dringende, indi-
viduelle und soziale Praxis in stets weiteren Kreisen umfassende Fragen
nach Richtigkeit nicht abbrechen; es setzt schlieBlich alle Bereiche und
Aspekte menschlichen Handelns zueinander in Beziehung und themati-
siert das Richtige schlechthin: das absolut Richtige, das als das zwar
notwendig zu Denkende, nie freilich auch zu Erreichende vorgestellt
wird. Seine Idee muf3 konkrete Praxis pragen; sie ist fiir deren Richtig-
keit — d.h. fur konkrete Gerechtigkeit — konstitutiv 37.

Was besagt dies fiir Argumentationen, die in praktischer Hinsicht
gute Griinde beizubringen sich anheischig machen? DalB solche Argu-
mentationen letztlich nur dann zureichend sind, wenn sie sich dem
konsequenten Fragen nach dem Richtigen iiberhaupt nicht verschlieBen,
wenn sie also nicht aus dem Augenblick und den ihn regierenden Interes-
sen, Emotionen und kurzfristigen Bediirfnissen, sondern aus einem
normativen Zusammenhang erwachsen, der idealerweise alle Bereiche
des Handelns umfaft, in dem insbesondere Moralitdt und Legalitdt nicht
bindungslos unterschieden werden.

Gut darf ein Grund sonach dann heiBlen, wenn er in einem nach
der Absicht der Handelnden umfassenden teleologischen Zusammen-
hang des Richtigen steht, unter der wesentlichen Einschrankung aller-
dings, dafl dieser Zusammenhang — eben weil das absolut Richtige sich
zwar anstreben, nie jedoch verwirklichen 148t — nicht als statisch, als
gegeben, sondern als ProzeB und Aufgabe aufgefafit wird 38.

37 RyrrFEL, H.: Grundprobleme (Anm. 1), 139-142 u.6. (vgl. im Sachregister
das Stichwort «Richtiges, Richtigkeit»; ders.: Zur Rolle des «Absoluten» in der
Philosophie der Politik (Anm. 10), 30f., 3740, 411.

38 Ahnliche Uberlegungen fithren H. Ryffel dazu, versuchsweise ein «prak-
tisches Gesetz» zu konstruieren. Methodisch an Kant ankniipfend, kennzeichnet
er «die heutige ‘gemeine sittliche Vernunfterkenntnis’» durch folgende zwei Ziige:
1. Sehr verschiedenes praktisch Richtiges wird in Anspruch genommen, was zu
wesentlichen Divergenzen und zu Konflikten fithrt. 2. Dennoch werden immer
wieder Verstiandigungen angestrebt und erreicht. — Im Versuch, beides auf den
Begriff zu bringen und im Ubergang zur «Metaphysik der Sitten», zugleich in
«Beschriankung auf das Soziale und Politische», ergibt sich als Sittengesetz: «eine
Handlung ist richtig, wenn im stets gegenwirtigen und nicht auszuschaltenden,
vorldufigen und vielfiltigen Richtigen das nie gegenwirtige und nicht einzuholende
wahrhaft Richtige angestrebt wird» (Zur Rolle des « Absoluten» in der Philosophie
der Politik, Anm. 10, 37).

4



50 Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen ?

Daf} der Zwang, praktische Entscheide immer auch zeitgerecht zu
fiallen, sowie die jeweiligen Umstidnde konkreter Argumentationssitua-
tionen die Rekonstruktion dieses teleologischen Zusammenhangs in der
Regel nicht zulassen, ist bekannt. Dall man sich iiberdies faktisch kaum
um diese Rekonstruktion bemiiht, steht ebenso fest. Das dndert indessen
nichts an der prinzipiellen Besinnung auf die Voraussetzungen, die ange-
sichts der Strukturierung menschlicher Praxis erfiillt sein miissen, soll
ein Grund im Rahmen praktischer Begriindungen als guter Grund gelten
diirfen. Wie sich die Einsichten der prinzipiellen Besinnung in den All-
tag umsetzen lassen, ist eine andere, hier nicht zu erdrternde, fiir kon-
krete Praxis hingegen zentrale Frage.

Es ist nun, so mochte ich meinen, genau jene prozeBhafte Suche
nach Richtigem unter der regulativen Idee des absolut Richtigen, welche
die naturrechtliche Reflexion in ihrer Renaissance nach dem Zweiten
Weltkrieg und neu in der Gegenwart antreibt und pragt. Naturrechts-
denken wird danach nicht einzig durch das Motiv bestimmt, staatlichem
Verfiigungswillen gegeniiber dem Individuum idealerweise uniiberwind-
liche Schranken zu setzen; sondern es strebt danach, indem es sich auf
die sorgfiltige Erforschung menschlicher Praxis abstiitzt, eben dieser
Praxis als kritische Handlungstheorie gerecht zu werden. Damit diirfte
nun ausreichend deutlich geworden sein, daBl modernes Naturrechtsden-
ken nicht auf normstiftende Instanzen auBBerhalb menschlicher Vernunft,
Erfahrung und Entscheidung rekurriert, wie auch im tibrigen die konkre-
ten Entscheidungsverfahren sich gestalten mogen. Es beruft sich nicht
auf Offenbarungen, kann sich also auch nicht mit Identifikation, Deutung
oder gar Anwendung geoffenbarter Normen befassen. Albert spricht nicht
von den vorwiegenden zeitgendssischen Bestrebungen, wenn er ausfiihrt,
im naturrechtlichen Denken sei «noch die Einheit von Theologie und
Jurisprudenz und nicht nur ihre strukturelle Ahnlichkeit gegebeny» (70).

Noch bleibt als Einwand gegen das Naturrechtsdenken Alberts
These, dieses postuliere zu Unrecht «eine Wirklichkeit, die von mensch-
lichen Setzungen unabhingig, aber fiir sie verbindlich und mit GewiB-
heit erkennbar ist» (691f.). Dazu ist als erstes zu bemerken, daf Albert,
wenn er den Ausdruck «von menschlichen Setzungen unabhédngig» ver-
wendet, nicht das gleiche meinen kann wie die tatsidchlich gefiihrte
naturrechtliche Rede von der Unbeliebigkeit {iberpositiver Normen.
Albert schopft ndmlich seine Formulierung aus dem Sprachgebrauch des
Transzendenzdenkens (vgl. 70), wiahrend gegenwirtiges Naturrechts-
denken den Boden der Immanenz nicht verld3t, wenn es von Unbeliebig-



Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen ? 51

keit spricht. Unbeliebigkeit verweist fiir es zunichst auf alle jene Um-
stinde, die dem Planen und Handeln des Menschen unabhingig von
seiner Willkiir entgegenstehen. Sachlogische Strukturen nennt sie H.
Welzel 3°, denen darum normative Bedeutung zukommt, weil der
Mensch, unbesehen der Tatsache, dal die Wirkung seines Handelns in
jedem Falle von ihnen abhingt, frei ist, ihnen Rechnung zu tragen.
Sodann zdhlt die biologisch-anthropologische Bestimmtheit des Menschen
selber dazu. Auch sie ist unbeliebig und aus den namlichen Griinden wie
sachlogische Strukturen normativ. Unbeliebig ist schlieflich das kul-
turelle Umfeld, in welchem der Mensch handelt; zwar nicht so, daf} es
unverdnderbar wire, doch aber so, dal es unaufhebbare Voraussetzung
jeder Handlung, also auch der Verdnderung bleibt. Auch ihm kommt im
angedeuteten Sinne normative Kraft zu. Sein und Sollen sind zwar
logisch und sprachanalytisch, gleichsam post festum, trennbar, faktisch
und damit in fiir Praxis relevanter Weise eben wegen der Fihigkeit zur
Freiheit, die der Mensch in jede Handlungssituation hineintrigt, immer
schon eine Einheit.

Anders verhilt es sich mit den Konsequenzen, welche der Mensch
fiir soziale Ordnungen dank der Einsicht in die ihm vorgegebenen Hand-
lungsbedingungen zieht. Diese Konsequenzen hdngen nicht allein von
einer Beschreibung, sondern iiberdies von der Bewertung jener Bedin-
gungen ab, also von einer Entscheidung, (die fiir den Einzelnen natiirlich
wiederum kulturell vermittelt ist, wovon ich hier jedoch absehen darf).
Indessen gewinnen sie, einmal gezogen, unbeliebige Verbindlichkeit,
und zwar auf folgendem Wege: Um zu Konsequenzen der Handlungs-
bedingungen zu gelangen, bedarf man stets auch eines Menschenbildes.
Mit diesem verbindet sich aber der Anspruch auf Wahrheit (gemdB der
Adiquationstheorie der Wahrheit). Aufgrund von Wahrheitsentschei-
dungen entstanden, bindet es jene, die ihm zustimmen. Denn was der
Einzelne je als wahr anerkennt, dem vermag er sich, solange es sich ihm
so als wahr zeigt, nicht zu entziehen. Sehe ich beispielsweise den Men-
schen generell als zur Selbstbestimmung befihigtes, in seiner individuel-
len Existenz unverletzliches Wesen an, dann 1463t dieses Bild fiir mich
nur solche sozialen Ordnungen zu, die unter den je gegebenen natiir-
lichen und soziokulturellen Bedingungen der optimalen Entfaltung indi-
vidueller Autonomie dienen. Ein anderes Menschenbild fiithrt zu anderen
Folgerungen aus der Erkenntnis allgemeiner Handlungsbedingungen,

39 Naturrecht und Rechtspositivismus, in: W. MAtHOFER (Hrsg.), Anm. 1, 3351.



52 Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen?

also zu anderen sozialen Gestaltungen. Beliebig sind sie nie, weil eben
an das Erlebnis von Wahrheit gebunden 4.

Die aufgezeigten Verbindlichkeiten spielen im zeitgendssischen
Naturrecht eine wichtige Rolle. Da sie aber den Bereich der Immanenz
damit nicht iiberschreiten, 148t sich mit der Rede von einer von mensch-
lichen Setzungen unabhédngigen normativen Wirklichkeit kein meta-
physisch-theologischer Sinn verkniipfen — was aber der Fall sein miilte,
wire Alberts Kritik in diesem Punkte stichhaltig.

V.

Um die Frage beantworten zu koénnen, ob die naturrechtliche
Betrachtungsweise rationale Praxis, wie der Kritizismus sie versteht,
ausschlieBe oder erschwere, wollen wir uns zunichst Grundlagen und
Elemente dieser Praxis vor Augen fithren. — Rationale Praxis wird mit
addquatem Problemlésungsverhalten gleichgesetzt (182). Sie ruht auf
zwel Pfeilern: auf dem kritischen Realismus mit seinen explizit als
metaphysisch apostrophierten Annahmen (36-39)“ sowie auf der
empirischen, erkenntniskritisch gewendeten Einsicht in die grundsitz-
liche Fehlbarkeit der menschlichen Vernunft (z.B. 25f., 174). Als ratio-
nal bzw. verniinftig gilt Problemlosungsverhalten dann, wenn es den
«allgemeinen Strukturmerkmalen der menschlichen Problemldsungs-
tatigkeit» (22) Rechnung trigt.

Zu diesen Merkmalen gehéren die Kontextabhingigkeit, die bereits
fir Entstehung und Identifikation von Problemen, spdter fiir ihre
Losung wichtig ist; die Rolle der Tradition als Lésungspotential und
Entlastungsphdnomen, das die Phantasie fiir Innovationen freisetzt;
die Verkettung von Problemldsungen, womit angedeutet wird, dal} eine

40 Zur Wahrheitsbezogenheit des Menschen und ihren normativen Konse-
quenzen vgl. TUGENDHAT, E.: Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger,
Berlin 1967, 316f1., 319-322; auch SITTER, B.: Dasein und Ethik (Anm. 18), 116-131.

#1 Der kritische Realismus gibt den kantischen Phinomenalismus und die
Idee einer reinen Philosophie preis. Er konzentriert sich auf die realen Bedingun-
gen der Erkenntnis (16-18). Vier metaphysische Grundannahmen charakterisieren
ihn: 1. die Annahme einer subjektunabhingigen Wirklichkeit und 2. der prinzi-
piellen Erkennbarkeit dieser Wirklichkeit; 3. die Annahme, dal3 in dieser Wirk-
lichkeit GesetzmiafBigkeiten existieren, dank denen 4. Erklirungen mdoglich wer-
den. Erklarung meint die mehr oder weniger zutreffende Darstellung realer Sach-
verhalte; der kritische Realismus nimmt somit die klassische Wahrheitsidee auf (39).



Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen ? 23

bestimmte Losung sowohl die Behebung einer weiteren Schwierigkeit
erleichtern als auch neue Probleme auf den Plan rufen kann; der Tat-
bestand der Knappheit als «strukturelle Gegebenheit unserer allgemeinen
Lebenssituation», die zur komparativen Bewertung von Alternativen,
zu Auswahl und Entscheidung nétigt; die UngewiBheit endlich nicht
allein beziiglich des aktuellen Wissens und der verfiigbaren MafBstébe,
sondern auch der Folgen unserer Handlungen (23-26). Alle Praxis, die
diese Aspekte der conditio humana ernst nimmt, zeichnet sich durch
folgende Ziige aus: Ihre Grundlage ist die Annahme prinzipieller Fehl-
barkeit aller Problemlésungen (26, 30), sie verzichtet darum auf die
Suche nach absoluten Begriindungen, verschreibt sich dagegen der
Idee der kritischen Priifung (11). Regulative Ideen, Wertgesichtspunkte
und Ziele, ohne die sie nicht auskommt, fafit sie nur als Hypothesen
auf; sie sucht nach alternativen Losungen, um in deren komparativer
Bewertung Ansdtze zur Verbesserung des Gegebenen zu finden. Sie
l1aBt auch die mit Anderungen bestehender Ordnungen verbundenen
Kosten in Erscheinung treten und nimmt Stellung zu ihnen (26). Sie
dogmatisiert keine, auch nicht seit langem institutionell verankerte
oder bereits internalisierte Losungen. Solche Loésungen gibt sie aller-
dings auch nicht voreilig preis, solange keine besseren Alternativen
vorliegen, selbst wenn sie nicht mehr zur befriedigen vermdgen (26f.,
30). Sie sorgt dafiir, dal informierte Kritik sich bilden und Anerkennung
finden kann, ja sie fordert diese Kritik, indem sie sich bemiiht, beste-
hende Problemsituationen neu zu artikulieren (24, 45). Endlich geht
sie davon aus, daB3 Neuerungen nie aus einem Nullpunkt heraus entstehen
konnen, sondern auf der Basis des jeweils Gegebenen heranwachsen
miissen (27).

Wie aktuelles Naturrechtsdenken, dessen Umrisse wir uns verge-
genwartigt haben, politischer Praxis, die als im kritizistischen Sinne
rational angesprochen werden darf, widerstreiten sollte, bleibt uner-
findlich. Es weist im Gegenteil die fiir rationale Praxis in Anspruch
genommenen Ziige auf, mufl somit auch die entsprechenden methodolo-
gischen Forderungen erheben. Diese Behauptung mégen wenige Hinweise
belegen:

Der Verzicht auf Gesamtdeutungen metaphysischen Charakters
und die volle Integration der Kategorie der Geschichtlichkeit im natur-
rechtlichen Denken schlieBen nicht nur das Modell des Offenbarungs-
denkens aus, sondern miissen auch zur Ablehnung einer politischen
Theologie in der Form der apokalyptisch-eschatologischen Variante



54 Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen?

tithren (vgl. 161-164): Naturrechtliche Reflexion verpflichtet wohl
noch auf einen von der regulativen Idee der Gerechtigkeit angeleiteten
ProzeB der stindigen Verbesserung sozialer Ordnungen, macht sich
hingegen nicht anheischig, das Ziel dieses Prozesses inhaltlich ein fiir
allemal zu bestimmen. IThrem Wissen um die wesentliche Endlichkeit
des Menschen — dies ist nur eine andere Art, von der prinzipiellen Fehl-
barkeit der Vernunft zu sprechen — entspricht es, das Ziel als stets neu
gestellte Aufgabe zu begreifen, deren jeweilige Konkretisierung geschicht-
lich entschieden werden muB, und zwar verniinftigerweise unter Beizug
samtlicher verfligharer Mittel, also auch der Realwissenschaften #2.
An Wahrheits- bzw. Richtigkeitsstreben gebunden, hilt sie von diesem
Streben den Anspruch auf GewiBheit fern, kann damit aber auch nicht
auf letzte, unkritisierbare Gegebenheiten und Instanzen zuriickgreifen
(vgl. 1691.). Von der Vorstellung des Prozesses gepridgt, verzichtet sie
darauf, das Bild einer idealen Sozialordnung zu malen. Folgerichtig
muf sie den sozialen und politischen Pluralismus nicht allein zulassen,
sondern fordern, da er ein unverzichtbares Experimentierfeld fiir die
Suche nach besseren Losungen fiir die Probleme des menschlichen
Zusammenlebens erschlieBt (vgl. 172-174).

Es soll nicht behauptet werden, aktuelles Naturrechtsdenken habe
die Aspekte rationaler Praxis so umfassend aufgedeckt und ausfiihrlich
erortert, wie das im kritischen Rationalismus geschehen ist. Ich begniige
mich mit der Feststellung, dal es zumindest die wesentlichen zeitge-
nossischen Ergebnisse der erkenntniskritischen, wissenschaftstheoreti-
schen und methodologischen Diskussion rezipiert hat. Der ProzeBgedan-
ke und die mit ihm unlésbar verbundene Vorstellung von Vorldufigkeit
und UngewiBheit jeder konkreten Losung im Bereich sozialer Ordnung
halten es offen fiir das Denken in Alternativen, fiir die Anerkennung
stindigen Kritikbedarfs, fiir die Experimentierfreudigkeit in der Poli-
tik (vgl. 179-181): Es steht dem, was der Kritizismus rationale Praxis
nennt, nicht entgegen.

42 Die fiir Albert zentrale Forderung nach Einbezug der Realwissenschaften
findet sich explizit z. B. bei HOFrFE, O.: Politische Gerechtigkeit (Anm. 1), 127f.;
ders.: Grundziige (Anm. 1), 61f.; bei RyFrFEL, H.: Grundprobleme (Anm. 1), Erster
Teil, I. Abschnitt, auch 106ff.; sie ergeben sich aber ohne Miihe auch aus den
Erorterungen der iibrigen angefithrten Autoren.



Kiritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen ? 23

VI.

Worin denn zeichnet sich das Naturrechtsdenken dem Kritizismus
gegeniiber noch wesentlich aus, wenn beide fundamentale Elemente in
der Beschreibung und der methodologischen Normierung von Praxis
teilen? Behilt der Kritizismus nicht doch recht, wenn er einwendet,
naturrechtliche Reflexion beruhe auf einer unnétigen Fiktion und sel
bloB dazu angetan, praktische Probleme, in die er Licht zu bringen
trachte, zu verunkldren? Kann man also, wie Weinberger vorschligt +3
und Albert behauptet (157), ohne Verlust auf die naturrechtliche Be-
trachtungsweise verzichten? — Die dritte Frage mdochte ich ebenso ver-
neinen wie die zweite, indem ich eine Antwort auf die erste Frage ver-
suche: Der entscheidende Unterschied zwischen den beiden Denk-
haltungen liegt darin, daf3 Naturrechtsdenken das unausgesetzte Bemii-
hen um auf universale Bewahrung ausgerichtete Rechtfertigung beste-
hender sozialer Ordnungen und Einrichtungen ausdriicklich als Aufgabe
bezeichnet, und zwar Rechtfertigung anhand eines unumstéBlich gewis-
sen Kriteriums, dieweil Alberts kritischer Rationalismus das Postulat
solcher Rechtfertigung fiir unrealisierbar deklariert ¢ und versichert,
daB es niemals Aufgabe der Sozialphilosophie sein kann, «irgendwelche
sozialen Ordnungen, Institutionen oder MaBnahmen zu rechtfertigen» 4.
Wo er sich, dieser Deklaration zum Trotz, um Rechtfertigung bemiiht,
laBt er die tragenden Grundentscheidungen - ich darf annehmen, daf3
er selber sie deutlich sieht — im Dunkeln. Um MiBverstindnisse zu ver-
meiden, aber auch um die Auseinandersetzung zwischen Kritizismus und
Naturrechtsdenken sich nicht im Streit um Worte erschépfen zu lassen,
ist offensichtlich unerldBlich, sich Klarheit iiber die Bedeutung des
Ausdrucks «Rechtfertigung» zu verschaffen. Vorweg sei festgehalten,
dafB Rechtfertigungsstrategien, welche Dialog, Kritik und Lernen aus-
schlieBen, dagegen der ideologischen Versiegelung von Argumenten
dienen, aktueller naturrechtlicher nicht minder als kritizistischer Kritik
verfallen. Solche Rechtfertigung darf Sozialphilosophie in der Tat nicht
suchen; aber das ist mittlerweile, gegenteiligen Erscheinungen zum
Trotz, trivial.

43 Vgl. Anm. 19.
# Traktat uiber kritische Vernunft (Anm. 5), 171.
43 Ebd.; 181.



56 Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen ?

Rechtfertigung kann hingegen auch das Ergebnis einer kritischen
Untersuchung heiBen, die, gestiitzt auf konsentierte MaBstdbe, zur
Anerkennung ihres Gegenstandes gefithrt hat. Im sozialen Bereich
handelt es sich bei diesem Gegenstand um Ordnungen, Einrichtungen
und MaBnahmen; sie gelten, solange sie der genannten Kritik stand-
halten, als legitimiert. Legitimation hat stets nur auf Zusehen hin
Bestand. Um sie jedoch geht es sinnvollerweise im politischen Disput.
Dieser zielt auf Anerkennung und Widerlegung zumal, wobei der Ver-
such der Widerlegung im Interesse der Anerkennung geschieht, diese
also den Vorzug geniet. Denn Dialog, Kritik, Lernen streben in aller
Regel nicht auf Auflosung jedweder Ordnung, sondern danach, fiir das
Handeln wenigstens vorldufige Anhaltspunkte zu gewinnen. Diesen
anthropologischen Sachverhalt zu tiberspringen und zugleich — aus lauter
Angst vor dem f{freilich immer drohenden Riickfall in absolutistische
Vorstellungen und Interessen — das Prinzip der kritischen Priifung zu
iibersteigern, halte ich nicht nur fiir sachlich verfehlt, sondern auch
tiir verhdngnisvoll. Denn diese Haltung begiinstigt die Tendenz, die
auch noch der kritischen Priifung eigenen Voraussetzungen zu iiber-
sehen, ihre Grenzen, aber auch ihre tiefere Bedeutung zu unterschitzen *°.

Rechtfertigung in diesem zweiten Sinne strebt nun allerdings selbst
der Kritizismus an, wie Alberts Ausfithrungen iiber das «Legitimitdts-
problem und die Idee rationaler Praxis» belegen (176-182). In ihnen
geht es namlich darum, gute Griinde fiir die hypothetische Ubernahme
des kantischen Grundgedankens der Autonomie «als regulative Idee
fiir die Gestaltung des gesellschaftlichen Lebens» beizubringen (1771.).
Diese guten Griinde ergeben sich fiir Albert aus den Postulaten ratio-
naler Praxis, welche ihrerseits aus einer Analyse «der sehr allgemeine[n]
Bedingungen menschlicher Existenz» (64) resultieren. Insofern erweisen
sie sich — insbesondere von der metaphysischen Position des kritischen
Realismus aus — als unbeliebig, lassen sich also in Ubereinstimmung mit
dem heutigen Sprachgebrauch geradezu als naturrechtlich qualifizie-

46 Ganz abgesehen davon, dal3 die Verabsolutierung der Kritik ihrerseits dog-
matisch wire. Vgl. hierzu W. HENKE, der Albert geradezu vorwirft, «die Tradition
der absoluten Standpunkte in der deutschen Philosophie» fortzusetzen, indem er
die Kritik verabsolutiere (Anm. 7, 211.). Dabei verfolge Albert eine eigene Immu-
nisierungsstrategie: « Kritik an der Kritik beweist eo ipso eine unkritische Haltung.
Solche Unangreifbarkeit ist das Kennzeichen metaphysischer Positionen. Freilich
lieBe sich der Gedanke auch umkehren: Wer die Kritik verabsolutiert, behauptet
nichts; aber auch damit ist er immun gegen jeden Einwand» (ebd., 221.).



Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen ? 57

ren 7. Albert argumentiert folgendermaflen: Fiir den Fortschritt im
Sinne stidndiger Verbesserung getroffener Problemldsungen ist der Ent-
wurf von Alternativen ausschlaggebend. Eine soziale Ordnung mufQ
aber dann jene Freiheiten gewédhren, die fiir das Hervorbringen, fiir die
Diskussion und die komparative Bewertung von Alternativen uner-
laBlich sind: Mittels freiheitlicher Institutionen hat sie fiir die Wirk-
samkeit von Konkurrenz und Kritik zu sorgen; sie mull kulturelle,
soziale und politische Vielfalt begriiBen und férdern, damit aber «auch
die Moglichkeit freier Entfaltung aller Individuen als wesentlich»
ansehen (1811.). Kurz: «Die Erfordernisse rationaler Praxis im Rahmen
der Gesellschaft» machen deren freiheitlich-demokratische Einrichtung
notig (181, 185f.). Dariiber hinaus zeigen realwissenschaftliche Untersu-
chungen, daB eine freiheitlich organisierte Gesellschaft am ehesten
geeignet ist, den Wohlstand aller ithrer Mitglieder zu steigern.

Albert ist sich bewuft, daB solch gute Griinde wohl einzuleuchten,
nicht aber Zustimmung zu erzwingen vermogen. Die Beurteilung des
Wertes verschiedener Freiheiten ist von den jeweils wirksamen Existenz-
bedingungen abhdngig, {iberdies auch davon, dafl die Funktion von
Freiheit fiir die Loésung menschlicher Probleme unvoreingenommen,
unter vielfdltigen Aspekten und mit unterschiedlichen Methoden erhoben
wird (178, 1811.). Dem kritischen Rationalisten, der fiir die Freiheits-
idee als Basis sozialer Organisation eintreten will, bleibt allein der Ver-
such, die Mitglieder seiner politischen Gemeinschaft durch Erlduterung
jener Funktion zu tberzeugen . Eine weitergehende Férderung seines
Anliegens ist ausgeschlossen. Es sieht sich stindig von Unterdriickung
bedroht. Das besagt, dafl die Anstrengungen des kritischen Rationalis-
mus zur Legitimation der freiheitlich-demokratischen Organisation
menschlicher Gemeinschaften prekdr bleiben.

Erschwerend kommt hinzu, daB3 die kritizistische Argumentation
in einem wesentlichen Punkte nicht schliissig ist: Der Gedanke der

47 Das Erkenntnisprogramm der politischen Okonomie (vgl. hierzu 63-65),
dem Albert sich verschreibt, trachtet danach, konkrete Normierungen — als histo-
risch variable und kulturell verschieden geprigte Tatbestinde — nomologisch zu
erklaren. Dabei mufl vorausgesetzt werden, daf3 es «sehr allgemeine Bedingungen
menschlicher Existenz» gibt, «die in allgemein anzutreffenden Zigen solcher Rege-
lungen zum Ausdruck kommen» und sich als GesetzmiBigkeiten erfassen lassen
(64f.) — als menschlichem Handeln unbeliebig vorgegebene Strukturen, welche
eben jene konkreten Normierungen tragen. — Vgl. ErLscHEID, G. (Anm. 1), 271.

#8 Tm Sprachgebrauch der kritischen Argumentationstheorie BERKs heil3t das:
Er ist auf pragmatische Begriindung verwiesen; a.a.O. (Anm. 34), 125, 137-144.



58 Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen ?

Universalitidt findet Eingang in sie, ohne da3 dies von den Postulaten
rationaler Praxis her logisch oder sachlich zwingend wire. Da8 kulturelle,
soziale und politische Vielfalt, sodann Freiheit der Forschung und der
Meinungsbildung iberhaupt unerlaBlich sind, soll Phantasie sich ent-
falten und Alternativen hervorbringen, ist zwar richtig; dal aber in
eins damit fiir alle Individuen die Mdoglichkeit freier Entfaltung gewédhr-
leistet sein miisse (181f.), und zwar ohne Unterschied, folgt keineswegs
aus dieser Uberlegung. Diese Forderung nach Universalitit, die durch
den Riickgriff auf Kant im Kontext zwar verstdndlich wird, ist tiber-
zogen. Kant dachte Autonomie universal aufgrund eines metaphysisch
gepragten Menschenbildes. Wenn Albert ein analoges Menschenbild
iibernimmt — wozu er genoétigt ist, soll die Freiheitsidee universal gelten
-, bewegen ihn andere Griinde hierzu, als sie sich aus der bloBen Refle-
xion auf angemessenes Problemlésungsverhalten ergeben. Von diesen
Griinden hingegen erfahren wir nichts. So vermogen wir sie nicht zu
kritiseren, noch auch erhalten sie Gelegenheit, uns zu {iberzeugen. Alberts
Position bleibt damit grundsitzlich in der Schwebe.

Wenn Naturrechtsdenken sich vom Kritizismus dadurch wesent-
lich unterscheidet, dafl es sich unausgesetzt um der Intention nach uni-
versale Rechtfertigung sozialer Regelungen bemiiht, dann muf} «Recht-
fertigung» mehr und Tieferes bedeuten als das, was Albert faktisch leistet.
Zumindest ist zu fordern, daB es jene Griinde, {iber die Albert sich aus-
schweigt, expliziert, diskutierbar und kritisierbar macht. Tatsichlich
ist meine These, daB3 das Naturrechtsdenken nicht nur in dieser Weise
aus dem ausweglosen, politischer Willkiir schutzlos preisgegebenen
Schwebezustand, welcher den Kritizismus kennzeichnet, hinausfiihrt,
sondern iiberdies einen Weg weist, auf dem zur GewiBheit der Verbind-
lichkeit praktischer Ideen gelangen kann, wer ihn zu beschreiten sich
entschlieBt, und zwar — dies ist das Wichtigste — durchaus aufgrund
verniinftiger Einsicht. Fiir diese These zu argumentieren und sie zu
entfalten ist Aufgabe der restlichen Ausfithrungen. Je nach dem Aspekt,
der in den Vordergrund geriickt werden soll, 148t sich das zentrale
Anliegen des Naturrechtsdenkens in unterschiedlichen Aussagen fassen.
Fiir das Weitere wihle ich eine Formulierung, bei der es mir in erster
Linie auf das Verpflichtetsein des Menschen ankommt: Jeder Mensch
ist als Mensch unabweislich verpflichtet, im individuellen wie im sozialen
Handeln Richtiges zu entwerfen und zu verwirklichen *°.

49 Eine etwas andere, jedoch in die gleiche Richtung zielende Formulierung



Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen ? 59

Um diese Aussage zu belegen, kénnte man mit H. Welzel auf die
allgemeinmenschliche Erfahrung des Gewissens abstellen 0. Sieht
man niamlich von allem materialen Gehalt des Gewissensrufes ab, bleibt
als Form des Gewissens die Verpflichtung als solche; ihr entspricht das
Erlebnis jedes einzelnen, iiberhaupt verpflichtet zu sein. Verpflichtungen
treten, unabhingig von ihrem Inhalt, mit dem Anspruch auf, den ein-
zelnen auf — als solches erkanntes oder erkennbares — Richtiges auf-
merksam zu machen. Der einzelne kann darum erlebte Verpflichtung
nicht von sich weisen, ohne sich bewuB3t gegen Richtiges zu stellen oder
zumindest vermeintlich Richtigeres anzustreben.

Wir brauchen uns allerdings nicht auf das (nicht als Faktum, wohl
aber in seinem Ursprung umstrittene) Gewissensphinomen zu bezie-
hen 3!, um uns die Richtigkeit der angefithrten naturrechtlichen These
zu vergegenwartigen. Erfahrung von Verpflichtung als anthropologische
Konstante gibt es ja in vielen Bereichen, wohl zuerst und am eindring-
lichsten in der Konfrontation mit Erwartungen innerhalb priméarer
Gruppen. Ich erinnere an die oben referierten anthropologischen Ein-
sichten, denen gemifl der Mensch sein Handeln mit Hilfe von Normen
stabilisieren und orientieren muf3, Normen jedoch nicht beliebig, sondern
stets im Verein mit dem Anspruch auf Richtigkeit entwerfen und durch-
setzen kann. Was er so selber als richtig statuiert, ergeht nicht nur als
Forderung an andere, sondern fillt auch auf ihn zuriick und ld8t ihn
Verpflichtungen erleben. In analoger Weise gilt das fiir Normen, auf die
er zunichst einfach trifft. Auch wenn nicht er sie gesetzt hat, treten sie
mit dem Anspruch, richtig zu sein, an ihn heran. Er kommt nicht darum
herum, sich mit diesem Anspruch auseinanderzusetzen: Er anerkennt
ihn, macht ihn sich dadurch zu eigen; oder er weist ihn ab, setzt ihm
aber eo ipso Richtigeres entgegen. Auch die bloBe Abkehr von einer
Norm, die Vernachldssigung ihres Anspruchs, ist im Grunde noch
Abweisung aufgrund einer Entscheidung fiir Richtigeres.

findet sich bei WELzEL, H.: Naturrecht und materiale Gerechtigkeit (Anm. 10),
240: Das oberste Axiom des Naturrechts besagt, «dal es Verpflichtung oder daseins-
transzendentes Sollen gibt».

30 Ebd., 238; ders.: Gesetz und Gewissen, in: Hundert Jahre deutsches
Rechtsleben, 1960, 1. 383 1.

51 Fur eine Auseinandersetzung mit dem existenzialen Gewissensphdnomen
und der Erlduterung der Beziehungen zwischen Gewissen und Wahrheitsbezogen-
heit, aus der sich die kategorische Verpflichtung des Gewissensrufes herleitet, vgl.
SITTER, B.: Dasein und Ethik (Anm. 18), 139-150.



60 Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen ?

Der Umstand allein, daBl eine Norm einen konkreten Anspruch
erhebt, schafft nicht schon Verpflichtung; dazu ist verschiedenes Anderes
notig. Zundchst mubl der Einzelne eine Norm als fiir einen bestimmten
praktischen Kontext bedeutsam erkennen. Erst dann kommt er — als
auf Wahrheit und Richtigkeit bezogenes Wesen — nicht darum herum,
sie unter dem Gesichtspunkt der Richtigkeit zu bewerten. Doch selbst
jetzt bleibt offen, ob er ihrer Forderung stattgibt. Er kann sich ihr,
obzwar er sie fiir richtig erachtet, verweigern. Aus dieser mit der Bezo-
genheit auf Wahrheit und Richtigkeit verbundenen Unbestimmtheit
entspringt erst die Erfahrung von Verpflichtung, zu der die Einsicht
gehort, daB eine noch offene Situation durch personlichen Einsatz
gekliart und entschieden werden muf3 52,

Der Mensch — jeder Mensch — ist ein nicht nur der Verpflichtung
fahiges, sondern in der geschilderten Weise faktisch immer wieder ver-
pflichtetes Wesen 3. Die Moglichkeit des Widerspruchs angesichts erlebter
Verpflichtung begriindet seine Freiheit, freilich auch die Verantwortung
fiir sein Tun. Insofern jeder Mensch der Verpflichtung fahig und faktisch,
wenn auch in unterschiedlichem Ausmal, verpflichtet ist, kann kein
Mensch anders denn als verantwortliche Person, als autonom vorgestellt
werden 3%, Diese Einsicht ist in eben dem Ausmal} gewil wie die Ver-
pflichtungsfihigkeit aller Menschen. Sie besagt nicht, dal3 tatsidchlich
jeder Mensch sich jederzeit als autonome Person verhilt, wohl hingegen,
daB er jederzeit Autonomie erlangen kann.

52 Dal3 diese anthropologische Grundstruktur auch dann nicht aufgehoben
ist, wenn gerade nicht offensichtlich ist, was hier und jetzt das Richtige wire,
zeigt sich daran, dafB in solchen Situationen die Frage sich aufdringt, was man
denn nun solle. Das Richtige bleibt formal als Aufgabe gestellt, die Bezogenheit
auf Richtiges tiberhaupt gehért zu des Menschen Wesensmerkmalen.

33 'Wir haben gesehen, wie die konsequente Reflexion der Verwiesenheit auf
Richtiges zur regulativen Idee eines absolut Richtigen fithrt. Was uns danach in
einer konkreten Situation und durch sie hindurch letztlich verpflichtet, ist das
mit dieser Idee anvisierte absolut Richtige: nicht also allein die bestimmte(n)
Norm(en), die uns gerade entgegentritt (-treten), sondern das absolut Richtige als
konkrete Forderung, die Richtigkeit der priasenten Norm(en) in einem den unmit-
telbaren Handlungskontext umgreifenden Zusammenhang zu priifen, indem der
jeweils mogliche Grad an Konsistenz und Konkordanz aller sozialethischen Ord-
nungen verwirklicht wird, ohne daB3 die Ordnungen ihrerseits als endgiiltig ange-
sehen wiirden.

5# An diesem Grundsatz mochte ich auch angesichts der bekannten Tatsache
festhalten, daB die Verpflichtungsfahigkeit aus verschiedenen Griinden gebrochen
sein kann. Garantiert er doch, da8 der — zum Beispiel kranke — Einzelne unter
allen Umstdnden als Subjekt gewiirdigt und nicht bloB als Gegenstand von MalB-
nahmen betrachtet wird.



Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen ? 61

Unter der normativen Priamisse, dall keinem Menschen die Person-
lichkeit, die ithm won Natur awus, nicht erst durch soziale Distribution
zukommt, aberkannt werden soll, gewinnt das Naturrecht eine Reihe
von fiir alle sozialen Ordnungen giiltigen Meta-Normen, mit denen sich
in der Tat der Anspruch auf universale, nicht-hypothetische Geltung
verbindet, anhand derer es die Richtigkeit geschichtlicher Sozialord-
nungen miBt. DaB der Gehalt dieser Normen nicht neu ist, kann nicht
erstaunen. In der einen oder anderen Form findet er sich von alters her
in der rechtsphilosophischen Reflexion, fiir welche Rechtsgeltung nicht
einfach faktischer Macht entspringt. IThr Angelpunkt ist die Idee der
individuellen Freiheit als Voraussetzung von Verpflichtung und Ver-
antwortung, mit ihr verbunden der Gedanke der Unverletzlichkeit der
Person. Kant hat beiden Ideen noch heute giiltigen Ausdruck ver-
liehen, die zeitgendssische Diskussion um die Menschenrechte macht
deutlich, wie sie sowohl auf der Ebene der Meta-Normen (Leitprinzipien
des staatlichen Handelns) als auch der positiven Regeln des Zusammen-
lebens konkretisiert werden.

VII.

So wichtig es ist, daB das Naturrecht auf der GewiBheit der Ein-
sichten beharrt, aus denen es seine Grundnormen schépft, so wenig
1aBt sich leugnen, dafl auch diese Normen nur dann als unbedingt ver-
bindlich angesprochen werden kénnen, wenn zuvor die Unverletzlichkeit
der Person uneingeschriankte Anerkennung gefunden hat, mithin eine
Wertentscheidung gefallen ist, die erst den Vorwurf des naturalistischen
Fehlschlusses entkraftet. Aus der Tatsache allein, dal jeder Mensch
verpflichtungsfahig und faktisch verpflichtet ist, Verpflichtung sich
aber nicht ohne das Korrelat der autonomen, verantwortlichen Person
denken 14Bt, folgt ja nicht schon, daB jede Sozialordnung eben diese
Tatsache auch ernstnehmen, schiitzen und gar zum obersten Wert-
gesichtspunkt ihrer Regelungen machen miiBte. Warum sollte nicht
eine Gruppe, wenn sie die Macht dazu besitzt, iiber die spezifisch mensch-
lichen Moglichkeiten der Mitglieder anderer Gruppen hinwegsehen und
diese mit den jeweils wirksamsten Mitteln ihrem Machtwillen gefiigig
machen, um so fiir sich zuerst, wenn nicht allein, die besten Entwick-
lungschancen zu erdffnen? Was denn notigt dazu, jeden Menschen als
Selbstzweck anzusehen, daher «die konkreten und immer weiter zu



62 Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen?

konkretisierenden Entfaltungschancen eines jeden ... zu akzeptieren
und sie sozial und politisch zu férdern?» 35 Keine logische und auch
keine empirische Notwendigkeit zwingt dazu; verpflichten kann allen-
falls ein personlicher Entschlu3, der, wenn auch durch mitteilbare Ein-
sicht gewonnen, doch stets nur den Einzelnen moralisch bindet. Man
bedarf kaum weiterer Erlduterungen um einzusehen, daB das Natur-
recht so wenig wie irgendein anderer Entwurf des Menschen sich diesem
gegeniiber als seiner Willkiir gdnzlich entzogene Instanz begriinden und
durchsetzen 14B8t. Anders ausgedriickt: Auch im Naturrecht gewinnt
der Mensch nicht, was er erstrebt: zuverldssige Sicherung gegen sich
selber. In die durch Einsichts- und Entscheidungsfiahigkeit konstituierte
Handlungsfreiheit entlassen, bleibt er als endliches Wesen gleicherweise
den Moglichkeiten der Selbstgewinnung und der Selbstgefihrdung in
dieser Freiheit ausgesetzt.

So stellen wir uns nochmals der Frage: Ist es unter diesen Um-
stinden sowie im Hinblick auf die Tatsache, da3 Naturrecht in der
Geschichte auch herangezogen wurde, um Sozialordnungen, die den
Interessen bloB von Einzelnen und Gruppen dienten, fiir sakrosankt
zu erkldren, nicht doch kliiger, dem Rate Alberts zu folgen und auf
naturrechtliche Reflexion zu verzichten? Soll man ihm nicht doch zu-
stimmen, wenn er meint, man brauche kein Naturrecht, um fiir die
freiheitlich-demokratische Struktur gesellschaftlicher Ordnungen zu
plidieren (157)? — Was trotz gewichtiger Bedenken zuletzt zur Ver-
neinung dieser Fragen fiihrt, mochte ich abschlieBend zeigen.

Albert versichert, man gelange auch ohne naturrechtliche Voraus-
setzungen dazu, «die Zwangsgewalt des Staates mit besonderem MiB-
trauen» zu betrachten «und sie in ihrer Tédtigkeit im wesentlichen auf
die Sicherung der Freiheit seiner Biirger» einzuschrinken (157; zum
Folgenden vgl. 155-157). Beobachtung lehre ndmlich, da die Parole
der Freiheit iiberall, wo man sich, bewahrend oder rebellierend, mit
Sozialordnungen befasse, eine wichtige Rolle spiele. Der positive Wert
der Moglichkeit, das eigene Leben nach persénlichen Sinnvorstellungen
zu gestalten, werde selten in Frage gestellt; die Menschen schienen
ein jeweils moglichst hohes MaBl an Selbstbestimmung zu wiinschen.
Weil dem gegeniiber die Sozialisierung aller Lebensbereiche den Ein-
zelnen dem Staatsapparat, dem Wohlwollen der Funktiondre ausliefere,

35 RYFFEL, H.: Zur Rolle des «Absoluten» in der Philosophie der Politik
(Anm. 10), 35.



Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen ? 63

die dariiber befinden, ob, wie und in welchem Ausmal} Bediirfnisse aller
Art befriedigt werden diirften, leuchte ohne weiteres ein, dall man auf
Eingrenzung der Staatsgewalt dringen miisse. Es gehe nur noch darum,
simtlichen Mitgliedern der Gesellschaft Nutzen und damit Attraktivitit
freiheitlicher Sozialordnungen plausibel zu machen. Das kénne im Rah-
men des Erkenntnisprogramms der realwissenschaftlich betriebenen
politischen Okonomie geschehen (1571.).

Die Schwiche von Alberts Argument liegt zunéchst in seiner empi-
rischen Basis: Die Aufforderung zum Schutz der individuellen Gestal-
tungs- und Handlungsfreiheit wird vom Bestehen faktischer Zustinde
abhingig gemacht. Verdndern sich jedoch diese Zustinde, kann auch das
Bediirfnis nach demokratischer Kontrolle und Eingrenzung der Staats-
titigkeit dahinfallen. Von Alberts sozialtechnologischer Warte aus, die
oberste Wertgesichtspunkte, regulative Ideen und leitende Ziele zwar
immer wieder voraussetzt, mit Ausnahme des kantischen Autonomie-
gedankens aber nirgends erldutert und diskutiert, sie vielmehr aus-
driicklich vom Aufgabenbereich der allgemeinen Methodologie ratio-
naler Praxis ausnimmt ¢, 148t sich solcher Verinderung nicht ent-
gegentreten. Nun finden wir aber mancherlei Veranlassung zu befiirch-
ten, dafl der historische Wandel sich in einer Richtung bewege, die dem
Interesse an individueller Selbstbestimmung und Selbstverantwortung
zuwiderlduft. Erinnert sei an bloB drei Beispiele: an die ambivalente
Perfektionierung medikamentdser und chirurgischer Eingriffe zur
Korrektur von sogenannt abweichendem Verhalten; an die zerstéreri-
schen Auswirkungen von fanatisierten Massen getragener Revolutionen
und an deren Kinder: totalitir eingerichtete Gesellschaften mit auf
Unversohnlichkeit Andersdenkenden gegeniiber eingeschworenen Fiih-
rungsspitzen; endlich an die verdinglichende Tendenz der spezifisch neu-
zeitlichen Rationalitit, die, gestiitzt auf die staunenswerten Erfolge der
exakten und der Naturwissenschaften sowie der von ihnen angeleiteten
Technik, unsere Weltauffassung immer tiefer prigt: Ist sie einerseits
Grundlage fiir die machtvolle Selbstbehauptung des Menschen gegen-
iiber der Natur, birgt sie indessen ebenso die wachsende Gefahr, dal3 der
Mensch sich durch sie nur mehr als Objekt anerkennt und im Augenblick

56 Vgl. die im Sachregister unter den Stichwértern «Ideen, regulative», « Wert-
gesichtspunkte», «Ziele, Zielsetzungen, Zwecke» verzeichneten Stellen. — Zum Aus-
schluB der Ertrterung der Entstehung von Leitvorstellungen aus der allgemeinen
Methodologie rationaler Praxis vgl. 30f.



64 Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen ?

seiner hochsten Machtenfaltung selber zerstort, nicht erst in physischer
Hinsicht, sondern bereits als sittliche Person 57.

Weil sich diese — plakativ beschworenen — Bedenken nicht von der
Hand weisen lassen, verliert die kritizistische Versicherung, auf das
Naturrechtsdenken verzichten zu konnen, da ja die Bedeutung indi-
vidueller Freiheit faktisch unbestritten sei, fast all ihr Gewicht. Die
wissenschaftstheoretischen Ergebnisse des kritischen Rationalismus
geniigen nicht, seine politischen Forderungen ganz verstidndlich zu ma-
chen. Sein unverkennbares politisches Engagement muf3 mithin auf einer
Stiitze ruhen, die aufBlerhalb seiner selbst liegt. Sie wird, als unbeliebig
und dauerhaft zu denkende, naturrechtlichen Charakter tragen.

Im Gegensatz zur empiristisch-positivistischen Haltung, die der
kritische Rationalismus zumindest vordergriindig wvertritt, sucht die
naturrechtliche Betrachtungsweise zu Einsichten in das Wesen des
Menschen zu gelangen, die iiber die momentan herrschenden Verhilt-
nisse und leitenden Interessen in konkreten Gesellschaften hinaus-
weisen. Durchaus unter Einbezug der Ergebnisse auch der empirischen
Humanwissenschaften ist sie bestrebt, einen Standpunkt zu gewinnen,
von dem aus sich jederzeit fiir Autonomie jedes menschlichen Indivi-
duums - im politischen Bereich heilt das: fiir eine rechtsstaatlich
strukturierte freiheitlich-demokratische Gesellschaft — argumentieren
laBt. Das bedeutet, daB das Naturrechtsdenken jene Meta-Normen zu
erlangen und zu explizieren sucht, die Voraussetzungen sind auch schon
fiir jenen faktischen Konsens, auf den Albert sich beruft um nachzu-
weisen, daf3 naturrechtliche Uberlegungen entbehrlich sind.

Jenen Standpunkt nimmt das Naturrechtsdenken ein, indem es die
Freiheitsidee universal denkt, (wdhrend sich Autonomie im Rahmen
des sozialtechnologischen Kritizismus ohne weiteres als Privileg einer
bestimmten Gruppe verstehen 14Bt). Die Freiheitsidee universal denken,
hei3t davon ausgehen, daB jeder einzelne Mensch prinzipiell in gleicher
Weise zu Autonomie befdhigt ist. Diese prinzipielle Gleichheit weist die
moderne Anthropologie nach, das Naturrechtsdenken aber entwirft die

37 Fir eine eindringliche Darstellung dieses Sachverhaltes vgl. Lewis, C. S.:
Die Abschaffung des Menschen, Einsiedeln 1979. Das Badndchen enthdlt drei ins
Deutsche tibertragene Vorlesungen aus dem Jahre 1943, von denen die dritte (57—
82) besonders wichtig ist. — Aus ganz anderer Warte, freilich viel pessimistischer,
ging jingst J. WEIZENBAUM, Professor fiir Computerwissenschaft am Massachu-
setts Institute of Technology (USA), auf den gleichen Sachverhalt ein: Vertrauen
in die Wissenschaft, Wechselwirkung Nr. 4, Februar 1980, 48-52.



Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen ? 65

Bedingungen menschlichen Zusammenlebens, die ihr gerecht werden.
Auf praktische Wirkung bedacht, begniigt es sich nicht damit, allge-
meine Leitvorstellungen zu formulieren, sondern es will auch die posi-
tiven Regelungen in allen Bereichen jeder Gesellschaft prigen. Von
formalen und insofern sehr allgemeinen Postulaten ausgehend, dringt
es immer weiter bis zur Gestaltung materialer Normen vor. Dabei
bewegt es sich auf verschiedenen Stufen der Geschichtlichkeit: Je
konkreter es jene Bedingungen des Zusammenlebens ausfithrt, umso
eindringlicher muf es sich mit den aktuellen Umstédnden und Situationen
menschlicher Existenz befassen, sich mit ithnen vermitteln. Umso vor-
laufiger, wandelbarer werden die Ergebnisse seiner Reflexion. Doch
unverdndert beziehen sie sich auf das Prinzip der Gleichheit in der
Befahigung zur Autonomie; sie werden durch dieses Prinzip konsti-
tuiert und in seinem Lichte kritisiert.

Ein Beispiel fiir die Konkretisierung der universal verstandenen
Freiheitsidee liefert der Versuch, sozialrechtliche Verpflichtungen der
politischen Gemeinschaften naturrechtlich zu legitimieren. Die natur-
rechtliche Vorstellung von der prinzipiell gleichen Befihigung zur Frei-
heit schlieft den Gedanken in sich, da3 auch das Ausma8 der Entfaltung
von Freiheit und die Gebiete, in denen sie tdtig wird, fiir einen jeden
grundsidtzlich gleich sind, das heifft aber, daB die individuellen Ent-
scheidungsbereiche sich der Idee nach nicht unterscheiden. Faktisch
gibt es natiirlich zahlreiche, durch vielfdltige Faktoren subjektiver und
objektiver Art bedingte Differenzen. Die naturrechtliche Freiheitsidee
fordert nun, die Spannung zwischen Idee und Wirklichkeit zu mildern.
Wenn sie als regulative Idee einen Zustand vorstellt, in welchem Wirk-
lichkeit und Idee sich decken, verlangt sie nicht zugleich, in utopischem
Elan die Faktizitdt zu {iberspringen, wohl indessen, dafl die einzelne
politische Gemeinschaft sich im ProzeB der gegenseitigen Vermittlung
von Idee und Faktizitit mit keinem je erreichten Zustand begniigt.
Ebenso wenig begriindet sie eine Forderung nach Nivellierung der indi-
viduellen Existenzen: Das Ideal, das sie vorstellt, bleibt angesichts der
Endlichkeit des Menschen unerreichbar, was aber nicht ausschlieBt,
daB jedes Individuum auf seine Weise am ProzeB der Vermittlung von
Idee und Faktizitdt partizipiert. Fiir eine politische Gemeinschaft
(beliebiger Ausdehnung!) resultiert aus der Aufforderung, bestehende
Differenzen auszugleichen, der Auftrag, in kollektiver Anstrengung allen
Einzelnen optimale Voraussetzungen fiir die Entfaltung ihrer Freiheits-
fahigkeit zu verschaffen. Eine blo8 formale, allein vom Schutzgedanken

5



66 Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen?

getragene Freiheitsgarantie geniigt hierzu nicht (vgl. 157). Politische
Gemeinschaften, welche die universale Freiheitsidee konsequent auf
ihre praktische Bedeutung hin analysieren, sehen sich vielmehr gehalten,
durch geeignete Mafnahmen bestehende, im Individuum wie in seiner
Umwelt gelegene Beeintridchtigungen der Freiheitsentfaltung aufzuhe-
ben, wenigstens so weit wie moglich zu reduzieren. So haben sie zu sorgen
etwa fiir permanente Bildungsmoglichkeiten, fiir geniigende Arbeit und
ausreichende MuBe, fiir rechte Wohnung und den nétigen Unterhalt,
fiir allgemeine Gesundheit und Existenzsicherung auch dann, wenn die
personliche Leistung diese nicht mehr zu garantieren vermag. Sie sind
verpflichtet, Wege fiir ein reiches und vielgestaltiges Kulturleben zu
erschlieBen, das den Einzelnen in die Lage versetzt, sich iiber sich klar
zu werden und sich in seiner Welt zu orientieren, um diese nach bestem
Vermogen mitzugestalten 8.

Diese Konsequenzen aus der universal gedachten Befdhigung zur
Autonomie mogen sympathisch klingen, ja eindringlich dafiir sprechen,
den Standpunkt der naturrechtlichen Betrachtungsweise beizubehalten.
Dennoch miissen wir nach wie vor einrdumen, dafl auch die naturrecht-
lich legitimierte universale Freiheitsforderung in der Schwebe bleibt.
Schliissig ergibt sie sich doch immer nur dann, wenn die individuelle
menschliche Existenz ohne Einschriankung als unverletzlich gilt — wenn,
traditionell gesprochen, die Menschenwiirde als hochster Wert bzw. die
sittliche Person als heilig anerkannt wird. Fiir diese Anerkennung muf
jeder Einzelne sich entscheiden, was heiB3t, daB} sie in sein Belieben
gestellt ist.

Wenn die Anerkennung der Menschenwiirde in des Menschen Belie-
ben gestellt ist, 148t sie sich subjektiven Machtinteressen unterordnen.
Thrasymachus erhilt schlieBlich recht. Kontrolle und Kritik bestehender
Sozialordnungen entbehren dann jeglichen unbeliebigen MaBstabes und
sind eben darum nicht linger verbindlich: Der Mensch wird sich selber
ausgeliefert. Man kann bei dieser Feststellung stehenbleiben, sich ihr
gemdl einrichten, d.h. aber, sich — jeder auf seine Weise — mit ihr abfin-
den; man kann ihr gegeniiber auch verzweifeln. Revolte gegen die ver-
meintliche Absurditét menschlicher Existenz ist dann nur eine besonders
dramatische Form solcher Verzweiflung; das Beharren auf der alleinigen
MafBgeblichkeit eines individuellen oder kollektiven Entschlusses ent-

58 Ahnlich RyFrEL, H.: Die Rolle des «Absoluten» in der Philosophie der Poli-
tik (Anm. 10), 33-35, 54f., und HOFFE, O.: Politische Gerechtigkeit (Anm. 1), 1261.



Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen ? 67

puppt sich genau so wie der Wille, auf der Basis einer verabsolutierten
Theorie das Gliick des Menschen total zu planen, als Ubersteigerung der
schon gescheiterten Subjektivitit.

Doch bleibt auch hier noch eine Alternative denkbar. Sie ldge darin,
sich gegen die nihilistische Sicht menschlicher Existenz zu kehren und
an der Uberzeugung von einer unbeliebigen Unverletzlichkeit bzw.
Heiligkeit der Person festzuhalten. Robert Spaemann hat vor kurzem
daran erinnert, daB diese Uberzeugung Voraussetzung aller an der Ent-
faltung individueller Autonomie interessierter Aufklirung bleibt, sich
selber aber nicht diskursiv vermitteln, und das heil3t: nicht rational auf-
klaren 1aBt. Er fiigte bei, daBl kritischer Fallibilismus allein solche Ver-
mittlung nicht zu leisten vermag. Jene alles tragende Uberzeugung
gehort den in langer Tradition iiberkommenen fundamentalen Einsichten
an, die als nichtrationale Voraussetzungen die auf Gerechtigkeit ausge-
richtete Tatigkeit praktischer Vernunft erst ermoglichen %°. Man darf,
wenngleich mit gewissen Einschrinkungen, sagen, daB das abendldndi-
sche Naturrechtsdenken seit je, insbesondere jedoch in seiner neuzeit-
lichen Ausprigung und im Anschlull an die christliche Tradition, zu
jenen Instanzen zédhlte, welche die Einsicht in den hohen Wert der ver-
niinftigen Person weitertrugen und deren Wiirde als Selbstzweck bezeug-
ten. In Gestalt der weltweiten Erhebung und Diskussion der Menschen-
rechte sowie der Bemithungen um ihre uneingeschrinkie Sicherung setzt
dieses Denken, heute universal geworden, jene Tradition fort. Solange
es sich in ihr hilt — auf die strenge Erfiillung genau dieser Bedingung hin
ist es freilich stets kritisch zu priifen —, kann es nicht aufgegeben werden,
wenn anders das Bemiihen um gerechte soziale Ordnungen nicht gegen
eine letztlich kopflose Sozialtechnologie eingetauscht werden soll.
Mochte der Kritizismus dies nicht zugestehen, dann ritte er, indem er
Absicht und Gehalt aktuellen Naturrechtsdenkens verkennt oder zumin-
dest verzerrt, nicht blo8 gegen Windmiihlen, sondern in letzter Konse-
quenz gegen sich selber an 9°.

59 Vgl. SpaEmanN, R.: Uber nichtrationale Voraussetzungen des Vernunft-
gebrauchs, Neue Zircher Zeitung von Samstag/Sonntag, 9./10. Februar 1980,
Nr. 33, 68.

60 Nochmals verweise ich auf die drei Vortrige von Lewis, C. S. (Anm. 57),
die im iibrigen auch R. Spaemann zitiert, besonders auf die Seiten 70-75. Im Lichte
dieser Erdrterungen erscheint der Versuch einer uneingeschrinkten psychoanaly-
tischen Destruktion von Gottesvorstellungen, wie ihn Tilman Moser unternimmt,
als fatal, wenn man ihm auch angesichts der bitteren Auswirkungen einer «Gottes-
vergiftung» viel Verstindnis entgegenbringen mag. Vielleicht ist aber Mosers iibri-



68 Kiritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen ?

Nachdem allerdings die innerste, unaufhebbare Aporie des Natur-
rechtsdenkens aufgedeckt ist, scheint dieses sich nur noch unter je einer
von zwei Voraussetzungen iiberhaupt fortfithren zu lassen. Die eine
Voraussetzung bestiinde darin, dall man zwar in jedem Menschen die
Heiligkeit der Person anerkennt, ihr aber, etwa auf transzendentalem
Wege, bloB das Geprige einer notwendigen Fiktion verleiht. Dieser
Standpunkt, der immer noch der Vernunft zuviel zutraut, hebt sich,
griindlich iiberdacht, selber auf. Es bliebe eine zweite Position, welche
die Menschenwiirde durch eine transzendente Instanz garantiert ansihe.
Nur fiir sie ware die naturrechtliche Betrachtungsweise unter allen
Umstdnden konsistent. Von ihr aus gesehen, wird alles Naturrecht zum
Verweis auf eine Instanz auBlerhalb menschlicher und also auch staat-
licher Willkiir. Diese Instanz wire nicht mehr Vernunft selber, sondern
das, was diese vernimmt.

Naturrechtsdenken, also auch die Bemithungen um die Statuierung
unverletzlicher Menschenrechte, scheint in der Tat bloB wvon dieser
zweiten Position aus sinnvoll moglich zu sein. So problematisch dieser
Rekurs auf Transzendenz sich ausnimmt, so unausweichlich driangt er
sich auf 1. Freilich ist damit nicht das letzte Wort gesprochen. Denn
einen prinzipiell offenen Kreis nun wieder durch ein Husarenstiick zu
schlieBen, kann nicht geraten. Ob man ndmlich auf die naturrechtliche
Betrachtungsweise iiberhaupt eingehen will, bleibt nach wie vor in
personlichem Entschlul auszumachen. Daran dndert ein auch noch so

gens faszinierender und ergreifender Brief an den Lieben Gott gerade deshalb
besonders aufschluBlreich, weil er auch dann noch Gott als Du anspricht, wenn er
ihm versichert, ihn nicht mehr zu brauchen. (MoskRr, T.: Gottesvergiftung, Frank-
furt a.M. 1980, S.100). — Vgl. im hier angeschnittenen Zusammenhang auch
TrRAPPE, P.: Soziale Norm, Normalitit und Wirklichkeit, SSIP Bulletin No. 43,
Sommer 1976 (Basel), 144-161. Trappe beschlieBt seine Abhandlung mit folgen-
dem Passus: In der Praxis «wird Normalitit nur hergestellt auf der soliden Basis
bekannter und anerkannter Werte, die — weil man sich ja vom Alten lésen méchte —
niemand sich mehr getraut zu nennen: Erhaltung und Respektierung menschlichen
Lebens, Respekt auch vor dem Inkompetenten (auf den es viel eher ankommt als
auf den Respekt vor dem Kompetenten!). Danach ist die scheinbar schlichte
SchluBbemerkung erlaubt: ‘Normal’ ist die ‘soziale Wirklichkeit’ nur auf der Basis
von nicht ausgesprochenen bewédhrten Grund-‘Normen’. ‘Normalitdt’ ist die Kon-
fliktiberwindung selbst — auf der Grundlage durchaus schon bewihrter ethischer
Normen, iiber die in der aktuellen Soziologie und Sozialphilosophie so erschreckend
wenig gesagt wird» (1601.).

61 Hier liegt der richtige Kern von Alberts {iberschieBender These, dal ohne
die Annahme der Existenz normstiftender Michte «der fiir das Naturrecht charak-
teristischen normativen Deutung der Wirklichkeit jede Grundlage» fehle (vgl. 70).



Kritizistische Kritik am Naturrecht — ein Ritt gegen Windmiihlen ? 69

dichtes Argumentationsgefiige so wenig wie die Macht der Tradition,
sofern nur das BewuBtsein Distanz zu ihr gewonnen hat. Gerade die
naturrechtlich motivierte Rede von der prinzipiellen Befdhigung jedes
Menschen zur Freiheit schlielt ein, daf ein jeder in seine Freiheit ent-
lassen, in Entscheidung und Verantwortung hineingedringt wird. So
bleibt denn doch fiir immer offen, will sagen durch jeden Einzelnen per-
sonlich auszumachen, ob Naturrechtsdenken Platz greifen kann und von
da her Verweisung auf Transzendenz geschieht.



	Kritizistische Kritik am Naturrecht : ein Ritt gegen Windmühlen?

