
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 28 (1981)

Heft: 1-2

Artikel: Kritizistische Kritik am Naturrecht : ein Ritt gegen Windmühlen?

Autor: Sitter, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761557

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beat Sitter

Kritizistische Kritik am Naturrecht —

ein Ritt gegen Windmühlen *

Aktuelles Naturrechtsdenken bewegt sich um die zentrale Aussage,
daß faktische, insbesondere staatliche Regelungen des menschlichen
Zusammenlebens nie absolut gelten, daß im Gegenteil alle sozialen

Ordnungen, Einrichtungen und Maßnahmen jederzeit anhand eines

unbeliebigen Maßstabes auf ihre Richtigkeit hin überprüft werden
können x. Mit dieser Aussage konfrontiert, läßt Hans Alberts Behaup-

* Die Arbeit entstand im Rahmen des vom Schweizerischen Nationalfonds
geförderten Projektes Nr. 1.810-0.78: «Gerechtigkeit als Idee und Prozeß. Studien
zur Gerechtigkeitstheorie der Gegenwart.»

1 Wenige Belege mögen hier genügen: Vgl. de George, R. T.: A Minimalist
Approach to Natural and International Law, Ms. 1979, 15 (erscheint in den Abhandlungen

des IVR-Weltkongresses 1979, Basel, vermutlich 1981. Auf diese Abhandlungen

wird im folgenden mit dem Sigel «IVR» verwiesen); Ellscheid, G.: Das
Naturrechtsproblem in der neueren Rechtsphilosophie, in: A. Kaufmann/W.
Hassemer (Hrsg.) : Einführung in Rechtsphilosophie und Rechtstheorie der Gegenwart,

Heidelberg/Karlsruhe 1977, 28; Heidelmeyer, W.: Die Menschenrechte, in:
ders. (Hrsg.) : Die Menschenrechte. Erklärungen, Verfassungsartikel, Internationale
Abkommen, Paderborn 21977, 13; Höffe, O. : Politische Gerechtigkeit - Grundzüge

einer naturrechtlichen Theorie, Studia Philosophica 38 (1979) 109; ders.:
Grundzüge einer Theorie politischer Gerechtigkeit, in: Heintel, E. (Hrsg.):
Philosophische Elemente der Tradition des politischen Denkens, Wien/München 1979,
59; Llompart, J.: Naturrecht als geschichtliches Recht, Ms. 1979, S. 2 (erscheint
in IVR); Müller, M.: Die ontologische Problematik des Naturrechts, in: Kaufmann,

A. (Hrsg.) : Die ontologische Begründung des Rechts, Darmstadt 1965,
468; Robledo, A. G. : Le droit naturel de nos jours, Ms. 1979, 7f. (erscheint in
IVR) ; Ryffel, H. : Grundprobleme der Rechts- und Staatsphilosophie. Philosophische

Anthropologie des Politischen, Neuwied/Berlin 1969, 117, 224 u.ö.; ders.:
Das Problem des Naturrechts heute, in: W. Maihofer (Hrsg.): Naturrecht oder
Rechtspositivismus Darmstadt 21972, 506, 520-522 ; Spaemann, R. : Die Aktua-



Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen? 27

tung aufhorchen, wonach nur derjenige das positive Recht als Phänomen

aus dem Bereich der sozialen Kontrolle zu betrachten vermöge, welcher
die naturrechtliche Betrachtungsweise aufgebe 2. Diese Behauptung zielt
nicht auf eine konstruktive Kritik des Naturrechtsdenkens hin, sondern

- daran läßt der Kontext keinen Zweifel - verwirft dieses ganz und gar.
Wer die zentrale Aussage des Naturrechtsdenkens für wichtig

genug hält, um nicht ohne Not auf es zu verzichten, wird prüfen wollen,
ob Alberts Angriff wirklich trifft, ob also seine Darstellung der
naturrechtlichen Betrachtungsweise mit dem übereinstimmt, was sich heute

unter dieser Bezeichnung anbietet3. Das soll hier geschehen, wenn auch

nicht mit dem Anspruch, aktuelles Naturrechtsdenken vollständig zu
repräsentieren, so doch in der Absicht, Alberts Kritik als verfehlt
nachzuweisen. Zunächst möchte ich darlegen, was Albert unter Naturrecht
versteht und mit welchen Argumenten er es kritisert (I), um sodann
aktuelles Naturrechtsdenken mittels der Erfahrungen, aus denen es

entspringt, sowie den Anliegen, die es vertritt, zu charakterisieren (II).
Anhand von vier erst kürzlich ausgeführten Beispielen naturrechtlicher
Betrachtungsweise möchte ich hierauf die Kennzeichnungen und Thesen

belegen und vertiefen (III). Die Beispiele machen ersichtlich, inwiefern
die kritizistische Kritik des Naturrechtsdenkens ihr Ziel verfehlt. Sie

bedient sich eines der praktischen Sphäre unangemessenen engen
Begründungsbegriffs und unterstellt zu Unrecht, mit der Rede von der

Unbeliebigkeit überpositiver Normen beziehe sich das Naturrechtsdenken

auf religiös-metaphysisch konzipierte Transzendenz (IV). An
diese Metakritik knüpft sich der Nachweis, daß die naturrechtliche
Reflexion rationale Praxis, wie der Kritizismus sie versteht, nicht nur
nicht ausschließt, sondern wesentliche Elemente mit ihr teilt (V). Trotz
dieser Gemeinsamkeiten unterscheidet sich das Naturrechtsdenken

jedoch vom Kritizismus dadurch, daß es die Grundentscheidung, die

lität des Naturrechts, in: F. Böckle/E. W. Böckenförde (Hrsg.): Naturrecht in
der Kritik, Mainz 1973, 262, 276; Süsterhenn, A.: Das Naturrecht, in: W. Mai-
hofer (Hrsg.): Naturrecht oder Rechtspositivismus? Darmstadt 21972, 21-24;
Thyssen, J.: Das Problem des Naturrechts, in: do., 208; Würtenberger, Th.:
Das Naturrecht und die Philosophie der Gegenwart, in : do., 443.

2 Albert, H. : Traktat über rationale Praxis, Tübingen 1978, 72. -
Seitenzahlen, die im Text in Klammern stehen, beziehen sich durchwegs auf dieses Buch.

3 Wiederholt wurde darauf aufmerksam gemacht, daß ganz unterschiedlich
ausgestaltete Theorien sich als naturrechtlich ausgeben, was eine «immense
Ausdehnung des Begriffs 'Naturrechtslehre' zur Folge hatte» (Ellenscheid [Anm. 1],
28; siehe auch Würtenberger [Anm. 1], 429f.). Überall bleibt jedoch das in der
zentralen Aussage festgehaltene Grundanliegen leitend.



28 Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen

zur Rechtfertigung der universalen Freiheitsidee als Basis aller sozialen

Ordnung dient, expliziert und kritisierbar macht. Der Kritizismus
rekurriert dagegen uneingestandenerweise auf naturrechtliche Elemente

(VI). Um zu zeigen, daß sich auch ohne naturrechtliche Betrachtungsweise

für den Grundgedanken der Autonomie argumentieren läßt,
verweist er auf das Faktum, daß Selbstbestimmung überall hoch
eingeschätzt werde. Fakten können sich indessen wandeln; Naturrechtsdenken

sucht einen Boden, der sich solchem Wandel entzieht. Letztlich

bedarf indessen auch es einer nicht faktisch ableitbaren, sondern
in die Verantwortung des Einzelnen gelegten Entscheidung zugunsten
der Heiligkeit der Person 4. Eine solche Entscheidung entspringt
Überzeugungen, die nicht diskursiv, sondern traditionell vermittelt werden.
Die wichtigste Auszeichnung des Naturrechtsdenkens gegenüber dem
Kritizismus liegt darin, daß es von alters her zu den Instanzen zählt,
die eben jene Überzeugungen vermitteln, ohne welche auch das
kritizistische Plädoyer für Autonomie, damit die Albertsche Konstruktion
rationaler Praxis, in sich zusammenfiele (VII).

I.

Seine Vorstellung von der naturrechtlichen Betrachtungsweise und
deren Kritik entfaltet Albert im Zusammenhang mit seinem Vorschlag,
Jurisprudenz ausschließlich sozialtechnologisch zu deuten und sie als

in diesem Sinne rationale Disziplin zur Grundlage der Politik zu machen 5.

Für Albert bezeichnet der Ausdruck 'Naturrecht ' eine von menschlichen

Setzungen unabhängige Wirklichkeit: absolute, d.h. vollkommene und
ewig gültige Normen, die mit Gewißheit erkennbar sind, das positive
Recht konstituieren und binden. Sinnvoll denken läßt sich Naturrecht
nur im Rahmen einer soziomorphen Kosmologie, die göttliche Mächte
als seine Quelle ansieht. Selber sakralen Ursprungs, führt es dank seiner

Legitimationsleistung zur Sakralisierung des positiven Rechts. Im
naturrechtlichen Denken erhält sich so die Einheit von Theologie und
Jurisprudenz, denn diese wie jene verlangen Identifikation und angemessene
Interpretation der Offenbarungen normstiftender Instanzen (69f.).

4 Mit diesem Ausdruck möchte ich alle jene Formulierungen zusammenfassen,
welche vom Menschen als Zweck an sich oder als Selbstzweck, von der Unverletzlichkeit,

von der Würde des Menschen u.a. sprechen.
5 Traktat über rationale Praxis, III. Kap. 0.



Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen 29

Die metaphysischen und erkenntnistheoretischen Grundlagen der
kritizistischen Kritik 6 - etwa der kritische Realismus und die Fallibi-
litätsthese - dürfen hier als bekannt vorausgesetzt werden. Aus ihnen
leitet sich die Kritik des in obiger Art und Weise charakterisierten Naturrechts

ab. Sie macht im wesentlichen drei Punkte geltend: 1. Die
naturrechtliche Auffassung ist eine Version des absoluten Begründungsdenkens,

das heute als überwunden gelten darf. - 2. Naturrechtsdenken
ist, richtig besehen, positivistisch, denn es rekurriert auf ein metaphysisches

Faktum, nämlich auf eine es setzende Instanz. Mag sich diese

auch normaler Erkenntnis entziehen, bleibt doch die Frage nach ihrer
Legitimation offen, und die Faktizität ihrer Setzungen genügt nicht
schon als Rechtfertigung für deren normative Geltung. - 3. Insofern
Naturrecht nur im Rahmen einer soziomorphen Kosmologie als sinnvoll
erscheint, widerspricht es einem der modernen wissenschaftlichen
Erkenntnis entsprechenden Weltbild (71). Beigefügt wird, daß die
Rechtswissenschaft «dieser überpositiven Variante des dogmatischen Denkens»

nicht bedarf (ebd.) 7 und die Sakralisierung des Rechts mit seiner
Humanisierung nichts zu tun zu haben braucht (72).

Wegen schwankenden Sprachgebrauchs bleibt Alberts Charakterisierung

und damit Kritik des Naturrechts mit einer Zweideutigkeit behaftet:

Ungewiß scheint, ob sie sich nur mit einer bestimmten «Form»
bzw. «Art» (71, 72) des Naturrechtsdenkens oder mit diesem insgesamt
befaßt. Allerdings lassen etliche apodiktische Aussagen über das Naturrecht

schlechthin annehmen, daß eher die zweite Möglichkeit zutrifft,
so etwa die eingangs zitierte Behauptung, aber auch sonst der Bezug
auf das naturrechtliche Denken (70) bzw. das Naturrecht (71). Der
letzte Zweifel fällt mit der Überlegung, daß Alberts Kritik grundsätzlicher

Natur sein muß: Nur dann nämlich, wenn sich das Naturrechtsdenken

überhaupt als irrig erweist, läßt sich das Programm einer
ausschließlich sozialtechnologischen Deutung der Jurisprudenz halten8.

6 Vgl. Albert, H.: Traktat über kritische Vernunft, Tübingen 31975, Kap. I
und II ; Traktat über rationale Praxis, Kap. I und II.

7 Die gleiche Meinung bei Weinberger, O.: Jenseits von Positivismus und
Naturrecht, Ms. 1979 (erscheint in IVR.)

8 Mit der Ungenauigkeit in Alberts Sprachgebrauch könnte man, zusammen
mit W. Henke, auch weniger nachsichtig verfahren. Denn sie erschwert die
Auseinandersetzung mit den vorgebrachten Argumenten und räumt Albert jederzeit
die Möglichkeit ein zu behaupten, er sei mißverstanden worden, habe nur bestimmte
Aspekte oder Personen, nicht aber alles im Auge gehabt - in unserem Falle eben

nur einige Formen der Naturrechtslehre, nicht das Naturrecht überhaupt. Genau



30 Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen

II.

Das neuzeitliche Naturrechtsdenken ist wichtiges Element im
Bestreben des europäischen Menschen, sich seiner autonomen, sittlichen
Persönlichkeit zu vergewissern. Gerade indem es sich mit den obersten
Grundsätzen sozialer Ordnungen befaßt, ist es primär auf das Individuum
ausgerichtet. Wenn es auch die Sozialität des einzelnen berücksichtigt
und davon ausgeht, daß dieser nur in politisch verfaßter Gemeinschaft
das ihm mögliche Glück zu erlangen vermag, bleibt es doch dieser

Gemeinschaft gegenüber stets kritisch eingestellt. Kräftig markiert es

die Grenzen staathcher Machtübung. War es auch nicht jederzeit gleich
aktuell, erhob es sich doch immer wieder neu zu geschichtlicher Geltung.
Das trifft für die «Renaissance des Naturrechtsgedankens»9 nach 1945

zu, nicht weniger für die gegenwärtige Neubesinnung auf seine Bedeutung

in einer veränderten, überaus komplex gewordenen Welt10. Stets
ist sein Angelpunkt die sittliche Persönlichkeit, damit die praktische
Freiheit des einzelnen Menschen. Nicht von ungefähr greift darum die

naturrechtliche Reflexion immer wieder auf Kants Einsichten zurück,
verwendet dem kategorischen Imperativ analoge Formulierungen und
wählt Kants Ansicht über die wesentliche Aufgabe der Politik als

Anknüpfungspunkt weiterführender Überlegungenn. So ist es auch

diese Ausflucht bleibt oflen, wenn wir lesen: «Daß diese Kritik nicht jede Form
des Rechtsdenkens trifft, die sich der Sprache des Naturrechts bedient, braucht
kaum besonders betont zu werden» (72). - Vgl. W. Henke: Kritik des kritischen
Rationalismus, Tübingen 1974, bes. Anm. 51 und 52, 25 f.

9 Th. Würtenberger (Anm. 1), 427.
10 Der Weltkongreß für Rechts- und Sozialphilosophie 1979 mit dem Generalthema

« Zeitgenössische Rechtskonzeptionen » widmete eine seiner vier Abteilungen
naturrechtlichen Konzeptionen. Die übrigen Abteilungen befaßten sich mit
analytischen Rechtskonzeptionen, orientalischen Rechtstheorien und marxistischer
Rechtstheorie.

11 Zum Beispiel: Welzel, H.: Naturrecht und materiale Gerechtigkeit,
Göttingen 41962, 239f.; ders.: Naturrecht und Rechtspositivismus, in: W. Maihofer
(Anm. 1), 338; Würtenberger, Th. (Anm. 1), 443; Ryffel, H. : Zur Rolle des

'Absoluten' in der Philosophie der Politik, in: Mensch und Recht. Festschrift
E. Wolf, Frankfurt a.M. 1972, 37ff.; ders.: Zur Begründung der Menschenrechte,
in: Menschenrechte. Aspekte ihrer Begründung und Verwirklichung, hrsg. von
J. Schwartländer, Tübingen 1979, 67f.; Höffe, O., in: E. Heintel (Anm. 1),
58f.; ders. in: Studia Philosophica (Anm. 1), 123f.; ders.: Die Menschenrechte
als Legitimation demokratischer Politik, Freiburger Zeitschrift für Philosophie
und Theologie 26 (1979) 10-12. Vgl. aber auch Albert selber im Traktat über
rationale Praxis, 140ff., 177ff.



Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen? 31

heute die Sorge um Handlungsspielraum und Entscheidungsfreiheit, um
sittliche Selbständigkeit und Verantwortung des Einzelnen, um dessen

Schutz vor Manipulation und vermeintlichen Sachzwängen, die
naturrechtliche Besinnung herausfordern. Das Naturrechtsdenken ist Reaktion

auf die Erfahrung, daß immer wieder Menschen willkürlich und
gewaltsam auf bestimmte Welt- und Geschichtsdeutungen, auf
Wertüberzeugungen und damit auf konkrete soziale Ordnungen festgelegt
werden, die als objektiv und unveränderbar ausgegeben werden und in
der Folge der Legitimation von Unterdrückungsmaßnahmen dienen.

Weit entfernt davon, derlei ideologisch verhärtete Positionen zu
sanktionieren, unterstreicht das Naturrechtsdenken unserer Tage gerade die

Notwendigkeit, sie aufzulösen, insofern es auf der sittlichen Person in
jedem einzelnen Menschen insistiert. Als philosophische Disziplin
rechtfertigt es seinen Standpunkt nicht vorweg aus einem religiös-metaphysischen

Bekenntnis, sondern argumentiert für ihn im Rückgriff auf
anthropologische, realwissenschaftlich gestützte Untersuchungen 12.

Ständige Quelle naturrechtlicher Reflexion ist sodann die Erfahrung,

daß bestehende und funktionierende Ordnungen entgegen dem

offenkundigen Willen der Betroffenen zerstört und durch andere

Ordnungen ersetzt werden, die bloß dank faktischer Macht für rechtmäßig
und verbindlich erklärt werden können. Im Naturrechtsdenken drückt
sich mit dem Anspruch auf sittliche zugleich der Anspruch auf politische
Selbstbestimmung aus ; es dient der Legitimation dieses Anspruchs und
hält die Hoffnung wach, solche Autonomie zu gewinnen oder
wiederzuerlangen. In diesem Sinne enthält die naturrechtliche Betrachtungsweise

immer politische Sprengkraft.
Nicht erst im Gefolge der Existenzphilosophie, doch aber auch

durch sie beeinflußt, hat das Naturrechtsdenken die Kategorie der
Geschichtlichkeit in sich aufgenommen 13. Man kann es darum auch
treffend als jenes Bestreben charakterisieren, das versucht, einen scheinbaren

Widerspruch aus der Welt zu schaffen: die Ideen der Unbeliebig-
keit, der Verbindlichkeit und der Geschichtlichkeit miteinander zu
vermitteln, indem es sie zu einer konsistenten Theorie verknüpft. Dieses

Bestreben hat zur Folge, daß zwar die Idee eines unverfügbaren Maß-

12 Z. B. Ryffel, H., 1979 (Anm. 1), 1972 (Anm. 10), 1979 (Anm. 10); Wür-
tenberger Tu. (Anm. 1), 440^-43, bes. Anm. 41 u. 47.

13 Vgl. David, J.: Wandelbares Naturrecht? in: W. Maihofer (Anm. 1) ;

Fechner, E. : Naturrecht und Existenzphilosophie, in: do. ; Llompart, J. (Anm. 1) ;

Robledo, A. G. (Anm. 1).



32 Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen?

stabes für jede konkrete Einrichtung oder Maßnahme aufrechterhalten

bleibt, indessen kein je faktisch anerkanntes Kriterium der Richtigkeit
als mit jenem Maßstab identisch angesehen werden kann. Jede Norm
bzw. Institution gilt von da her als verbesserungsfähig, und die Forderung

nach ständiger kritischer Prüfung ihrer Angemessenheit bleibt
unabweisbar. Sie nährt sich im übrigen, nicht anders als der Fallibilismus, aus
der Erfahrung der grundsätzlichen Fehlbarkeit menschlicher Einrichtungen

und tendiert auch aus diesem Grunde darauf hin, staatliche
Verfügung über das Recht, über die Ordnungen des Zusammenlebens und
eben über die individuelle Existenz auf das Notwendige einzugrenzen.

Aktuellem Naturrechtsdenken liegt so nicht eine statische, sondern

eine dynamische Sicht der Ordnungen des Zusammenlebens zugrunde.
Es faßt die Aufgabe des Ordnens als Prozeß auf, in welchem jeder je
erreichte Stand nur als Durchgangspunkt für das Streben nach
Vollkommenheit gelten kann, das um die Möglichkeit der Verbesserung
ebenso weiß wie um die Unmöglichkeit, je Vollkommenes zu realisieren.
Wenn aber aus diesem Grunde keine faktische Ordnung gegen Kritik
immunisiert werden kann, dann fordert die naturrechtliche
Betrachtungsweise, daß sie stets so konzipiert werde, daß in ihr informierte
Kritik geäußert und wirksam werden kann. Jenes Vollkommene aber

bestünde in der uneingeschränkten Verwirklichung der Rechtsidee -
der Gerechtigkeit als dem höchsten Prinzip aller Ordnung menschlichen
Zusammenlebens überhaupt.

Im Naturrechtsdenken schlägt sich eine dritte Erfahrung nieder.
Es handelt sich in ihr um eine Erfahrung des konsequenten Denkens,
der gemäß der Mensch in seinem Handeln stets unter einem absoluten

Richtigkeitsanspruch steht, auch wenn es ihm nicht gelingt, diesem

Anspruch je vollständig zu genügen. H. Ryffel hat in seiner philosophischen

Anthropologie des Politischen (vgl. Anm. 1) unter Bezugnahme
auf einzelwissenschaftliche Untersuchungen daran erinnert, daß menschliches

Dasein nicht ohne normative Ausrichtung möglich ist. In all
seinem Tun orientiert sich der Mensch an einer Vorstellung von Richtigem.

Die je nach Kontext verschiedenen Richtigkeitsvorstehungen
stehen jedoch nicht isoliert nebeneinander, sondern verbinden sich über
die Frage nach der jeweiligen Verbindlichkeit eines konkreten Richtigen
zur Frage nach dem Richtigen überhaupt oder dem absolut Richtigen.
Die von alters her bekannte, immer aber auch bestrittene teleologische
Struktur der Rechtfertigung des Handelns durch eine oberste Idee - im
Bereich des sozialen Handelns ist es die Idee der Gerechtigkeit - erscheint



Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen 33

als unabweisbar. Wenn sie auch das Suchen nach absoluten Begründungen

auslöst und verständlich macht, so verlangt sie doch nicht
notwendigerweise die Behauptung, einen archimedischen Punkt gefunden

zu haben. Im Gegenteil: wird sie als Grundlage einer unendlichen

Aufgabe begriffen, ist sie Ansporn dazu, Gültiges zu problematisieren
und nach immer besseren Lösungen für anstehende Probleme zu suchen.
Sie macht die Konzeption des Begriffs der regulativen Idee verständlich

- einer Idee, deren Gehalt sich per definitionem der vollen Realisierung
entzieht, im Felde des Rechts aber insofern konstitutive Funktion
innehat, als Normen, die ihr nicht entsprechen, nicht als Recht gelten
können 14. Damit ist gesagt, daß es dem Naturrechtsdenken heute nicht
darum geht, ewig gültige Rechtsinhalte aufzudecken.

In der Idee des Naturrechts liegt seit je ein weiterer Gedanke, der

gerade heute wiederum besonders wichtig ist. Daß die zivilisatorische,
insbesondere die wirtschaftliche und auch die politisch-militärische
Entwicklung der Menschheit dazu geführt hat, daß zunehmend existen-
zielle Probleme weltweite Dimension annehmen, also auch nach einer
weltweit umfassenden Lösung rufen, ist bekannt. Ebenso wissen wir
- heute wieder deutlicher denn je -, daß im Bereiche solcher Probleme
verschiedene Interessen aufeinander stoßen und die Gefahr besteht, die
daraus entspringenden Konflikte gewalttätig zu lösen. Dazu gesellt sich
die wachsende Einsicht in weittragende kulturelle Unterschiede zwischen
den in Konflikte verstrickten Parteien, was die Aussicht auf eine friedliche

Verständigung zu schmälern scheint und die Bereitschaft erhöhen

mag, Konflikte schwelen zu lassen. Dem gegenüber enthält die
Naturrechtsidee die Vorstellung einer in der Tat weltweit verbindlichen Instanz
für die Lösung sämtlicher Konflikte auf der Grundlage von Dialog,
Argumentation und vernünftiger Einsicht. Sie behauptet, daß Konflikte
effektiv gelöst werden können, und zwar unter Verzicht auf zerstörerische

Gewalt; daß soziale Ordnungen überhaupt, somit auch Weltordnungen

als Friedensordnung etabliert werden können. Mag dieser

14 Zur Illustration vgl. G. Radbruchs «Fünf Minuten Rechtsphilosophie»,
in: Rechtsphilosophie, hrsg. von E. Wolf, Stuttgart '1970, 335-337, insbesondere
folgenden Passus: «Recht ist Wille zur Gerechtigkeit Wenn Gesetze den Willen
zur Gerechtigkeit bewußt verleugnen, z.B. Menschenrechte Menschen nach Willkür

gewähren und versagen, dann fehlt diesen Gesetzen die Geltung, dann schuldet
das Volk ihnen keinen Gehorsam, dann müssen auch die Juristen den Mut finden,
ihnen den Rechtscharakter abzusprechen». — «Es gibt also Rechtsgrundsätze, die
stärker sind als jede rechtliche Satzung, so daß ein Gesetz, das ihnen widerspricht,
der Geltung bar ist. Man nennt diese Grundsätze das Naturrecht» (336).

3



34 Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen?

Behauptung auch noch ein utopischer Zug anhaften, so kann doch

gerade ihretwegen die naturrechtliche Betrachtungsweise nicht
aufgeben, wer an einer friedlichen, durch das Ziel der Gerechtigkeit geleiteten

Lösung bedrängender Probleme unserer Zeit interessiert ist.
Das führt zu einer letzten wichtigen Bemerkung: Die zeitgenössische

Auseinandersetzung um die Menschenrechte ist nichts anderes

als eine intensive naturrechtliche Debatte. Die Menschenrechte werden
mit eben den Epitheta ausgestattet, die von alters her das Naturrecht
charakterisieren. Sie sind überpositiv, der Verfügung des staatlichen
Souveräns grundsätzlich entzogen, hingegen Leitprinzipien für alle
staatlichen Gestaltungen; sie sind Kriterien für die Beurteilung der

Gerechtigkeit politischer, wirtschaftlicher und überhaupt sozialer

Ordnungen. Was aktuelles Naturrecht will, läßt sich daher auch mit
dem Hinweis auf die weltweite Menschenrechtsdebatte illustrieren.
So daß man sich denn durchaus mit F. A. Utz wundern kann, wenn
«man in einer Zeit, in der man so viel von Grundrechten, von Menschenrechten

im Sinne von Freiheitsrechten und sozialen Rechten spricht,
den Ausdruck 'Naturrecht' nicht mehr in den Mund nehmen darf, ohne

ins Mittelalter verwiesen zu werden» 15.

III.

Beispielhafte Auskunft darüber, mit welchen Ansprüchen, Inhalten
und in welcher Form Naturrechtsdenken heute auftritt, vermitteln
die zahlreichen Arbeiten, die in der Abteilung «Naturrechtliche Konzeptionen»

des Weltkongresses für Rechts- und Sozialphilosophie 1979

vorgetragen wurden 16. Ihre Palette ist zu reichhaltig, als daß sie hier
vollständig ausgewertet werden könnte. Für alle war indessen charakteristisch,

daß sie den naturrechtlichen Standpunkt nicht einfach um
jeden Preis zu bestätigen suchten, vielmehr ihn mit den kritischen
Instrumenten der zeitgenössischen Philosophie immer wider proble-
matisierten. Zweierlei trat dabei klar zu Tage: zunächst die Tatsache,
daß die Kategorie der Geschichtlichkeit naturrechtliches Denken bis in
seine Wurzeln durchdringt, sodann das energische Bestreben, gerade

15 Naturrecht als Sammelbegriff nicht-positivistischer Rechtstheorien, Ms.
1979, 9 (erscheint in IVR).

16 S. Anm. 9.



Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen? 35

nicht metaphysische Spekulationen zum Ausgangspunkt der
naturrechtlichen Betrachtungsweise zu wählen, sondern empirische Befunde,
zu denen anthropologisch und sozialwissenschaftlich erhobene Ergebnisse

ebenso gehören wie die Erfahrung des - wenn auch gesellschaftlich
vermittelten, so doch immer persönlichen - Wert- und Rechtsbewußtseins

17. Mit den folgenden vier Beispielen möchte ich diese Tendenzen
veranschaulichen und zugleich belegen, daß Alberts Sicht und Kritik des

Naturrechtsdenkens hinter dessen aktueller Ausformung zurückbleibt.

1. Naturrecht als Konsequenz des Willens zur Gemeinschaft

Auf einen «Minimalist Approach to Natural and International
Law» beschränkt sich Richard T. De George. Die Grundentscheidung,
die ihn leitet, beschränkt sich darauf, Recht überhaupt an Moral zu
binden. Die geschichtlichen Inhalte von Moralsystemen stehen nicht
zur Diskussion. Moral ist insofern ein bloß formales Konzept. Nur ihre
komplexe, auf das Rechtssystem bezogene Funktion interessiert: zu
verhindern, daß der Entwurf von Rechtssystemen rein willkürlich ist;
als außerrechtliche Grundlage für die kritische Bewertung von
Rechtsnormen zu dienen; damit das Recht der Bürger auf Widerstand gegen
den Mißbrauch staatlicher Autorität zu schützen.

De Georges Gedankengang läßt sich wie folgt zusammenfassen:

Wir stellen fest, daß Menschen stets in Gemeinschaft leben. Hierzu werden

sie allenfalls durch natürliche Umstände, nicht hingegen durch
moralische Vorschriften veranlaßt. Es ist möglich, aufgrund unserer
Kenntnis des Menschen, nicht also a priori, Voraussetzungen
aufzuzählen, die erfüllt sein müssen, sollen Gemeinschaften überhaupt
existieren können. Diese Bedingungen sind natürlicher, nicht moralischer
Art. Sie lassen sich in einer Theorie darstellen, die überprüfbar und
modifizierbar ist. Sofern allerdings eine Gemeinschaft Bestand haben
soll, sehen sich ihre Mitglieder genötigt, diese Bedingungen zu verwirklichen.

Im Prinzip entscheidet der Wille jedes einzelnen Mitgliedes über
den Bestand der Gemeinschaft, mindestens aber darüber, ob der einzelne

ihr angehört. Für jeden, der sich für die Gemeinschaft entscheidet,
wandeln sich deren natürliche Voraussetzungen zu moralischen Vor-

17 Ein - leider nicht weiter erörterter - Hinweis auf die Unabdinglichkeit
metaphysischer Verankerung naturrechtlicher Überlegungen findet sich bei Llom-
part, J. (Anm. 1), der juristisches und metaphysisches Naturrecht zwar
unterscheidet, jedoch unverbunden nebeneinander stehen läßt.



36 Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen?

Schriften 18. So betrachtet, ist Moral ein ausschließlich soziales Phänomen.

Ihr konkreter Gehalt hängt von mancherlei Faktoren ab, bleibt jedenfalls

auf die betreffende Gemeinschaft und ihre natürlichen
Lebensumstände bezogen. Für die hieraus entspringenden Unterschiede sozialer

Regeln interessiert sich der naturrechtliche Minimalist nicht. Ihm genügt
die Feststellung, daß Rechtssysteme einer gegebenen Gesellschaft

vernünftigerweise auf deren moralischen Anschauungen fußen, wenn anders
sie nicht zur Auflösung eben dieser Gesellschaft führen sollen. Aus dieser

Feststellung läßt sich die Forderung ableiten, daß in einer auf Bestand

angelegten Gesellschaft die Menschenrechte respektiert werden müssen,
denn Moralität kann nur Platz greifen, wenn der einzelne als autonom,
als Person anerkannt wird und in seiner Würde als unverletzlich gilt,
für sich selbst und die Gesellschaft, in der zu leben er sich entschlossen

hat, Verantwortung übernehmen kann.

In De Georges Auffassung, die nurmehr am funktionalen Aspekt
des Naturrechts hängt und auch die für die neuzeitliche Tradition
zentrale Menschenwürde bloß hypothetisch gelten läßt, findet sich kein
Platz für absolute: vollkommene und ewig gültige Normen. Normativität
ist so weit wie nur irgend möglich relativiert - dennoch bleiben universell
verbindliche Regelungen möglich: Zwar fehlt für die Menschen jede
apriorische Nötigung, sich zu einer Weltgesellschaft oder auch nur zu
einer umfassenden internationalen Gemeinschaft zusammenzuschließen.
Indessen bestehen bereits weltweit Verkehr, Verbindungen, Handel,
darüber hinaus mannigfache Probleme, die sich allein in weltweiter
Kooperation noch bewältigen lassen. Unter der Voraussetzung, daß die
Völker der Erde angesichts dieser Umstände gewillt sind, eine
internationale Gemeinschaft aufzubauen und in ihrem Bestand zu sichern,
ist denkbar, daß sich weltweit gültige Normen herausbilden, die sei es

internationales Recht, sei es ein Weltrecht regulieren. Damit verträgt
sich durchaus, daß nationale Moral- und Rechtssysteme weiter bestehen.
Die durch und durch geschichtliche Auffassung dieser Systeme macht
sie indessen einander gegenüber lernfähig, begünstigt aber eben damit
die Entstehung weltweit geltender und durchsetzbarer Regelungen, die
freilich ihrerseits stets revidierbar sind.

18 Zur für die Moral konstitutiven Funktion der individuellen Entscheidung,
in einer Gemeinschaft leben zu wollen, vgl. auch Sitter, B. : 'Sein und Zeit' als
Theorie der Ethik, in: Philosophische Rundschau 16 (1969) 273—282; ders. : Dasein
und Ethik. Zu einer ethischen Theorie der Eksistenz, Freiburg/München 1975, 130.



Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen? 37

De Georges minimalistischer Sicht des Naturrechts entspricht es,

Gerechtigkeit als Idee der schlechthin richtigen Gestaltung menschlichen

Zusammenlebens nicht als Vorbild oder Zustand aufzufassen,
sondern als Prozeß zu denken. Sie signalisiert ein Ziel, dem man sich

mittels Kontakten, Kommunikation, Austausch und Interaktion auf
verschiedenen Ebenen zwar annähern mag, das hingegen, weil es sich
immer nur unter geschichtlichen Aspekten konzipieren läßt, nie ein für
allemal erreicht wird, sondern ständige Aufgabe bleibt - eine Aufgabe,
deren Bewältigung den Einbezug aller verfügbaren Mittel und Methoden

erfordert19.

2. Naturrecht als Konsequenz individueller Leib- und Ordnungserfahrung

Ein anderes Beispiel für die gegenwärtige Tendenz, Naturrecht rein
immanent zu konstruieren, liefert Hans Reiner. Anthropologische,
sozialphänomenologische und existenzphilosophische Einsichten benützend,

deckt er die «Hauptgrundlagen der fundamentalsten Normen des

19 Bei de George finden sich wichtige Elemente der Position, die O.
Weinberger in «Jenseits von Positivismus und Naturrecht» (s. Anm. 7) einzunehmen
suchte. Weinberger sieht drei Gründe für die Annahme der Naturrechtsidee: das
Bemühen um Begründung richtigen Rechts; den Willen, Recht nicht bloß als
Ausfluß von Macht aufzufassen; das Bestreben, Hilfe bei der Lösung konkreter
Probleme zu leisten. Es scheint aber nicht zwingend, absolute naturrechtliche
Überzeugungen anzunehmen, will man diese drei Gründe berücksichtigen. Wenn
wir auf die faktischen gemeinsamen, intuitiven Wertüberzeugungen rekurrieren,
reicht das. Zwar divergieren diese Überzeugungen, und sie wandeln sich in der
Geschichte. Dennoch vermögen sie die gewünschte Funktion zu übernehmen. Daß
Recht in dieser Weise moralisch begründet werde, könnte auch der Rechtspositivist
akzeptieren. Die These, Recht entspringe ausschließlich der Macht, dürfte dann
fallen gelassen werden. — Weinbergers Position wird durch drei wichtige Überlegungen

mitbestimmt: 1. Die wissenschaftliche Aufgabe nötigt den Rechtswissenschafter,

auch unmoralisches Recht als Recht anzuerkennen und sich unter diesem
Titel mit ihm zu befassen (vgl. dazu Radbruchs Auffassung in Anm. 13). - 2. Gegen
mit Macht durchgesetzte Interessen hat naturrechtliche Theorie wenig Einfluß.
Die positivistische Haltung ist in dieser Hinsicht realistischer, sofern sie nur nicht
vergißt, daß alle Rechtssetzung in der Tat moralisch angeleitet wird. — 3. Die
analytisch-positivistische Position hat für sich den Vorteil, daß sie die
Wertüberzeugungen, die aller Rechtssetzung vorausgehen, hinterfragbar macht; sie können
nicht als unkritisierbar gelten. - Dieses letzte Argument setzt allerdings die -
unzutreffende — Behauptung voraus, daß naturrechtliche Reflexion weiterhin auf
Absolutheit, d.h. auf Vollkommenheit und Unveränderlichkeit der die Positivie-
rung des Rechts leitenden Normen abhebt. Die Position Weinbergers scheint sich,
jedenfalls so weit sie im Basler Vortrag in Erscheinung trat, mit jener von Albert
zur Deckung bringen zu lassen. Sie teilt dann aber auch die Schwierigkeiten, in
die sich, wie wir sehen werden, Albert verstrickt.



38 Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen

Naturrechts» unter ausdrücklichem Verzicht auf «theonome
Unterbauung» auf, allerdings ohne die Möglichkeit einer derartigen
Unterbauung ganz auszuschließen. Die Quelle der Vorstellung von Recht als

persönlichem Anspruch anderen gegenüber liegt für ihn in der
individuellen Leiberfahrung: Als ursprüngliches «suum» erkannt, verdankt
sich der Leib nicht erst der Zuteilung durch irgendwelche gesellschaftliche

Instanz. Mit dieser Leiberfahrung verbindet sich der Anspruch auf

Unversehrtheit, auf Selbstbestimmung in der Bewegung. Daß der Mensch
einen Leib hat, ist konstante Tatsache seiner Natur, in dieser Hinsicht
jedenfalls geht des Menschen Existenz seiner Essenz gerade nicht voraus.
Aus der unablösbaren Zugehörigkeit des Leibes zum Menschen lassen

sich «die fundamentalsten natürlichen Rechte des Menschen ableiten».

Allerdings entspringt aus dem bloßen Bewußtsein, einen eigenen
Leib zu besitzen, noch kein Recht. Dieses entsteht erst als Ordnung einer
Gemeinschaft. Faktisch befindet sich der Mensch immer schon in durch
Regeln bestimmten Gemeinschaften, zunächst in der Familie, die ihm
primäre Erfahrung der Vorteile einer Ordnung vermitteln kann.
Aufwachsend realisiert er, daß er sich dieser Ordnung zu entziehen vermag;
daß sie nur gilt, wenn er sich für sie entscheidet ; daß sie in seinen Willen,

damit auch in seine Verantwortung gelegt ist. Er lernt, wie jede
soziale Ordnung Rechte und Pflichten zugleich begründet, daß es

zumindest im allgemeinen recht und billig ist, sich in eine Ordnung
einzufügen und ihre Einschränkungen anzunehmen, weil er ja auch Vorteile

aus ihr zieht: Er gewinnt Verständnis für den Begriff des Gerechten

20. Von größter Wichtigkeit ist für ihn die Erfahrung, daß er anderen

gegenüber bestimmte Forderungen erheben muß, will er lebensnotwendige

Bedürfnisse befriedigen können; daß er hingegen seinerseits
eben diese Forderungen anderen gegenüber zu erfüllen hat, will er, daß

sie seine eigenen Ansprüche achten. Erst wenn er selber derartige
grundsätzliche Forderungen erhebt und die daraus hervorgehenden Pflichten
anerkennt, entstehen für ihn «Verhaltensnormen mit einem Charakter

strenger 'kategorischer' Verbindlichkeit, wie er dem Recht eigentümlich
ist... Und das heißt hier: So entstehen Normen des Naturrechts».

Verbindlichkeit hängt bei Reiner - nicht anders als bei De George

- von einer existenziellen Entscheidung ab - von der persönlichen
Entscheidung nämlich, in einer moralischen und rechtlich verfaßten Gemein-

20 Reiner verweist in diesem Zusammenhang auf Piaget, J.: Le jugement
moral chez l'enfant, 31969.



Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen? 39

schaft zu leben 21. Ist diese Entscheidung einmal gefallen, ergeben sich

naturrechtliche Normen als Leitprinzipien aller positiven Regelungen
durch konsequentes Denken. Offen bleibt hingegen die Frage nach der
Motivation solcher Entscheidung, und das heißt auch: nach der
Legitimation der in ihrem Lichte entworfenen positiven Regelungen des Lebens.

Recht besehen, liefert Reiner eine plausible Erörterung der anthro-
pologisch-sozialphänomenologischen Voraussetzungen, von denen De

George einfach ausgeht. Seine Konzeption ist insofern geschichtlich, als
sie sich auf beliebige Gemeinschaften übertragen läßt, vorausgesetzt nur,
diese gewähren dem Einzelnen ausreichend Spielraum, damit er seine

persönliche Entscheidungs- und Verantwortungsfähigkeit erleben kann.
Reiner bejaht die Allgemeingültigkeit der in diesem Zusammenhang
entworfenen Normen - so des Rechts auf Unversehrtheit, auf Bewe-

gungs- und auf Handlungsfreiheit -, indem er auf zweierlei hinweist:
zunächst auf die Tatsache, daß sie überall im verschieden großen
Umkreis ganz unterschiedlicher Gruppen (auch Räuber- und Terroristengruppen

gelten als eingeschlossen) anerkannt werden, sodann auf die

aus mannigfachen, zum Teil heute imperativen Gründen erhobene

Forderung, das Bewußtsein der Zusammengehörigkeit aller Menschen zu
fördern, die Menschheit schließlich als Weltgesellschaft mit gemeinsamen

Grundnormen zu konstitutieren.

3. Naturrecht als geschichtliche Verwirklichung eines anthropologischen

Imperativs

Die Konzeption eines Naturrechts, das «nichts damit zu tun hat,
einen Katalog von ewig gültigen Rechtssätzen zusammenzustellen»,
verficht F. A. Utz in «Naturrecht als Sammelbegriff nicht-positivistischer

Theorien». Ausgehend von einer Interpretation der Naturrechtslehre

des Thomas von Aquin gelangt er zur These, daß «das Naturrecht
in nichts anderem besteht, als in der durch die praktische Vernunft

vorgenommenen, durch die Erfahrung gestützten Anwendung des

allgemeinen Imperativs, das gesellschaftliche Leben im Hinblick auf die

allgemeinen existenziellen Zwecke des Menschen zu ordnen». Dieser

Imperativ entspringt einer bewußt normativen Auslegung zweier
empirischer Befunde, die sich zwar, vertritt man die strikte Trennung von
Sein und Sollen, logisch anfechten läßt (mit dem bekannten Vorwurf

21 Siehe Anm. 18.



40 Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen?

des naturalistischen Fehlschlusses), psychologisch hingegen plausibel
bleibt und faktisch kraft vernünftiger Einsicht vollzogen wird. Die
Befunde betreffen einmal das Bedürfnis des Einzelnen, existenzielle
Zwecke überhaupt zu befriedigen, zum andern seine unauflösliche
Verflechtung mit einem sozialen Umfeld, das ihn zu gemeinsamer Verfolgung

allgemeiner existenzieller Zwecke veranlaßt.
Die Bedingungen, unter denen jener allgemeine Imperativ angewendet

wird, sind nach Zeit, Ort und Kultur verschieden. Sie müssen je und je
realwissenschaftlich erhoben werden. Überdies aber sind sie nicht beliebig,
und ebenso wenig sind es darum die jeweiligen Prinzipien der Ordnungen,
die aus der Vermittlung des Imperativs mit den konkreten Anwendungsbedingungen

resultieren. Als unbeliebigen Prinzipien kommt ihnen natur-
rechtliche Qualität zu, ungeachtet der Tatsache, daß sie sich mit
veränderten Anwendungsbedingungen selber wandeln müssen. Sie besitzen
kritische Valenz positiven Regelungen des Zusammenlebens gegenüber.

Nicht allein die Anwendungsbedingungen des Imperativs, sondern
auch die existenziehen Zwecke als oberste Prämissen sind geschichtlichem

Wandel unterworfen. Zu Zeiten wirtschaftlicher und politischer
Not mögen sie selber oder auch nur ihre gegenseitige Zuordnung anders

aussehen als in Frieden und Wohlstand. Der Anspruch auf individuelle
Handlungsfreiheit etwa, heute zum obersten Zweck erklärt, kann sich

morgen dem Bedürfnis nach gemeinschaftlicher Sicherheit unterordnen.
Die existenziellen Zwecke und ihre Ordnung, entbehren sie auch nicht
«der naturhaften Wurzel», lassen sich konkret doch immer nur im Kontext

der wirtschaftlichen, politischen und kulturellen Umwelt erheben.

Das Vermögen des Menschen, zu sich selber Distanz zu gewinnen,
indem er sich in ein Verhältnis zu seinen existenziellen Zwecken setzt,
diese Zwecke überdenkt und verändert, heißt von alters her Vernunft.
Es befähigt ihn, die vielfältigen Bedingungen, unter denen er hier und

jetzt existiert, zu erforschen und in begrenztem Ausmaß zu beherrschen.

Zwecke und Bedingungen mögen sich wandeln. Unverändert aber bleibt
die Vernunft selber als das Vermögen, die konkreten Lebensumstände
nicht nur wahrzunehmen und zu berücksichtigen, sondern sie auch zu
transzendieren. Transzendenz als anthropologisches Phänomen impliziert

Stellungnahme, Bewertung, sie ermöglicht Kritik und Veränderung,
jedenfahs persönliche Verantwortung. Von ihr aus gesehen, erscheinen
insbesondere Ordnungen des sozialen Lebens nicht länger als objektiv
vorgegeben, sondern als dem Einzelnen in der jeweiligen Gemeinschaft

aufgegeben.



Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen? 41

Will man angesichts dieser durch und durch geschichtlichen
Konzeption an der Vorstellung des überzeitlichen Charakters des Naturrechts

noch festhalten, findet man ihn nicht mehr in Rechtsprinzipien
oder gar materialen Normen, sondern allein noch «in der dynamischen
Kraft der praktischen Vernunft, mit Hilfe der äußeren Erfahrung sowohl
wie der inneren, d.h. der Werterfahrung, die jeweils neu zu formulierenden

Rechtssätze zu finden, die die Verwirklichung der existenziellen
Zwecke ermöglichen». Naturrecht ist nicht mehr Inbegriff von Inhalten,
sondern Prozeß, es «wächst mit der Kultur und den konkreten
gesellschaftlichen Verhältnissen», ist freilich mit ihnen, wie gezeigt, nicht
identisch, sondern in der Lage, sich mit ihnen kritisch auseinanderzusetzen 22.

Die Idee eines weltweit verbindlichen Maßstabes für soziale

Ordnungen war immer wieder Antrieb naturrechtlicher Reflexion. Ein
empirisch versetztes Naturrecht darf sich nicht länger anmaßen, absolut

gültige, für alle Welt verbindliche Rechtssätze zu prägen. Es fördert
jedoch, darauf legt F. A. Utz mit Recht Gewicht, den Dialog unter den

Gesellschaftsgliedern und den expliziten Einbezug der Realwissenschaften,

da es auf die sachgerechte, d.h. hier und jetzt angemessene Lösung
der Frage, wie sich geschichtliche existenzielle Zwecke optimal verwirklichen

lassen, dringt und zugleich die kritische Feststellung und
Überprüfung dieser Zwecke verlangt. Damit aber liefert es der Tendenz
nach eine Grundlage auch für einen weltweiten Dialog. Für die Gegenwart,

in welcher dieser Dialog wenigstens punktweise eingesetzt hat,
jedoch wegen übermächtiger Interessenkonflikte immer wieder zu
zerfallen droht, liefert die naturrechtliche Reflexion möglicherweise ein

Argument dafür, den Dialog unter keinen Umständen abreißen zu lassen.

Utz findet seinerseits ein Indiz für die Möglichkeit dieses Dialogs in der

Vermutung, daß es in der Tat universale Zwecksetzungen gebe, welche
die Menschen unverwandt im Auge haben, wenn sie Recht schaffen

wollen; sie mögen sich in geschichtlicher Weise äußern, bleiben hingegen

im Kern überall identisch.
Die Achillesferse der Konzeption von Utz deckt sich mit den

Schwachstellen der Argumentation bei De George und Reiner: Die
normative Interpretation der beiden empirischen Befunde, aus der sich

die Formulierung des allgemeinen Imperativs ergibt, steht und fällt
mit der ihr voraufgehenden Anerkennung der in der für jeden Menschen

prinzipiell gleichen Autonomie begründeten Menschenwürde als höchsten

22 Ähnlich Robledo, A. G. (Anm. 1).



42 Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen?

Wert und oberste Prämisse. Diese Prämisse bedarf zu ihrer Legitimation
einer außerhalb der Utzschen Konzeption anzusiedelnden Instanz, die

ihrerseits anerkannt werden müßte. Das bedeutet aber nun, daß die

Stringenz auch dieser dritten Naturrechtskonzeption von einer persönlichen

Wertentscheidung abhängt.
Überdies ist der Gebrauch des Ausdrucks 'Naturrecht' bei Utz

zweideutig und wird deshalb problematisch. Einerseits gelten als Naturrecht

die in der Vermittlung von allgemeinem Imperativ und konkreten
Existenzzwecken sowie -bedingungen gewonnenen Ordnungsprinzipien.
Die Verwendung des Ausdrucks 'Naturrecht' verträgt sich hier durchaus
mit den traditionellen Qualifikationen des Naturrechts. Andererseits
wird der überzeitliche Charakter des Naturrechts in die dynamische
Kraft der praktischen Vernunft, die jeweils neu zu formulierenden
Rechtssätze zu finden, verlegt. Damit werden selbstverständlich nicht
etwa diese Rechtssätze bzw. jene Ordnungsprinzipien überzeitlich. Der
Zeit enthoben ist allein das Transzendenzvermögen der praktischen
Vernunft. Sie wiederum läßt sich nicht mit dem Naturrecht in eins setzen,
weil Naturrecht ja aus ihrer Tätigkeit erst entspringt. Die prozeßhafte
Auffassung des Naturrechts führt hier offenbar zu begrifflichen
Schwierigkeiten, die im Interesse der Klärung der Sachlage behoben werden
müssen. Das könnte so geschehen, daß jene Ordnungsprinzipien als

Vermittlungsergebnisse mit dem Ausdruck «sekundäres Naturrecht» bezeichnet

werden; als primäres Naturrecht wird dagegen allein der individuelle
Anspruch auf uneingeschränktes Transzendieren der Vernunft - bzw.
die aus diesem generellen Anspruch resultierenden allgemein verbindlichen

Normen - bestimmt. Dieser Anspruch kann angesichts der
wachsenden wissenschaftlich angeleiteten Manipulierbarkeit des Menschen und
der faktischen Beeinträchtigung seiner Autonomie - unmittelbar durch
wirtschaftliche und politische Faktoren, aber auch indirekt etwa durch
die Massenmedien - nicht hoch genug veranschlagt werden. Aufrechterhalten

läßt er sich jedoch wiederum nur kraft einer persönlichen
Entscheidung, die die Würde der sittlichen Person als höchsten Wert bejaht.

4. Naturrecht als Bestimmungsgrund und kritischer Antriebfaktischer Politik

Den Gang einer naturrechtlichen Grundlegung und Entwicklung
der Theorie der politischen Gerechtigkeit hat 0. Höffe wiederholt
entworfen 23. Im wesentlichen bleibt seine Argumentation jeweils unver-

23 Vgl. die in den Anm. 1 und 10 genannten Aufsätze.



Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen 43

ändert. Anknüpfend an die klassische wie an die neuzeitliche Tradition
des Naturrechtsdenkens, gelangt er in sechs Schritten von grundsätzlichen,

mithin abstrakten Überlegungen zu konkreten Empfehlungen
für die Gestaltung einer Politik, die sich darum bemüht, Gerechtigkeit
auch unter den Bedingungen komplexer Gesellschaften zu verwirklichen :

1. Ausgangspunkt ist die Natur des Menschen, die anhand der bekannten

Ergebnisse der modernen anthropologischen Forschung rekonstruiert
wird. Vor aller kulturellen Differenzierung ist der Mensch ein
weltoffenes, plastisches Wesen, dessen Verhalten nicht ausschließlich

triebgesteuert ist; er muß bei der Befriedigung seiner existenziellen
Zwecke Orientierung erst finden und durch praktische Direktiven
Stabilität und Sicherheit für sein Handeln erst gewinnen. Als endliches
Wesen ist er genötigt, unter den ihm offenstehenden
Handlungsmöglichkeiten zu wählen. Mit dem Zwang zur Wahl erfährt er seine

prinzipielle Handlungsfreiheit, d.h. aber sein Vermögen zur
Selbstbestimmung. Von Anfang an kann er indessen die in ihm liegenden
Möglichkeiten nur gestützt durch Gemeinschaft entfalten. Mit
seinesgleichen auf einen gemeinsamen Lebensraum angewiesen, sieht er
sich immer neu Interessendivergenzen und Konflikten ausgesetzt, die,
da eine artspezifische Tötungshemmung zu fehlen scheint, zu
gegenseitiger Vernichtung führen können.

2. Vernünftige Einsicht vergegenwärtigt solche Selbstgefährdung ebenso

wie das Mittel zu ihrer Eingrenzung: eine Ordnung des Zusammenlebens,

die den Frieden in der Gemeinschaft sichert. Sie einzurichten,
ist erste Forderung des Naturrechts 24.

3. Sogleich erhebt sich die Frage nach dem Prinzip solcher Ordnung. Sie

läßt sich erneut nicht ohne wertgebundene Entscheidung beantworten.

- Gesucht wird ein Prinzip, das, dem Konflikt sich widerstrebender

Interessen enthoben, sich selber genügt und insofern a priori
gilt. Das Ziel, dem die Friedensordnung dienen soll, liegt darin, dem
individuellen Handeln größtmöglichen Spielraum zu schaffen, so

24 Diese Forderung entspringt nicht unmittelbar aus einer Beschreibung der
Natur des Menschen (vgl. Grundzüge einer politischen Theorie der Gerechtigkeit
(Anm. 1), 55). Sie wird nur verständlich - damit freilich nicht auch analytisch
zwingend -, wenn folgendes unterstellt wird: Der einzelne Mensch sieht Ursprung
und Ausmaß der Selbstgefährdung ein, er begreift, daß sein grundsätzliches Recht
auf alles im Zustand ungeregelter Konkurrenz mit seinesgleichen Recht auf nichts
ist. Dank besserer Einsicht verzichtet er auf gewalttätige Durchsetzung seiner
Interessen und entscheidet sich für eine Friedensordnung, indem er alle anderen
als seinesgleichen, das heißt aber als Zwecke an sich anerkennt.



44 Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen?

zwar, daß sich dieser Spielraum mit dem in gleicher Weise freien
Handeln jedes anderen Individuums verträgt. Erforderlich werden
damit gleiche Sicherung und gleiche Einschränkung für alle
individuelle Handlungsfreiheit. Nur universal gültige Regelungen erfüllen
diese Forderung. Als Prinzip der angestrebten Friedensordnung ergibt
sich damit die praktische Vernunft mit ihrem Kriterium der Universalität

aller Grundsätze, welche menschliches Zusammenleben regeln.
4. Nach diesem kantischen Prinzip werden die «verschiedenen

Grundaspekte der politisch-sozialen Welt»25 geregelt. Daraus resultieren,
naturrechtlich begründet, die Menschen- bzw. Grundrechte als

Freiheitsrechte und politische Mitwirkungsrechte. Die Gesamtheit der
dem obersten Kriterium genügenden Grundsätze bildet das Naturrecht,

der «Inbegriff der a priori gültigen Bedingungen der
gegenseitigen äußeren Anerkennung frei handelnder Wesen»26. Zu ihnen
zählt als Menschenrecht die freiheitlich-rechtsstaatliche Demokratie 27.

5. Ein Staat, der die so entwickelten Grundsätze wirklich anerkennt,
sieht sich gehalten, Voraussetzungen dafür zu schaffen, daß seine

Glieder auch in die Lage versetzt werden, die durch sie als Souverän

verbürgten Rechte wahrzunehmen. Aus diesem Konsequenzgedanken

ergibt sich die naturrechtliche Legitimation der Sozialrechte.
6. Die naturrechtliche Theorie der Gerechtigkeit ist praxisorientiert,

drängt damit von sich aus zu größtmöglicher Konkretisierung -
über die Grundsätze hinaus, die selber nicht schon wirklich-maßgebliche

Normen 28 darstellen, auch wenn sie als Richtlinien und
Maßstäbe für solche Regelungen fungieren. Das Anliegen maximaler
Konkretheit verbindet sich allerdings mit der Forderung, die politischen

Einzelentscheidungen an den naturrechtlichen Grundsätzen

zu orientieren. Unter den Bedingungen hochindustrialisierter, auf
Wissenschaft und Technik angewiesener, demokratisch-rechtsstaatlich

organisierter komplexer Gesellschaften besteht ein Weg, diese

Forderung zu erfüllen, in der Einrichtung konzeptorientierter
wissenschaftlicher Politikberatung. In ihr werden wissenschaftliche Ratio-

25 Politische Gerechtigkeit - Grundlage einer naturrechtlichen Theorie
(Anm. 1), 124.

26 Grundzüge einer Theorie politischer Gerechtigkeit (Anm. 1), 59.
27 Die Menschenrechte als Legitimation demokratischer Politik (Anm. 10),

13-15.
28 Der Ausdruck stammt von H. Ryffel, vgl. z. B. Grundprobleme der

Rechts- und Staatsphilosophie (Anm. 1), 162ff., 183ff. u.ö.



Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen? 45

nalität und experimenteller politischer Konsens in einem von den

Prinzipien der Kommunikation und Interaktion geführten Prozeß

miteinander vermittelt29.

An das eben skizzierte Konzept, das sich selber nur als Entwurf
von Grundzügen bezeichnet, möchte ich - im Hinblick auf die

Auseinandersetzung mit der kritizistischen Naturrechtskritik - einige
Bemerkungen anschließen. Auch in diesem Konzept finden wir keine als absolut
und ewig gültig ausgegebenen Sätze. Der Boden, auf dem es aufbaut,
ist vielmehr durchaus empirischer Natur: ein Komplex anthropologischer

und überhaupt realwissenschaftlich gewonnener Einsichten, der

nicht immunisiert wird, sondern wissenschaftlicher Kritik und
Veränderung ausdrücklich offen steht. Damit wird er freilich nicht auch
unverbindlich, bezeichnet er doch die menschlicher Willkür entzogenen
Existenzgrundlagen, die beispielsweise gerade auch für Eingriffe in menschliche

Erbsubstanz Voraussetzung bleiben.

Der Übergang von der anthropologisch-sozialwissenschaftlichen
Beschreibung zur Forderung, eine Friedensordnung im Sinne der Sicherung

gleicher größtmöglicher Handlungsfreiheit für einen jeden
einzurichten, ist wiederum in sich nicht zwingend. Er wird es erst auf dem

Hintergrund einer im Konzept nicht explizierten religiös-metaphysischen

These, welche die Heiligkeit der Person statuiert. Diese These

will nun allerdings ohne Rücksicht auf Zeit und Ort, auf soziale,
wirtschaftliche, politische und überhaupt kulturelle Besonderheiten gelten.
Sie läßt sich indessen nicht diskursiv begründen, ist insofern irrational.
Wir werden später sehen, daß, wer sie aufrechterhalten will, in der Tat
auf eine transzendente Instanz verwiesen wird. Vorläufig begnüge ich
mich mit der Vermutung, daß naturrechtlich konstruierte Theorien

nur über eine religiös-metaphysische Verankerung mit Verlaß tragfähig
werden. Anders als für Albert ist dies für mich hingegen kein hinreichender

Anlaß, das Naturrechtsdenken preiszugeben, denn von diesem Denken

her läßt sich für jene Verankerung noch argumentieren. Weil aber

Albert den Rekurs auf eine transzendente Instanz als in jedem Falle
dogmatisch verwirft, wird zu prüfen sein, ob sein eigenes Plädoyer für
Kants Grundgedanken der Autonomie und die aus diesem hergeleitete
Forderung nach freiheitlich-demokratischer Ordnung der Gesehschaft

29 Vgl. auch Höffe, O.: Strategien der Humanität. Zur Ethik öffentlicher
Entscheidungsprozesse, Freiburg/München 1975, 243-322.



46 Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen?

ohne jede analoge Verankerung auskommt, ob er also, gestützt auf einen
solchen rationalen Vorzug, seine Kritik am Naturrechtsdenken
aufrechtzuerhalten vermag.

IV.

Der gewichtigste Einwand gegen die naturrechtliche Betrachtungsweise

scheint im Hinweis darauf zu liegen, daß alles Begründungsdenken

nach dem klassischen Rationalitätsmodell, welches Wahrheit und
Gewißheit koppelte, hinfällig geworden ist, was für den politischen
Bereich, hier insbesondere auf dem Gebiete des positiven Rechts, zur
Folge hat, daß man vom Anliegen, geltende und durchgesetzte oder

neu entworfene Ordnungen sozialen Lebens zu legitimieren, Abstand
nehmen muß. Albert läßt sich hierzu sehr deutlich vernehmen: Beharrt
man darauf, «in bezug auf die Normierungen der rechthch-moralischen
Sphäre und auf politische Maßnahmen einen Unterschied zwischen

begründeten und damit legitimen Regelungen und Entscheidungen und
solchen denen diese Eigenschaft nicht» zukommt, zu machen, muß

man die klassische Rationalitätsauffassung billigen, «die sich als unhaltbar

erwiesen hat» (61 f.).
Auch wenn man davon ausgeht, daß Naturrechtsdenken primär

kritisch und abwehrend ausgerichtet ist, wird man zugeben, daß die

Funktion der Kritik sich potenziell mit Legitimation verbindet30. Denn
Normen, die vor naturrechtlichen Maßstäben bestehen, können in Kraft
bleiben, gelten aber genau in diesem Sinne als hinreichend begründet,
als legitim. Von einem «unrealisierbaren Postulat der Rechtfertigung» 31

zu sprechen, ist, so gesehen, wenig angebracht. Davon kann und will
naturrechtliche Reflexion nicht abrücken.

Gehört gegenwärtiges Naturrechtsdenken deswegen einem Denkstil

an, der dank besserer Einsicht in die Grenzen des menschlichen

Erkenntnisvermögens obsolet geworden ist? Das kann nur behaupten,
wer 1. die Bedeutung des Wortes 'begründen' so eng fixiert, daß sie

ausschließlich stringente Rückführung auf eine unerschütterliche Basis
meinen kann, und 2. versichert, naturrechtlich interessierte Normenkritik

und -begründung strebe eben diese Rückführung an. Die Beispiele

30 «Kritik dient dem Finden der Wahrheit und nicht ihrem prinzipiellen
Bestreiten» (W. Henke, Anm. 7, 10).

31 Traktat über kritische Vernunft (Anm. 5), 171.



Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen? 47

in Abschnitt III machen eine derartige Versicherung zumindest
fragwürdig. Das genügt vorsichtigem Denken bereits, naturrechtliche
Reflexion nicht einfach von der Liste sinnvoller philosophischer
Traktanden zu streichen. Darüber hinaus wäre jedoch die vorgeschlagene
Einengung der Bedeutung von 'begründen' willkürlich, würde sie für
alle sprachlichen Zusammenhänge, in denen dieser Ausdruck auftreten
kann, als verbindlich erklärt. Ja sie wäre sachwidrig, denn bekanntlich
durchdringt unser Wissen die für menschliche Existenz maßgeblichen
Umstände in unterschiedlichem Ausmaß. Entsprechend unvernünftig
handelt, wer in allen Fällen, wo wir um Gründe für unser Handeln
angegangen werden, gleich strenge Begründungsforderungen erhebt32.

In der Regel bemühen wir uns, wenn wir begründen, nicht darum, eine

absolute Basis zu finden, sondern gute Gründe anzugeben, die gut insofern
heißen dürfen, als sie nicht nur uns, sondern auch andere überzeugen.

Angesichts der jeweiligen objektiv wie subjektiv bestimmten Situation
müssen wir uns immer neu über den Maßstab der Güte einigen (was
natürlich auch durch stillschweigende Zustimmung geschehen kann).
Die Sinn- und Begründungszusammenhänge, in die wir uns gestellt
finden, sind - auch in wissenschaftlicher Praxis - mehrdimensional.
Den unterschiedlichen Begründungszusammenhängen entsprechen
verschiedene Arten von Gründen für menschliches Handeln, d.h. es gibt
unterschiedliche Quellen, aus denen sich die Plausibilität von Gründen
herleitet33. Trifft man in irgendeinem Kontext auf den Ausdruck
'begründen', ist es darum angemessen, nicht etwa im Sinne des klassischen

Rationalitätsmodells Vorstellungen von «tiefster Stelle», «Ende»

und, übertragen, unerschütterlicher Gewißheit zu assoziieren 34, sondern
sich daran zu erinnern, wodurch sich eine brauchbare - das heißt eine

entweder annehmbare oder verwerfbare, mithin dem Dialog offene -
Begründung auszeichnet: durch klaren und eindeutigen Wortlaut,
durch Folgerichtigkeit, Nachvollziehbarkeit, Absenz von Leidenschaften,

durch Anwendung sachbezogener Kriterien, kurz durch den aufrich-

32 Vgl. in diesem Zusammenhang die Einführung einer «pragmatischen
Begründung» im Sinne des Hinweises auf allgemein anerkannte Lebenspraxis bei
U. Berk: Konstruktive Argumentationstheorie, Stuttgart/Bad Cannstatt 1979,
19, 124-130, 153.

33 Vgl. W. Gölz: Begründungsprobleme der praktischen Philosophie,
Stuttgart/Bad Cannstatt 1978, 17 f.

34 Hoffmeister, J. : Wörterbuch der philosophischen Begriffe, Hamburg
1955, Stichwörter «Grund», 283f., und «Begründung», 110; Ritter, J. (Hrsg.):
Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 3, Basel/Stuttgart 1974, 902.



48 Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen?

tigen Versuch, gemeinsam Anerkennung bestimmter Leitvorstellungen,
Gegebenheiten und Konsequenzen zu erlangen 35. Was dann als Begründung

vorliegt, ist daraufhin zu untersuchen, ob es sich durch eben diese

Eigenschaften auszeichne. Je nach dem Problem, das gelöst sein will,
mag es angezeigt sein, diesen Katalog notwendiger Eigenschaften jeder
Begründung durch besondere Vorschriften zu ergänzen.

Diese wenigen Überlegungen zeigen, daß es nur dann sinnvoll ist, dafür

einzutreten, das Begründungs- und Legitimationsdenken aufzugeben,

wenn man von einem sehr speziellen Gebrauch des Ausdrucks 'begründen'
ausgeht. Diese Verwendungsart bleibt dem Sprachgebrauch aktueller
naturrechtlicher Reflexion allerdings fremd. Der auf die Abweisung von
Legitimations- bzw. Begründungsbestrebungen überhaupt gestützte
Einwurf gegen das Naturrechtsdenken wird damit gegenstandslos36.

Das Problem der Begründung im Bereiche menschlicher Praxis
besitzt indessen noch eine ganz andere Dimension, aus der sich, wie mir
scheint, eine Forderung ergibt, die unter allen Umständen erfüllt sein

muß, soll ein Grund als guter Grund gelten können. Sie führt deshalb
über die Situationsabhängigkeit von Argumentationen hinaus. Erinnern
wir uns daran, daß uns die moderne Anthropologie den Menschen als

weltoffenes, plastisches Wesen darstellt, dessen Verhalten nicht durchwegs

von Instinkten und Trieben festgelegt und durch Gewohnheiten,
Sitte und Brauch bestimmt ist, sondern von bewertender Auswahl

abhängt. Unabweisbar wird diese Auswahl dadurch, daß der Mensch

sich von sich selber distanzieren, zu sich und seiner Umwelt in ein
Verhältnis treten kann, also in der Lage ist, Alternativen seines Verhaltens
zu entwerfen ; daß er eben darum in einer konkreten Situation stets über
mehr Handlungsmöglichkeiten verfügt, als sich verwirklichen lassen.

Um in der Welt Orientierung zu gewinnen, sich in ihr durchsetzen und
mit seinesgleichen zusammenleben zu können, muß er sein Verhalten
stabilisieren, wozu dessen normative Ausrichtung beiträgt. Menschliches
Handeln steht immer unter Direktiven, bestimmt sich also, formal
gesprochen, als Streben nach Richtigem. In einläßlichen Analysen hat

35 Vgl. Tammelo, I.: Theorie der Gerechtigkeit, Freiburg/München 1977,
100, 105.

36 Es gibt Anzeichen dafür, daß auch die kritizistische Empfindlichkeit gegenüber

dem Ausdruck «begründen» ihre Grenzen hat. Die Begründungsidee wird
nämlich - wenn auch nur «bestenfalls» - zugelassen, wenn es gilt, Lösungsvorschläge

für Erkenntnisprobleme adäquat zu bewerten und sich über die Maßstäbe
und Konsequenzen solcher Bewertung Klarheit zu verschaffen; vgl. 10.



Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen 49

H. Ryffel gezeigt, wie jede konkrete Richtigkeitsvorstellung über sich

hinausweist, sich in einen umfassenden Handlungszusammenhang bringen

läßt, der seinerseits der Prüfung auf Richtigkeit untersteht. Wo
konsequent gedacht wird, läßt sich das immer tiefer dringende,
individuelle und soziale Praxis in stets weiteren Kreisen umfassende Fragen
nach Richtigkeit nicht abbrechen; es setzt schließlich alle Bereiche und

Aspekte menschlichen Handelns zueinander in Beziehung und thematisiert

das Richtige schlechthin: das absolut Richtige, das als das zwar
notwendig zu Denkende, nie freilich auch zu Erreichende vorgestellt
wird. Seine Idee muß konkrete Praxis prägen ; sie ist für deren Richtigkeit

- d. h. für konkrete Gerechtigkeit - konstitutiv37.
Was besagt dies für Argumentationen, die in praktischer Hinsicht

gute Gründe beizubringen sich anheischig machen? Daß solche

Argumentationen letztlich nur dann zureichend sind, wenn sie sich dem

konsequenten Fragen nach dem Richtigen überhaupt nicht verschließen,

wenn sie also nicht aus dem Augenblick und den ihn regierenden Interessen,

Emotionen und kurzfristigen Bedürfnissen, sondern aus einem
normativen Zusammenhang erwachsen, der idealerweise alle Bereiche
des Handelns umfaßt, in dem insbesondere Moralität und Legalität nicht
bindungslos unterschieden werden.

Gut darf ein Grund sonach dann heißen, wenn er in einem nach
der Absicht der Handelnden umfassenden teleologischen Zusammenhang

des Richtigen steht, unter der wesentlichen Einschränkung
allerdings, daß dieser Zusammenhang - eben weil das absolut Richtige sich

zwar anstreben, nie jedoch verwirklichen läßt - nicht als statisch, als

gegeben, sondern als Prozeß und Aufgabe aufgefaßt wird 3S.

37 Ryffel, H.: Grundprobleme (Anm. 1), 139-142 u.ö. (vgl. im Sachregister
das Stichwort «Richtiges, Richtigkeit»; ders.: Zur Rolle des «Absoluten» in der
Philosophie der Politik (Anm. 10), 30f., 37-40, 41f.

38 Ähnliche Überlegungen führen H. Ryffel dazu, versuchsweise ein
«praktisches Gesetz» zu konstruieren. Methodisch an Kant anknüpfend, kennzeichnet
er «die heutige 'gemeine sittliche Vernunfterkenntnis'» durch folgende zwei Züge:
I. Sehr verschiedenes praktisch Richtiges wird in Anspruch genommen, was zu
wesentlichen Divergenzen und zu Konflikten führt. 2. Dennoch werden immer
wieder Verständigungen angestrebt und erreicht. - Im Versuch, beides auf den
Begriff zu bringen und im Übergang zur «Metaphysik der Sitten», zugleich in
«Beschränkung auf das Soziale und Politische», ergibt sich als Sittengesetz; «eine

Handlung ist richtig, wenn im stets gegenwärtigen und nicht auszuschaltenden,
vorläufigen und vielfältigen Richtigen das nie gegenwärtige und nicht einzuholende
wahrhaft Richtige angestrebt wird» (Zur Rolle des «Absoluten» in der Philosophie
der Politik, Anm. 10, 37).

4



50 Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen?

Daß der Zwang, praktische Entscheide immer auch zeitgerecht zu
fällen, sowie die jeweiligen Umstände konkreter Argumentationssituationen

die Rekonstruktion dieses teleologischen Zusammenhangs in der

Regel nicht zulassen, ist bekannt. Daß man sich überdies faktisch kaum
um diese Rekonstruktion bemüht, steht ebenso fest. Das ändert indessen

nichts an der prinzipiellen Besinnung auf die Voraussetzungen, die
angesichts der Strukturierung menschlicher Praxis erfüllt sein müssen, soll
ein Grund im Rahmen praktischer Begründungen als guter Grund gelten
dürfen. Wie sich die Einsichten der prinzipiellen Besinnung in den Alltag

umsetzen lassen, ist eine andere, hier nicht zu erörternde, für
konkrete Praxis hingegen zentrale Frage.

Es ist nun, so möchte ich meinen, genau jene prozeßhafte Suche

nach Richtigem unter der regulativen Idee des absolut Richtigen, welche
die naturrechtliche Reflexion in ihrer Renaissance nach dem Zweiten

Weltkrieg und neu in der Gegenwart antreibt und prägt. Naturrechtsdenken

wird danach nicht einzig durch das Motiv bestimmt, staatlichem
Verfügungswillen gegenüber dem Individuum idealerweise unüberwindliche

Schranken zu setzen; sondern es strebt danach, indem es sich auf
die sorgfältige Erforschung menschlicher Praxis abstützt, eben dieser

Praxis als kritische Handlungstheorie gerecht zu werden. Damit dürfte
nun ausreichend deutlich geworden sein, daß modernes Naturrechtsdenken

nicht auf normstiftende Instanzen außerhalb menschlicher Vernunft,
Erfahrung und Entscheidung rekurriert, wie auch im übrigen die konkreten

Entscheidungsverfahren sich gestalten mögen. Es beruft sich nicht
auf Offenbarungen, kann sich also auch nicht mit Identifikation, Deutung
oder gar Anwendung geoffenbarter Normen befassen. Albert spricht nicht
von den vorwiegenden zeitgenössischen Bestrebungen, wenn er ausführt,
im naturrechtlichen Denken sei «noch die Einheit von Theologie und

Jurisprudenz und nicht nur ihre strukturelle Ähnlichkeit gegeben» (70).

Noch bleibt als Einwand gegen das Naturrechtsdenken Alberts
These, dieses postuliere zu Unrecht «eine Wirklichkeit, die von menschlichen

Setzungen unabhängig, aber für sie verbindlich und mit Gewißheit

erkennbar ist» (69f.). Dazu ist als erstes zu bemerken, daß Albert,
wenn er den Ausdruck «von menschlichen Setzungen unabhängig»
verwendet, nicht das gleiche meinen kann wie die tatsächlich geführte
naturrechtliche Rede von der Unbeliebigkeit überpositiver Normen.
Albert schöpft nämlich seine Formulierung aus dem Sprachgebrauch des

Transzendenzdenkens (vgl. 70), während gegenwärtiges Naturrechtsdenken

den Boden der Immanenz nicht verläßt, wenn es von Unbeliebig-



Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen? 51

keit spricht. Unbeliebigkeit verweist für es zunächst auf alle jene
Umstände, die dem Planen und Handeln des Menschen unabhängig von
seiner Willkür entgegenstehen. Sachlogische Strukturen nennt sie H.
Welzel39, denen darum normative Bedeutung zukommt, weil der
Mensch, unbesehen der Tatsache, daß die Wirkung seines Handelns in
jedem Falle von ihnen abhängt, frei ist, ihnen Rechnung zu tragen.
Sodann zählt die biologisch-anthropologische Bestimmtheit des Menschen
selber dazu. Auch sie ist unbeliebig und aus den nämlichen Gründen wie

sachlogische Strukturen normativ. Unbeliebig ist schließlich das

kulturelle Umfeld, in welchem der Mensch handelt; zwar nicht so, daß es

unveränderbar wäre, doch aber so, daß es unaufhebbare Voraussetzung
jeder Handlung, also auch der Veränderung bleibt. Auch ihm kommt im
angedeuteten Sinne normative Kraft zu. Sein und Sollen sind zwar
logisch und sprachanalytisch, gleichsam post festum, trennbar, faktisch
und damit in für Praxis relevanter Weise eben wegen der Fähigkeit zur
Freiheit, die der Mensch in jede Handlungssituation hineinträgt, immer
schon eine Einheit.

Anders verhält es sich mit den Konsequenzen, welche der Mensch

für soziale Ordnungen dank der Einsicht in die ihm vorgegebenen
Handlungsbedingungen zieht. Diese Konsequenzen hängen nicht allein von
einer Beschreibung, sondern überdies von der Bewertung jener
Bedingungen ab, also von einer Entscheidung, (die für den Einzelnen natürlich
wiederum kulturell vermittelt ist, wovon ich hier jedoch absehen darf).
Indessen gewinnen sie, einmal gezogen, unbeliebige Verbindlichkeit,
und zwar auf folgendem Wege: Um zu Konsequenzen der
Handlungsbedingungen zu gelangen, bedarf man stets auch eines Menschenbildes.

Mit diesem verbindet sich aber der Anspruch auf Wahrheit (gemäß der

Adäquationstheorie der Wahrheit). Aufgrund von Wahrheitsentscheidungen

entstanden, bindet es jene, die ihm zustimmen. Denn was der
Einzelne je als wahr anerkennt, dem vermag er sich, solange es sich ihm
so als wahr zeigt, nicht zu entziehen. Sehe ich beispielsweise den
Menschen generell als zur Selbstbestimmung befähigtes, in seiner individuellen

Existenz unverletzliches Wesen an, dann läßt dieses Bild für mich
nur solche sozialen Ordnungen zu, die unter den je gegebenen natürlichen

und soziokulturellen Bedingungen der optimalen Entfaltung
individueller Autonomie dienen. Ein anderes Menschenbild führt zu anderen

Folgerungen aus der Erkenntnis allgemeiner Handlungsbedingungen,

39 Naturrecht und Rechtspositivismus, in : W. Maihofer (Hrsg.), Anm. 1, 335 f.



52 Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen?

also zu anderen sozialen Gestaltungen. Beliebig sind sie nie, weil eben

an das Erlebnis von Wahrheit gebunden 40.

Die aufgezeigten Verbindlichkeiten spielen im zeitgenössischen
Naturrecht eine wichtige Rolle. Da sie aber den Bereich der Immanenz
damit nicht überschreiten, läßt sich mit der Rede von einer von menschlichen

Setzungen unabhängigen normativen Wirklichkeit kein
metaphysisch-theologischer Sinn verknüpfen - was aber der Fall sein müßte,
wäre Alberts Kritik in diesem Punkte stichhaltig.

V.

Um die Frage beantworten zu können, ob die naturrechtliche
Betrachtungsweise rationale Praxis, wie der Kritizismus sie versteht,
ausschließe oder erschwere, wollen wir uns zunächst Grundlagen und
Elemente dieser Praxis vor Augen führen. - Rationale Praxis wird mit
adäquatem Problemlösungsverhalten gleichgesetzt (182). Sie ruht auf
zwei Pfeilern: auf dem kritischen Realismus mit seinen explizit als

metaphysisch apostrophierten Annahmen (36-39) 41 sowie auf der

empirischen, erkenntniskritisch gewendeten Einsicht in die grundsätzliche

Fehlbarkeit der menschlichen Vernunft (z.B. 25f., 174). Als rational

bzw. vernünftig gilt Problemlösungsverhalten dann, wenn es den

«allgemeinen Strukturmerkmalen der menschlichen Problemlösungstätigkeit»

(22) Rechnung trägt.
Zu diesen Merkmalen gehören die Kontextabhängigkeit, die bereits

für Entstehung und Identifikation von Problemen, später für ihre
Lösung wichtig ist; die Rolle der Tradition als Lösungspotential und
Entlastungsphänomen, das die Phantasie für Innovationen freisetzt;
die Verkettung von Problemlösungen, womit angedeutet wird, daß eine

40 Zur Wahrheitsbezogenheit des Menschen und ihren normativen
Konsequenzen vgl. Tugendhat, E. : Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger,
Berlin 1967, 316f., 319-322; auch Sitter, B. : Dasein und Ethik (Anm. 18), 116-131.

41 Der kritische Realismus gibt den kantischen Phänomenalismus und die
Idee einer reinen Philosophie preis. Er konzentriert sich auf die realen Bedingungen

der Erkenntnis (16-18). Vier metaphysische Grundannahmen charakterisieren
ihn: 1. die Annahme einer subjektunabhängigen Wirklichkeit und 2. der prinzipiellen

Erkennbarkeit dieser Wirklichkeit; 3. die Annahme, daß in dieser
Wirklichkeit Gesetzmäßigkeiten existieren, dank denen 4. Erklärungen möglich werden.

Erklärung meint die mehr oder weniger zutreffende Darstellung realer
Sachverhalte; der kritische Realismus nimmt somit die klassische Wahrheitsidee auf (39).



Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen? 53

bestimmte Lösung sowohl die Behebung einer weiteren Schwierigkeit
erleichtern als auch neue Probleme auf den Plan rufen kann; der
Tatbestand der Knappheit als «strukturelle Gegebenheit unserer allgemeinen
Lebenssituation», die zur komparativen Bewertung von Alternativen,
zu Auswahl und Entscheidung nötigt; die Ungewißheit endlich nicht
allein bezüglich des aktuellen Wissens und der verfügbaren Maßstäbe,
sondern auch der Folgen unserer Handlungen (23-26). Alle Praxis, die
diese Aspekte der conditio humana ernst nimmt, zeichnet sich durch

folgende Züge aus: Ihre Grundlage ist die Annahme prinzipieller Fehl-
barkeit aller Problemlösungen (26, 30), sie verzichtet darum auf die
Suche nach absoluten Begründungen, verschreibt sich dagegen der
Idee der kritischen Prüfung (11). Regulative Ideen, Wertgesichtspunkte
und Ziele, ohne die sie nicht auskommt, faßt sie nur als Hypothesen
auf; sie sucht nach alternativen Lösungen, um in deren komparativer
Bewertung Ansätze zur Verbesserung des Gegebenen zu finden. Sie

läßt auch die mit Änderungen bestehender Ordnungen verbundenen
Kosten in Erscheinung treten und nimmt Stellung zu ihnen (26). Sie

dogmatisiert keine, auch nicht seit langem institutionell verankerte
oder bereits internalisierte Lösungen. Solche Lösungen gibt sie

allerdings auch nicht voreilig preis, solange keine besseren Alternativen
vorliegen, selbst wenn sie nicht mehr zur befriedigen vermögen (26f.,
30). Sie sorgt dafür, daß informierte Kritik sich bilden und Anerkennung
finden kann, ja sie fördert diese Kritik, indem sie sich bemüht,
bestehende Problemsituationen neu zu artikulieren (24, 45). Endlich geht
sie davon aus, daß Neuerungen nie aus einem Nullpunkt heraus entstehen

können, sondern auf der Basis des jeweils Gegebenen heranwachsen

müssen (27).

Wie aktuelles Naturrechtsdenken, dessen Umrisse wir uns
vergegenwärtigt haben, politischer Praxis, die als im kritizistischen Sinne

rational angesprochen werden darf, widerstreiten sollte, bleibt
unerfindlich. Es weist im Gegenteil die für rationale Praxis in Anspruch
genommenen Züge auf, muß somit auch die entsprechenden methodologischen

Forderungen erheben. Diese Behauptung mögen wenige Hinweise

belegen :

Der Verzicht auf Gesamtdeutungen metaphysischen Charakters
und die volle Integration der Kategorie der Geschichtlichkeit im
naturrechtlichen Denken schließen nicht nur das Modell des Offenbarungsdenkens

aus, sondern müssen auch zur Ablehnung einer politischen
Theologie in der Form der apokalyptisch-eschatologischen Variante



54 Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen

führen (vgl. 161-164): Naturrechtliche Reflexion verpflichtet wohl
noch auf einen von der regulativen Idee der Gerechtigkeit angeleiteten
Prozeß der ständigen Verbesserung sozialer Ordnungen, macht sich

hingegen nicht anheischig, das Ziel dieses Prozesses inhaltlich ein für
allemal zu bestimmen. Ihrem Wissen um die wesentliche Endlichkeit
des Menschen - dies ist nur eine andere Art, von der prinzipiellen Fehl-
barkeit der Vernunft zu sprechen - entspricht es, das Ziel als stets neu

gestellte Aufgabe zu begreifen, deren jeweilige Konkretisierung geschichtlich

entschieden werden muß, und zwar vernünftigerweise unter Beizug
sämtlicher verfügbarer Mittel, also auch der Realwissenschaften42.

An Wahrheits- bzw. Richtigkeitsstreben gebunden, hält sie von diesem

Streben den Anspruch auf Gewißheit fern, kann damit aber auch nicht
auf letzte, unkritisierbare Gegebenheiten und Instanzen zurückgreifen
(vgl. 169f.). Von der Vorstellung des Prozesses geprägt, verzichtet sie

darauf, das Bild einer idealen Sozialordnung zu malen. Folgerichtig
muß sie den sozialen und politischen Pluralismus nicht allein zulassen,
sondern fördern, da er ein unverzichtbares Experimentierfeld für die
Suche nach besseren Lösungen für die Probleme des menschlichen
Zusammenlebens erschließt (vgl. 172-174).

Es soll nicht behauptet werden, aktuelles Naturrechtsdenken habe

die Aspekte rationaler Praxis so umfassend aufgedeckt und ausführlich
erörtert, wie das im kritischen Rationalismus geschehen ist. Ich begnüge
mich mit der Feststellung, daß es zumindest die wesentlichen
zeitgenössischen Ergebnisse der erkenntniskritischen, wissenschaftstheoretischen

und methodologischen Diskussion rezipiert hat. Der Prozeßgedanke

und die mit ihm unlösbar verbundene Vorstellung von Vorläufigkeit
und Ungewißheit jeder konkreten Lösung im Bereich sozialer Ordnung
halten es offen für das Denken in Alternativen, für die Anerkennung
ständigen Kritikbedarfs, für die Experimentierfreudigkeit in der Politik

(vgl. 179-181) : Es steht dem, was der Kritizismus rationale Praxis

nennt, nicht entgegen.

42 Die für Albert zentrale Forderung nach Einbezug der Realwissenschaften
findet sich explizit z.B. bei Höffe, O.: Politische Gerechtigkeit (Anm. 1), 127f.;
ders.: Grundzüge (Anm. 1), 61 f.; bei Ryffel, H.: Grundprobleme (Anm. 1), Erster
Teil, I. Abschnitt, auch 106ff. ; sie ergeben sich aber ohne Mühe auch aus den
Erörterungen der übrigen angeführten Autoren.



Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen 55

VI.

Worin denn zeichnet sich das Naturrechtsdenken dem Kritizismus
gegenüber noch wesentlich aus, wenn beide fundamentale Elemente in
der Beschreibung und der methodologischen Normierung von Praxis
teilen? Behält der Kritizismus nicht doch recht, wenn er einwendet,
naturrechtliche Reflexion beruhe auf einer unnötigen Fiktion und sei

bloß dazu angetan, praktische Probleme, in die er Licht zu bringen
trachte, zu verunklären? Kann man also, wie Weinberger vorschlägt43
und Albert behauptet (157), ohne Verlust auf die naturrechtliche
Betrachtungsweise verzichten? - Die dritte Frage möchte ich ebenso
verneinen wie die zweite, indem ich eine Antwort auf die erste Frage
versuche: Der entscheidende Unterschied zwischen den beiden
Denkhaltungen liegt darin, daß Naturrechtsdenken das unausgesetzte Bemühen

um auf universale Bewährung ausgerichtete Rechtfertigung
bestehender sozialer Ordnungen und Einrichtungen ausdrücklich als Aufgabe
bezeichnet, und zwar Rechtfertigung anhand eines unumstößlich gewissen

Kriteriums, dieweil Alberts kritischer Rationalismus das Postulat
solcher Rechtfertigung für unrealisierbar deklariert44 und versichert,
daß es niemals Aufgabe der Sozialphilosophie sein kann, «irgendwelche
sozialen Ordnungen, Institutionen oder Maßnahmen zu rechtfertigen» 45.

Wo er sich, dieser Deklaration zum Trotz, um Rechtfertigung bemüht,
läßt er die tragenden Grundentscheidungen - ich darf annehmen, daß

er selber sie deutlich sieht - im Dunkeln. Um Mißverständnisse zu
vermeiden, aber auch um die Auseinandersetzung zwischen Kritizismus und
Naturrechtsdenken sich nicht im Streit um Worte erschöpfen zu lassen,

ist offensichtlich unerläßlich, sich Klarheit über die Bedeutung des

Ausdrucks «Rechtfertigung» zu verschaffen. Vorweg sei festgehalten,
daß Rechtfertigungsstrategien, welche Dialog, Kritik und Lernen
ausschließen, dagegen der ideologischen Versiegelung von Argumenten
dienen, aktueller naturrechtlicher nicht minder als kritizistischer Kritik
verfallen. Solche Rechtfertigung darf Sozialphilosophie in der Tat nicht
suchen; aber das ist mittlerweile, gegenteiligen Erscheinungen zum
Trotz, trivial.

43 Vgl. Anm. 19.
44 Traktat über kritische Vernunft (Anm. 5), 171.
45 Ebd., 181.



56 Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen?

Rechtfertigung kann hingegen auch das Ergebnis einer kritischen
Untersuchung heißen, die, gestützt auf konsentierte Maßstäbe, zur
Anerkennung ihres Gegenstandes geführt hat. Im sozialen Bereich
handelt es sich bei diesem Gegenstand um Ordnungen, Einrichtungen
und Maßnahmen; sie gelten, solange sie der genannten Kritik
standhalten, als legitimiert. Legitimation hat stets nur auf Zusehen hin
Bestand. Um sie jedoch geht es sinnvollerweise im politischen Disput.
Dieser zielt auf Anerkennung und Widerlegung zumal, wobei der
Versuch der Widerlegung im Interesse der Anerkennung geschieht, diese

also den Vorzug genießt. Denn Dialog, Kritik, Lernen streben in aller
Regel nicht auf Auflösung jedweder Ordnung, sondern danach, für das

Handeln wenigstens vorläufige Anhaltspunkte zu gewinnen. Diesen

anthropologischen Sachverhalt zu überspringen und zugleich - aus lauter
Angst vor dem freilich immer drohenden Rückfall in absolutistische

Vorstellungen und Interessen - das Prinzip der kritischen Prüfung zu
übersteigern, halte ich nicht nur für sachlich verfehlt, sondern auch

für verhängnisvoll. Denn diese Haltung begünstigt die Tendenz, die

auch noch der kritischen Prüfung eigenen Voraussetzungen zu
übersehen, ihre Grenzen, aber auch ihre tiefere Bedeutung zu unterschätzen 46.

Rechtfertigung in diesem zweiten Sinne strebt nun allerdings selbst
der Kritizismus an, wie Alberts Ausführungen über das «Legitimitätsproblem

und die Idee rationaler Praxis» belegen (176-182). In ihnen
geht es nämlich darum, gute Gründe für die hypothetische Übernahme
des kantischen Grundgedankens der Autonomie «als regulative Idee

für die Gestaltung des gesellschaftlichen Lebens» beizubringen (177f.).
Diese guten Gründe ergeben sich für Albert aus den Postulaten rationaler

Praxis, welche ihrerseits aus einer Analyse «der sehr allgemeine[n]
Bedingungen menschlicher Existenz» (64) resultieren. Insofern erweisen
sie sich - insbesondere von der metaphysischen Position des kritischen
Realismus aus - als unbeliebig, lassen sich also in Übereinstimmung mit
dem heutigen Sprachgebrauch geradezu als naturrechtlich qualifizie-

46 Ganz abgesehen davon, daß die Verabsolutierung der Kritik ihrerseits
dogmatisch wäre. Vgl. hierzu W. Henke, der Albert geradezu vorwirft, «die Tradition
der absoluten Standpunkte in der deutschen Philosophie» fortzusetzen, indem er
die Kritik verabsolutiere (Anm. 7, 21 f.). Dabei verfolge Albert eine eigene
Immunisierungsstrategie : « Kritik an der Kritik beweist eo ipso eine unkritische Haltung.
Solche Unangreifbarkeit ist das Kennzeichen metaphysischer Positionen. Freilich
ließe sich der Gedanke auch umkehren: Wer die Kritik verabsolutiert, behauptet
nichts; aber auch damit ist er immun gegen jeden Einwand» (ebd., 22f.).



Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen? 57

ren47. Albert argumentiert folgendermaßen: Für den Fortschritt im
Sinne ständiger Verbesserung getroffener Problemlösungen ist der
Entwurf von Alternativen ausschlaggebend. Eine soziale Ordnung muß
aber dann jene Freiheiten gewähren, die für das Hervorbringen, für die
Diskussion und die komparative Bewertung von Alternativen
unerläßlich sind: Mittels freiheitlicher Institutionen hat sie für die
Wirksamkeit von Konkurrenz und Kritik zu sorgen; sie muß kulturelle,
soziale und politische Vielfalt begrüßen und fördern, damit aber «auch
die Möglichkeit freier Entfaltung aller Individuen als wesentlich»
ansehen (181 f.). Kurz: «Die Erfordernisse rationaler Praxis im Rahmen
der Gesellschaft» machen deren freiheitlich-demokratische Einrichtung
nötig (181, 185f.). Darüber hinaus zeigen realwissenschaftliche
Untersuchungen, daß eine freiheitlich organisierte Gesellschaft am ehesten

geeignet ist, den Wohlstand aller ihrer Mitglieder zu steigern.
Albert ist sich bewußt, daß solch gute Gründe wohl einzuleuchten,

nicht aber Zustimmung zu erzwingen vermögen. Die Beurteilung des

Wertes verschiedener Freiheiten ist von den jeweils wirksamen
Existenzbedingungen abhängig, überdies auch davon, daß die Funktion von
Freiheit für die Lösung menschlicher Probleme unvoreingenommen,
unter vielfältigen Aspekten und mit unterschiedlichen Methoden erhoben
wird (178, 181 f.). Dem kritischen Rationalisten, der für die Freiheitsidee

als Basis sozialer Organisation eintreten will, bleibt allein der
Versuch, die Mitglieder seiner politischen Gemeinschaft durch Erläuterung
jener Funktion zu überzeugen 48. Eine weitergehende Förderung seines

Anliegens ist ausgeschlossen. Es sieht sich ständig von Unterdrückung
bedroht. Das besagt, daß die Anstrengungen des kritischen Rationalismus

zur Legitimation der freiheitlich-demokratischen Organisation
menschlicher Gemeinschaften prekär bleiben.

Erschwerend kommt hinzu, daß die kritizistische Argumentation
in einem wesentlichen Punkte nicht schlüssig ist: Der Gedanke der

47 Das Erkenntnisprogramm der politischen Ökonomie (vgl. hierzu 63-65),
dem Albert sich verschreibt, trachtet danach, konkrete Normierungen — als historisch

variable und kulturell verschieden geprägte Tatbestände - nomologisch zu
erklären. Dabei muß vorausgesetzt werden, daß es «sehr allgemeine Bedingungen
menschlicher Existenz» gibt, «die in allgemein anzutreffenden Zügen solcher
Regelungen zum Ausdruck kommen» und sich als Gesetzmäßigkeiten erfassen lassen
(64 f.) - als menschlichem Handeln unbeliebig vorgegebene Strukturen, welche
eben jene konkreten Normierungen tragen. — Vgl. Ellscheid, G. (Anm. 1), 27f.

48 Im Sprachgebrauch der kritischen Argumentationstheorie Berks heißt das :

Er ist auf pragmatische Begründung verwiesen; a.a.O. (Anm. 34), 125, 137—144.



58 Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen?

Universalität findet Eingang in sie, ohne daß dies von den Postulaten
rationaler Praxis her logisch oder sachlich zwingend wäre. Daß kulturelle,
soziale und politische Vielfalt, sodann Freiheit der Forschung und der

Meinungsbildung überhaupt unerläßlich sind, soll Phantasie sich
entfalten und Alternativen hervorbringen, ist zwar richtig; daß aber in
eins damit für alle Individuen die Möglichkeit freier Entfaltung gewährleistet

sein müsse (181 f.), und zwar ohne Unterschied, folgt keineswegs

aus dieser Überlegung. Diese Forderung nach Universalität, die durch
den Rückgriff auf Kant im Kontext zwar verständlich wird, ist
überzogen. Kant dachte Autonomie universal aufgrund eines metaphysisch
geprägten Menschenbildes. Wenn Albert ein analoges Menschenbild
übernimmt - wozu er genötigt ist, soll die Freiheitsidee universal gelten

-, bewegen ihn andere Gründe hierzu, als sie sich aus der bloßen Reflexion

auf angemessenes Problemlösungsverhalten ergeben. Von diesen

Gründen hingegen erfahren wir nichts. So vermögen wir sie nicht zu
kritiseren, noch auch erhalten sie Gelegenheit, uns zu überzeugen. Alberts
Position bleibt damit grundsätzlich in der Schwebe.

Wenn Naturrechtsdenken sich vom Kritizismus dadurch wesentlich

unterscheidet, daß es sich unausgesetzt um der Intention nach
universale Rechtfertigung sozialer Regelungen bemüht, dann muß
«Rechtfertigung» mehr und Tieferes bedeuten als das, was Albert faktisch leistet.
Zumindest ist zu fordern, daß es jene Gründe, über die Albert sich

ausschweigt, expliziert, diskutierbar und kritisierbar macht. Tatsächlich
ist meine These, daß das Naturrechtsdenken nicht nur in dieser Weise

aus dem ausweglosen, politischer Willkür schutzlos preisgegebenen
Schwebezustand, welcher den Kritizismus kennzeichnet, hinausführt,
sondern überdies einen Weg weist, auf dem zur Gewißheit der Verbindlichkeit

praktischer Ideen gelangen kann, wer ihn zu beschreiten sich

entschließt, und zwar - dies ist das Wichtigste - durchaus aufgrund
vernünftiger Einsicht. Für diese These zu argumentieren und sie zu
entfalten ist Aufgabe der restlichen Ausführungen. Je nach dem Aspekt,
der in den Vordergrund gerückt werden soll, läßt sich das zentrale

Anliegen des Naturrechtsdenkens in unterschiedlichen Aussagen fassen.

Für das Weitere wähle ich eine Formulierung, bei der es mir in erster
Linie auf das Verpflichtetsein des Menschen ankommt: Jeder Mensch

ist als Mensch unabweislich verpflichtet, im individuellen wie im sozialen

Handeln Richtiges zu entwerfen und zu verwirklichen 49.

49 Eine etwas andere, jedoch in die gleiche Richtung zielende Formulierung



Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen 59

Um diese Aussage zu belegen, könnte man mit H. Welzel auf die

allgemeinmenschliche Erfahrung des Gewissens abstellen50. Sieht

man nämlich von allem materialen Gehalt des Gewissensrufes ab, bleibt
als Form des Gewissens die Verpflichtung als solche; ihr entspricht das

Erlebnis jedes einzelnen, überhaupt verpflichtet zu sein. Verpflichtungen
treten, unabhängig von ihrem Inhalt, mit dem Anspruch auf, den
einzelnen auf - als solches erkanntes oder erkennbares - Richtiges
aufmerksam zu machen. Der einzelne kann darum erlebte Verpflichtung
nicht von sich weisen, ohne sich bewußt gegen Richtiges zu stellen oder
zumindest vermeintlich Richtigeres anzustreben.

Wir brauchen uns allerdings nicht auf das (nicht als Faktum, wohl
aber in seinem Ursprung umstrittene) Gewissensphänomen zu beziehen

51, um uns die Richtigkeit der angeführten naturrechtlichen These

zu vergegenwärtigen. Erfahrung von Verpflichtung als anthropologische
Konstante gibt es ja in vielen Bereichen, wohl zuerst und am eindringlichsten

in der Konfrontation mit Erwartungen innerhalb primärer
Gruppen. Ich erinnere an die oben referierten anthropologischen
Einsichten, denen gemäß der Mensch sein Handeln mit Hilfe von Normen
stabilisieren und orientieren muß, Normen jedoch nicht beliebig, sondern
stets im Verein mit dem Anspruch auf Richtigkeit entwerfen und durchsetzen

kann. Was er so selber als richtig statuiert, ergeht nicht nur als

Forderung an andere, sondern fällt auch auf ihn zurück und läßt ihn
Verpflichtungen erleben. In analoger Weise gilt das für Normen, auf die

er zunächst einfach trifft. Auch wenn nicht er sie gesetzt hat, treten sie

mit dem Anspruch, richtig zu sein, an ihn heran. Er kommt nicht darum
herum, sich mit diesem Anspruch auseinanderzusetzen: Er anerkennt
ihn, macht ihn sich dadurch zu eigen; oder er weist ihn ab, setzt ihm
aber eo ipso Richtigeres entgegen. Auch die bloße Abkehr von einer

Norm, die Vernachlässigung ihres Anspruchs, ist im Grunde noch

Abweisung aufgrund einer Entscheidung für Richtigeres.

findet sich bei Welzel, H.: Naturreoht und materiale Gerechtigkeit (Anm. 10),
240 : Das oberste Axiom des Naturrechts besagt, «daß es Verpflichtung oder
daseinstranszendentes Sollen gibt».

50 Ebd., 238; ders.: Gesetz und Gewissen, in: Hundert Jahre deutsches
Rechtsleben, 1960, I. 383ff.

51 Für eine Auseinandersetzung mit dem existenzialen Gewissensphänomen
und der Erläuterung der Beziehungen zwischen Gewissen und Wahrheitsbezogen-
heit, aus der sich die kategorische Verpflichtung des Gewissensrufes herleitet, vgl.
Sitter, B. : Dasein und Ethik (Anm. 18), 139-150.



60 Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen?

Der Umstand allein, daß eine Norm einen konkreten Anspruch
erhebt, schafft nicht schon Verpflichtung; dazu ist verschiedenes Anderes

nötig. Zunächst muß der Einzelne eine Norm als für einen bestimmten
praktischen Kontext bedeutsam erkennen. Erst dann kommt er - als

auf Wahrheit und Richtigkeit bezogenes Wesen - nicht darum herum,
sie unter dem Gesichtspunkt der Richtigkeit zu bewerten. Doch selbst

jetzt bleibt offen, ob er ihrer Forderung stattgibt. Er kann sich ihr,
obzwar er sie für richtig erachtet, verweigern. Aus dieser mit der Bezo-

genheit auf Wahrheit und Richtigkeit verbundenen Unbestimmtheit
entspringt erst die Erfahrung von Verpflichtung, zu der die Einsicht
gehört, daß eine noch offene Situation durch persönlichen Einsatz

geklärt und entschieden werden muß 52.

Der Mensch - jeder Mensch - ist ein nicht nur der Verpflichtung
fähiges, sondern in der geschilderten Weise faktisch immer wieder

verpflichtetes Wesen53. Die Möglichkeit des Widerspruchs angesichts erlebter

Verpflichtung begründet seine Freiheit, freilich auch die Verantwortung
für sein Tun. Insofern jeder Mensch der Verpflichtung fähig und faktisch,
wenn auch in unterschiedlichem Ausmaß, verpflichtet ist, kann kein
Mensch anders denn als verantwortliche Person, als autonom vorgestellt
werden 54. Diese Einsicht ist in eben dem Ausmaß gewiß wie die

Verpflichtungsfähigkeit aller Menschen. Sie besagt nicht, daß tatsächlich
jeder Mensch sich jederzeit als autonome Person verhält, wohl hingegen,
daß er jederzeit Autonomie erlangen kann.

52 Daß diese anthropologische Grundstruktur auch dann nicht aufgehoben
ist, wenn gerade nicht offensichtlich ist, was hier und jetzt das Richtige wäre,
zeigt sich daran, daß in solchen Situationen die Frage sich aufdrängt, was man
denn nun solle. Das Richtige bleibt formal als Aufgabe gestellt, die Bezogenheit
auf Richtiges überhaupt gehört zu des Menschen Wesensmerkmalen.

53 Wir haben gesehen, wie die konsequente Reflexion der Verwiesenheit auf
Richtiges zur regulativen Idee eines absolut Richtigen führt. Was uns danach in
einer konkreten Situation und durch sie hindurch letztlich verpflichtet, ist das
mit dieser Idee anvisierte absolut Richtige: nicht also allein die bestimmte(n)
Norm(en), die uns gerade entgegentritt (-treten), sondern das absolut Richtige als
konkrete Forderung, die Richtigkeit der präsenten Norm(en) in einem den
unmittelbaren Handlungskontext umgreifenden Zusammenhang zu prüfen, indem der
jeweils mögliche Grad an Konsistenz und Konkordanz aller sozialethischen
Ordnungen verwirklicht wird, ohne daß die Ordnungen ihrerseits als endgültig
angesehen würden.

54 An diesem Grundsatz möchte ich auch angesichts der bekannten Tatsache
festhalten, daß die Verpflichtungsfähigkeit aus verschiedenen Gründen gebrochen
sein kann. Garantiert er doch, daß der — zum Beispiel kranke — Einzelne unter
allen Umständen als Subjekt gewürdigt und nicht bloß als Gegenstand von
Maßnahmen betrachtet wird.



Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen? 61

Unter der normativen Prämisse, daß keinem Menschen die
Persönlichkeit, die ihm von Natur aus, nicht erst durch soziale Distribution
zukommt, aberkannt werden soll, gewinnt das Naturrecht eine Reihe

von für alle sozialen Ordnungen gültigen Meta-Normen, mit denen sich

in der Tat der Anspruch auf universale, nicht-hypothetische Geltung
verbindet, anhand derer es die Richtigkeit geschichtlicher Sozialordnungen

mißt. Daß der Gehalt dieser Normen nicht neu ist, kann nicht
erstaunen. In der einen oder anderen Form findet er sich von alters her
in der rechtsphilosophischen Reflexion, für welche Rechtsgeltung nicht
einfach faktischer Macht entspringt. Ihr Angelpunkt ist die Idee der

individuellen Freiheit als Voraussetzung von Verpflichtung und
Verantwortung, mit ihr verbunden der Gedanke der Unverletzlichkeit der
Person. Kant hat beiden Ideen noch heute gültigen Ausdruck
verliehen, die zeitgenössische Diskussion um die Menschenrechte macht
deutlich, wie sie sowohl auf der Ebene der Meta-Normen (Leitprinzipien
des staatlichen Handelns) als auch der positiven Regeln des Zusammenlebens

konkretisiert werden.

VII.

So wichtig es ist, daß das Naturrecht auf der Gewißheit der
Einsichten beharrt, aus denen es seine Grundnormen schöpft, so wenig
läßt sich leugnen, daß auch diese Normen nur dann als unbedingt
verbindlich angesprochen werden können, wenn zuvor die Unverletzlichkeit
der Person uneingeschränkte Anerkennung gefunden hat, mithin eine

Wertentscheidung gefallen ist, die erst den Vorwurf des naturalistischen
Fehlschlusses entkräftet. Aus der Tatsache allein, daß jeder Mensch

verpflichtungsfähig und faktisch verpflichtet ist, Verpflichtung sich
aber nicht ohne das Korrelat der autonomen, verantwortlichen Person
denken läßt, folgt ja nicht schon, daß jede Sozialordnung eben diese

Tatsache auch ernstnehmen, schützen und gar zum obersten

Wertgesichtspunkt ihrer Regelungen machen müßte. Warum sollte nicht
eine Gruppe, wenn sie die Macht dazu besitzt, über die spezifisch menschlichen

Möglichkeiten der Mitglieder anderer Gruppen hinwegsehen und
diese mit den jeweils wirksamsten Mitteln ihrem Machtwillen gefügig
machen, um so für sich zuerst, wenn nicht allein, die besten
Entwicklungschancen zu eröffnen? Was denn nötigt dazu, jeden Menschen als

Selbstzweck anzusehen, daher «die konkreten und immer weiter zu



62 Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen

konkretisierenden Entfaltungschancen eines jeden... zu akzeptieren
und sie sozial und politisch zu fördern »55 Keine logische und auch
keine empirische Notwendigkeit zwingt dazu; verpflichten kann allenfalls

ein persönlicher Entschluß, der, wenn auch durch mitteilbare
Einsicht gewonnen, doch stets nur den Einzelnen moralisch bindet. Man

bedarf kaum weiterer Erläuterungen um einzusehen, daß das Naturrecht

so wenig wie irgendein anderer Entwurf des Menschen sich diesem

gegenüber als seiner Willkür gänzlich entzogene Instanz begründen und
durchsetzen läßt. Anders ausgedrückt: Auch im Naturrecht gewinnt
der Mensch nicht, was er erstrebt: zuverlässige Sicherung gegen sich
selber. In die durch Einsichts- und Entscheidungsfähigkeit konstituierte
Handlungsfreiheit entlassen, bleibt er als endliches Wesen gleicherweise
den Möglichkeiten der Selbstgewinnung und der Selbstgefährdung in
dieser Freiheit ausgesetzt.

So stellen wir uns nochmals der Frage: Ist es unter diesen
Umständen sowie im Hinblick auf die Tatsache, daß Naturrecht in der
Geschichte auch herangezogen wurde, um Sozialordnungen, die den

Interessen bloß von Einzelnen und Gruppen dienten, für sakrosankt

zu erklären, nicht doch klüger, dem Rate Alberts zu folgen und auf
naturrechtliche Reflexion zu verzichten? Soll man ihm nicht doch

zustimmen, wenn er meint, man brauche kein Naturrecht, um für die
freiheitlich-demokratische Struktur gesellschaftlicher Ordnungen zu
plädieren (157)? - Was trotz gewichtiger Bedenken zuletzt zur
Verneinung dieser Fragen führt, möchte ich abschließend zeigen.

Albert versichert, man gelange auch ohne naturrechtliche
Voraussetzungen dazu, «die Zwangsgewalt des Staates mit besonderem
Mißtrauen» zu betrachten «und sie in ihrer Tätigkeit im wesentlichen auf
die Sicherung der Freiheit seiner Bürger» einzuschränken (157; zum
Folgenden vgl. 155-157). Beobachtung lehre nämlich, daß die Parole
der Freiheit überall, wo man sich, bewahrend oder rebellierend, mit
Sozialordnungen befasse, eine wichtige Rolle spiele. Der positive Wert
der Möglichkeit, das eigene Leben nach persönlichen Sinnvorstellungen
zu gestalten, werde selten in Frage gestellt; die Menschen schienen
ein jeweils möglichst hohes Maß an Selbstbestimmung zu wünschen.
Weil dem gegenüber die Sozialisierung aller Lebensbereiche den
Einzelnen dem Staatsapparat, dem Wohlwollen der Funktionäre aushefere,

55 Ryffel, H. : Zur Rolle des «Absoluten» in der Philosophie der Politik
(Anm. 10), 35.



Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen 63

die darüber befänden, ob, wie und in welchem Ausmaß Bedürfnisse aller
Art befriedigt werden dürften, leuchte ohne weiteres ein, daß man auf

Eingrenzung der Staatsgewalt dringen müsse. Es gehe nur noch darum,
sämtlichen Mitgliedern der Gesellschaft Nutzen und damit Attraktivität
freiheitlicher Sozialordnungen plausibel zu machen. Das könne im Rahmen

des Erkenntnisprogramms der realwissenschaftlich betriebenen

politischen Ökonomie geschehen (157 f.).
Die Schwäche von Alberts Argument liegt zunächst in seiner

empirischen Basis: Die Aufforderung zum Schutz der individuellen Gestal-

tungs- und Handlungsfreiheit wird vom Bestehen faktischer Zustände

abhängig gemacht. Verändern sich jedoch diese Zustände, kann auch das

Bedürfnis nach demokratischer Kontrolle und Eingrenzung der
Staatstätigkeit dahinfallen. Von Alberts sozialtechnologischer Warte aus, die

oberste Wertgesichtspunkte, regulative Ideen und leitende Ziele zwar
immer wieder voraussetzt, mit Ausnahme des kantischen Autonomiegedankens

aber nirgends erläutert und diskutiert, sie vielmehr
ausdrücklich vom Aufgabenbereich der allgemeinen Methodologie rationaler

Praxis ausnimmt56, läßt sich solcher Veränderung nicht
entgegentreten. Nun finden wir aber mancherlei Veranlassung zu befürchten,

daß der historische Wandel sich in einer Richtung bewege, die dem
Interesse an individueller Selbstbestimmung und Selbstverantwortung
zuwiderläuft. Erinnert sei an bloß drei Beispiele: an die ambivalente
Perfektionierung medikamentöser und chirurgischer Eingriffe zur
Korrektur von sogenannt abweichendem Verhalten; an die zerstörerischen

Auswirkungen von fanatisierten Massen getragener Revolutionen
und an deren Kinder: totalitär eingerichtete Gesellschaften mit auf
Unversöhnlichkeit Andersdenkenden gegenüber eingeschworenen
Führungsspitzen; endlich an die verdinglichende Tendenz der spezifisch
neuzeitlichen Rationalität, die, gestützt auf die staunenswerten Erfolge der
exakten und der Naturwissenschaften sowie der von ihnen angeleiteten
Technik, unsere Weltauffassung immer tiefer prägt: Ist sie einerseits

Grundlage für die machtvolle Selbstbehauptung des Menschen gegenüber

der Natur, birgt sie indessen ebenso die wachsende Gefahr, daß der
Mensch sich durch sie nur mehr als Objekt anerkennt und im Augenblick

56 Vgl. die im Sachregister unter den Stichwörtern «Ideen, regulative»,
«Wertgesichtspunkte», «Ziele, Zielsetzungen, Zwecke» verzeichneten Stellen. - Zum
Ausschluß der Erörterung der Entstehung von Leitvorstellungen aus der allgemeinen
Methodologie rationaler Praxis vgl. 30 f.



64 Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen?

seiner höchsten Machtenfaltung selber zerstört, nicht erst in physischer
Hinsicht, sondern bereits als sittliche Person 57.

Weil sich diese - plakativ beschworenen - Bedenken nicht von der
Hand weisen lassen, verliert die kritizistische Versicherung, auf das

Naturrechtsdenken verzichten zu können, da ja die Bedeutung
individueller Freiheit faktisch unbestritten sei, fast all ihr Gewicht. Die
wissenschaftstheoretischen Ergebnisse des kritischen Rationalismus

genügen nicht, seine politischen Forderungen ganz verständlich zu
machen. Sein unverkennbares politisches Engagement muß mithin auf einer
Stütze ruhen, die außerhalb seiner selbst liegt. Sie wird, als unbeliebig
und dauerhaft zu denkende, naturrechtlichen Charakter tragen.

Im Gegensatz zur empiristisch-positivistischen Haltung, die der
kritische Rationalismus zumindest vordergründig vertritt, sucht die

naturrechtliche Betrachtungsweise zu Einsichten in das Wesen des

Menschen zu gelangen, die über die momentan herrschenden Verhältnisse

und leitenden Interessen in konkreten Gesellschaften hinausweisen.

Durchaus unter Einbezug der Ergebnisse auch der empirischen
Humanwissenschaften ist sie bestrebt, einen Standpunkt zu gewinnen,
von dem aus sich jederzeit für Autonomie jedes menschlichen Individuums

- im politischen Bereich heißt das: für eine rechtsstaatlich
strukturierte freiheitlich-demokratische Gesellschaft - argumentieren
läßt. Das bedeutet, daß das Naturrechtsdenken jene Meta-Normen zu
erlangen und zu explizieren sucht, die Voraussetzungen sind auch schon

für jenen faktischen Konsens, auf den Albert sich beruft um nachzuweisen,

daß naturrechtliche Überlegungen entbehrlich sind.

Jenen Standpunkt nimmt das Naturrechtsdenken ein, indem es die
Freiheitsidee universal denkt, (während sich Autonomie im Rahmen
des sozialtechnologischen Kritizismus ohne weiteres als Privileg einer
bestimmten Gruppe verstehen läßt). Die Freiheitsidee universal denken,
heißt davon ausgehen, daß jeder einzelne Mensch prinzipiell in gleicher
Weise zu Autonomie befähigt ist. Diese prinzipielle Gleichheit weist die
moderne Anthropologie nach, das Naturrechtsdenken aber entwirft die

57 Für eine eindringliche Darstellung dieses Sachverhaltes vgl. Lewis, C. S.:
Die Abschaffung des Menschen, Einsiedeln 1979. Das Bändchen enthält drei ins
Deutsche übertragene Vorlesungen aus dem Jahre 1943, von denen die dritte (57-
82) besonders wichtig ist. - Aus ganz anderer Warte, freilich viel pessimistischer,
ging jüngst J. Weizenbaum, Professor für Computerwissenschaft am Massachusetts

Institute of Technology (USA), auf den gleichen Sachverhalt ein: Vertrauen
in die Wissenschaft, Wechselwirkung Nr. 4, Februar 1980, 48-52.



Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen 65

Bedingungen menschlichen Zusammenlebens, die ihr gerecht werden.
Auf praktische Wirkung bedacht, begnügt es sich nicht damit,
allgemeine Leitvorstellungen zu formulieren, sondern es will auch die
positiven Regelungen in allen Bereichen jeder Gesellschaft prägen. Von
formalen und insofern sehr allgemeinen Postulaten ausgehend, dringt
es immer weiter bis zur Gestaltung materialer Normen vor. Dabei

bewegt es sich auf verschiedenen Stufen der Geschichtlichkeit: Je
konkreter es jene Bedingungen des Zusammenlebens ausführt, umso
eindringlicher muß es sich mit den aktuellen Umständen und Situationen
menschlicher Existenz befassen, sich mit ihnen vermitteln. Umso
vorläufiger, wandelbarer werden die Ergebnisse seiner Reflexion. Doch
unverändert beziehen sie sich auf das Prinzip der Gleichheit in der

Befähigung zur Autonomie; sie werden durch dieses Prinzip konstituiert

und in seinem Lichte kritisiert.
Ein Beispiel für die Konkretisierung der universal verstandenen

Freiheitsidee liefert der Versuch, sozialrechtliche Verpflichtungen der

politischen Gemeinschaften naturrechtlich zu legitimieren. Die
naturrechtliche Vorstellung von der prinzipiell gleichen Befähigung zur Freiheit

schließt den Gedanken in sich, daß auch das Ausmaß der Entfaltung
von Freiheit und die Gebiete, in denen sie tätig wird, für einen jeden
grundsätzlich gleich sind, das heißt aber, daß die individuellen
Entscheidungsbereiche sich der Idee nach nicht unterscheiden. Faktisch
gibt es natürlich zahlreiche, durch vielfältige Faktoren subjektiver und

objektiver Art bedingte Differenzen. Die naturrechtliche Freiheitsidee
fordert nun, die Spannung zwischen Idee und Wirklichkeit zu mildern.
Wenn sie als regulative Idee einen Zustand vorstellt, in welchem
Wirklichkeit und Idee sich decken, verlangt sie nicht zugleich, in utopischem
Elan die Faktizität zu überspringen, wohl indessen, daß die einzelne

politische Gemeinschaft sich im Prozeß der gegenseitigen Vermittlung
von Idee und Faktizität mit keinem je erreichten Zustand begnügt.
Ebenso wenig begründet sie eine Forderung nach Nivellierung der
individuellen Existenzen: Das Ideal, das sie vorstellt, bleibt angesichts der
Endlichkeit des Menschen unerreichbar, was aber nicht ausschließt,
daß jedes Individuum auf seine Weise am Prozeß der Vermittlung von
Idee und Faktizität partizipiert. Für eine politische Gemeinschaft

(beliebiger Ausdehnung!) resultiert aus der Aufforderung, bestehende

Differenzen auszugleichen, der Auftrag, in kollektiver Anstrengung allen
Einzelnen optimale Voraussetzungen für die Entfaltung ihrer Freiheitsfähigkeit

zu verschaffen. Eine bloß formale, allein vom Schutzgedanken

5



66 Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen

getragene Freiheitsgarantie genügt hierzu nicht (vgl. 157). Politische
Gemeinschaften, welche die universale Freiheitsidee konsequent auf
ihre praktische Bedeutung hin analysieren, sehen sich vielmehr gehalten,
durch geeignete Maßnahmen bestehende, im Individuum wie in seiner

Umwelt gelegene Beeinträchtigungen der Freiheitsentfaltung aufzuheben,

wenigstens so weit wie möglich zu reduzieren. So haben sie zu sorgen
etwa für permanente Bildungsmöglichkeiten, für genügende Arbeit und
ausreichende Muße, für rechte Wohnung und den nötigen Unterhalt,
für allgemeine Gesundheit und Existenzsicherung auch dann, wenn die

persönliche Leistung diese nicht mehr zu garantieren vermag. Sie sind

verpflichtet, Wege für ein reiches und vielgestaltiges Kulturleben zu
erschließen, das den Einzelnen in die Lage versetzt, sich über sich klar
zu werden und sich in seiner Welt zu orientieren, um diese nach bestem

Vermögen mitzugestalten 58.

Diese Konsequenzen aus der universal gedachten Befähigung zur
Autonomie mögen sympathisch klingen, ja eindringlich dafür sprechen,
den Standpunkt der naturrechtlichen Betrachtungsweise beizubehalten.
Dennoch müssen wir nach wie vor einräumen, daß auch die naturrechtlich

legitimierte universale Freiheits\forderung in der Schwebe bleibt.
Schlüssig ergibt sie sich doch immer nur dann, wenn die individuelle
menschliche Existenz ohne Einschränkung als unverletzlich gilt - wenn,
traditionell gesprochen, die Menschenwürde als höchster Wert bzw. die

sittliche Person als heilig anerkannt wird. Für diese Anerkennung muß

jeder Einzelne sich entscheiden, was heißt, daß sie in sein Belieben

gestellt ist.
Wenn die Anerkennung der Menschenwürde in des Menschen Belieben

gestellt ist, läßt sie sich subjektiven Machtinteressen unterordnen.

Thrasymachus erhält schließlich recht. Kontrolle und Kritik bestehender

Sozialordnungen entbehren dann jeglichen unbeliebigen Maßstabes und
sind eben darum nicht länger verbindlich: Der Mensch wird sich selber

ausgeliefert. Man kann bei dieser Feststellung stehenbleiben, sich ihr
gemäß einrichten, d.h. aber, sich - jeder auf seine Weise - mit ihr abfinden;

man kann ihr gegenüber auch verzweifeln. Revolte gegen die
vermeintliche Absurdität menschlicher Existenz ist dann nur eine besonders

dramatische Form solcher Verzweiflung; das Beharren auf der alleinigen
Maßgeblichkeit eines individuellen oder kollektiven Entschlusses ent-

58 Ähnlich Ryffel, H. : Die Rolle des «Absoluten» in der Philosophie der Politik

(Anm. 10), 33-35, 54f., und Höffe, O. : Politische Gerechtigkeit (Anm. 1), 126f.



Kritizistische Kritik am Natur recht - ein Ritt gegen Windmühlen? 67

puppt sich genau so wie der Wille, auf der Basis einer verabsolutierten
Theorie das Glück des Menschen total zu planen, als Übersteigerung der
schon gescheiterten Subjektivität.

Doch bleibt auch hier noch eine Alternative denkbar. Sie läge darin,
sich gegen die nihilistische Sicht menschlicher Existenz zu kehren und

an der Überzeugung von einer unbeliebigen Unverletzlichkeit bzw.

Heiligkeit der Person festzuhalten. Robert Spaemann hat vor kurzem
daran erinnert, daß diese Überzeugung Voraussetzung aller an der
Entfaltung individueller Autonomie interessierter Aufklärung bleibt, sich
selber aber nicht diskursiv vermitteln, und das heißt : nicht rational
aufklären läßt. Er fügte bei, daß kritischer Fallibilismus allein solche

Vermittlung nicht zu leisten vermag. Jene alles tragende Überzeugung

gehört den in langer Tradition überkommenen fundamentalen Einsichten

an, die als nichtrationale Voraussetzungen die auf Gerechtigkeit
ausgerichtete Tätigkeit praktischer Vernunft erst ermöglichen 59. Man darf,
wenngleich mit gewissen Einschränkungen, sagen, daß das abendländische

Naturrechtsdenken seit je, insbesondere jedoch in seiner neuzeitlichen

Ausprägung und im Anschluß an die christliche Tradition, zu

jenen Instanzen zählte, welche die Einsicht in den hohen Wert der

vernünftigen Person weitertrugen und deren Würde als Selbstzweck bezeugten.

In Gestalt der weltweiten Erhebung und Diskussion der Menschenrechte

sowie der Bemühungen um ihre uneingeschränkte Sicherung setzt
dieses Denken, heute universal geworden, jene Tradition fort. Solange
es sich in ihr hält - auf die strenge Erfüllung genau dieser Bedingung hin
ist es freilich stets kritisch zu prüfen -, kann es nicht aufgegeben werden,

wenn anders das Bemühen um gerechte soziale Ordnungen nicht gegen
eine letztlich kopflose Sozialtechnologie eingetauscht werden soll.
Möchte der Kritizismus dies nicht zugestehen, dann ritte er, indem er
Absicht und Gehalt aktuellen Naturrechtsdenkens verkennt oder zumindest

verzerrt, nicht bloß gegen Windmühlen, sondern in letzter Konsequenz

gegen sich selber an 60.

59 Vgl. Spaemann, R. : Über nichtrationale Voraussetzungen des
Vernunftgebrauchs, Neue Zürcher Zeitung von Samstag/Sonntag, 9./10. Februar 1980,
Nr. 33, 68.

60 Nochmals verweise ich auf die drei Vorträge von Lewis, C. S. (Anm. 57),
die im übrigen auch R. Spaemann zitiert, besonders auf die Seiten 70-75. Im Lichte
dieser Erörterungen erscheint der Versuch einer uneingeschränkten psychoanalytischen

Destruktion von Gottesvorstellungen, wie ihn Tilman Moser unternimmt,
als fatal, wenn man ihm auch angesichts der bitteren Auswirkungen einer «

Gottesvergiftung » viel Verständnis entgegenbringen mag. Vielleicht ist aber Mosers übri-



68 Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen

Nachdem allerdings die innerste, unaufhebbare Aporie des

Naturrechtsdenkens aufgedeckt ist, scheint dieses sich nur noch unter je einer

von zwei Voraussetzungen überhaupt fortführen zu lassen. Die eine

Voraussetzung bestünde darin, daß man zwar in jedem Menschen die

Heiligkeit der Person anerkennt, ihr aber, etwa auf transzendentalem

Wege, bloß das Gepräge einer notwendigen Fiktion verleiht. Dieser

Standpunkt, der immer noch der Vernunft zuviel zutraut, hebt sich,

gründlich überdacht, selber auf. Es bliebe eine zweite Position, welche
die Menschenwürde durch eine transzendente Instanz garantiert ansähe.

Nur für sie wäre die naturrechtliche Betrachtungsweise unter allen
Umständen konsistent. Von ihr aus gesehen, wird alles Naturrecht zum
Verweis auf eine Instanz außerhalb menschlicher und also auch staatlicher

Willkür. Diese Instanz wäre nicht mehr Vernunft selber, sondern

das, was diese vernimmt.
Naturrechtsdenken, also auch die Bemühungen um die Statuierung

unverletzlicher Menschenrechte, scheint in der Tat bloß von dieser
zweiten Position aus sinnvoll möglich zu sein. So problematisch dieser

Rekurs auf Transzendenz sich ausnimmt, so unausweichlich drängt er
sich auf 61. Freilich ist damit nicht das letzte Wort gesprochen. Denn
einen prinzipiell offenen Kreis nun wieder durch ein Husarenstück zu
schließen, kann nicht geraten. Ob man nämlich auf die naturrechtliche
Betrachtungsweise überhaupt eingehen will, bleibt nach wie vor in
persönlichem Entschluß auszumachen. Daran ändert ein auch noch so

gens faszinierender und ergreifender Brief an den Lieben Gott gerade deshalb
besonders aufschlußreich, weil er auch dann noch Gott als Du anspricht, wenn er
ihm versichert, ihn nicht mehr zu brauchen. (Moser, T. : Gottesvergiftung, Frankfurt

a.M. 1980, S. 100). - Vgl. im hier angeschnittenen Zusammenhang auch
Trappe, P.: Soziale Norm, Normalität und Wirklichkeit, SSIP Bulletin No. 43,
Sommer 1976 (Basel), 144-161. Trappe beschließt seine Abhandlung mit folgendem

Passus: In der Praxis «wird Normalität nur hergestellt auf der soliden Basis
bekannter und anerkannter Werte, die - weil man sich ja vom Alten lösen möchte -
niemand sich mehr getraut zu nennen : Erhaltung und Respektierung menschlichen
Lebens, Respekt auch vor dem Inkompetenten (auf den es viel eher ankommt als
auf den Respekt vor dem Kompetenten!). Danach ist die scheinbar schlichte
Schlußbemerkung erlaubt: 'Normal' ist die 'soziale Wirklichkeit' nur auf der Basis
von nicht ausgesprochenen bewährten Grund-'Normen'. 'Normalität' ist die
Konfliktüberwindung selbst — auf der Grundlage durchaus schon bewährter ethischer
Normen, über die in der aktuellen Soziologie und Sozialphilosophie so erschreckend
wenig gesagt wird» (160f.).

61 Hier liegt der richtige Kern von Alberts überschießender These, daß ohne
die Annahme der Existenz normstiftender Mächte «der für das Naturrecht
charakteristischen normativen Deutung der Wirklichkeit jede Grundlage» fehle (vgl. 70).



Kritizistische Kritik am Naturrecht - ein Ritt gegen Windmühlen? 69

dichtes Argumentationsgefüge so wenig wie die Macht der Tradition,
sofern nur das Bewußtsein Distanz zu ihr gewonnen hat. Gerade die
naturrechtlich motivierte Rede von der prinzipiellen Befähigung jedes
Menschen zur Freiheit schließt ein, daß ein jeder in seine Freiheit
entlassen, in Entscheidung und Verantwortung hineingedrängt wird. So

bleibt denn doch für immer offen, will sagen durch jeden Einzelnen
persönlich auszumachen, ob Naturrechtsdenken Platz greifen kann und von
da her Verweisung auf Transzendenz geschieht.


	Kritizistische Kritik am Naturrecht : ein Ritt gegen Windmühlen?

