Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 28 (1981)

Heft: 1-2

Artikel: Dimension ecclésiale de I'expérience chrétienne
Autor: Torrell, Jean-Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761556

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JEAN-PIERRE TORRELL

Dimension ecclésiale
de ’expérience chrétienne

Pour autant qu'’il ait un sens — et quiconque y réfléchira un instant
devra en convenir —, ce titre énonce un pléonasme théologique: il n'y a
pas d’expérience chrétienne qui ne soit ecclésiale. L’étre-en-Eglise est
constitutif de 'expérience du chrétien. C’est du moins 1'idée qui sera
développée dans ces pages. Cependant, le fait que notre langage courant
puisse employer semblable formule sans en percevoir I’anomalie donne
lui-méme a penser. Cela montre au moins que ce pléonasme n’est pas
percu comme une lapalissade et cela souligne I’étrange destin de certaines
vérités fondamentales: nous en vivons souvent sans en €tre conscients,
et parfols nous en vivons mal car nous en sommes trop peu conscients.
Il en va de notre vie en Eglise comme de ces choses qui vont sans les
dire, mais qui vont encore mieux en les disant.

Mais peut-étre faut-il préciser d’abord ce que nous mettons sous les
mots Eglise et expérience. L'un et 'autre ont un passé chargé et notre
fagon de les aborder est elle-méme conditionnée par leur histoire. Si
pour beaucoup de chrétiens, encore aujourd’hui, Eglise évoque surtout
I'idée d’une hiérarchie directive, non seulement distincte mais distante
du peuple chrétien, qui se situe en vis-a-vis, 'expérience personnelle
sera peut-étre percue comme ce qui se développe sous la direction et le
contrdle de cette autorité, mais non comme une participation a cette
réalité ecclésiale. Inversement d’ailleurs, si I’expérience est congue a la
maniére d’un libre examen individuel exclusif de toute institution, ou
bien selon le modéle d'une expérience religieuse universellement diffuse
pour qui toutes les religions se valent objectivement, nous aurons une
notion d’expérience difficilement compatible avec celle d’expérience
chrétienne qui est elle-méme structurée par les grands axes de la foi.



4 Dimension ecclésiale de 1'expérience chrétienne

EGLISE

Disons-le une fois pour toutes, I'Eglise dont il est question ici
est une communauté organiquement structurée, celle que nous confes-
sons dans le Credo, et qui posséde, parmi ses propriétés distinctives,
celle d’étre apostolique. Cela signifie entre autres, non seulement qu’elle
est issue des apoOtres, mais qu’elle nous rattache par eux a l'autorité
fondatrice du Christ, I'envoyé (I’apostolos) du Pére, qui a voulu étre parmi
nous comme «celui qui sert», alors qu’il était «le Maitre et le Seigneur».
A la suite des apdtres, les pasteurs qui exercent les fonctions du Christ
propheéte, prétre et roi, sont établis a la téte du troupeau pour servir
comme le Christ. Répétée a satiété depuis quelque trente ans — mais
constamment rappelée (quoique avec des fortunes diverses) depuis les
origines jusqu’'a Vatican II, en passant par S. Augustin et Cajetan —,
cette vérité est tout aussi régulierement méconnue dans les faits, et 'on
continue — a l'intérieur comme a 1l’extérieur — A considérer l'autorité
hiérarchique comme étant, sinon le tout de I'’Eglise, du moins sa princi-
pale incarnation. La vérité est tout autre, la hiérarchie n'exerce qu’'un
role instrumental au service d'une fin qui la dépasse et qui est plus grande
et plus noble qu’elle: le maintien et la croissance, en chacun des membres
du corps ecclésial et dans I’ensemble de ce corps, de la vie de la grace en
communion avec la Trinité sainte 1.

Rassemblée a I’annonce de la Bonne Nouvelle, mise par le Christ a
I’écoute de Celui qui ’envoie, cette Eglise est le Peuple de Dieu — le Pére —
qui ’a pensée avant les temps et qui la conduit, des l'origine et jusqu’a

! Peu d’auteurs ont exprimé cette vérité plus fortement que Cajetan: «Pierre
est ministre de I’Eglise. Non qu’elle soit au-dessus de lui par le pouvoir: mais parce
qu’il applique son pouvoir a la servir. Le Seigneur lui-méme n’a-t-il pas dit qu'’il
venait pour servir? Quand donc le pape se déclare serviteur des serviteurs de Dieu,
il est dans la vérité. Mais ’Eglise est meilleure et plus grande que le pape, comme la
fin est plus grande et meilleure que ce qui est pour elle: dans l'ordre qualitatif,
étre plus grand signifie étre meilleur. La papauté, dit saint Augustin, est pour
I’Eglise, non inversement. Il est donc vrai que le pape n’est pas maitre mais ser-
viteur, et que I’Eglise, absolument parlant, le dépasse en bonté et en noblesse,
bien que, sous ’aspect juridictionnel, il soit son chef.» (De comparatione auctorvitatis
papae et concilii cum apologia eiusdem tractatus, ed. Pollet, Rome, 1936, p. 517).
La traduction ci-dessus est celle, un peu large mais fide¢le, de Ch. JoUrRNET, dans
Primauté de Pierve dans la perspective protestante et dans la perspective catholique,
Paris, 1953, p. 13-14, qui ajoute lui-méme: «Nous tenons a affirmer la primauté
absolue de l'ordre de la charité sur ’ordre de la juridiction.»



Dimension ecclésiale de 1’expérience chrétienne 5

la fin, sur les chemins ot il veut la mener. Nourrie et désaltérée par le
corps et le sang du Christ, abouchée par lui a la source jaillie de son coté,
I’Eglise est aussi communion dans I’Esprit qui lui donne la vie, la sancti-
fie dans la vérité, lui permet de confesser Jésus Seigneur et d’appeler en
toute confiance le Pére par son nom.

Tout entiére sous la mouvance du Pére et de I'Esprit, 1'Eglise ap-
partient pourtant au Christ d’'une maniere unique: le Fils est la seule
des trois personnes de la Trinité dont on puisse dire que I'Eglise est son
corps. Non pas simplement en un sens social, purement métaphorique,
comme si ce corps ne faisait que rassembler au nom du Christ ceux et
celles qui croient en lui. Mais bien le corps du Christ en un sens mystique
et vrai, c’est-a-dire a la fois spirituel — au-deld donc du simple rapproche-
ment physique — et réel — plus profondément que toutes les apparences.
Un corps dans lequel le Christ Téte s’intégre comme ses propres membres
ses fideles qui regoivent de lui la vie. L'union entre eux est si étroite que
toucher a I'un de ses membres c’est blesser le Christ lui-méme.

Point n’est besoin de s’étendre sur le message de Paul, mais celui
de Luc n’est pas moins clair. Pour décrire I'arrivée de nouveaux fréres
et sceurs dans la jeune communauté de Jérusalem, il utilise un méme mot
(prostithenai) qu’il emploie aussi bien pour dire que le nouveau croyant
est adjoint a la communauté (Act. 2,41 et 47) que pour dire qu’il est
adjoint au Seigneur (Act.5,14; 11,27). Ainsi que le remarque fort a
propos la Traduction cecuménique de la Bible en francais: «En se joignant
a la communauté, c’est au Seigneur qu’on se rallie; ce qui suggere une
sorte d’identification entre le Seigneur et les siens.» 2 A ce niveau, le
plus profond, notre point de départ apparait comme une évidence: étre
du Christ, c’est étre de sa communauté; 'expérience chrétienne est,
inaliénablement, une expérience ecclésiale 3.

2 Traduction ecuménique de la Bible, Nouveau Testament, Paris, 1973, noter
sur Act. 5,14; cf. C. SeicQ, Théologie morale du Nouveau Testament, t.1, Paris,
1965, p. 80-84: «L’agrégation & 1I’Eglise», qui souligne lui aussi cet aspect des
choses. Signalons au passage une brillante étude de R. CosTE («L’homme frater-
nel», dans Nowuvelle Revue T héologique 102 (1980), p. 641-671) qui rappelle la struc-
ture sociale de I’étre chrétien & partir précisément des passages des Actes qui décri-
vent la premiére Eglise de Jérusalem.

3 Ce point a été récemment rappelé avec force par J.-M. R. TiLLARD, «Per-
spectives nouvelles sur le baptéme», dans Irénikon 51 (1978) 171-185.



6 Dimension ecclésiale de I'expérience chrétienne

EXPERIENCE

Mais que met-on sous le mot expérience? ... Bien des auteurs, dans
ce recueil et ailleurs, se sont essayés a définir le terme. Pour ma part,
je 'entends en un sens tres large, qui englobe la totalité du vécu chrétien
et qui implique une saisie réflexive et une interprétation de ce vécu par
la personne qui y est engagée.

Dans sa plénitude, ce concept comporte au moins quatre compo-
santes. La premiére est presque de 1’ordre d'un donné brut: comme toute
réalité humaine, I’expérience chrétienne se vit dans un réseau de rapports
mutuels, de relations au monde, a I'autre, au Christ, & Dieu. Relations
qui définissent et limitent le sujet dans sa situation de dépendance et
d’interdépendance, mais qui lui permettent aussi d’épanouir et de dé-
ployer ses virtualités. Relations fondatrices également, car de Dieu et
du Christ il tient son étre spécifique. D’emblée, nous sommes donc a
I'opposé du subjectivisme, et plus encore du solipsisme, dont le terme
est parfois grevé.

Ce donné brut n’est pourtant pas un simple fait contraignant; il
est librement choisi, voulu. L’expérience, c’est sa deuxiéme implication,
suppose toujours une participation personnelle effective a la réalité
(situation, événement, etc.) qui en est 'objet. Quand il s’agit, comme il
en va ultimement dans l'expérience chrétienne, de la réalité supréme
sur laquelle converge 1’adhésion cordiale de nombreuses — d'innombrables
— autres personnes, en un méme sentiment éminemment intérieur, le
terme de participation se révele faible et inadéquat; on parle alors plus
volontiers de communion. Mais il y a du méme coup reprise et transfigu-
ration du réseau de relations évoqué a l'instant: par la communion au
Saint se réalise la communion des saints 4.

Un troisiéme élément est nécessaire pour accéder a l'expérience
proprement dite: la personne impliquée doit revenir par la réflexion sur
la réalité qu’elle a vécue, et donc marquer a son égard une certaine
distance. Ceci afin d’en prendre mieux conscience, de l’apprécier et,
éventuellement, de I'interpréter a la lumiére de la foi. Cette prise de con-

# 11 n’est sans doute pas besoin d’insister ici sur le double sens de 1’expression
communio sanctorum : communion aux sancta, mais aussi communion des sancii
(ce qui n'exclut pas les sanctae, fait remarquer Y. CONGAR, dans Je crois en I’Esprit
Saint, t. 11, Paris, 1979, p. 84; cf. p. 83-87 pour l'arriére-fond de plusieurs choses
que nous rappellerons plus loin).



Dimension ecclésiale de 1'expérience chrétienne 7

science et, & plus forte raison, cette qualification interprétative a partir
du message évangélique, seront, c’est évident, plus ou moins approfon-
dies et affinées, selon les personnes, leur degré de culture, leur gotit pour
I'instrospection, etc., mais il semble bien qu’il n’y ait pas expérience vrai-
ment personnelle aussi longtemps que ce stade n’est pas atteint. L’expé-
rience n’est pas une simple question quantitative, mais bien qualitative:
un «homme d’expérience» n’est pas forcément quelqu’un qui a vécu
plus d’événements que ses proches, mais quelqu’un qui les a vécus mreux
parce que de fagon plus consciente et parce qu’il a su en tirer les consé-
quences. Semblablement, un chrétien inséré dans la communion ecclésiale
vivra en celle-ci de fagon d’autant plus féconde qu’il aura su rectifier
ce qui était erroné, améliorer ce qui était déja bien, accepter la provo-
cation a la sainteté, en un mot tirer la legon a la lumiere de I’Evangile du
contenu de son expérience. Le passage de la participation brute a la
communion qualifiée s’effectue par la médiation de cette saisie réflexe
et de cette qualification interprétative — si rudimentaires soient-elles.

Il existe toutefois un autre stade de cette qualification interprétative:
celui ou intervient le théologien. Si elle est une affaire éminemment
personnelle, I’expérience chrétienne, en effet, n’est pas strictement indi-
viduelle. Tous les fidéles du Christ se retrouvent dans une expérience
commune et unique du Seigneur ressuscité. Diffractée en une multi-
plicité d’expériences particuliéres, I’expérience de I’Eglise comme sujet
croyant collectif est 1'objet de la réflexion du théologien qui, lui aussi
— mais au niveau d’élaboration qui lui est propre —, interpréte et apprécie
a partir de «la foi transmise aux saints une fois pour toutes» (Jude 3).
L’objectivation est ici plus poussée que dans le cas d'une auto-interpré-
tation et il est alors possible de parler de I’Expérience chrétienne (avec
un E majuscule) comme de I’ensemble organique des expériences parti-
culiéres, et méme de la considérer comme un lieu théologique. Il est clair
que ce lieu théologique n’a autorité que dans la mesure ot il véhicule le
message fondateur, mais ce nouveau sens du mot vérifie et confirme de
maniere privilégiée le caractere ecclésial de 1'expérience chrétienne °.

5 Parmi les différentes choses que nous avons lues ou relues pour la rédaction
de ces alinéas, nous avons été stimulé par la «Note sur I'usage du terme expériencen,
dans le livre de P. JacQueMONT, J.-P. Jossua, B. QUELQUEJEU, Une foi exposée,
Paris, 1972, p. 171-174; leurs suggestions sont toutefois trés librement utilisées et
les auteurs ne s’y reconnaitraient peut-étre pas. On peut voir aussi le classique de
J. Mouroux, L’expérience chvétienne, Introduction & une théologie, Paris, 1952,
passim,; H. Urs voN BALTHASAR, La gloire et la croix, t. I, Paris, 1965, p. 185-360:
«L’expérience de la foi».



8 Dimension ecclésiale de I’expérience chrétienne

Les anciens avaient une fagon a eux d’exprimer cela. Toute dme est
I’Eglise, disait-on d’une fagon lapidaire. Peut-étre gagnerions-nous a
réinventer cette maxime, ou tout au moins a formuler nouvellement la
réalité qu’elle signifie. Sil’on craint qu’elle ne dissimule un subjectivisme
de mauvais aloi, il suffit de relire les textes pour étre aussitot détrompé.
A titre d’exemple, c’est en paralléle constant avec ce qu’il dit de 1'Eglise
que Grégoire le Grand parle du croyant individuel; et cela ne joue, bien
stir, que dans la mesure ol celui-ci est pleinement vivant en celle-la. De
méme, chez Origéne, «tout ce qui est dit de I’dme ne lui est attribué
qu’en participation de I'Eglise» 6.

On pourrait multiplier les textes, mais il suffira de rappeler I'un des
plus célebres, celui d’Isaac de 1’Etoile, qui ne fait guére que résumer une
tradition déja fort longue. On se souvient comme il développe le parallele
entre Marie et 'Eglise — esquissé bien des siécles auparavant par Am-
broise de Milan et bien d’autres aprés lui —, dont aucune n’enfante le
Christ tout entier sans I'autre. Mais il ne s’arréte pas la et débouche tout
naturellement sur le mystere particulier de 1'identification de I'Eglise au
plus humble de ses membres: «Chaque dme fidéle aussi est épouse du
Verbe de Dieu, mere, fille et sceur du Christ. Chaque 4me fideéle doit étre
dite vierge et féconde. La méme chose est donc dite universellement pour
I’Eglise, spécialement pour Marie, singulierement pour l'dme fidéle ...»
Les trois adverbes clarifient commodément les roles, mais on aurait tort
de penser que le dernier terme de cette énumération est défavorisé par
rapport aux deux autres; la fagon dont Isaac les reprend un peu plus bas
montre qu’il n’en est rien: «Il est dit encore: ‘Et je demeurerai dans I'héri-
tage du Seigneur’. Car I'héritage du Seigneur, au sens universel, c’est
I’Eglise; au sens spécial, c’est Marie; au sens singulier, chaque ame fidele.
Dans le tabernacle du sein de Marie, le Christ est demeuré neuf mois.
Dans le tabernacle de la foi de I'Eglise, il demeure jusqu’a la consomma-
tion du siécle. Dans la connaissance et I’amour de I’ame fidéle, il demeu-
rera dans les siécles des siécles» 7.

6 H. pE Lusac, Catholicisme, Paris, 19525, p. 174; pour Grégoire le Grand,
voir ibid., p. 176: «Hoc quod generaliter de cuncta Ecclesia diximus, nunc specialiter
de unaquaque anima sentiamus» (Iz Cant. c. 1, n. 3: PL 79, 479). Puisque l'occa-
sion nous en est offerte, il nous plait de rendre hommage au P. de Lubac, qui a été
ici un fécond initiateur avec ce livre, dont le sous-titre Les aspects sociaux du dogme
évoque le contenu réel, et qui explore plus a fond les questions trop rapidement
traitées dans cet exposé.

7 Isaac DE L'ETOILE, Sermon 51, pour I'’Assomption de la Vierge Marie,
(PL 194, 1863 B et 1865 C; trad. H. pE Lusac, Catholicisme, p. 382-383).



Dimension ecclésiale de I’expérience chrétienne 9

PRIERE

Puisque nous sommes ainsi d’emblée placés au nceud invisible de
I’dme — qui est le lieu méme ot le croyant fait sienne 1’expérience ecclé-
siale —, il ne faut pas hésiter a partir de cette expérience en son acte le
plus intime: la priére sous la motion de I'Esprit. C’est 14 que le croyant
se saisit en relation a Dieu, quand «]’Esprit se joint a notre esprit pour
attester que nous sommes enfants de Dieu» (Rom. 8,16), mais aussi en
relation a la «nuée de témoins» qui nous ont précédés ou qui nous ac-
compagnent dans cette expérience de la quéte et, trés précisément, de
I'invocation.

On pense volontiers a la priére publique et communautaire quand
on évoque la dimension ecclésiale de I’adoration ou de I'intercession. A
juste titre! Il n’est pas sans signification que le gakal hébreu, traduit par
ekklesta dans les Septante, désigne précisément 1'assemblée du Peuple
de Dieu au désert réuni en acte de culte. Mais on ne peut oublier que la
priere personnelle, méme accomplie dans le secret, n’est pas un acte
purement privé. Cette démarche que personne ne peut faire & ma place,
n’est absolument pas celle d'un 1s0lé; elle s’enracine et s’épanouit dans
la communion. Quand je dis a Dieu Pére, je me situe en fils, mais quand
je dis Notre Pere, je me situe aussi et du méme coup en frére de tous ceux
qui le disent également — et méme de ceux qui ne savent peut-étre pas le
dire. «I1 y a beaucoup d’ames, disait Paul Claudel, maisiln’y en a pas une
seule avec qui je ne sois en communion par ce point sacré en elle qui dit
Pater Noster» 8. Le poete rejoint ici le mystique pour qui 1’homme
de priere, le saint, est par excellence celui de la communion: «L’unité de
deux saints qui ne se connaissent pas est plus réelle et plus intime, in-
commensurablement, que celle d'une branche a une autre branche du
méme arbre nourrie de la méme séve ... De 'unité du Corps mystique
toute autre découle» °.

Cecl est loin d’étre une expérience uniquement moderne. Un auteur
médiéval anonyme nous a laissé de la rencontre fraternelle dans la priere
un témoignage d’une rare beauté: «Depuis que je te connais, je t’'aime
dans le Christ ... et ton souvenir m’accompagne a l'autel. Tu me rendras

8 Paul CLAUDEL, Cantique de Palmyre, Conversations dans le Loir-et-Cher,
éd. Pléiade, p. 731.
9 Jules MONTCHANIN, Ecrits spirituels, Paris, 1965, p. 120.



10 Dimension ecclésiale de I’expérience chrétienne

la pareille si tu m’aimes et me fais participant de ta priére. Je désire étre
présent avec tol quand tu répands devant Dieu, pour toi et pour ceux
que tu aimes, ta fervente priere. Ne t’étonne pas si je dis: présent, car si
tu m’aimes — et tu m’aimes puisque je suis 'image de Dieu -, je te suis
aussl présent que tu l'es a toi-méme. Tout ce que tu es substantiellement,
je le suis. Toute dme raisonnable est, en effet, I'image de Dieu. C’est
pourquoi celui qui cherche en soi I'image de Dieu, y cherche son prochain
aussi bien que lui-méme, et celui qui la trouve en lui-méme, la connait
en tout homme ... Si donc tu te vois, tu me vois, moi qui ne suis rien
d’autre que toi. Et si tu aimes Dieu, tu m’aimes, moi qui suis I'image de
Dieu; et, 3 mon tour, en aimant Dieu, je t’aime. Ainsi, cherchant cet
unique, tendus vers cet unique, nous sommes toujours présents I'un a
I'autre, en Dieu en qui nous nous aimons» 1°.

La préciosité n’est pas absente de ce texte, mais elle n’est pas simple
littérature; elle voile pudiquement la délicatesse du sentiment. L’expé-
rience quotidienne, méme la plus humble, confirme la vérité de ces lignes
et peut illustrer cet enracinement ecclésial de la priere. Chacun de nous
se présente devant Dieu entouré d'une multitude de fréres et de sceurs:
ceux et celles pour qui il prie, mais aussi sur la priére de qui il s’appuie.
Visages aimés dont nous sommes inséparables, méme - et surtout — devant
Dieu. Communion intime et solennelle des saints qui nous entourent,
et qui sont aussi — comme nous — des pécheurs, mais dont notre amour
n’envisage pas d’étre séparé pour entrer seul dans la vie. Ici encore, les
saints donnent le ton: Paul souhaitait d’étre lui-méme «anathéme,
séparé du Christ, pour (ses) fréres» (Rom. 9,3). Souhait excessif certes!
mais la liste serait longue des veeux semblables qui montrent jusqu’ou
va I'amour qui inspire une priere vraie: «Oui, j’ai vu un homme (...) qui
voulait d'un tel zéle le salut de ses freres, que souvent il demandait de
toute son dme, avec des larmes briilantes, au Dieu ami des hommes, ou
bien de les sauver avec lui, ou bien de le condamner lui aussi avec eux, se
refusant absolument, dans une attitude qui imite Dieu, celle méme de

10 Meditationes piissimae de cognitione humanae conditionis V,13 (PL 184,
495 A-B); attribuées a S. Bernard, ces Méditations ne sont sans doute pas de lui,
mais il s’agit d’'idées assez répandues au moyen age et on les trouve déja tres tot:
des le Ve siécle, chez Claudien Mamert (De statu animae 1,27; cit. par H. DE LUBAC,
Catholicisme, p. 343-344, Texte 13: «Présence mutuelle en Dieu»). Il est intéres-
sant de retrouver 1'’écho de textes analogues dans 'article de J. MoLTMANN, « Théo-
logie de l'expérience mystique», Revue d histoive et de Philosophie veligieuses 59
(1979) 1-18; cf. p. 8.



Dimension ecclésiale de 'expérience chrétienne 11

Moise, a étre sauvé tout seul: car, lié spirituellement & eux par la charité
sainte dans le Saint-Esprit, il n’eit méme pas voulu entrer dans le
Royaume des cieux (s’il avait da) étre séparé d’eux. O lien (vraiment)
saint, 0 force indicible, 6 4me aux sentiments célestes, ou pour mieux
dire emplie de Dieu et parvenue a la perfection supréme, dans I’amour de
Dieu aussi bien que du prochain!y 1!

S’il est délicat — mais non sans valeur probante — de faire appel a
I'expérience quotidienne pour attester cette portée communautaire
de notre priere, il est incontestablement plus parlant de se référer a
I'exemple de ceux qui ont vécu cette réalité au plus haut niveau d’inten-
sité. On ne peut ici raisonner dans l’abstrait, mais parler concréetement
c’est du méme coup faire toucher du doigt le décalage entre la grandeur
de I'idéal et la médiocrité du vécu.

Plusieurs fois déja 'expression communion des saints est revenue
dans ces lignes. Naguére encore, elle évoquait auprés de certains une
réalité a résonances mercantiles peu glorieuses (le trésor des indul-
gences ...). Il n’est sans doute plus besoin d’introduire ici I’anachronique
procés d'une mentalité soi-disant dominée par un utilitaire donnant,
donnant. La conviction de foi qui animait de telles pratiques, aujourd’hui
difficilement compréhensibles, était sans doute trés au dela de la perspec-
tive usuraire et intéressée que nous leur prétons. Par contre, il est peu de
vérités aussi aptes que celle-ci & nous faire saisir la dimension ecclésiale
de la priére et de toute la vie chrétienne.

On mutile cette vérité si I’on ne voit en elle que 1'idée d’une réversi-
bilité des mérites et du profit que tirent les membres pécheurs de la
priere et du renoncement des plus saints. Il faut saisir d’abord ce qui en
est le fondement: la participation de tous & un méme tout organique
animé d’une méme vie, celle de la charité, «car I'amour de Dieu a été
répandu dans nos cceurs par I’Esprit Saint qui nous a été donné» (Rom.
5,5). Encore une fois, la comparaison du corps se révele merveilleusement
adaptée a I'illustration du mysteére. Venant du cceur et retournant a lui,
le sang est animé d’un perpétuel mouvement de va-et-vient; sa circula-
tion dans tout le corps permet 1’assimilation par tous et par chacun des
membres de la nourriture prise par la bouche, et tous participent ainsi
de la santé et de la vigueur de I’ensemble. La charité, qui vient de I’Esprit

11 Syméon le Nouveau Théologien, Catéchéses 6—22, ed. B. KRIVOCHEINE et
J. PARAMELLE, «Sources chrétiennes 104», Paris, 1964, catéchése VIII, p. 91.



12 Dimension ecclésiale de 1’expérience chrétienne

cceur de 1’Eglise 12, exerce un role comparable; par lui qui en est la source,
elle met en communication les uns avec les autres tous ceux qui en vivent,
les faisant réciproquement bénéficier de tout ce qui se fait sous son im-
pulsion dans l'ensemble du corps. La raison du caractére commun a
tous du bien accompli par chacun apparait alors en pleine clarté: elle
réside dans «la communication de tous les uns avec les autres par la
racine de leurs actes, la charité» 3. Thomas d’Aquin, qui a sans doute
été I'un des premiers a formuler les choses aussi nettement, disait encore:
«Non seulement le mérite de la passion et de la vie du Christ nous est
communiqué, mais tout ce que les saints ont fait de bien est communiqué
a ceux qui vivent dans la charité, car tous sont un: Je suis participant
de tous ceux qui te craignent (Ps 119,63). Ainsi, celui qui vit dans la
charité est participant de tout le bien qui se fait dans le monde» 4.

On ne se lasse pas de méditer ce texte et d’admirer 1'extraordinaire
ouverture sur laquelle il se termine. Aprés avoir pris son point de départ
dans l'acte éminemment intime et singulier de la priére personnelle,
notre démarche ne pouvait pas ne pas nous faire déboucher sur l'invisible
mystere de la réalité ecclésiale que nous appelons communion des saints.
Mieux encore, la perspective s’ouvre irrésistiblement sur l'universalité
de «tout le bien qui se fait dans le monde», et qui déborde, c’est évident,
bien au dela des frontiéres visibles de I'’Eglise. Car I’Esprit de Dieu n’est
pas enchainé; i1l agit au cceur de tous ceux qui, d’'une maniére ou d'une
autre, cherchent Dieu et pratiquent la justice (cf. Act. 10,35) et il les
établit dans une communion de vie et d’amour avec «tous les justes
depuis Adam, depuis le juste Abel jusqu’au dernier élu» — tous ceux qui
seront «rassemblés auprés du Péere dans 1’Eglise universelle» 5.

12 THOMAS D’AQUIN compare volontiers le role de I'Esprit dans 1’Eglise a celui
du cceur dans le corps: caché, mais indispensable, il unifie et vivifie (cf. Summa theol.
IIla, g. 8, a. 1, ad 3; De veritate q. 29, a. 4, ad 7). D’'aprés le grand médiéviste Mar-
tin GRABMANN (Die Lehve ... von der Kivche ..., p. 184-193), cette conception serait
propre a S. Thomas; les autres auteurs, comme lui aussi d’ailleurs, parlant plus
couramment de I’Esprit comme ame de I’Eglise.

13 THoMAS D’AQUIN, In IV Sent. dist. 45, q. 2, a. 1, ¢ 1: «propter communi-
cantiam in radice operis, quae est caritas, in operibus meritoriis».

4 Tuomas D’AQUIN, In Symbolum apostolorum expositio (cf. Opuscula theo-
logica, ed. Marietti, t. 11, n. 997).

15 Vatican II, Lumen gentium, n. 2.



Dimension ecclésiale de I'’expérience chrétienne 13

BAPTEME

La perspective n’est pas moins ample si nous passons maintenant a
la vie sacramentelle, autre secteur privilégié de I'expérience chrétienne.
Tous les sacrements ont une portée ecclésiale, et le croyant les pratique
non comme une simple personne privée, mais bien comme membre d'une
communauté. Par le baptéme, il a cessé d’étre un isolé pour étre agrégé a
un peuple, au corps mystique du Christ, et sa communion au corps eucha-
ristique a consommé cette incorporation. Tout ce qu’il fait ou vit en cette
qualité de membre concerne aussi le tout dont il est partie prenante.
Cette répercussion sociale est plus nettement perceptible pour certains
sacrements: le mariage, par exemple, destiné a sanctifier la rencontre
des personnes et 1'acte d’accroissement de la communauté, ou bien, en
paralléle, 'ordre qui a pour but de perpétuer les fonctions ministérielles
au service du corps ecclésial. Méme quand elle n’est pas immédiatement
reconnaissable, cette dimension est pourtant présente: ainsi, dans le
sacrement de pénitence — que la pratique de la confession auriculaire
semble ranger dans le «privé» par excellence —, la communauté n’est pas
absente, elle y est représentée par son ministre et c’est lui qui réintroduit
dans la communion celui qui par son péché s’était ex-communié lui-
méme. Les théologiens se sont souvent essayés a justifier le nombre
des sacrements en fonction précisément des situations majeures que
traverse ’étre humain, dans son rapport aux autres, de la naissance a la
mort. Il ne faut pas trop presser leurs raisons de convenance et il n’est
pas question de les énumérer toutes; mais il sera éclairant de voir, pour
I'un ou l'autre cas, comment s’explique cette grice ecclésiale.

Dans une vision individualiste, naguére encore prédominante, on
disait couramment que le baptéme a pour premier effet d’effacer le péché
originel et de donner a celui qui le recoit la grice de la justification, gage
de I'héritage céleste. C’était 1a réduire de fagon singuliére 'ample per-
spective ouverte par les textes de S. Paul et développée avec tant de
bonheur par les grands penseurs du moyen ige. En réalité, le premier
effet du baptéme est de faire de nous des membres de la famille divine,
de nous agréger au corps du Christ: «Tous nous avons été baptisés en
un seul Esprit pour ne former qu'un seul corps» (I Cor. 12,13). L’incor-
poration au Christ est donc la réalité premiére — au moins d’'une antério-
rité de nature — et c’est parce que je suis incorporé au Christ Téte comme
membre que je regois de lui la vie nouvelle et avec elle la rémission des



14 Dimension ecclésiale de I’expérience chrétienne

péchés. Le paralléle s'impose: mon appartenance a la race du vieil
Adam m’apporte la mort en héritage, mais elle est vaincue par la vie que
me donne mon appartenance au nouvel Adam 6.

On se souvient du grand texte de Paul aux Romains (6,1-11):
baptisés dans le Christ, nous sommes devenus un méme étre avec lui;
or c’est dans sa mort que nous avons été baptisés, afin de ressusciter
comme lui pour une vie nouvelle. Le baptéme nous assimile donc au
Christ mourant sur la croix et ressuscitant dans la gloire. Pour le dire
en d’autres termes, il nous conforme au Christ dans l’acte méme ou il
nous sauve, dans le baptéme de sa passion. Le baptéme par Jean (cf. Maith.
3,13-17 et par.) fut l'occasion de la proclamation de la filiation divine
de Jésus et I'annonce de la filiation adoptive des croyants. Mais, de fait,
la passion est le vrai baptéme dont Jésus devait étre baptisé (cf. Maith.
10, 38-39; Luc 12,50). Or, par ce baptéme de la passion, Jésus achéve
de devenir le chef de cette Eglise qu’il acquiert par son sang (cf. Act. 20,
28). Que se passe-t-il donc maintenant pour les siens? ... Le baptéme, qui
reproduit en nous «en mystére» (¢n sacramento) la mort et la résurrection
du Christ, reproduit également — mais a notre plan — le méme effet
ecclésial que dans le Christ. Le baptéme de sa passion a fait de lui la
Téte de I’Eglise; la reproduction en nous de sa passion fait de nous des
membres de I’Eglise.

Toute une série de rites visibles manifestent cette invisible dimen-
sion ecclésiale du baptéme: réception du néophyte dans 1’Eglise paroissia-
le, de préférence au cours d'une célébration eucharistique; présentation
par le parrain et la marraine, qui sont simultanément les représentants
de la communauté et les garants auprés d’elle de la foi transmise sur
laquelle ils ont mission de veiller; etc. Ce ne sont pas la des concessions
plus ou moins superflues a I’on ne sait quelle publicité dont on pourrait se
passer, encore moins des mondanités. Il s’agit de la traduction symbo-
lique, déficiente certes mais réelle — sacramentelle! — d’une vérité pro-
fonde inscrite dans la réalité méme de la griace regue. Il n’est pas déplacé
de rappeler ici le vieil adage: Deviens ce que tu es! Etabli comme membre
du corps communionnel du Christ au jour de son baptéme, le chrétien
n’en a jamais fini d’expérimenter 1’exigence de sa vocation.

16 Cf. THOMAS D’AQUIN, Summa theol. 111a, q. 69, a. 2 et ad 1, mais aussi les
articles suivants; cf. également Decretum pro Armenis, du Concile de Florence,
Denzinger-Schonmetzer, 1314.



Dimension ecclésiale de 1'expérience chrétienne 15

EUCHARISTIE

Le baptéme n’est que le premier moment de la dynamique d’incor-
poration au corps du Christ. Celle-ci culmine dans I'eucharistie. Il ne faut
donc pas s’étonner que le caractére ecclésial de 1'expérience chrétienne
n’apparaisse nulle part avec plus de force que dans la célébration de
I’eucharistie. La ot du moins une approche trop formaliste n’en a pas fait
une pratique exsangue, proprement in-signifiante. Laissons de coté ces
conceptions dénaturantes; il est toujours possible de donner du mysteére
une expression plus parlante. Méme pour un observateur non averti, il
est manifeste que l'eucharistie est célébrée au cours d'une assemblée et
que tous les membres présents participent — ou peuvent participer — au
repas qui leur est partagé. Acte supréme d’intercession et d’adoration du
Premier-né entouré d'une multitude de fréres, le sacrifice eucharistique
est aussi la réalisation sacramentelle du don supréme que le Christ fait
de lui-méme a tous les siens, repas de communion a notre bien-aimé frere
et Seigneur Jésus. «La coupe de bénédiction que nous bénissons n’est-elle
pas une communion au sang du Christ? Le pain que nous rompons n’est-
il pas une communion au corps du Christ?» (I Cor. 10,16.)

Forte de cette certitude, la catéchése courante insistait naguére
encore presque exclusivement sur la grace d’'intimité personnelle avec
Jésus que procurait ce sacrement. Insistance justifiée qui entendait
souligner le caractére absolument unique de I’eucharistie, mais il aurait
mieux valu ne pas oublier que cette grice de communion au Christ est
aussi une grice de communion a ceux que nous rencontrons en lui, une
grice fraternelle. Dans le passage cité a I'instant, S. Paul ajoute du
méme souffle: «Puisqu’il n’y a qu'un seul pain, nous sommes tous un
seul corps; car tous nous participons a cet unique pain» (I Cor. 10,17).
De tout temps, les Péres de ’Eglise et les grands théologiens du passé
ont mis en valeur ce double aspect; il sera permis d’emprunter a S. Tho-
mas un bref résumé d’une longue tradition: « Le sacrement de I’eucharistie
a deux effets (7es): le premier, de nous unir a Jésus-Christ, dont il
contient le corps en méme temps qu'il le signifie (res significata et con-
tenta) ; le second, de nous unir & son corps mystique qu’il signifie sans
toutefois le contenir (7es significata et non contenta), et qui est la commu-
nion des saints. Quiconque regoit ce sacrement signifie par la méme qu'’il
est uni au Christ et qu’il est incorporé a ses membres» 7. Et Thomas dit

17 THOMAS D’AQUIN, Summa theol., 111a, q. 80, a. 4.



16 Dimension ecclésiale de I’expérience chrétienne

encore ailleurs: l'effet de grace ultimement procuré par ce sacrement
c’est I'unité du corps mystique 8.

Pour rendre compte du caractére communautaire de la grace eucha-
ristique, on fait couramment appel & plusieurs symbolismes. Il y a
d’abord celui de la participation a une méme table, qui évoque spontané-
ment la bonne entente qui doit unir les membres de la famille qui se
rassemble autour d’elle. Il y a aussi, et mieux, la nourriture méme que
I'on prend sur cette table: «Lorsque le Seigneur appelle son corps le pain
qui est fait de beaucoup de grains broyés, il signifie par 1a 'union de tout
le peuple chrétien qu’il portait en lui. Et lorsqu’il appelle son sang le
vin qui n’est qu’'une seule boisson alors qu’il est fait de nombreux raisins,
il signifie encore que le troupeau que nous sommes provient d’une multi-
tude ramenée a I'unité» 1°. Cyprien de Carthage utilisait dans ce passage
une comparaison trés ancienne que 'on trouve déja dans la Didache et
chez Ignace d’Antioche 2°. Toutefois, pour suggestives qu’elles solent,
ces analogies pourraient s’appliquer & une communauté purement humai-
ne. Or la communauté ecclésiale est surnaturelle en son essence la plus
profonde; seul le caractére proprement surnaturel de 1'eucharistie peut
nous aider a comprendre sa grace d’unité.

Le pain et le vin que nous prenons sur la table eucharistique, c’est
le corps et le sang du Christ livré pour nous sur la croix. C’est 1a le cceur
de notre foi concernant ce mystére: la répétition sacramentelle rend pré-
sent et actualise pour nous les effets de 'unique oblation du Christ. Or
le Christ s’est livré lui-méme a la mort pour «rassembler dans l'unité les
enfants de Dieu dispersés» (Jean 11,52). Nous le répétons d’ailleurs
souvent dans la troisiéme priére eucharistique: «Ramene a toi, Pére tres
aimant, tous tes enfants dispersés». C’est donc parce que 1l'eucharistie
nous permet de recevoir le Christ tel qu’il est mort pour nous sur la croix
et avec la grice méme qu’il entendait nous y procurer, qu’elle est le
sacrement de I'unité chrétienne, le sacrement de la charité avec toute
la force de 'amour qui rassemble: «Nous qui jadis étions ¢éloignés, nous
avons été rapprochés par le sang du Christ ... afin de ne faire avec lui

18 Jbid., q. 73, a. 3: ¢res huius sacramenti est unitas corporis mysfici».

19 CyprIEN, Lettre 69,5,2; cf. Lettre 63,13,4 (ed. Bayard, coll. Budé, Paris,
1961, p. 242-243 et p. 208).

20 Cf. La doctrine des douze apdtves (Didaché), 9,4 et 10,5 (ed. W. RORDORF
et A. TUiLIER, «Sources chrétiennes 248», Paris, 1978, p. 177; 181); cf. IGNACE
D’ANTIOCHE, Aux Ephésiens XX,2 (ed. P. Th. CAMELOT, «Sources chrétiennes 10»,
Paris, 1950, p. 91).



Dimension ecclésiale de ’expérience chrétienne 17

qu’'un seul homme nouveau ... un seul corps» (Eph. 2,13-16; cf. Col. 1,20).
Il y a la une grande cohérence, qu’'on regrette de ne pas voir mise en
valeur plus souvent, alors que les anciens y excellaient. «C’est au fruit
de sa croix, a sa sainte et divine passion que nous devons la vie. C’est
ainsi que par sa résurrection ‘il a levé son étendard’ sur les siecles pour
grouper ses saints et ses fideles, tant du sein de judaisme que de celui de la
gentilité, en un seul et méme corps qui est son Eglise» 2L,

Notre langage aujourd’hui ne peut plus étre exactement celui
d’Ignace d’Antioche, mais la réalité que nous vivons, elle, est exacte-
ment la méme. Or la grace de 1'eucharistie se présente a nous, au méme
titre que celle de la priére et du baptéme, simultanément comme un
don et une tache. Don gracieux d’une fraternité dont la source est le
Christ agissant par son Esprit, et qui a pour modéle la communion dans
I'amour de la Trinité sainte. Mais aussi exigence d'une tache, dont on
mesure I’ampleur a celle de la distance qui sépare le pale reflet que nous
vivons de l'insondable rayonnement de cette communion premiére.
C’est ic1l que le moment réflexif de I’expérience révele son utilité: mesu-
rant sans cesse le vécu a sa norme divine, le croyant ne peut pas ne pas
trouver dans cette réflexion une puissante stimulation a se dépasser
lui-méme. Le retour réfléchi sur le vécu et son interprétation a la lumieére
de la foi, loin d’étre un moment facultatif de 1'expérience chrétienne,
lui est au contraire indispensable et bénéfique, car c’est en grande partie
grace a lui qu’elle grandira aussi bien en intensité qu’en authenticité.

Ajoutons une précision qui n’est peut-étre pas superflue: cette
réflexion sur la praxis ecclésiale ne saurait étre le fait des seuls individus
et leur péché n’est pas ici seul en cause. La communauté comme telle
— et plus spécialement en la personne de ceux qui sont a sa téte et lui
prétent leur voix — n’est pas dispensée de revenir elle-méme sur son
comportement et de le rectifier sans cesse: ecclesia ... sancta simul et
semper purificanda, dit Vatican II %2. On ne saurait réfléchir sur la grace
et I'exigence de l'expérience de 'unité ecclésiale sans buter sur le scan-
dale de la division des chrétiens. En parlant de la communion des saints,
nous avons débouché d'un mouvement naturel sur I’extension au monde
entier de I'expérience de la priére. Ici de méme, nous débouchons sur
«les autres». Est-il bien vrai que seul une porte ouverte nous en sépare?
... L’cecuménisme n’est pas le sujet propre de la présente étude, mais il

21 IGNACE D’ANTIOCHE, Aux Smyrniotes 1,2 (ibid., p. 157).
22 Vatican II, Lumen gentium, n. 8.



18 Dimension ecclésiale de I’expérience chrétienne

est frappant de constater a son propos combien I'expérience chrétienne
nous apparait comme une réalité qui n’est pas close sur elle-méme. Loin
d’inviter a un quelconque ronron d’autosatisfaction, elle est ouverte a
I'inquiétude et a la quéte, et c’est a cela peut-étre que se mesure au mieux
sa qualité.

SENSUS FIDEI

A titre de dernier exemple de la dimension ecclésiale de 'expérience
chrétienne, je voudrais évoquer un peu plus longuement le domaine
recouvert par les expressions sensus fidei et sensus fidelium. Contraire-
ment a ce qu’un usage approximatif largement répandu laisserait croire,
elles ne sont pas entierement synonymes, et le jeu des deux réalités
qu’elles désignent montre de facon remarquable l'interaction entre le
facteur subjectif et le facteur communautaire dans le rapport du croyant
a I'objet de sa foi.

Le sensus fider désigne la qualité particuliere de pénétration qui
appartient en propre a la foi pleinement vivante, c’est-a-dire informée
par la charité et sous le régime normal des dons du Saint-Esprit. Il s’agit
d’une capacité surnaturelle d’intuition par laquelle le croyant discerne
spontanément, et comme instinctivement (on parle volontiers dans ce
contexte d’imstinctus fidei), ce qui reléve de la foi ou non. Connaissance
intime et profonde, savoureuse, qui n’est pas donnée a la seule acuité de
I'intelligence, mais a la pureté du cceur, et qui reléve davantage de
I'expérience concrete que de l'effort intellectuel (celui-ci peut sans doute
accompagner celle-1a, mais celle-1a n’est pas obligatoirement liée a celui-ci).

Si 'on veut mieux saisir ce qui est icl en jeu, il faut faire appel a
I'idée d'une connaissance par connaturalité. Peu thématisée par les
théoriciens qui insistent davantage sur la connaissance claire et sur son
expression conceptuelle la plus précise possible, la connaissance par
connaturalité est pourtant la plus fréquemment mise en ceuvre dans la
vie quotidienne. C’est la connaissance par affinité des gens que I'on aime,
connaissance de type expérimental, vécue, dont il est impossible de rendre
compte d’'une maniere logique, mais qui est infiniment plus riche et
précieuse que toute connaissance par idées générales. Dans cette connais-
sance du singulier, le cceur précéde I'intelligence et souvent va plus loin.

Or la foi — en son sens le plus plein, hérité de I'Ecriture, et qui désigne
le mouvement total de connaissance et d’amour de Dieu qu’il a lui-méme
mis en nos ceeurs — procure une connaissance de ce type-la. Don de Dieu,



Dimension ecclésiale de I'expérience chrétienne 19

elle nous familiarise a lui et a tout le monde du divin, de telle sorte que
celui qui est pleinement sous son influence prend des choses divines une
intelligence que la seule recherche intellectuelle n’aurait su lui donner.
S. Augustin en a magnifiquement parlé: «Que la foi, non pas une foi
quelconque, mais celle qui agit par la charité, soit en toi, et tu compren-
dras la doctrine» 2. Et ailleurs: «Avancez donc par la charité répandue
dans vos cceurs par I’Esprit Saint qui vous a été donné (...). On ne peut
aimer ce qu’on ignore entiérement; mais si I’on aime ce que ’on connait
méme trés peu, 'amour le fait mieux et plus pleinement connaitre» 24,

Il ne faut pas penser que le génie psychologique de S. Augustin
serait seul a développer ce genre de considérations; la liste serait tres
longue sil’on devait en énumérer tous les témoins. Mais pour prendre un
seul théologien, qui n’est guére suspect d’anti-intellectualisme, Thomas
d’Aquin a commenté en ce méme sens la priére que Paul fait pour ses
chers Philippiens: «Que votre charité croissant toujours de plus en plus
s’épanche en cette vraie science et ce tact affiné qui vous donneront de
discerner le meilleur» (PhAzl. 1,9-10). Thomas fait remarquer la singularité
de ces expressions: c’est la charité qui s’épanouit en connaissance;
c’est-a-dire que I'intelligence prend ici I’amour comme moyen de connais-
sance, et c’est lul qui lu1 donne un pouvoir de pénétration, de discerne-
ment, qu’elle n’aurait pas sans lui 2.

Le sensus fider est donc cette efflorescence quasi naturelle de la
foi vive et c’est sans autre effort que celui d’une vie pleinement soumise
a I'amour de Dieu, pleinement assidue a la priére et a la vie sacramentelle,
que le croyant saisit d'une maniere pour ainsi dire instinctive ce qui est
en accord avec sa foi ou non. Il en retire une certitude vécue, dont il est
souvent incapable de rendre compte, mais qui peut le conduire parfois
jusqu’a contredire intrépidement méme I’enseignement des théologiens de
métier. Comment ne pas citer ici le cas assez extraordinaire de Thérese
d’Avila? ... Ses conseillers théologiques et ses confesseurs lui répétaient
que plus elle s’élevait dans la voie de l'oraison, plus elle devait faire
abstraction du sensible et méme de I'humanité du Christ. D’elle-méme,
elle s’aper¢ut rapidement que c’était une erreur: «On m’a contredite
la-dessus et 'on a déclaré que je n'y entendais rien, car ce sont des che-
mins par ou conduit Notre-Seigneur, et, quand une fois on a franchi les

23 AuGUSTIN, In Ioannem, tract. 29,6 (PL 35,1631).
2+ Ibid., tract. 96,4 (ibid. 1875-1876).
25 Cf. Taomas D’AQUIN, In Phil. 1,9-10 (ed. Marietti, n. 17).



20 Dimension ecclésiale de ’expérience chrétienne

débuts, il est préférable de s’occuper d’objets concernant la divinité et
d’éviter les représentations corporelles. Cependant on ne me fera jamais
dire que c’est la un bon chemin ... C'est que le méme Seigneur qui est le
chemin se déclare aussi la lumiére et il ajoute que personne ne peut aller
au Peére que par lui, et qui me voit, dit-il, voit mon Pére. On objectera
peut-étre que 1'on donne un autre sens a ces paroles. Pour moi je n’en
connais pas d’autre. Je me suis trés bien trouvée de ce dernier dont mon
dme sent toujours la vérité ... Personne ne me fera croire qu'une dme quel-
que spirituelle qu’'on la suppose trouvera la le bon chemin» 2.

La fidele qui discerne ainsi avec streté la place éternelle de I’hu-
manité du Christ dans la foi chrétienne, n’est évidemment pas un
membre quelconque du Peuple de Dieu, puisqu’elle est Docteur de I’Egli-
se. Il n’en reste pas moins que ce Docteur n’a pas acquis sa science dans
les livres; son savoir est expérimental et c’est en s’appuyant sur sa foi
vécue, sur la connaissance intuitive qu’elle a du mystére, que Thérese
prend ses distances a 1'égard de théologiens empétrés dans un savoir
livresque qui leur fait perdre de vue le sens de leur propre foi A un degré
plus modeste, nous connaissons tous de simples croyants qui ont ce sens
spontané de la foi; grace a lui, ils rétablissent les vraies perspectives
quand elles sont faussées dans I’homélie de tel ou tel prédicateur, ou bien
ils renaclent aux propositions pourtant savantes de tels ou tels théolo-
giens. Il y a sans doute parfois un conservatisme mal éclairé dans cer-
taines attitudes du peuple fidele, mais qui oserait prétendre qu’il n'y a
pas aussi parfois des réactions de santé d’'une foi qui, sans toujours
savoir se 1'expliquer, sent qu’on risque de l'induire en erreur. Entre le cas
de ces fidéles et celui de Théreése, il n’y a qu’une différence de degré, non
de nature: le sens de la foi est d’autant plus aigu et pénétrant que la vie
théologale est plus intense.

Mais une question se pose ici: est-ce que parler ainsi ne revient pas
a ériger le sentiment personnel, avec toutes les limites de la subjectivité,
en juge supréme? a faire I’apologie de I'individualisme en matiere de foi
et donc a proner une attitude tout a I'opposé de cette nécessaire dimen-
sion ecclésiale de I'expérience chrétienne que nous cherchons a définir?
... La réponse est non — catégoriquement. LLa communauté ecclésiale est,

26 Qbras de Santa Teresa de Jesus, ed. popular del P. SiLviErio, Moradas
sextas, cap. 7, nn. 6-7, p. 653-655 (trad. fr.: Oeuvres complétes, Seuil, 1948, p. 985-
986) ; cf. également le chap. 22 de la Vita ou la sainte s’explique sur sa dévotion 2
I’humanité du Christ et en appelle a I'exemple des saints, notamment Bernard de
Clairvaux et Catherine de Sienne.



Dimension ecclésiale de I’expérience chrétienne 21

en effet, le seul lieu oli peut croitre et s’épanouir le sensus fidet, car c’est
elle qui est médiatrice de la foi et c’est en elle encore que se vérifie 'au-
thenticité des expressions de cette foi.

Que la communauté soit médiatrice en ce domaine, cela s'impose a
quiconque observe les conditions de transmission de la foi de génération
en génération. Cela n’exclut évidemment pas le don de Dieu — pure grace
que nul ne peut forcer —, mais cela rappelle une vérité que Paul avait
fortement soulignée: «la foi vient de la prédication» (Rom.10,17). Sans
doute, Paul n’est qu'un serviteur et Apollos de méme, «Dieu seul compte,
lui qui fait croitre» (I Cor. 3,7), mais I'intermédiaire humain conserve une
place normale et, en un sens, indispensable.

Ce role médiateur de la communauté n’est pas moins net si 'on se
réfere aux versets au premier abord énigmatiques, sur lesquels on
s’appuie comme fondements scripturaires du sensus fide:. « Quant a vous,
vous possédez une onction regue du Saint, et tous vous connaissez la
véritén, écrit saint Jean, et il continue: « Pour vous, 'onction que vous
avez regue de lui demeure en vous, et vous n’avez pas besoin qu’on vous
enseigne; mais son onction vous enseigne sur tout...» (I Jean 2,20 et 27).
De tout temps ces versets ont donné du fil & retordre aux exégetes: si
les fideles n’ont pas besoin qu’on les enseigne, cela ne signifie-t-il pas
I'inutilité de l’enseignement de 1’Eglise? ... Augustin s’en tirait grice
a sa doctrine du Maitre intérieur: sans 'action intime du Saint-Esprit
au cceur des fideles, 'effort du prédicateur demeure infructueux 7.
D’autres interprétaient ces paroles en recourant au contexte; l'auteur
de I'épitre pense aux hérétiques et dit aux siens en substance: «Vous
n’avez aucun besoin que quelgu'un de ces gens-la vienne vous instruire.»

Le vrai sens de ces versets est beaucoup plus beau et il semble que
I'exégeése contemporaine soit parvenue a un consensus a leur propos 28,
On rappelle tout d’abord que ces passages ne sont pas isolés dans la

21 Cf. par ex. Tract. in I Toannis 111,13 (PL 35,2004-2005).

28 Je me réfere ici surtout a Ignace pE LA PoTTERIE, «L’onction du chrétien
par la foi», dans I. DE LA PoTTERIE et S. LYONNET, La vie selon I’ Esprit condition
du chrétien, «Unam Sanctam 55», Paris, 1965, p.107-168, surtout p.126-143;
I'auteur cite plusieurs exégétes qui vont dans le méme sens, notamment Michl
et Hauck qui n’hésitent pas & employer les «expressions heureuses» de Glaubens-
bewupfisein et de sensus fidelium. On peut voir aussi les notes concordantes et trés
documentées de la Traduction ccuménique de la Bible sur I Jean 2,20 et 27, ainsi
que J.-L. D’ARrRAGON, «Le ‘sensus fidelium’ et ses fondements néotestamentaires»,
dans le volume collectif Foi populaive, Foi savante, «Cogitatio Fidei 87», Paris,
1976, p. 41-48.



22 Dimension ecclésiale de 1’expérience chrétienne

Bible; une multitude de versets parlent de cet enseignement direct
de Dieu au cceur de ses fideles ?°. Mais dans la perspective propre a
la premiére épitre de Jean, il y a trois éléments convergents a bien mettre
en valeur pour saisir leur sens. 1. Jean ne peut nier la nécessité d'un en-
seignement extérieur, car il y fait lui-méme appel a plusieurs reprises
(I Jean 2,24; 4,6; I1 Jean 9); il serait étrange qu’il se contredise aussi
ouvertement. 2. Il faut se souvenir que Jean parle volontiers de la vie
chrétienne a son point d’absolue perfection, mais sans pour autant nier
que nous en sommes loin. Ainsi quand il assure: «Celui qui est né de Dieu
ne peéche pas» (I Jean 3,9), il ne pense certainement pas contredire ce
qu’il a dit précédemment: «Si nous disons que nous ne sommes pas pé-
cheurs, nous faisons de lui un menteur» (I Jean 1,8-10). Ici donc, voici
ce qu’il faut comprendre: celui en qui la Parole de Dieu a pénétré assez
profondément pour en faire un croyant achevé, celui-la discerne spon-
tanément ce qui appartient vraiment a la foi et il a d’autant moins besoin
d’une loi extérieure, d’un enseignement. Cependant, méme dans ce cas,
I'enseignement extérieur n’est pas éliminé, car il est inclus dans la notion
méme d’onction. 3. Le sens de chrisma (littéralement: I'huile d’onction)
est en effet au cceur de I'explication de ce passage. Ignace de La Potterie
a montré de facon convaincante que le terme se référe «aussi bien a la
parole du Christ qu’a I'activité de 1'Esprit», et il propose de I’entendre de
«la parole de Dieu, non pas toutefois en tant qu’elle est préchée extérieure-
ment dans la communauté, mais en tant qu’elle est recue par la foi dans
les cceurs et y demeure active, grace a I'action de 1’Esprit». Ou encore, en
d’autres termes: «la parole méme de Jésus acceptée dans I'Eglise, mais
qui s’est progressivement intériorisée dans le cceur des croyants sous
I’action de I’Esprit Saint. Dés lors enseignement intérieur et enseigne-
ment extérieur ne s’opposent plus: c’est l'enseignement extérieur, la
parole de Jésus, qui a été intériorisé dans la foi» 3°.

SENSUS FIDELIUM

Le détour aura pu sembler un peu long, mais il a le mérite d’exorciser
définitivement 'idée d'un sensus fidei qui pourrait se développer sans
lien 4 la communauté ou, pis encore, en opposition a l’enseignement

2 Cf.notamment Jér. 31,3134, repris dans Héb. 8,8-12; Is.61,1; Is. 54,13, qui
trouve son écho en Jean 6,45; mais voir aussi Col. 1,9; Phil.1,9-10; Eph.1,17-18.
30 1. pe LA PorTERIE, L’'onction du chrétien, p. 131 et 141.



Dimension ecclésiale de 'expérience chrétienne 23

qu’elle dispense. Si les fideles ont en eux le moyen de discerner le vrai du
faux, c’est grace a la Parole qui leur a été enseignée «deés le commence-
ment», c’est-a-dire dés leur baptéme (cf. I Jean 2,7; 3,11). C’est aussi,
il faut I'ajouter maintenant, grace a la possibilité qui leur est offerte
constamment de vérifier 'authenticité de leur propre sensus fide: en le
mesurant au communis sensus fidelium ou, mieux encore, au Sensus
ecclesiae.

Alors que sensus fidei s’emploie de facon privilégiée — et comme
en son premier analogué — a propos de la foi personnelle d'un seul croyant,
sensus fidelium — le génitif pluriel est 1a pour nous en avertir — s’applique
au contraire a une pluralité d’individus. Pour mieux dire, et si 'on veut
parler formellement, on pense alors — au moins implicitement — a 1'en-
semble des personnes croyantes qui forment la communauté ecclésiale:
non pas seulement «sensus aliquorum fidelium», mais bien «sensus omnium
fidelium». En premiére et assez grosse approximation, le sensus fidelium
est 1'expression statistique (c’est-a-dire extérieurement manifestée et
donc constatable et mesurable en quelque maniére) de 1’expérience théo-
logale de la communauté croyante. Cette expérience, par le fait méme
qu’elle n’est plus celle d'une personne isolée, faillible, mais celle d’un
sujet croyant collectif en qui réside I’Esprit Saint d’'une maniére nouvelle,
qui la garde de toute défaillance en matiére de foi, constitue un point de
référence privilégié, aussi bien pour le magistére et les théologiens que
pour les simples croyants.

Pour les premiers, le sensus fidelium peut étre considéré comme un
lieu théologique. Ce n’est pas ici 'endroit pour y insister, mais il faut au
moins rappeler qu'on y a souvent fait appel au cours des siécles. Saint
Augustin, par exemple, s’est souvent référé a la foi du peuple chrétien
dans sa controverse antipélagienne — a tel point que Julien d’Eclane
I'accusait d’accorder plus d'importance a l'opinion publique (populs
murmur) qu’'a l'argumentation des gens instruits3!. Augustin avait
raison: a la limite, I'unanimité du sensus fidelium sera déterminante pour
juger de I'appartenance a la foi de telle ou telle vérité. Pie IX — pour
I'Immaculée-Conception — et Pie XII — pour 1’Assomption — n’ont pas
craint d’y faire appel.

A quels critéres reconnait-on cette unanimité? Question difficile
que nous n’avons pas a traiter ici; mais on peut du moins renvoyer a

3t Cf. AuGUSTIN, Contra Iulianum 1,29 et 31 (PL 44,661-662).



24 Dimension ecclésiale de ’expérience chrétienne

Vatican II qui nous a laissé sur ce point un enseignement trés élaboré 32,
En toute hypotheése, le principe reste clair et le plus gros de ses applica-
tions aussi: le «sens de la foi du peuple tout entier» (sensus fide: fotius
populi) joue le role d'une norme pour celui de l'individu singulier. Con-
créetement, le croyant individuel vérifie I'authenticité de sa foi et de son
comportement au contact de ses fréres chrétiens, dans les communautés
élémentaires auxquelles il appartient: famille (ecclesia domestica), com-
munautés de base, paroisses, diocéses (qui portent authentiquement le
nom d’Eglise), groupements divers (qui sont autant de visages particu-
liers de I’Eglise universelle). Mais ces portions d’Eglise — ou mieux: ces
manifestations particuliéres de 1’Eglise — ne sont pas le tout; selon les
milieux, elles peuvent méme se révéler dangereusement sélectives;
il faut donc que I'expérience ecclésiale totale reste toujours présente a
I'expérience individuelle, comme le milieu dans lequel elle se vit et auquel
elle se mesure ultimement. Mohler l'avait dit jadis en une formule
frappante: «Partie d’'un tout organique, le fidéle n’est a ’abri du men-
songe qu’'en pensant et voulant dans l'esprit et dans le cceur de tous» 3.

En une formule qui a traversé les siécles, Aristote avait défini
I’homme comme un animal politique 3*. Reprenant cette définition aprés
lui, les penseurs chrétiens 1’ont sensiblement élargie en faisant de 1'hom-

32 Vatican II, Lumen Gentium, n. 12: «L’ensemble des fidéles, qui ont regu
Ponction du Saint (cf. I Jean 2,20 et 27) ne peut faillir dans la foi et il manifeste
cette qualité qui lui est propre grace au sens surnaturel de la foi qui est celui du
peuple tout entier (mediante supernatuvali sensu fidei totius populi), lorsque «des
évéques aux derniers des fidéles laics» (formule de S. Augustin), il exprime son
accord universel en matiére de foi et de mceurs. En effet, par ce sens de la foi,
éveillé et soutenu par I’Esprit de vérité, le Peuple de Dieu, sous la conduite du
magistére sacré, auquel il obéit fidélement, regoit non une parole d’hommes, mais
vraiment la Parole de Dieu (cf. I Thess. 2,13), il adhére indéfectiblement a la foi
transmise aux saints une fois pour toutes (cf. jude 3), il la pénetre plus profondé-
ment par un discernement droit et ’applique plus pleinement dans sa vie.» (Trad.
P. Th. CamELoT, ¢ Unam Sanctam 51a», p. 34-35, rectifiée par endroits.)

33 J.-A. MOHLER, Symbolik, § 37, ed. J. R. GE1seLMaNN, Koéln, 1958, p. 392;
LacuAT, dont nous donnons le texte ci-dessus, interpréte plus qu’il ne traduit,
mais il ne trahit pas; on peut en juger par le texte allemand: ¢... der Katholik
faBt den einzelnen immer nur als Glied des Ganzen auf, als lebend und atmend in
ihm, wie aus dem bisherigen einleuchtet; in ihrem Geiste (der Kirche) fithlend,
denkend und wollend ist er also einzig unverirrlich».

34+ ARISTOTE, Politique 1,2, 1253a 2-3; cf. Ethique a Nicomaque 1,5, 1097b 11.



Dimension ecclésiale de ’expérience chrétienne 25

me un étre social, dont les virtualités s’étendent, au dela du cercle trop
étroit de la polis, a la société entiére de ses semblables. Les variations sur
ce théme sont bien connues et il ne m’appartient pas de les reprendre:
I’homme ne peut devenir lui-méme et s’accomplir pleinement que dans
la rencontre avec autrui. Mais, s’il est permis de transposer cette formule
célebre, je dirais volontiers que le chrétien est un étre ecclésial. Simple
reprise au plan d’une réflexion théologique de ce qui est déja un donné
naturel: il n’y a pas d’anthropologie qui n’appelle une sociologie; de
méme, il ne saurait y avoir une anthropologie chrétienne qui ne s’achéve
en ecclésiologie. Vatican II I’a bien compris, qui a fréquemment mis en
relation son enseignement sur ’homme créé a I'image de Dieu (dans
Gaudium et Spes) et celui sur le caractére communautaire du salut
(dans Lumen gentium): dans 'un et I'autre cas, la personne humaine est
congue comme un étre communionnel.

Nous avons examiné ici seulement quelques-uns des cas ou se vérifie
la structure ecclésiale de 1'étre-chrétien. Il est évident qu'il ne s’agit 1a
que de I’ébauche sommaire d’'un sujet aux dimensions beaucoup plus
vastes. Chacun de ces points aurait pu faire I'objet d'une investigation
plus poussée. Il aurait surtout fallu en ajouter de nombreux autres, car
la considération aurait dii s’étendre a I’ensemble de la vie chrétienne.
Nous en avons assez dit pourtant pour qu'’il soit possible d’accorder au
titre de cette étude son sens le plus plein: la dimension ecclésiale n’est
pas une parmi d’autres de l'expérience chrétienne; c’est 1’expérience
chrétienne en sa totalité qui est une expérience ecclésiale 33,

35 Cet article constitue l'original francais du texte paru en traduction italienne
dans le volume publié sous la direction de Bruno SeEconNDIN et Tullo GoLFi, Pro-
blemi et Prospettive di Spirvitualita, ed. Queriniana, Brescia, 1981.



	Dimension ecclésiale de l'expérience chrétienne

