
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 28 (1981)

Heft: 1-2

Artikel: Dimension ecclésiale de l'expérience chrétienne

Autor: Torrell, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761556

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Pierre Torrell

Dimension ecclésiale

de l'expérience chrétienne

Pour autant qu'il ait un sens - et quiconque y réfléchira un instant
devra en convenir -, ce titre énonce un pléonasme théologique: il n'y a

pas d'expérience chrétienne qui ne soit ecclésiale. L'être-en-Eglise est

constitutif de l'expérience du chrétien. C'est du moins l'idée qui sera

développée dans ces pages. Cependant, le fait que notre langage courant
puisse employer semblable formule sans en percevoir l'anomalie donne

lui-même à penser. Cela montre au moins que ce pléonasme n'est pas

perçu comme une lapalissade et cela souligne l'étrange destin de certaines
vérités fondamentales: nous en vivons souvent sans en être conscients,
et parfois nous en vivons mal car nous en sommes trop peu conscients.

Il en va de notre vie en Eglise comme de ces choses qui vont sans les

dire, mais qui vont encore mieux en les disant.
Mais peut-être faut-il préciser d'abord ce que nous mettons sous les

mots Eglise et expérience. L'un et l'autre ont un passé chargé et notre
façon de les aborder est elle-même conditionnée par leur histoire. Si

pour beaucoup de chrétiens, encore aujourd'hui, Eglise évoque surtout
l'idée d'une hiérarchie directive, non seulement distincte mais distante
du peuple chrétien, qui se situe en vis-à-vis, l'expérience personnelle
sera peut-être perçue comme ce qui se développe sous la direction et le
contrôle de cette autorité, mais non comme une participation à cette

réalité ecclésiale. Inversement d'ailleurs, si l'expérience est conçue à la
manière d'un libre examen individuel exclusif de toute institution, ou
bien selon le modèle d'une expérience religieuse universellement diffuse

pour qui toutes les religions se valent objectivement, nous aurons une
notion d'expérience difficilement compatible avec celle d'expérience
chrétienne qui est elle-même structurée par les grands axes de la foi.



4 Dimension ecclésiale de l'expérience chrétienne

ÉGLISE

Disons-le une fois pour toutes, l'Eglise dont il est question ici
est une communauté organiquement structurée, celle que nous confessons

dans le Credo, et qui possède, parmi ses propriétés distinctives,
celle d'être apostolique. Cela signifie entre autres, non seulement qu'elle
est issue des apôtres, mais qu'elle nous rattache par eux à l'autorité
fondatrice du Christ, l'envoyé (l'apostolos) du Père, qui a voulu être parmi
nous comme «celui qui sert», alors qu'il était «le Maître et le Seigneur».
A la suite des apôtres, les pasteurs qui exercent les fonctions du Christ
prophète, prêtre et roi, sont établis à la tête du troupeau pour servir
comme le Christ. Répétée à satiété depuis quelque trente ans - mais

constamment rappelée (quoique avec des fortunes diverses) depuis les

origines jusqu'à Vatican II, en passant par S. Augustin et Cajetan -,
cette vérité est tout aussi régulièrement méconnue dans les faits, et l'on
continue - à l'intérieur comme à l'extérieur - à considérer l'autorité
hiérarchique comme étant, sinon le tout de l'Eglise, du moins sa principale

incarnation. La vérité est tout autre, la hiérarchie n'exerce qu'un
rôle instrumental au service d'une fin qui la dépasse et qui est plus grande
et plus noble qu'elle : le maintien et la croissance, en chacun des membres
du corps ecclésial et dans l'ensemble de ce corps, de la vie de la grâce en
communion avec la Trinité sainte 1.

Rassemblée à l'annonce de la Bonne Nouvelle, mise par le Christ à

l'écoute de Celui qui l'envoie, cette Eglise est le Peuple de Dieu - le Père -
qui l'a pensée avant les temps et qui la conduit, dès l'origine et jusqu'à

1 Peu d'auteurs ont exprimé cette vérité plus fortement que Cajetan: «Pierre
est ministre de l'Eglise. Non qu'elle soit au-dessus de lui par le pouvoir: mais parce
qu'il applique son pouvoir à la servir. Le Seigneur lui-même n'a-t-il pas dit qu'il
venait pour servir Quand donc le pape se déclare serviteur des serviteurs de Dieu,
il est dans la vérité. Mais l'Eglise est meilleure et plus grande que le pape, comme la
fin est plus grande et meilleure que ce qui est pour elle: dans l'ordre qualitatif,
être plus grand signifie être meilleur. La papauté, dit saint Augustin, est pour
l'Eglise, non inversement. Il est donc vrai que le pape n'est pas maître mais
serviteur, et que l'Eglise, absolument parlant, le dépasse en bonté et en noblesse,
bien que, sous l'aspect juridictionnel, il soit son chef.» (De comparatione auctoritatis
papae et concilii cum apologia eiusdem tractatus, ed. Pollet, Rome, 1936, p. 517).
La traduction ci-dessus est celle, un peu large mais fidèle, de Ch. Journet, dans
Primauté de Pierre dans la perspective protestante et dans la perspective catholique,
Paris, 1953, p. 13-14, qui ajoute lui-même: «Nous tenons à affirmer la primauté
absolue de l'ordre de la charité sur l'ordre de la juridiction. »



Dimension ecclésiale de l'expérience chrétienne 5

la fin, sur les chemins où il veut la mener. Nourrie et désaltérée par le

corps et le sang du Christ, abouchée par lui à la source jaillie de son côté,

l'Eglise est aussi communion dans l'Esprit qui lui donne la vie, la sanctifie

dans la vérité, lui permet de confesser Jésus Seigneur et d'appeler en

toute confiance le Père par son nom.
Tout entière sous la mouvance du Père et de l'Esprit, l'Eglise

appartient pourtant au Christ d'une manière unique: le Fils est la seule

des trois personnes de la Trinité dont on puisse dire que l'Eglise est son

corps. Non pas simplement en un sens social, purement métaphorique,
comme si ce corps ne faisait que rassembler au nom du Christ ceux et
celles qui croient en lui. Mais bien le corps du Christ en un sens mystique
et vrai, c'est-à-dire à la fois spirituel - au-delà donc du simple rapprochement

physique - et réel - plus profondément que toutes les apparences.
Un corps dans lequel le Christ Tête s'intègre comme ses propres membres

ses fidèles qui reçoivent de lui la vie. L'union entre eux est si étroite que
toucher à l'un de ses membres c'est blesser le Christ lui-même.

Point n'est besoin de s'étendre sur le message de Paul, mais celui
de Luc n'est pas moins clair. Pour décrire l'arrivée de nouveaux frères

et sœurs dans la jeune communauté de Jérusalem, il utilise un même mot
(prostithenai) qu'il emploie aussi bien pour dire que le nouveau croyant
est adjoint à la communauté (Act. 2,41 et 47) que pour dire qu'il est

adjoint au Seigneur (Act. 5,14; 11,27). Ainsi que le remarque fort à

propos la Traduction œcuménique de la Bible en français : «En se joignant
à la communauté, c'est au Seigneur qu'on se rallie; ce qui suggère une
sorte d'identification entre le Seigneur et les siens. » 2 A ce niveau, le

plus profond, notre point de départ apparaît comme une évidence: être
du Christ, c'est être de sa communauté; l'expérience chrétienne est,

inaliénablement, une expérience ecclésiale 3.

2 Traduction œcuménique de la Bible, Nouveau Testament, Paris, 1973, note r
sur Act. 5,14; cf. C. Spicq, Théologie morale du Nouveau Testament, t. I, Paris,
1965, p. 80-84: «L'agrégation à l'Eglise», qui souligne lui aussi cet aspect des
choses. Signalons au passage une brillante étude de R. Coste («L'homme fraternel»,

dans Nouvelle Revue Théologique 102 (1980), p. 641-671) qui rappelle la structure

sociale de l'être chrétien à partir précisément des passages des Actes qui décrivent

la première Eglise de Jérusalem.
3 Ce point a été récemment rappelé avec force par J.-M. R. Tillard,

«Perspectives nouvelles sur le baptême», dans Irénikon 51 (1978) 171-185.



6 Dimension ecclésiale de l'expérience chrétienne

EXPÉRIENCE

Mais que met-on sous le mot expérience? Bien des auteurs, dans

ce recueil et ailleurs, se sont essayés à définir le terme. Pour ma part,
je l'entends en un sens très large, qui englobe la totalité du vécu chrétien
et qui implique une saisie réflexive et une interprétation de ce vécu par
la personne qui y est engagée.

Dans sa plénitude, ce concept comporte au moins quatre composantes.

La première est presque de l'ordre d'un donné brut : comme toute
réalité humaine, l'expérience chrétienne se vit dans un réseau de rapports
mutuels, de relations au monde, à l'autre, au Christ, à Dieu. Relations

qui définissent et limitent le sujet dans sa situation de dépendance et

d'interdépendance, mais qui lui permettent aussi d'épanouir et de

déployer ses virtualités. Relations fondatrices également, car de Dieu et
du Christ il tient son être spécifique. D'emblée, nous sommes donc à

l'opposé du subjectivisme, et plus encore du solipsisme, dont le terme
est parfois grevé.

Ce donné brut n'est pourtant pas un simple fait contraignant; il
est librement choisi, voulu. L'expérience, c'est sa deuxième implication,
suppose toujours une participation personnelle effective à la réalité

(situation, événement, etc.) qui en est l'objet. Quand il s'agit, comme il
en va ultimement dans l'expérience chrétienne, de la réalité suprême

sur laquelle converge l'adhésion cordiale de nombreuses - d'innombrables

- autres personnes, en un même sentiment éminemment intérieur, le

terme de participation se révèle faible et inadéquat ; on parle alors plus
volontiers de communion. Mais il y a du même coup reprise et transfiguration

du réseau de relations évoqué à l'instant : par la communion au
Saint se réalise la communion des saints 4.

Un troisième élément est nécessaire pour accéder à l'expérience
proprement dite : la personne impliquée doit revenir par la réflexion sur
la réalité qu'elle a vécue, et donc marquer à son égard une certaine
distance. Ceci afin d'en prendre mieux conscience, de l'apprécier et,
éventuellement, de l'interpréter à la lumière de la foi. Cette prise de con-

4 II n'est sans doute pas besoin d'insister ici sur le double sens de l'expression
communio sanctorum: communion aux sancta, mais aussi communion des sancti
(ce qui n'exclut pas les sanctae, fait remarquer Y. Congar, dans Je crois en l'Esprit
Saint, t. II, Paris, 1979, p. 84; cf. p. 83-87 pour l'arrière-fond de plusieurs choses

que nous rappellerons plus loin).



Dimension ecclésiale de l'expérience chrétienne 7

science et, à plus forte raison, cette qualification interprétative à partir
du message évangélique, seront, c'est évident, plus ou moins approfondies

et affinées, selon les personnes, leur degré de culture, leur goût pour
l'instrospection, etc., mais il semble bien qu'il n'y ait pas expérience
vraiment personnelle aussi longtemps que ce stade n'est pas atteint. L'expérience

n'est pas une simple question quantitative, mais bien qualitative :

un «homme d'expérience» n'est pas forcément quelqu'un qui a vécu

plus d'événements que ses proches, mais quelqu'un qui les a vécus mieux

parce que de façon plus consciente et parce qu'il a su en tirer les

conséquences. Semblablement, un chrétien inséré dans la communion ecclésiale

vivra en celle-ci de façon d'autant plus féconde qu'il aura su rectifier
ce qui était erroné, améliorer ce qui était déjà bien, accepter la provocation

à la sainteté, en un mot tirer la leçon à la lumière de l'Evangile du
contenu de son expérience. Le passage de la participation brute à la
communion qualifiée s'effectue par la médiation de cette saisie réflexe
et de cette qualification interprétative - si rudimentaires soient-elles.

Il existe toutefois un autre stade de cette qualification interprétative :

celui où intervient le théologien. Si elle est une affaire éminemment

personnelle, l'expérience chrétienne, en effet, n'est pas strictement
individuelle. Tous les fidèles du Christ se retrouvent dans une expérience
commune et unique du Seigneur ressuscité. Diffractée en une
multiplicité d'expériences particulières, l'expérience de l'Eglise comme sujet
croyant collectif est l'objet de la réflexion du théologien qui, lui aussi

- mais au niveau d'élaboration qui lui est propre -, interprète et apprécie
à partir de «la foi transmise aux saints une fois pour toutes» (Jude 3).

L'objectivation est ici plus poussée que dans le cas d'une auto-interprétation

et il est alors possible de parler de l'Expérience chrétienne (avec

un E majuscule) comme de l'ensemble organique des expériences
particulières, et même de la considérer comme un lieu théologique. Il est clair
que ce lieu théologique n'a autorité que dans la mesure où il véhicule le

message fondateur, mais ce nouveau sens du mot vérifie et confirme de

manière privilégiée le caractère ecclésial de l'expérience chrétienne 5.

5 Parmi les différentes choses que nous avons lues ou relues pour la rédaction
de ces alinéas, nous avons été stimulé par la «Note sur l'usage du terme expérience»,
dans le livre de P. Jacquemont, J.-P. Jossua, B. Quelquejeu, Une foi exposée,
Paris, 1972, p. 171-174; leurs suggestions sont toutefois très librement utilisées et
les auteurs ne s'y reconnaîtraient peut-être pas. On peut voir aussi le classique de
J. Mouroux, Vexpérience chrétienne, Introduction à une théologie, Paris, 1952,
passim; H. Urs von Balthasar, La gloire et la croix, t. I, Paris, 1965, p. 185-360:
«L'expérience de la foi».



8 Dimension ecclésiale de l'expérience chrétienne

Les anciens avaient une façon à eux d'exprimer cela. Toute âme est

l'Eglise, disait-on d'une façon lapidaire. Peut-être gagnerions-nous à

réinventer cette maxime, ou tout au moins à formuler nouvellement la
réalité qu'elle signifie. Si l'on craint qu'elle ne dissimule un subjectivisme
de mauvais aloi, il suffit de relire les textes pour être aussitôt détrompé.
A titre d'exemple, c'est en parallèle constant avec ce qu'il dit de l'Eglise
que Grégoire le Grand parle du croyant individuel; et cela ne joue, bien
sûr, que dans la mesure où celui-ci est pleinement vivant en celle-là. De

même, chez Origène, «tout ce qui est dit de l'âme ne lui est attribué
qu'en participation de l'Eglise»6.

On pourrait multiplier les textes, mais il suffira de rappeler l'un des

plus célèbres, celui d'Isaac de l'Etoile, qui ne fait guère que résumer une
tradition déjà fort longue. On se souvient comme il développe le parallèle
entre Marie et l'Eglise - esquissé bien des siècles auparavant par Am-
broise de Milan et bien d'autres après lui -, dont aucune n'enfante le

Christ tout entier sans l'autre. Mais il ne s'arrête pas là et débouche tout
naturellement sur le mystère particulier de l'identification de l'Eglise au

plus humble de ses membres: «Chaque âme fidèle aussi est épouse du
Verbe de Dieu, mère, fille et sœur du Christ. Chaque âme fidèle doit être
dite vierge et féconde. La même chose est donc dite universellement pour
l'Eglise, spécialement pour Marie, singulièrement pour l'âme fidèle...»
Les trois adverbes clarifient commodément les rôles, mais on aurait tort
de penser que le dernier terme de cette énumération est défavorisé par
rapport aux deux autres ; la façon dont Isaac les reprend un peu plus bas

montre qu'il n'en est rien : «Il est dit encore : 'Et je demeurerai dans l'héritage

du Seigneur'. Car l'héritage du Seigneur, au sens universel, c'est

l'Eglise ; au sens spécial, c'est Marie ; au sens singulier, chaque âme fidèle.
Dans le tabernacle du sein de Marie, le Christ est demeuré neuf mois.
Dans le tabernacle de la foi de l'Eglise, il demeure jusqu'à la consommation

du siècle. Dans la connaissance et l'amour de l'âme fidèle, il demeurera

dans les siècles des siècles»7.

6 H. de Lubac, Catholicisme, Paris, 19525, p. 174; pour Grégoire le Grand,
voir ibid., p. 176; «Hoc quod generaliter de cuncta Ecclesia diximus, nunc specialiter
de unaquaque anima sentiamus» (In Cant. c. 1, n. 3: PL 79, 479). Puisque l'occasion

nous en est offerte, il nous plaît de rendre hommage au P. de Lubac, qui a été
ici un fécond initiateur avec ce livre, dont le sous-titre Les aspects sociaux du dogme

évoque le contenu réel, et qui explore plus à fond les questions trop rapidement
traitées dans cet exposé.

7 Isaac de l'Etoile, Sermon 51, pour l'Assomption de la Vierge Marie,
(PL 194, 1863 B et 1865 C; trad. H. de Lubac, Catholicisme, p. 382-383).



Dimension ecclésiale de l'expérience chrétienne 9

PRIÈRE

Puisque nous sommes ainsi d'emblée placés au nœud invisible de

l'âme - qui est le lieu même où le croyant fait sienne l'expérience ecclésiale

-, il ne faut pas hésiter à partir de cette expérience en son acte le

plus intime: la prière sous la motion de l'Esprit. C'est là que le croyant
se saisit en relation à Dieu, quand «l'Esprit se joint à notre esprit pour
attester que nous sommes enfants de Dieu» (Rom. 8,16), mais aussi en
relation à la «nuée de témoins» qui nous ont précédés ou qui nous
accompagnent dans cette expérience de la quête et, très précisément, de

l'invocation.
On pense volontiers à la prière publique et communautaire quand

on évoque la dimension ecclésiale de l'adoration ou de l'intercession. A
juste titre Il n'est pas sans signification que le qahal hébreu, traduit par
ekklesia dans les Septante, désigne précisément l'assemblée du Peuple
de Dieu au désert réuni en acte de culte. Mais on ne peut oublier que la
prière personnelle, même accomplie dans le secret, n'est pas un acte

purement privé. Cette démarche que personne ne peut faire à ma place,
n'est absolument pas celle d'un isolé; elle s'enracine et s'épanouit dans

la communion. Quand je dis à Dieu Père, je me situe en fils, mais quand
je dis Notre Père, je me situe aussi et du même coup en frère de tous ceux
qui le disent également - et même de ceux qui ne savent peut-être pas le
dire. «Il y a beaucoup d'âmes, disait Paul Claudel, mais il n'y en a pas une
seule avec qui je ne sois en communion par ce point sacré en elle qui dit
Pater Noster» 8. Le poète rejoint ici le mystique pour qui l'homme
de prière, le saint, est par excellence celui de la communion: «L'unité de

deux saints qui ne se connaissent pas est plus réelle et plus intime, in-
commensurablement, que celle d'une branche à une autre branche du
même arbre nourrie de la même sève De l'unité du Corps mystique
toute autre découle»9.

Ceci est loin d'être une expérience uniquement moderne. Un auteur
médiéval anonyme nous a laissé de la rencontre fraternelle dans la prière
un témoignage d'une rare beauté: «Depuis que je te connais, je t'aime
dans le Christ et ton souvenir m'accompagne à l'autel. Tu me rendras

8 Paul Claudel, Cantique de Palmyre, Conversations dans le Loir-et-Cher,
éd. Pléiade, p. 731.

9 Jules Montchanin, Ecrits spirituels, Paris, 1965, p. 120.



10 Dimension ecclésiale de l'expérience chrétienne

la pareille si tu m'aimes et me fais participant de ta prière. Je désire être

présent avec toi quand tu répands devant Dieu, pour toi et pour ceux

que tu aimes, ta fervente prière. Ne t'étonne pas si je dis: présent, car si

tu m'aimes - et tu m'aimes puisque je suis l'image de Dieu -, je te suis

aussi présent que tu l'es à toi-même. Tout ce que tu es substantiellement,
je le suis. Toute âme raisonnable est, en effet, l'image de Dieu. C'est

pourquoi celui qui cherche en soi l'image de Dieu, y cherche son prochain
aussi bien que lui-même, et celui qui la trouve en lui-même, la connaît

en tout homme Si donc tu te vois, tu me vois, moi qui ne suis rien
d'autre que toi. Et si tu aimes Dieu, tu m'aimes, moi qui suis l'image de

Dieu; et, à mon tour, en aimant Dieu, je t'aime. Ainsi, cherchant cet

unique, tendus vers cet unique, nous sommes toujours présents l'un à

l'autre, en Dieu en qui nous nous aimons»10.

La préciosité n'est pas absente de ce texte, mais elle n'est pas simple
littérature; elle voile pudiquement la délicatesse du sentiment. L'expérience

quotidienne, même la plus humble, confirme la vérité de ces lignes
et peut illustrer cet enracinement ecclésial de la prière. Chacun de nous
se présente devant Dieu entouré d'une multitude de frères et de sœurs :

ceux et celles pour qui il prie, mais aussi sur la prière de qui il s'appuie.
Visages aimés dont nous sommes inséparables, même - et surtout - devant
Dieu. Communion intime et solennelle des saints qui nous entourent,
et qui sont aussi - comme nous - des pécheurs, mais dont notre amour
n'envisage pas d'être séparé pour entrer seul dans la vie. Ici encore, les

saints donnent le ton: Paul souhaitait d'être lui-même «anathème,

séparé du Christ, pour (ses) frères» [Rom. 9,3). Souhait excessif certes!
mais la liste serait longue des vœux semblables qui montrent jusqu'où
va l'amour qui inspire une prière vraie: «Oui, j'ai vu un homme qui
voulait d'un tel zèle le salut de ses frères, que souvent il demandait de

toute son âme, avec des larmes brûlantes, au Dieu ami des hommes, ou
bien de les sauver avec lui, ou bien de le condamner lui aussi avec eux, se

refusant absolument, dans une attitude qui imite Dieu, celle même de

10 Meditationes piissimae de cognitione humanae conditionis V,13 (PL 184,
495 A-B) ; attribuées à S. Bernard, ces Méditations ne sont sans doute pas de lui,
mais il s'agit d'idées assez répandues au moyen âge et on les trouve déjà très tôt:
dès le Ve siècle, chez Claudien Mamert (De statu animae 1,27 ; cit. par H. de Lubac,
Catholicisme, p. 343-344, Texte 13: «Présence mutuelle en Dieu»). Il est intéressant

de retrouver l'écho de textes analogues dans l'article de J. Moltmann, «Théologie

de l'expérience mystique», Revue d'histoire et de Philosophie religieuses 59
(1979) 1-18; cf. p. 8.



Dimension ecclésiale de l'expérience chrétienne 11

Moïse, à être sauvé tout seul : car, lié spirituellement à eux par la charité
sainte dans le Saint-Esprit, il n'eût même pas voulu entrer dans le

Royaume des cieux (s'il avait dû) être séparé d'eux. O lien (vraiment)
saint, ô force indicible, ô âme aux sentiments célestes, ou pour mieux
dire emplie de Dieu et parvenue à la perfection suprême, dans l'amour de

Dieu aussi bien que du prochain » 11

S'il est délicat - mais non sans valeur probante - de faire appel à

l'expérience quotidienne pour attester cette portée communautaire
de notre prière, il est incontestablement plus parlant de se référer à

l'exemple de ceux qui ont vécu cette réalité au plus haut niveau d'intensité.

On ne peut ici raisonner dans l'abstrait, mais parler concrètement
c'est du même coup faire toucher du doigt le décalage entre la grandeur
de l'idéal et la médiocrité du vécu.

Plusieurs fois déjà l'expression communion des saints est revenue
dans ces lignes. Naguère encore, elle évoquait auprès de certains une
réalité à résonances mercantiles peu glorieuses (le trésor des

indulgences Il n'est sans doute plus besoin d'introduire ici l'anachronique
procès d'une mentalité soi-disant dominée par un utilitaire donnant,
donnant. La conviction de foi qui animait de telles pratiques, aujourd'hui
difficilement compréhensibles, était sans doute très au delà de la perspective

usuraire et intéressée que nous leur prêtons. Par contre, il est peu de

vérités aussi aptes que celle-ci à nous faire saisir la dimension ecclésiale

de la prière et de toute la vie chrétienne.
On mutile cette vérité si l'on ne voit en elle que l'idée d'une réversibilité

des mérites et du profit que tirent les membres pécheurs de la
prière et du renoncement des plus saints. Il faut saisir d'abord ce qui en
est le fondement: la participation de tous à un même tout organique
animé d'une même vie, celle de la charité, «car l'amour de Dieu a été

répandu dans nos cœurs par l'Esprit Saint qui nous a été donné» {Rom.

5,5). Encore une fois, la comparaison du corps se révèle merveilleusement

adaptée à l'illustration du mystère. Venant du cœur et retournant à lui,
le sang est animé d'un perpétuel mouvement de va-et-vient; sa circulation

dans tout le corps permet l'assimilation par tous et par chacun des

membres de la nourriture prise par la bouche, et tous participent ainsi
de la santé et de la vigueur de l'ensemble. La charité, qui vient de l'Esprit

11 Syméon le Nouveau Théologien, Catéchèses 6-22, ed. B. Krivochéine et
J. Paramelee, «Sources chrétiennes 104», Paris, 1964, catéchèse VIII, p. 91.



12 Dimension ecclésiale de l'expérience chrétienne

cœur de l'Eglise 12, exerce un rôle comparable ; par lui qui en est la source,
elle met en communication les uns avec les autres tous ceux qui en vivent,
les faisant réciproquement bénéficier de tout ce qui se fait sous son
impulsion dans l'ensemble du corps. La raison du caractère commun à

tous du bien accompli par chacun apparaît alors en pleine clarté: elle
réside dans «la communication de tous les uns avec les autres par la
racine de leurs actes, la charité»13. Thomas d'Aquin, qui a sans doute
été l'un des premiers à formuler les choses aussi nettement, disait encore :

«Non seulement le mérite de la passion et de la vie du Christ nous est

communiqué, mais tout ce que les saints ont fait de bien est communiqué
à ceux qui vivent dans la charité, car tous sont un: Je suis participant
de tous ceux qui te craignent (Ps 119,63). Ainsi, celui qui vit dans la
charité est participant de tout le bien qui se fait dans le monde» 14.

On ne se lasse pas de méditer ce texte et d'admirer l'extraordinaire
ouverture sur laquelle il se termine. Après avoir pris son point de départ
dans l'acte éminemment intime et singulier de la prière personnelle,
notre démarche ne pouvait pas ne pas nous faire déboucher sur l'invisible
mystère de la réalité ecclésiale que nous appelons communion des saints.
Mieux encore, la perspective s'ouvre irrésistiblement sur l'universalité
de «tout le bien qui se fait dans le monde», et qui déborde, c'est évident,
bien au delà des frontières visibles de l'Eglise. Car l'Esprit de Dieu n'est

pas enchaîné; il agit au cœur de tous ceux qui, d'une manière ou d'une

autre, cherchent Dieu et pratiquent la justice (cf. Act. 10,35) et il les

établit dans une communion de vie et d'amour avec «tous les justes
depuis Adam, depuis le juste Abel jusqu'au dernier élu» - tous ceux qui
seront «rassemblés auprès du Père dans l'Eglise universelle» ls.

12 Thomas d'Aquin compare volontiers le rôle de l'Esprit dans l'Eglise à celui
du cœur dans le corps : caché, mais indispensable, il unifie et vivifie (cf. Summa theol.
111a, q. 8, a. 1, ad 3; De veritate q. 29, a. 4, ad 7). D'après le grand médiéviste Martin

Grabmann (Die Lehre von der Kirche p. 184-193), cette conception serait
propre à S. Thomas; les autres auteurs, comme lui aussi d'ailleurs, parlant plus
couramment de l'Esprit comme âme de l'Eglise.

13 Thomas d'Aquin, In IV Sent. dist. 45, q. 2, a. 1, ?a 1: «propter communi-
cantiam in radice operis, quae est Caritas, in operibus meritoriis».

14 Thomas d'Aquin, In Symbolum apostolorum expositio (cf. Opuscula theo-

logica, ed. Marietti, t. II, n. 997).
15 Vatican II, Lumen gentium, n. 2.



Dimension ecclésiale de l'expérience chrétienne 13

BAPTÊME

La perspective n'est pas moins ample si nous passons maintenant à

la vie sacramentelle, autre secteur privilégié de l'expérience chrétienne.
Tous les sacrements ont une portée ecclésiale, et le croyant les pratique
non comme une simple personne privée, mais bien comme membre d'une
communauté. Par le baptême, il a cessé d'être un isolé pour être agrégé à

un peuple, au corps mystique du Christ, et sa communion au corps
eucharistique a consommé cette incorporation. Tout ce qu'il fait ou vit en cette

qualité de membre concerne aussi le tout dont il est partie prenante.
Cette répercussion sociale est plus nettement perceptible pour certains
sacrements: le mariage, par exemple, destiné à sanctifier la rencontre
des personnes et l'acte d'accroissement de la communauté, ou bien, en

parallèle, l'ordre qui a pour but de perpétuer les fonctions ministérielles

au service du corps ecclésial. Même quand elle n'est pas immédiatement
reconnaissable, cette dimension est pourtant présente: ainsi, dans le

sacrement de pénitence - que la pratique de la confession auriculaire
semble ranger dans le «privé» par excellence -, la communauté n'est pas
absente, elle y est représentée par son ministre et c'est lui qui réintroduit
dans la communion celui qui par son péché s'était ex-communié lui-
même. Les théologiens se sont souvent essayés à justifier le nombre
des sacrements en fonction précisément des situations majeures que
traverse l'être humain, dans son rapport aux autres, de la naissance à la
mort. Il ne faut pas trop presser leurs raisons de convenance et il n'est

pas question de les énumérer toutes; mais il sera éclairant de voir, pour
l'un ou l'autre cas, comment s'explique cette grâce ecclésiale.

Dans une vision individualiste, naguère encore prédominante, on
disait couramment que le baptême a pour premier effet d'effacer le péché

originel et de donner à celui qui le reçoit la grâce de la justification, gage
de l'héritage céleste. C'était là réduire de façon singulière l'ample
perspective ouverte par les textes de S. Paul et développée avec tant de

bonheur par les grands penseurs du moyen âge. En réalité, le premier
effet du baptême est de faire de nous des membres de la famille divine,
de nous agréger au corps du Christ: «Tous nous avons été baptisés en

un seul Esprit pour ne former qu'un seul corps» (I Cor. 12,13).
L'incorporation au Christ est donc la réalité première - au moins d'une antériorité

de nature - et c'est parce que je suis incorporé au Christ Tête comme
membre que je reçois de lui la vie nouvelle et avec elle la rémission des



14 Dimension ecclésiale de l'expérience chrétienne

péchés. Le parallèle s'impose: mon appartenance à la race du vieil
Adam m'apporte la mort en héritage, mais elle est vaincue par la vie que
me donne mon appartenance au nouvel Adam 16.

On se souvient du grand texte de Paul aux Romains (6,1-11):
baptisés dans le Christ, nous sommes devenus un même être avec lui;
or c'est dans sa mort que nous avons été baptisés, afin de ressusciter

comme lui pour une vie nouvelle. Le baptême nous assimile donc au
Christ mourant sur la croix et ressuscitant dans la gloire. Pour le dire
en d'autres termes, il nous conforme au Christ dans l'acte même où il
nous sauve, dans le baptême de sa passion. Le baptême par Jean (cf. Matth.
3,13-17 et par.) fut l'occasion de la proclamation de la filiation divine
de Jésus et l'annonce de la filiation adoptive des croyants. Mais, de fait,
la passion est le vrai baptême dont Jésus devait être baptisé (cf. Matth.
10, 38-39; Luc 12,50). Or, par ce baptême de la passion, Jésus achève

de devenir le chef de cette Eglise qu'il acquiert par son sang (cf. Act. 20,

28). Que se passe-t-il donc maintenant pour les siens? Le baptême, qui
reproduit en nous «en mystère» (in sacramento) la mort et la résurrection
du Christ, reproduit également - mais à notre plan - le même effet
ecclésial que dans le Christ. Le baptême de sa passion a fait de lui la
Tête de l'Eglise; la reproduction en nous de sa passion fait de nous des

membres de l'Eglise.
Toute une série de rites visibles manifestent cette invisible dimension

ecclésiale du baptême : réception du néophyte dans l'Eglise paroissiale,

de préférence au cours d'une célébration eucharistique; présentation

par le parrain et la marraine, qui sont simultanément les représentants
de la communauté et les garants auprès d'elle de la foi transmise sur
laquelle ils ont mission de veiller; etc. Ce ne sont pas là des concessions

plus ou moins superflues à l'on ne sait quelle publicité dont on pourrait se

passer, encore moins des mondanités. Il s'agit de la traduction symbolique,

déficiente certes mais réelle - sacramentelle! - d'une vérité
profonde inscrite dans la réalité même de la grâce reçue. Il n'est pas déplacé
de rappeler ici le vieil adage : Deviens ce que tu es Etabli comme membre
du corps communionnel du Christ au jour de son baptême, le chrétien
n'en a jamais fini d'expérimenter l'exigence de sa vocation.

16 Cf. Thomas d'Aquin, Summa theol. Illa, q. 69, a. 2 et ad 1, mais aussi les
articles suivants; cf. également Decretum pro Armenis, du Concile de Florence,
Denzinger-Schönmetzer, 1314.



Dimension ecclésiale de l'expérience chrétienne 15

EUCHARISTIE

Le baptême n'est que le premier moment de la dynamique
d'incorporation au corps du Christ. Celle-ci culmine dans l'eucharistie. Il ne faut
donc pas s'étonner que le caractère ecclésial de l'expérience chrétienne

n'apparaisse nulle part avec plus de force que dans la célébration de

l'eucharistie. Là où du moins une approche trop formaliste n'en a pas fait
une pratique exsangue, proprement in-signifiante. Laissons de côté ces

conceptions dénaturantes; il est toujours possible de donner du mystère
une expression plus parlante. Même pour un observateur non averti, il
est manifeste que l'eucharistie est célébrée au cours d'une assemblée et

que tous les membres présents participent - ou peuvent participer - au

repas qui leur est partagé. Acte suprême d'intercession et d'adoration du
Premier-né entouré d'une multitude de frères, le sacrifice eucharistique
est aussi la réalisation sacramentelle du don suprême que le Christ fait
de lui-même à tous les siens, repas de communion à notre bien-aimé frère
et Seigneur Jésus. «La coupe de bénédiction que nous bénissons n'est-elle

pas une communion au sang du Christ Le pain que nous rompons n'est-

il pas une communion au corps du Christ?» (I Cor. 10,16.)
Forte de cette certitude, la catéchèse courante insistait naguère

encore presque exclusivement sur la grâce d'intimité personnelle avec

Jésus que procurait ce sacrement. Insistance justifiée qui entendait

souligner le caractère absolument unique de l'eucharistie, mais il aurait
mieux valu ne pas oublier que cette grâce de communion au Christ est

aussi une grâce de communion à ceux que nous rencontrons en lui, une

grâce fraternelle. Dans le passage cité à l'instant, S. Paul ajoute du
même souffle: «Puisqu'il n'y a qu'un seul pain, nous sommes tous un
seul corps; car tous nous participons à cet unique pain» (I Cor. 10,17).
De tout temps, les Pères de l'Eglise et les grands théologiens du passé

ont mis en valeur ce double aspect ; il sera permis d'emprunter à S. Thomas

un bref résumé d'une longue tradition: «Le sacrement de l'eucharistie

a deux effets (res): le premier, de nous unir à Jésus-Christ, dont il
contient le corps en même temps qu'il le signifie (res significata et

contenta ; le second, de nous unir à son corps mystique qu'il signifie sans

toutefois le contenir (res significata et non contenta), et qui est la communion

des saints. Quiconque reçoit ce sacrement signifie par là même qu'il
est uni au Christ et qu'il est incorporé à ses membres»17. Et Thomas dit

17 Thomas d'Aquin, Summa theol., Ilia, q. 80, a. 4.



16 Dimension ecclésiale de l'expérience chrétienne

encore ailleurs: l'effet de grâce ultimement procuré par ce sacrement
c'est l'unité du corps mystique 18.

Pour rendre compte du caractère communautaire de la grâce
eucharistique, on fait couramment appel à plusieurs symbolismes. Il y a

d'abord celui de la participation à une même table, qui évoque spontanément

la bonne entente qui doit unir les membres de la famille qui se

rassemble autour d'elle. Il y a aussi, et mieux, la nourriture même que
l'on prend sur cette table: «Lorsque le Seigneur appelle son corps le pain
qui est fait de beaucoup de grains broyés, il signifie par là l'union de tout
le peuple chrétien qu'il portait en lui. Et lorsqu'il appelle son sang le

vin qui n'est qu'une seule boisson alors qu'il est fait de nombreux raisins,

il signifie encore que le troupeau que nous sommes provient d'une multitude

ramenée à l'unité»19. Cyprien de Carthage utilisait dans ce passage

une comparaison très ancienne que l'on trouve déjà dans la Didachè et
chez Ignace d'Antioche 20. Toutefois, pour suggestives qu'elles soient,
ces analogies pourraient s'appliquer à une communauté purement humaine.

Or la communauté ecclésiale est surnaturelle en son essence la plus
profonde; seul le caractère proprement surnaturel de l'eucharistie peut
nous aider à comprendre sa grâce d'unité.

Le pain et le vin que nous prenons sur la table eucharistique, c'est

le corps et le sang du Christ livré pour nous sur la croix. C'est là le cœur
de notre foi concernant ce mystère : la répétition sacramentelle rend
présent et actualise pour nous les effets de l'unique oblation du Christ. Or
le Christ s'est livré lui-même à la mort pour «rassembler dans l'unité les

enfants de Dieu dispersés» (Jean 11,52). Nous le répétons d'ailleurs
souvent dans la troisième prière eucharistique: «Ramène à toi, Père très

aimant, tous tes enfants dispersés». C'est donc parce que l'eucharistie

nous permet de recevoir le Christ tel qu'il est mort pour nous sur la croix
et avec la grâce même qu'il entendait nous y procurer, qu'elle est le

sacrement de l'unité chrétienne, le sacrement de la charité avec toute
la force de l'amour qui rassemble: «Nous qui jadis étions éloignés, nous

avons été rapprochés par le sang du Christ... afin de ne faire avec lui

18 Ibid., q. 73, a. 3: «res huius sacramenti est unitas corporis mystici».
19 Cyprien, Lettre 69,5,2; cf. Lettre 63,13,4 (ed. Bayard, coll. Budé, Paris,

1961, p. 242-243 et p. 208).
20 Cf. La doctrine des douze apôtres (Didachè), 9,4 et 10,5 (ed. W. Rordorf

et A. Tuilier, «Sources chrétiennes 248», Paris, 1978, p. 177; 181); cf. Ignace
d'Antioche, Aux Ephésiens XX,2 (ed. P. Th. Camelot, «Sources chrétiennes 10»,

Paris, 1950, p. 91).



Dimension ecclésiale de l'expérience chrétienne 17

qu'un seul homme nouveau un seul corps» (Eph. 2,13-16; cf. Col. 1,20).

Il y a là une grande cohérence, qu'on regrette de ne pas voir mise en

valeur plus souvent, alors que les anciens y excellaient. «C'est au fruit
de sa croix, à sa sainte et divine passion que nous devons la vie. C'est

ainsi que par sa résurrection 'il a levé son étendard' sur les siècles pour
grouper ses saints et ses fidèles, tant du sein de judaïsme que de celui de la
gentilité, en un seul et même corps qui est son Eglise» 21.

Notre langage aujourd'hui ne peut plus être exactement celui

d'Ignace d'Antioche, mais la réalité que nous vivons, elle, est exactement

la même. Or la grâce de l'eucharistie se présente à nous, au même

titre que celle de la prière et du baptême, simultanément comme un
don et une tâche. Don gracieux d'une fraternité dont la source est le
Christ agissant par son Esprit, et qui a pour modèle la communion dans

l'amour de la Trinité sainte. Mais aussi exigence d'une tâche, dont on
mesure l'ampleur à celle de la distance qui sépare le pâle reflet que nous
vivons de l'insondable rayonnement de cette communion première.
C'est ici que le moment réflexif de l'expérience révèle son utilité : mesurant

sans cesse le vécu à sa norme divine, le croyant ne peut pas ne pas
trouver dans cette réflexion une puissante stimulation à se dépasser
lui-même. Le retour réfléchi sur le vécu et son interprétation à la lumière
de la foi, loin d'être un moment facultatif de l'expérience chrétienne,
lui est au contraire indispensable et bénéfique, car c'est en grande partie
grâce à lui qu'elle grandira aussi bien en intensité qu'en authenticité.

Ajoutons une précision qui n'est peut-être pas superflue: cette
réflexion sur la praxis ecclésiale ne saurait être le fait des seuls individus
et leur péché n'est pas ici seul en cause. La communauté comme telle

- et plus spécialement en la personne de ceux qui sont à sa tête et lui
prêtent leur voix - n'est pas dispensée de revenir elle-même sur son

comportement et de le rectifier sans cesse: ecclesia sancta simul et

semper purificanda, dit Vatican II22. On ne saurait réfléchir sur la grâce
et l'exigence de l'expérience de l'unité ecclésiale sans buter sur le scandale

de la division des chrétiens. En parlant de la communion des saints,
nous avons débouché d'un mouvement naturel sur l'extension au monde
entier de l'expérience de la prière. Ici de même, nous débouchons sur
«les autres». Est-il bien vrai que seul une porte ouverte nous en sépare?

L'œcuménisme n'est pas le sujet propre de la présente étude, mais il

21 Ignace d'Antioche, Aux Smyrniotes 1,2 (ibid., p. 157).
22 Vatican II, Lumen gentium, n. 8.

2



18 Dimension ecclésiale de l'expérience chrétienne

est frappant de constater à son propos combien l'expérience chrétienne

nous apparaît comme une réalité qui n'est pas close sur elle-même. Loin
d'inviter à un quelconque ronron d'autosatisfaction, elle est ouverte à

l'inquiétude et à la quête, et c'est à cela peut-être que se mesure au mieux
sa qualité.

SENSUS FIDEI

A titre de dernier exemple de la dimension ecclésiale de l'expérience
chrétienne, je voudrais évoquer un peu plus longuement le domaine

recouvert par les expressions sensus fidei et sensus fidelium. Contrairement

à ce qu'un usage approximatif largement répandu laisserait croire,
elles ne sont pas entièrement synonymes, et le jeu des deux réalités

qu'elles désignent montre de façon remarquable l'interaction entre le

facteur subjectif et le facteur communautaire dans le rapport du croyant
à l'objet de sa foi.

Le sensus fidei désigne la qualité particulière de pénétration qui
appartient en propre à la foi pleinement vivante, c'est-à-dire informée

par la charité et sous le régime normal des dons du Saint-Esprit. Il s'agit
d'une capacité surnaturelle d'intuition par laquelle le croyant discerne

spontanément, et comme instinctivement (on parle volontiers dans ce

contexte d'instinctus fidei), ce qui relève de la foi ou non. Connaissance

intime et profonde, savoureuse, qui n'est pas donnée à la seule acuité de

l'intelligence, mais à la pureté du cœur, et qui relève davantage de

l'expérience concrète que de l'effort intellectuel (celui-ci peut sans doute

accompagner celle-là, mais celle-là n'est pas obligatoirement liée à celui-ci).
Si l'on veut mieux saisir ce qui est ici en jeu, il faut faire appel à

l'idée d'une connaissance par connaturalité. Peu thématisée par les

théoriciens qui insistent davantage sur la connaissance claire et sur son

expression conceptuelle la plus précise possible, la connaissance par
connaturalité est pourtant la plus fréquemment mise en œuvre dans la
vie quotidienne. C'est la connaissance par affinité des gens que l'on aime,
connaissance de type expérimental, vécue, dont il est impossible de rendre

compte d'une manière logique, mais qui est infiniment plus riche et

précieuse que toute connaissance par idées générales. Dans cette connaissance

du singulier, le cœur précède l'intelligence et souvent va plus loin.
Or la foi - en son sens le plus plein, hérité de l'Ecriture, et qui désigne

le mouvement total de connaissance et d'amour de Dieu qu'il a lui-même
mis en nos cœurs - procure une connaissance de ce type-là. Don de Dieu,



Dimension ecclésiale de l'expérience chrétienne 19

elle nous familiarise à lui et à tout le monde du divin, de telle sorte que
celui qui est pleinement sous son influence prend des choses divines une
intelligence que la seule recherche intellectuelle n'aurait su lui donner.

S.Augustin en a magnifiquement parlé: «Que la foi, non pas une foi
quelconque, mais celle qui agit par la charité, soit en toi, et tu comprendras

la doctrine» 23. Et ailleurs: «Avancez donc par la charité répandue
dans vos cœurs par l'Esprit Saint qui vous a été donné On ne peut
aimer ce qu'on ignore entièrement ; mais si l'on aime ce que l'on connaît
même très peu, l'amour le fait mieux et plus pleinement connaître» 24.

Il ne faut pas penser que le génie psychologique de S. Augustin
serait seul à développer ce genre de considérations; la liste serait très

longue si l'on devait en énumérer tous les témoins. Mais pour prendre un
seul théologien, qui n'est guère suspect d'anti-intellectualisme, Thomas

d'Aquin a commenté en ce même sens la prière que Paul fait pour ses

chers Philippiens: «Que votre charité croissant toujours de plus en plus
s'épanche en cette vraie science et ce tact affiné qui vous donneront de

discerner le meilleur» [Phil. 1,9-10). Thomas fait remarquer la singularité
de ces expressions: c'est la charité qui s'épanouit en connaissance;
c'est-à-dire que l'intelligence prend ici l'amour comme moyen de connaissance,

et c'est lui qui lui donne un pouvoir de pénétration, de discernement,

qu'elle n'aurait pas sans lui 25.

Le sensus fidei est donc cette efflorescence quasi naturelle de la
foi vive et c'est sans autre effort que celui d'une vie pleinement soumise
à l'amour de Dieu, pleinement assidue à la prière et à la vie sacramentelle,

que le croyant saisit d'une manière pour ainsi dire instinctive ce qui est

en accord avec sa foi ou non. Il en retire une certitude vécue, dont il est

souvent incapable de rendre compte, mais qui peut le conduire parfois
jusqu'à contredire intrépidement même l'enseignement des théologiens de

métier. Comment ne pas citer ici le cas assez extraordinaire de Thérèse

d'Avila? Ses conseillers théologiques et ses confesseurs lui répétaient
que plus elle s'élevait dans la voie de l'oraison, plus elle devait faire
abstraction du sensible et même de l'humanité du Christ. D'elle-même,
elle s'aperçut rapidement que c'était une erreur: «On m'a contredite
là-dessus et l'on a déclaré que je n'y entendais rien, car ce sont des
chemins par où conduit Notre-Seigneur, et, quand une fois on a franchi les

23 Augustin, In Ioannem, tract. 29,6 (PL 35,1631).
24 Ibid., tract. 96,4 (ibid. 1875-1876).
25 Cf. Thomas d'Aquin, In Phil. 1,9-10 (ed. Marietti, n. 17).



20 Dimension ecclésiale de l'expérience chrétienne

débuts, il est préférable de s'occuper d'objets concernant la divinité et
d'éviter les représentations corporelles. Cependant on ne me fera jamais
dire que c'est là un bon chemin C'est que le même Seigneur qui est le

chemin se déclare aussi la lumière et il ajoute que personne ne peut aller
au Père que par lui, et qui me voit, dit-il, voit mon Père. On objectera
peut-être que l'on donne un autre sens à ces paroles. Pour moi je n'en
connais pas d'autre. Je me suis très bien trouvée de ce dernier dont mon
âme sent toujours la vérité Personne ne me fera croire qu'une âme quelque

spirituelle qu'on la suppose trouvera là le bon chemin» 26.

La fidèle qui discerne ainsi avec sûreté la place éternelle de
l'humanité du Christ dans la foi chrétienne, n'est évidemment pas un
membre quelconque du Peuple de Dieu, puisqu'elle est Docteur de l'Eglise.

Il n'en reste pas moins que ce Docteur n'a pas acquis sa science dans
les livres; son savoir est expérimental et c'est en s'appuyant sur sa foi
vécue, sur la connaissance intuitive qu'elle a du mystère, que Thérèse

prend ses distances à l'égard de théologiens empêtrés dans un savoir
livresque qui leur fait perdre de vue le sens de leur propre foi A un degré

plus modeste, nous connaissons tous de simples croyants qui ont ce sens

spontané de la foi; grâce à lui, ils rétablissent les vraies perspectives
quand elles sont faussées dans l'homélie de tel ou tel prédicateur, ou bien
ils renâclent aux propositions pourtant savantes de tels ou tels théologiens.

Il y a sans doute parfois un conservatisme mal éclairé dans
certaines attitudes du peuple fidèle, mais qui oserait prétendre qu'il n'y a

pas aussi parfois des réactions de santé d'une foi qui, sans toujours
savoir se l'expliquer, sent qu'on risque de l'induire en erreur. Entre le cas

de ces fidèles et celui de Thérèse, il n'y a qu'une différence de degré, non
de nature : le sens de la foi est d'autant plus aigu et pénétrant que la vie

théologale est plus intense.
Mais une question se pose ici : est-ce que parler ainsi ne revient pas

à ériger le sentiment personnel, avec toutes les limites de la subjectivité,
en juge suprême? à faire l'apologie de l'individualisme en matière de foi
et donc à prôner une attitude tout à l'opposé de cette nécessaire dimension

ecclésiale de l'expérience chrétienne que nous cherchons à définir?
...La réponse est non - catégoriquement. La communauté ecclésiale est,

26 Obras de Santa Teresa de Jesus, ed. popular del P. SiLVERio, Moradas
sextas, cap. 7, nn. 6-7, p. 653-655 (trad. fr. : Oeuvres complètes, Seuil, 1948, p. 985-
986) ; cf. également le chap. 22 de la Vita où la sainte s'explique sur sa dévotion à

l'humanité du Christ et en appelle à l'exemple des saints, notamment Bernard de
Clairvaux et Catherine de Sienne.



Dimension ecclésiale de l'expérience chrétienne 21

en effet, le seul lieu où peut croître et s'épanouir le sensus fidei, car c'est
elle qui est médiatrice de la foi et c'est en elle encore que se vérifie
l'authenticité des expressions de cette foi.

Que la communauté soit médiatrice en ce domaine, cela s'impose à

quiconque observe les conditions de transmission de la foi de génération
en génération. Cela n'exclut évidemment pas le don de Dieu - pure grâce

que nul ne peut forcer -, mais cela rappelle une vérité que Paul avait
fortement soulignée: «la foi vient de la prédication» {Rom. 10,17). Sans

doute, Paul n'est qu'un serviteur et Apollos de même, «Dieu seul compte,
lui qui fait croître» (I Cor. 3,7), mais l'intermédiaire humain conserve une

place normale et, en un sens, indispensable.
Ce rôle médiateur de la communauté n'est pas moins net si l'on se

réfère aux versets au premier abord énigmatiques, sur lesquels on
s'appuie comme fondements scripturaires du sensus fidei. «Quant à vous,
vous possédez une onction reçue du Saint, et tous vous connaissez la
vérité», écrit saint Jean, et il continue: «Pour vous, l'onction que vous
avez reçue de lui demeure en vous, et vous n'avez pas besoin qu'on vous
enseigne; mais son onction vous enseigne sur tout...» (I Jean 2,20 et 27).
De tout temps ces versets ont donné du fil à retordre aux exégètes: si
les fidèles n'ont pas besoin qu'on les enseigne, cela ne signifie-t-il pas
l'inutilité de l'enseignement de l'Eglise? Augustin s'en tirait grâce
à sa doctrine du Maître intérieur: sans l'action intime du Saint-Esprit
au cœur des fidèles, l'effort du prédicateur demeure infructueux27.
D'autres interprétaient ces paroles en recourant au contexte; l'auteur
de l'épître pense aux hérétiques et dit aux siens en substance: «Vous
n'avez aucun besoin que quelqu'un de ces gens-là vienne vous instruire.»

Le vrai sens de ces versets est beaucoup plus beau et il semble que
l'exégèse contemporaine soit parvenue à un consensus à leur propos 28.

On rappelle tout d'abord que ces passages ne sont pas isolés dans la

27 Cf. par ex. Tract, in I Ioannis 111,13 (PL 35,2004—2005).
28 Je me réfère ici surtout à Ignace de La Potterie, «L'onction du chrétien

par la foi», dans I. de La Potterie et S. Lyonnet, La vie selon l'Esprit condition
du chrétien, «Unam Sanctam 55», Paris, 1965, p. 107-168, surtout p.126-143;
l'auteur cite plusieurs exégètes qui vont dans le même sens, notamment Michl
et Hauck qui n'hésitent pas à employer les «expressions heureuses» de
Glaubensbewußtsein et de sensus fidelium. On peut voir aussi les notes concordantes et très
documentées de la Traduction œcuménique de la Bible sur I Jean 2,20 et 27, ainsi
que J.-L. d'Aragon, «Le 'sensus fidelium' et ses fondements néotestamentaires»,
dans le volume collectif Foi populaire, Foi savante, «Cogitatio Fidei 87», Paris,
1976, p. 41-48.



22 Dimension ecclésiale de l'expérience chrétienne

Bible; une multitude de versets parlent de cet enseignement direct
de Dieu au cœur de ses fidèles 29. Mais dans la perspective propre à

la première épître de Jean, il y a trois éléments convergents à bien mettre
en valeur pour saisir leur sens. 1. Jean ne peut nier la nécessité d'un
enseignement extérieur, car il y fait lui-même appel à plusieurs reprises

(I Jean 2,24; 4,6; II Jean 9); il serait étrange qu'il se contredise aussi

ouvertement. 2. Il faut se souvenir que Jean parle volontiers de la vie
chrétienne à son point d'absolue perfection, mais sans pour autant nier

que nous en sommes loin. Ainsi quand il assure : «Celui qui est né de Dieu
ne pèche pas» (I Jean 3,9), il ne pense certainement pas contredire ce

qu'il a dit précédemment : « Si nous disons que nous ne sommes pas
pécheurs, nous faisons de lui un menteur» (I Jean 1,8-10). Ici donc, voici
ce qu'il faut comprendre : celui en qui la Parole de Dieu a pénétré assez

profondément pour en faire un croyant achevé, celui-là discerne
spontanément ce qui appartient vraiment à la foi et il a d'autant moins besoin
d'une loi extérieure, d'un enseignement. Cependant, même dans ce cas,

l'enseignement extérieur n'est pas éliminé, car il est inclus dans la notion
même d'onction. 3. Le sens de chrisma (littéralement: l'huile d'onction)
est en effet au cœur de l'explication de ce passage. Ignace de La Potterie
a montré de façon convaincante que le terme se réfère «aussi bien à la

parole du Christ qu'à l'activité de l'Esprit», et il propose de l'entendre de

«la parole de Dieu, non pas toutefois en tant qu'elle est prêchée extérieurement

dans la communauté, mais en tant qu'elle est reçue par la foi dans

les cœurs et y demeure active, grâce à l'action de l'Esprit». Ou encore, en
d'autres termes: «la parole même de Jésus acceptée dans l'Eglise, mais

qui s'est progressivement intériorisée dans le cœur des croyants sous

l'action de l'Esprit Saint. Dès lors enseignement intérieur et enseignement

extérieur ne s'opposent plus: c'est l'enseignement extérieur, la
parole de Jésus, qui a été intériorisé dans la foi»30.

SENSUS FIDELIUM

Le détour aura pu sembler un peu long, mais il a le mérite d'exorciser
définitivement l'idée d'un sensus fidei qui pourrait se développer sans

lien à la communauté ou, pis encore, en opposition à l'enseignement

29 Cf. notamment Jêr. 31,31-34, repris dans Hêb. 8,8-12; Is. 61,1 ; Is. 54,13, qui
trouve son écho en Jean 6,45; mais voir aussi Col. 1,9; Phil. 1,9-10; Eph. 1,17-18.

30 I. de La Potterie, L'onction du chrétien, p. 131 et 141.



Dimension ecclésiale de l'expérience chrétienne 23

qu'elle dispense. Si les fidèles ont en eux le moyen de discerner le vrai du

faux, c'est grâce à la Parole qui leur a été enseignée «dès le commencement»,

c'est-à-dire dès leur baptême (cf. I Jean 2,7; 3,11). C'est aussi,

il faut l'ajouter maintenant, grâce à la possibilité qui leur est offerte
constamment de vérifier l'authenticité de leur propre sensus fidei en le

mesurant au communis sensus fidelium ou, mieux encore, au sensus

ecclesiae.

Alors que sensus fidei s'emploie de façon privilégiée - et comme
en son premier analogué - à propos de la foi personnelle d'un seul croyant,
sensus fidelium - le génitif pluriel est là pour nous en avertir - s'applique
au contraire à une pluralité d'individus. Pour mieux dire, et si l'on veut
parler formellement, on pense alors - au moins implicitement - à

l'ensemble des personnes croyantes qui forment la communauté ecclésiale:

non pas seulement «sensus aliquorum fidelium», mais bien «sensus omnium
fidelium». En première et assez grosse approximation, le sensus fidelium
est l'expression statistique (c'est-à-dire extérieurement manifestée et
donc constatable et mesurable en quelque manière) de l'expérience
théologale de la communauté croyante. Cette expérience, par le fait même

qu'elle n'est plus celle d'une personne isolée, faillible, mais celle d'un
sujet croyant collectif en qui réside l'Esprit Saint d'une manière nouvelle,
qui la garde de toute défaillance en matière de foi, constitue un point de

référence privilégié, aussi bien pour le magistère et les théologiens que

pour les simples croyants.
Pour les premiers, le sensus fidelium peut être considéré comme un

lieu théologique. Ce n'est pas ici l'endroit pour y insister, mais il faut au
moins rappeler qu'on y a souvent fait appel au cours des siècles. Saint
Augustin, par exemple, s'est souvent référé à la foi du peuple chrétien
dans sa controverse antipélagienne - à tel point que Julien d'Eclane
l'accusait d'accorder plus d'importance à l'opinion publique (pofiuli
murmur) qu'à l'argumentation des gens instruits31. Augustin avait
raison : à la limite, l'unanimité du sensus fidelium sera déterminante pour
juger de l'appartenance à la foi de telle ou telle vérité. Pie IX - pour
l'Immaculée-Conception - et Pie XII - pour l'Assomption - n'ont pas
craint d'y faire appel.

A quels critères reconnaît-on cette unanimité? Question difficile

que nous n'avons pas à traiter ici; mais on peut du moins renvoyer à

31 Cf. Augustin, Contra Iulianum 1,29 et 31 (PL 44,661-662).



24 Dimension ecclésiale de l'expérience chrétienne

Vatican II qui nous a laissé sur ce point un enseignement très élaboré 32.

En toute hypothèse, le principe reste clair et le plus gros de ses applications

aussi: le «sens de la foi du peuple tout entier» (sensus fidei totius

ftoftulï) joue le rôle d'une norme pour celui de l'individu singulier.
Concrètement, le croyant individuel vérifie l'authenticité de sa foi et de son

comportement au contact de ses frères chrétiens, dans les communautés
élémentaires auxquelles il appartient: famille (ecclesia domestica),
communautés de base, paroisses, diocèses (qui portent authentiquement le

nom d'Eglise), groupements divers (qui sont autant de visages particuliers

de l'Eglise universelle). Mais ces portions d'Eglise - ou mieux: ces

manifestations particulières de l'Eglise - ne sont pas le tout; selon les

milieux, elles peuvent même se révéler dangereusement sélectives ;

il faut donc que l'expérience ecclésiale totale reste toujours présente à

l'expérience individuelle, comme le milieu dans lequel elle se vit et auquel
elle se mesure ultimement. Möhler l'avait dit jadis en une formule

frappante: «Partie d'un tout organique, le fidèle n'est à l'abri du
mensonge qu'en pensant et voulant dans l'esprit et dans le cœur de tous»33.

*

En une formule qui a traversé les siècles, Aristote avait défini
l'homme comme un animal politique 34. Reprenant cette définition après

lui, les penseurs chrétiens l'ont sensiblement élargie en faisant de l'hom-

32 Vatican II, Lumen Gentium, n. 12: «L'ensemble des fidèles, qui ont reçu
l'onction du Saint (cf. I Jean 2,20 et 27) ne peut faillir dans la foi et il manifeste
cette qualité qui lui est propre grâce au sens surnaturel de la foi qui est celui du
peuple tout entier (mediante supernaturali sensu fidei totius populi), lorsque «des

évêques aux derniers des fidèles laïcs» (formule de S. Augustin), il exprime son
accord universel en matière de foi et de mœurs. En effet, par ce sens de la foi,
éveillé et soutenu par l'Esprit de vérité, le Peuple de Dieu, sous la conduite du
magistère sacré, auquel il obéit fidèlement, reçoit non une parole d'hommes, mais
vraiment la Parole de Dieu (cf. I Thess. 2,13), il adhère indéfectiblement à la foi
transmise aux saints une fois pour toutes (cf. Jude 3), il la pénètre plus profondément

par un discernement droit et l'applique plus pleinement dans sa vie. » (Trad.
P. Th. Camelot, «Unam Sanctam 51a», p. 34-35, rectifiée par endroits.)

33 J.-A. Möhler, Symbolik, § 37, ed. J. R. Geiselmann, Köln, 1958, p. 392;
Lâchât, dont nous donnons le texte ci-dessus, interprète plus qu'il ne traduit,
mais il ne trahit pas; on peut en juger par le texte allemand: «... der Katholik
faßt den einzelnen immer nur als Glied des Ganzen auf, als lebend und atmend in
ihm, wie aus dem bisherigen einleuchtet; in ihrem Geiste (der Kirche) fühlend,
denkend und wollend ist er also einzig unverirrlich ».

34 Aristote, Politique 1,2, 1253a 2-3; cf. Ethique à Nicomaque 1,5, 1097b 11.



Dimension ecclésiale de l'expérience chrétienne 25

me un être social, dont les virtualités s'étendent, au delà du cercle trop
étroit de la polis, à la société entière de ses semblables. Les variations sur
ce thème sont bien connues et il ne m'appartient pas de les reprendre:
l'homme ne peut devenir lui-même et s'accomplir pleinement que dans

la rencontre avec autrui. Mais, s'il est permis de transposer cette formule
célèbre, je dirais volontiers que le chrétien est un être ecclésial. Simple
reprise au plan d'une réflexion théologique de ce qui est déjà un donné

naturel: il n'y a pas d'anthropologie qui n'appelle une sociologie; de

même, il ne saurait y avoir une anthropologie chrétienne qui ne s'achève

en ecclésiologie. Vatican II l'a bien compris, qui a fréquemment mis en
relation son enseignement sur l'homme créé à l'image de Dieu (dans
Gaudium et Spes) et celui sur le caractère communautaire du salut
(dans Lumen gentium) : dans l'un et l'autre cas, la personne humaine est

conçue comme un être communionnel.
Nous avons examiné ici seulement quelques-uns des cas où se vérifie

la structure ecclésiale de l'être-chrétien. Il est évident qu'il ne s'agit là

que de l'ébauche sommaire d'un sujet aux dimensions beaucoup plus
vastes. Chacun de ces points aurait pu faire l'objet d'une investigation
plus poussée. Il aurait surtout fallu en ajouter de nombreux autres, car
la considération aurait dû s'étendre à l'ensemble de la vie chrétienne.
Nous en avons assez dit pourtant pour qu'il soit possible d'accorder au

titre de cette étude son sens le plus plein: la dimension ecclésiale n'est

pas une parmi d'autres de l'expérience chrétienne; c'est l'expérience
chrétienne en sa totalité qui est une expérience ecclésiale 35.

35 Cet article constitue l'original français du texte paru en traduction italienne
dans le volume publié sous la direction de Bruno Secondin et Tullo Golfi, Pro-
blemi et Prospettive di Spiritualità, ed. Queriniana, Brescia, 1981.


	Dimension ecclésiale de l'expérience chrétienne

