Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)
Heft: 3
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN

Szyszman, Simon: Le Karaisme. Ses doctrines et son histoire. — Lau-
sanne: Editions I’Age d’Homme 1980. 247 S. (Bibliotheca Karaitica, Series
A, Vol. 1)

Das hier anzuzeigende Buch wird Religionshistoriker, Exegeten, Theo-
logen, Qumranforscher, Judaisten, RuBland- und Osteuropahistoriker
interessieren. Dieser weitgespannte Interessentenkreis des Werkes zeigt,
daB8 wir es mit der Monographie eines ungewd&hnlichen historischen Phi-
nomens zu tun haben. Es handelt sich um das Kavdertum, das in der Tat
iiber Jahrhunderte hinweg fortbestanden, eine raumlich weit ausgedehnte
Expansion gekannt und eine groBe geistige Ausstrahlung geiibt hat.

Die Karder waren eine Religionsgemeinschaft des Orients und des
Okzidents, die mit dem Judentum dieselben Heiligen Schriften, das Alte
Testament, gemeinsam hat, sich sonst aber von den spezifischen Traditionen
des rabbinischen Judentums und von der Zugehorigkeit zu dessen religitser
Gemeinschaft gelost hat. Sie lebten in den Lindern des nahen Ostens, Siid-
ruBlands und Osteuropas. Sie haben bedeutende Leistungen auf dem Gebiete
der hebriischen Philologie und der Textiiberlieferung des Alten Testaments
sowie auf theologischem und philosophischem Gebiet hervorgebracht. Dem
Nicht-Fachmann ist vielleicht ein unschitzbares Werk kardischer Wissen-
schaft bekannt: die Vokalisierung, Interpunktion und textkritische Annotie-
rung des hebrdischen Alten Testaments: Denn neben jiidischen Gelehrten
sind es viele Karder gewesen, die sich in diesen Studien ausgezeichnet haben.
Ihnen verdanken wir die dltesten hebriischen Woérterbiicher, und von ihnen
stammen die ersten zusammenhidngenden Kommentare der Biicher des
Alten Testamentes, in denen die Exegese den Literalsinn des hebriischen
Textes erkliarte. Diese Gelehrten lebten in Nordafrika, Tiberias und Jeru-
salem, und sie verfaf3ten ihre Werke oft in der damaligen Landessprache,
auf arabisch. Im Laufe und vor allem gegen Ende ihrer langen Geschichte
sind die Karder von harten Schicksalsschligen getroffen worden, die sie
fast ganz von der Landkarte ausgeldscht haben. So gerieten sie und ihre
groBen kulturellen Leistungen in unverdiente Vergessenheit. Es ist das
Verdienst des Verf., SiMmoN SzvyszMAN, der selbst ein Karder und Historiker
des Kardertums ist und zahlreiche Arbeiten zur Geschichte seiner Religions-
gemeinschaft verdffentlicht hat, den Versuch einer enzyklopddischen Ge-



Besprechungen 471

samtdarstellung des Kardertums gewagt zu haben. Das Unternehmen ist
auBerordentlich schwierig. Zunéchst liegt die Vorgeschichte der kariischen
Gemeinden im Dunkeln. Sie begannen im 8. Jh. im heutigen Irak unter
dem Impuls ihres Griinders Anan. Doch bestehen eigentiimliche Beriihrun-
gen zwischen den Kardern und den Essenern von Qumran, die erklart wer-
den miissen. Ferner breiteten sich die Karder rasch und weit aus: neben
ihrem Ursprungsland in Mesopotamien finden wir sie bald in Persien, Agyp-
ten, Nordafrika und besonders in Paldstina und Jerusalem, wo sie ihr gei-
stiges Zentrum besaBlen. Kardische Gemeinden gab es aber auch in Byzanz,
auf der Krimhalbinsel, wo sie eine eigene Stadt, Kale, bewohnten, in Siid-
ruBland und im Wolgabecken, in Polen, Litauen und in Ungarn. Auch auf
der iberischen Halbinsel haben sie zeitweilig gelebt. Sie paBten sich in Sitte
und Sprache weitgehend den Vélkern und Lindern an, in denen sie lebten.
Diese damit gegebene Vielfalt der Kulturen und Milieux macht eine mono-
graphische Darstellung der Karder und ihrer Geschichte zu einem sehr
komplexen Unterfangen.

Fiir diese Aufgabe bringt der Verf. staunenswerte Sprachkenntnisse
und zahlreiche eigene Forschungsarbeiten sowie eine groBe Kenntnis der
Literatur mit. So legt er in diesem Buche eine Synthese iiber das Kardertum
vor. Es ist natiirlich zu erwarten, daB in einer solchen Ubersicht mancher
einzelne Punkt nicht mit aller Griindlichkeit oder GewiBheit erldutert wer-
den konnte. Manches mag hypothetisch oder nur wahrscheinlich sein;
manches mag anders beurteilt werden koénnen. Doch bleibt die Tatsache
davon unberiihrt, dal es m. W. kein dhnlich umfassendes Werk iiber die
Karder gibt, das sowohl ihr Bekenntnis als auch ihr Leben und ihren ge-
schichtlichen Weg beschreibt.

Im Zusammenhang mit dieser Feststellung ist es gut, auf die oft par-
teiische und voreingenommene Darstellung des Kardertums hinzuweisen.
Im Buche selbst finden sich manche Beispiele fiir die lange und oft gehidssige
Polemik, zu der das Kardertum AnlaB gegeben und an der es auch teilge-
nommen hat. Die Karder hatten ihre erklarten Gegner. Diese Gegnerschaft
hat in den besten Zeiten zu wissenschaftlichen Kontroversen gefiihrt, die
bei aller Harte im Ton von hohem Niveau waren. Man erinnere sich dabei
an den bedeutenden jiidischen Theologen und Philosophen Saadia Gaon aus
dem Fajjum in Agypten (882-942), der die Karier scharf angriff, und dem
diese scharf antworteten.

Fiir die moderne Wissenschaftsgeschichte ist eine andere, allerdings
sehr unerquickliche Polemik interessant. Sz. stellt sie in einem eigenen
Kapitel ausfiihrlich dar; es handelt sich um eine Episode, die er in verschie-
denen Veréffentlichungen untersucht hatte. Diese Polemik entbrannte um
einen der merkwiirdigsten Karder der neueren Zeit, Abraham Firkowitsch
(1786-1874). Dieser einfache Mann, Miiller von Beruf und Autodidakt, war
ein Sammler kardischer und samaritanischer Altertiimer. In rastloser Arbeit
trug er eine riesige Sammlung von Handschriften aller Art zusammen, unter
ihnen sehr viele karidische und samaritanische Handschriften. Daneben
grub er auch als Archdologe auf der Krim, in Kale nach kardischen Denk-
milern und Inschriften, von denen er Abklatsche nahm.



472 Besprechungen

Diese seine Sammlungen, die an Umfang alle dhnlichen Kollektionen,
die es in den groBen Bibliotheken der Welt gibt, iibertreffen, kamen in die
damalige Kaiserliche Offentliche Bibliothek zu St. Petersburg, wo sie auch
nach der Revolution verblieben sind. Heute werden sie in Leningrad in der
Bibliothek M. E. Saltikow-Schtschedrin aufbewahrt.

Die wohl beriihmteste Handschrift der Sammlung Firkowitsch ist das
heute Codex Leningradensis B 194 genannte vollstindige datierte Bibel-
manuskript aus dem Jahre 1008 oder 1009. Paul Kahle hat es als Text der
zweiten Auflage der Biblia Hebraica, herausgegeben von Rudolph Kittel,
zugrundegelegt, und die neueste vollstindige Bibelausgabe mit kritischem
Apparat, die Biblia Hebraica Stuttgartensia, druckt ebenfalls als Text den
Text des Leningradensis. Neben solchen hervorragenden, iiberaus wert-
vollen Handschriften enthalten Firkowitschs Sammlungen zahllose mehr
oder weniger vollstindige und wichtige Manuskripte. Bis heute liegt viel
unerforschtes Material in den Sammlungen Firkowitsch.

Doch léste Firkowitsch eine heftige, lang andauernde Kontroverse aus.
Man warf ihm Filschungen vor. Sein Hauptgegner und Ankliger war Abra-
ham (Albert) Harkavy (1839-1919), der als Konservator der orientalischen
Handschriften der Kaiserlichen Bibliothek mit der Katalogisierung der
Firkowitsch-Handschriften betraut war. Ein um die judaistische Forschung
in Deutschland sehr verdienter Gelehrter, Hermann Leberecht Strack, nahm
an der Kontroverse ebenfalls teil, zuerst auf seiten Harkavys, dann aber
distanzierte er sich von ihm. Die Anklagen gegen Firkowitsch waren hiQ3-
lich und ungerecht, auch wenn Sz. selbst ihn nicht von allen Interventionen
in seine Manuskripte freisprechen kann (S. 159, Anm. 48). Jedenfalls zeigt die
Leidenschaftlichkeit der Angriffe, wie schwierig es zeitweise war, im Zusam-
menhang mit dem Kardertum sine ira et studio Wissenschaft zu treiben.

Sz. stellt im ersten Teile seines Buches die Lehre der Karier, ihre Ent-
stehung und Entwicklung dar. Das kardische Credo umfaf3t die folgenden
Grundartikel: Die Welt ist von einem einzigen und immateriellen Wesen
ex nihilo erschaffen worden. Das gottliche Gesetz wurde Mose und den auf
ihn folgenden Propheten offenbart. Jeder Glaubige ist verpflichtet, die
Bibel selber im Urtext zu studieren, denn Ubersetzungen sind immer schon
Interpretationen. Ein Erléser-Messias und die Auferstehung der Toten wer-
den kommen.

Grundlage dieses Bekenntnisses ist die Schrift, die jeder Gldubige ver-
stehen kann und muB. AuBerhalb der Schrift gibt es keine Autoritit, es sei
denn die Autoritit des am besten begriindeten Verstdndnisses der Schrift.
Dieses wohlbegriindete Verstindnis freilich verpflichtet und ist auf diese
Weise Grundlage von Tradition. Tradition hat ihre Notwendigkeit auch fiir
die Karider, aber sie zieht ihre Legitimitidt aus ihrer Konformitit mit der
Schrift und aus ihrer einleuchtenden Begriindung rationaler Art.

Der Verf. untersucht auch die oben schon erwédhnte Beriihrung zwischen
den Kardern und den Essenern von Qumran aus der Zeit vor und nach Beginn
der christlichen Zeitrechnung. Der auffilligste, literarisch belegbare Kon-
takt ist die sogenannte Damaskusschrift, auch sadokidisches Dokument
geheillen, das Salomon Schechter 1910 in der berithmten Geniza von Alt-



Besprechungen 473

Kairo, die zu einer karidischen Synagoge gehort hatte, entdeckte. Diese
Schrift wurde in Qumran hochgeschidtzt, und ebenso teuer war sie den
Kardern. Ferner gibt Sz. die Namen der bedeutendsten Gelehrten, Philolo-
gen, Theologen, Philosophen und Juristen, die aus dem Kardertum hervor-
gegangen waren. Manche von ihnen waren bedeutend auch in ihrer Ausein-
andersetzung mit der Theologie und Philosophie des Islam.

Im zweiten Teil beschreibt der Verf. die Expansion der kardischen
Gemeinden und zeichnet die Geschichte nach, die uns in die Lander des
Islam, in die Ebenen SiidruBlands und des Wolgabeckens, auf die Krim-
halbinsel und schlieBlich nach Osteuropa fiihrt. Besonders die Ausfithrun-
gen iiber das Chasarenreich sind hochinteressant. Die Chasaren waren ein
tiirkisches Volk, das zwischen dem 7. und 10. Jh. im ndérdlichen Kaukasus,
im Wolgabecken und in Siidruf3land ein Imperium errichtete. Diese Chasa-
ren waren in ihrer Religionspolitik duldsam und erlaubten das Bekenntnis
aller Religionen. Thre Konige waren Monotheisten, und es gibt Anzeichen
dafiir, daB3 dieser Monotheismus durch Karider vermittelt worden ist.

Wihrend diese beiden ersten Teile des Werkes einen informativen Riick-
blick auf die zahlreichen geschichtlichen Zusammenhinge geben, bei denen
Karder mitbeteiligt waren, beschreibt der dritte Teil des Buches den lang-
samen Niedergang der kardischen Gemeinden. Es ist eine erschiitternde
Darstellung, wie dulere und innere Umstidnde Hand in Hand gingen, um
diese kardischen Gemeinden auszuldschen. Die Hirte des Schicksals, das
viele osteuropdische Minderheiten seit dem ersten Weltkrieg traf, bekamen
auch die Karder zu spiiren. Aber auch die politischen Umschwiinge des
Nahen Ostens wirkten sich fiir die Karder sehr ungiinstig aus.

Das Buch wird abgeschlossen durch einen Uberblick iiber die Geschich-
te und den gegenwirtigen Stand der Karder-Forschung, durch eine reich-
haltige Bibliographie und einen sehr niitzlichen, ausfiihrlichen Stichwérter-
index, der aus dem Buch ein vortreffliches Arbeitsinstrument und Nach-
schlagewerk macht, eine Enzyklopddie des Kardertums. Die beigefiigten
Foto-Tafeln verdienen ebenfalls besondere Erwahnung; es sind interessante
Dokumente kariischen Lebens aus Osteuropa, Israel, Agypten und vor
allem auf der Krimhalbinsel, die wiahrend Jahrhunderten ein Zentrum der
Karder war. Der Informationsreichtum macht dieses Buch zu einem wirk-
lich brauchbaren Werk nicht nur fiir die verschiedenen Disziplinen, welche
sich mit den Kardern befassen, sondern auch fiir solche Leser, denen jede
Form echten, denkenden, in der Geschichte bewdhrten Bekenntnisses
verehrungswiirdig ist.

ADRIAN SCHENKER OP



474 Besprechungen

Michel, Paul, und Schwarz, Alexander: «unz in obanentig». Aus der
Werkstatt der karolingischen Exegeten Alcuin, Erkanbert und Otfrid von
Weillenburg. — Bonn: Bouvier Verlag Herbert Grundmann 1978. 179 S.
(Studien zur Germanistik, Anglistik und Komparatistik. Bd. 79.)

DaB mittelalterliche Schriftsteller nicht nur Kompilatoren sein miissen,
die mdglichst viele andere Autoren abschreiben, neu zusammensetzen und
weitergeben, das wird klar bei der Lektiire dieses Buches. Es ist das Anliegen
der beiden Verfasser, den karolingischen Theologen Otfrid von Weilenburg
als einen Exegeten und Lehrer von Format zu prdsentieren, der andere
Autoren, z.B. eben Erkanbert und besonders Alcuin, weit iiberragt an Ori-
ginalitdt und seelsorgerischem AuftragsbewufBtsein, immer im Rahmen der
ihm gegebenen Tradition. Was er bietet, ist nicht unpersoénlicher, holzerner
Kommentar, sondern lebendige Vermittlung des Wortes Gottes an eine
Horerschaft, die er in den Prozel3 der Auslegung miteinbezieht. Otfrid méchte
die Kapazitit von Herz und Verstand seiner Leser unz in obanentig (bis zum
obersten Rand) mit dem Reichtum des Wortes Gottes fiillen. In diesem Sinn
wiirde die Rezensentin den Buchtitel zusdtzlich (zu S.128) interpretieren.-

Die beiden Verfasser der vorliegenden Arbeit wollen Otfrids Evangelien-
dichtung in einem exemplarischen Ausschnitt als 7Texf lesen und nicht als
Konglomerat verschiedener auffilliger Einzelstellen. Sie versuchen, anhand
eines Text-fiir-Text Vergleichs mit den Otfrid nachweislich verfiigbaren
Quellen die konstante Arbeitsweise des Dichters zu rekonstruieren. Sie
steigen sozusagen in die Werkstatt der drei genannten Exegeten Alcuin,
Erkanbert und Otfrid, wobei vom letzteren zunichst, ebenfalls wie von den
beiden andern, ein lateinischer Johanneskommentar zu untersuchen ist.
Der Vergleich mit der beriihmten und vielgepriesenen althochdeutschen
Evangeliendichtung Otfrids zeigt dann, wie sehr aus der bloBen Werkstatt
eines frithmittelalterlichen Theologen eine Wirkstédtte von tiefreichender
Bedeutung werden kann. Der bearbeitete Textausschnitt ist jener von der
Hochzeit zu Kana. An ihm entwickelt Otfrid nicht nur die exegetische
Methode des mehrfachen Schriftsinnes, welche sein Buch iiberhaupt erst
ermoglicht, sondern dieser Abschnitt ist zugleich Knotenpunkt der otfridi-
schen Dichtung.

Die Ergebnisse der Studie von P. Michel und A. Schwarz sind von
groBem Wert. Sie rechtfertigen nicht nur jede hohe Einschitzung des Dich-
ters und Theologen Otfrid der bisherigen Forschung, sie fiigen m. E. wichtige
Qualitdten hinzu, die einem Diener am Wort Gottes wohl anstehen.

Otfrids Absicht, weit davon entfernt, moglichst viel Wissensgut mit-
zuschleppen und auszuschiitten, ist es, den Leser selbst in die Methodik der
allegorischen Exegese einzufithren. Er befdhigt den Leser, das Verfahren an
jedem anderen Text selbstindig anzuwenden. Er macht ihn sozusagen miin-
dig. Er sorgt dafiir, dal dem Leser der Wein nie ausgeht (vgl. S. 164-170).

Und nicht nur das. In seiner Auslegung ordnet Otfrid durchgehend die
Bezeichnung «GefiBle», «Kriige» den Leuten zu, und den «Inhalt» der Fiil-
lung mit der Schrift, die jene gelesen und nun weiter zu vermitteln haben.
Als Laien sind sie zu Triagern und Vermittlern der geistigen Speise und des



Besprechungen 475

geistigen Trankes aufgerufen. Von daher scheint es widerspriichlich zu sagen,
Otfrid mache den Zugang zum geistigen Schriftsinn nicht von der religiésen
Verfassung des Lesers abhédngig (S. 138). Diese ist vonnd&ten, sonst bleiben
die Texte und die exegetische Anleitung Buchstaben und bloBes Wissen um
Zusammenhinge. Dafll sie aber zum késtlichen Wein werden, bewirkt das
wahre Verstehen des Wortes im Glauben, nicht so sehr die hier betonte
eigene Leistung; dafiir ist Otfrid selbst Zeuge. (Dies gerade in Riicksicht
auf die S. 138 angefiihrten Abschnitte bei Otfrid und Alcuin.)

Ein weiteres. Schriftauslegung ist fiir Otfrid nicht etwas von der Schrift
scharf zu Trennendes, etwas Sekundédres. Sie ist vielmehr die Umsetzung
des Buchstabens in die Botschaft, die den Leser treffen soll. Das heif3t doch,
daB die Schrift je nach der Art ihrer Vermittlung und nach den Bediirf-
nissen desjenigen, dem sie vermittelt wird, ein anderes Aussehen bekommt
(vgl. S. 105).

Daraus folgt mit innerer Notwendigkeit, da3 Bibelarbeit fiir Otfried
nicht einfach Beizug von Kommentarliteratur heiit. Aber ebensowenig
beschriankt Otfrids Bibeldichtung sich auf die poetische Form oder auf die
Volkssprachigkeit, welche beide Verdienste ja gerade die Otfrid-Literatur
immer wieder zu betonen weill. Der grof3te Wert dieser unschitzbaren Bibel-
dichtung besteht doch wohl in der Dichte und Tiefe der Verkiindigung.
Otfrid erreicht dies u.a. dadurch, daB3 er sein Werk als ein im Zusammen-
hang zu lesendes verstanden wissen will, nicht als einen Nachschlagkommen-
tar (vgl. S.109, 135, 163). Und der Bericht der Hochzeit zu Kana ist fiir
Otfrid so wesentlich, weil er an ihm deutlich macht, daB allegorische Exe-
gese nichts anderes ist als Nachfolge der Weinverwandlung Jesu. Damit
erfaihrt Otfrids Verkiindigung eine starke Aktualisierung. DaB3 diese Einsicht
immer wieder aufgezeigt und betont wird, scheint der Rezensentin das
Hauptverdienst der vorliegenden Arbeit.

Nach dem Gesagten stellt man sich unter dieser Studie ein véllig nor-
mal lesbares Buch vor. Das ist es nicht. Gleich zu Beginn werden einem eine
Menge «Werkzeuge der Analyse» in die Hand gedriickt. Da sind zunéchst
eine Reihe ausgezeichneter Begriffserkldrungen (S. 13£.). Hierauf wird man
mit nicht weniger als 22 Sigeln iiberschwemmt, die man auf der Stelle aus-
wendig lernen miillte, wollte man den folgenden Text im Sinne der Verfasser
entschliisseln. Die Rezensentin hat das nicht getan. AuBerdem folgen im
Laufe der Studie an die 20 Schemata, Skizzen und Tabellen, die die Lektiire
keineswegs erleichtern. So empfindet die Rezensentin beispielsweise den Titel
3 S.26 oder 18 S. 36 als eine ldstige Chiffrierung, ja als ein eigentliches
Hindernis fiir die Kommunikation zwischen Verfasser und Leser, ebenso
z.B. das Schema S. 126. Die Autoren erkédren diese graphischen Veranschau-
lichungen als notwendig fiir den von ihrer Methode geforderten Vergleich
mehrdimensionaler Strukturen; in der Linearitit einer sprachlichen Beschrei-
bung wire es zu verwirrlich (S.10). Dazu lassen sich mindestens groBe
Fragezeichen setzen. Sollen sich sprachliche Zusammenhinge nicht mehr
sprachlich eindeutig wiedergeben lassen? Jedenfalls: man kann sich dieser
Werzeuge begeben. — AuBerordentlich hilfreich hingegen ist die Aufteilung
der Bibelarbeiten aller vier Exegeten (Otfrid wird lateinisch und althoch-



476 Besprechungen

deutsch gezihlt) in bekémmliche Leseabschnitte, jeweils mit Text, Uber-
setzung, Kommentar und deren sorgfiltiger Numerierung. Den SchluB3 des
Bandes bilden zwei Faksimile aus dem Cod. Guelf WeiBenburg und der
Herzog August-Bibliothek Wolfenbiittel und zwei weitere aus der Otfrid-
Handschrift der 6sterreichischen Nationalbibliothek Wien.

Damit im Zusammenhang steht die Handschriftenforschung der Ver-
fasser, ein weiteres betriachtliches Verdienst von Michel und Schwarz, nam-
lich die editio princeps der Kommentare von Erkanbert und dem lateinischen
Otfridus, welche Arbeit, zusammen mit dem Kollationieren der beiden Fas-
sungen, zweifellos aufwendig war. Sie wird jedoch bescheiden und unauf-
dringlich einfach auch mitgeliefert.

Die vorziiglich gegliederte Arbeit enthidlt eine Fiille weiterer Einblicke
in wertvoller Auswertung von Otfrids Bibelexegese, auf die hier nicht mehr
eingegangen werden kann. Sicher erfahrt die Otfrid-Forschung durch diese
Studie einen wesentlichen Fortschritt im Sinne eines vertieften Verstdnd-
nisses der eigentlichen Intention des rheinfrinkischen Mdnches. Paul Michel
und Alexander Schwarz leisten diesen Dienst dank ihres wissenschaftlichen
Instrumentariums, indem sie fast unbemerkt aus ihrer oft allzu technisch
eingerichteten Werkstatt hinausfiihren in eine Weite, wo das Wort der Bibel
durch die Worte unseres Sprechens befreiend wirkt.

RAaPHAELA GASSER OP

Welp, Dorothée: Willensfreiheit bei Thomas von Aquin. Versuch einer
Interpretation. — Freiburg/Schweiz: Universitdtsverlag 1979. 248 S. (Studia
Friburgensia. N. F. 58.)

Die vorliegende Untersuchung — eine unter der Leitung von Professor
L.-B. Geiger OP entstandene Freiburger Dissertation — wird im Vorwort als
ein Beitrag zur Geschichte des Mittelalters vorgestellt, der letztlich auf die
philosophische Freiheitsproblematik als solche abzielen soll. Was sich so als
das Wunschdenken eines jeden Dissertanten anhéren mag, der mit philoso-
phischer Zielsetzung an ein philosophiegeschichtliches Thema herangeht,
erweist sich in diesem (ungewd&hnlichen) Fall als ein Prinzip von erstaun-
licher Fruchtbarkeit. In der Riickorientierung an der lebendigen Freiheits-
erfahrung verschafft sich die Autorin einen neuen Zugang zur Freiheits-
problematik, dank dem sie die Voraussetzungen aller bisherigen Thomas-
interpretationen in Frage stellen kann — und gerade so durch die Ablagerun-
gen der Jahrhunderte hindurch auf die genuinen Schichten thomanischen
Freiheitsdenkens stoBt. Sie bewahrheitet die jiingst von mehreren Autoren
geduBlerte Vermutung, dafl sich die thomanische Willensfreiheit nicht auf
die Wahlfreiheit reduzieren und damit auch nicht von den Wahlbedingungen
her erkldren lasse.

Ein erster Teil (S.15-99) fithrt auf zwei Wegen zur Erfassung des
Fragestands, ndmlich iiber eine Reflexion auf die iiblichen Kennzeichnungen



Besprechungen 477

der Freiheit und eine Sichtung der Sekundirliteratur. Als iiblich erweist
sich das Vorgehen, die Freiheit zwar positiv als Selbstbestimmung (Auto-
determination, Spontaneitdt usw.) zu fassen, ihre Méglichkeit jedoch negativ
durch den Nachweis von Nicht-Notwendigkeitsverhiltnissen (Indetermina-
tion, Indifferenz, Kontingenz) zu begriinden. Daraus resultiert die gingige
Thomasdeutung, nach welcher der Wille zwar notwendig auf das absolute
Gute (Gott, Gliickseligkeit) gehen, beziiglich kontingenter Giiter — und nur
ihrer — jedoch frei sein soll. Freiheit wird so zur Wahl unter mehreren M&g-
lichkeiten, zur Entscheidungsméchtigkeit im Bereich des Kontingenten.

Einer solchen Freiheitsbegriindung lassen sich schwerwiegende spe-
kulative Unstimmigkeiten entgegenhalten. So impliziert sie die wenig ein-
leuchtende Konsequenz, daB3 der Wille vor seinem eigentlichen Objekt —
dem Guten als solchen — seine positive Auszeichnung der Freiheit verlieren
soll; dal3 ferner Gott sich selbst und ebenso die Seligen ihm gegeniiber als
unfrei anzusehen sind. Vor allem aber ergibt sich das Paradox, daB3 die Frei-
heit (ein Wert) in Entsprechung zur Wertabnahme des Willensobjektes
wachsen soll, ja mit dem Verlust der Unbedingtheit des Wertgegenstandes
erkauft wird. So stellt die Verfasserin mit Recht die Frage, ob Thomas von
Aquin dergleichen wirklich gelehrt habe oder seine Ausfithrungen mifver-
standen wurden, zumal was den angeblich strikten Gegensatz zwischen
Freiheit und Notwendigkeit betrifft.

Nach der angedeuteten Kritik erstaunt es nicht mehr, daB sie mit
Entschiedenheit die zweite These vertritt. Diese wird negativ durch genaue
textanalytische Untersuchungen der wichtigsten Belegstellen der kritisierten
Interpretationen begriindet, die zeigen, daB die in der Sekundirliteratur
immer wieder anzutreffenden Gleichsetzungen der Freiheit mit der Willens-
indifferenz oder einer Determinationskraft angesichts kontingenter Giiter
schwach oder gar nicht belegt sind und ihnen jedenfalls Thomasstellen ent-
gegenstehen, die ein anderes Freiheitsverstdndnis nahelegen. Damit ist die
positive Darlegung einer Interpretation gefordert, die im Prinzip schon
anders ansetzt, ndmlich bei der Eigenart der geistigen Affektivitit als sol-
cher d.h. des Werterkennens und Wertstrebens.

Die Basis fiir eine solche Neuinterpretation wird in einem zweiten Teil
(S. 99-121) mit der Analyse eines fundamentalen Textes (De Veritate, q. 23,
a. 1) gelegt, in dem Thomas den Willen als den Strebemodus einer geistigen
Substanz expliziert. Die thomanische Fassung des Willens als grundsétzlich
freie «Neigung», als inclinatio libera macht deutlich, da3 sich Freiheit bei
Thomas nicht auf den Wahlakt des Willens (electio) und damit auf diesen
als Wahlvermogen (liberum arbitrium) beschriankt, sondern die ganze
geistige Affektivitdt umfaB3t, von der das Wahlvermdgen nur ein besonderes
Teilmoment ist. Die Selbstursdchlichkeit des Wollens oder die personale
Selbstverfiigung stellt sich so als die entscheidende Differenz zu den Strebe-
formen der nichtgeistigen Wesen heraus, die allerdings auch in den letzteren
noch einer unterschiedlichen Strebeordnung folgen, die etwa das Tier wenn
nicht frei, so doch «freier» als die pflanzliche und schlieBlich die unbelebte
Natur sein 1a8t.

Ein dritter Teil (S. 123-297) analysiert sodann «die fiir Thomas ent-



478 Besprechungen

scheidenden metaphysischen Ermoglichungsgriinde der Willensfreiheit»
unter den drei Aspekten des Willens als Natur (S. 123-140), seiner Verwur-
zelung in der geistigen (Wert-)Erkenntnis (S. 141-165) und der reflexiven
Durchdringung von Erkennen und Wollen (S. 165-197). Die voluntas ut
natura bezeichnet bei Thomas die geistige Strebetendenz auf den Wert als
Wert, die unser menschliches Wesen in der ihm eigenen Ausrichtung auf
sein Ziel ausmacht. Ihr eignet in jenem Sinn Notwendigkeit, als ihr natur-
haftes Objekt (das bei Thomas je nach Umstand das Gute, das letzte Ziel,
die Gliickseligkeit heiBt) nicht nicht erstrebt werden kann, was jedoch —
gerade weil der so verstandene Wille «Natur» ist — keineswegs einem Zwang
im Sinne einer von aullen auferlegten Disposition gleichkommt. Aber diese
voluntas ut natura realisiert sich als Freiheit nur aufgrund personaler Urteils-
findung, d.h. dank dem geistigen Erkennen des «wahrhaft Guten» und der
damit ertffneten Moglichkeit, affektiv ein personales Engagement zu ihm
zu verfiigen.

Damit ist die historische Streitfrage heraufbeschworen, ob Thomas als
«Intellektualist» oder als «Voluntarist» einzustufen sei. Aber eine solche
strikte Alternative laft sich iiberhaupt nicht aufrechterhalten, weil Intellekt
und Wille nicht substantialisierte Vermdgen, sondern die wesenhaften Eigen-
heiten (quasi proprietates essentiales) der einen Person ausmachen. Unter
dieser Einschrankung kann jedoch gelten, da Thomas «Voluntarist» ist
«in jenem prazisen Sinne, daB er nur dem Willen, und diesem in allen seinen
Akten Freiheit zuerkennt» (S. 241). «Insofern fiir ihn jedem Wollen ein ent-
sprechendes Erkennen vorausgehen muB3» (ebd.), kénne er jedoch mit Recht
(immer noch) als «Intellektualist» angesehen werden...

Ein letzter Teil (S.199-234) ist dem Wesen und den verschiedenen
Arten ontologischer Notwendigkeit gewidmet. Hier wird vollends deutlich,
daB nur jene Notwendigkeit der Freiheit entgegensteht, die den effizienten
Zwang (violentum) charakterisiert. «Zwang» aber meint bereits eine Gegen-
richtung zum Streben des Bezwungenen und erweist sich so als ein der Frei-
heit ontologisch-logisch nachgeordneter Begriff. Die naturhafte, dem eigenen
Wesensgrund entspringende Notwendigkeit hingegen lit sich durchaus
mit Freiheit vereinbaren. Nur darum kann Thomas sagen, daB «der Wille
die Gliickseligkeit in freier Weise erstrebt, wenngleich er sie notwendiger-
weise erstrebt», und dafl auch «Gott sich in seinem Wollen frei liebt, obschon
er sich mit Notwendigkeit liebt» (De Potentia, q. 10 a. 2, ad 5; vgl. S. 225).
Dieser einzige Text diirfte in seiner Eindeutigkeit geniigen, um die Frag-
wiirdigkeit der bisherigen Thomasdarstellungen zu erweisen und den hier
vorgelegten Versuch einer Neuinterpretation in sein Recht zu setzen.

ReTo Luzius FETZ



Besprechungen 479

Klaiber, Wilbirgis [Hrsg.]: Katholische Kontroverstheologen und Refor-
mer des 16. Jahrhunderts. Ein Werkverzeichnis. Einfiihrung von Remigius
BAuMER. Miinster/Westfalen: Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung 1978.
xxvi-334 S. (Reformationsgeschichtliche Studien und Texte. 116.)

Ce volume contient le répertoire des controversistes catholiques du
XVIe siecle, de leurs ceuvres avec les éditions respectives. L’entreprise
demandait du courage et de la persévérance. Avant Melle Klaiber plusieurs
savants ’avait tentée et conduite avec plus ou moins de bonheur, comme le
montre l'introduction bien documentée du Prof. Biaumer. Le grand mérite
de l'auteur du présent recueil est d’avoir mené a terme ce travail de vaste
étendue: 3456 titres appartenant a 335 théologiens.

Des ouvrages numérotés par un chiffre progressif et continu, on indi-
que le titre en abrégé ainsi que les éditions, soit anciennes, soit modernes.
La table des matiéres signale les sujets touchés par cette vaste production
littéraire.

L’ouvrage, sans aucun doute, sera un précieux instrument de travail
pour les historiens du mouvement religieux du XVIe siecle. Mais malgré toute
la diligence mise & composer ce répertoire, I’auteur ne pouvait pas prétendre
a fournir une description exhaustive méme en utilisant les travaux d’autres
savants.

Je voudrais, dans cette bréve recension, considérer un théologien dont
le nom a été retenu dans l'ouvrage: Cajetan. Par son attitude en général,
comme par son ceuvre littéraire, Thomas de Vio occupe une place prépondé-
rante dans la période prise en considération par Mlle Klaiber, qui lui con-
sacre plus de septante titres (nn. 458-539; pp.42-49). Les réflexions qui
suivent voudraient d’abord compléter les données contenues dans le présent
ouvrage, et montrer aussi quels probléemes doit affronter qui entreprend de
réunir les titres des écrits et d’énumérer les éditions d’un auteur comme
Cajetan.

Les écrits sont plus de 150. Mlle Klaiber a bloqué sous le méme numéro
plusieurs opuscules, ce qui explique la divergence dans la computation.
Thomas de Vio précisa presque toujours la date de composition de ses ouvra-
ges. Mais comment renseigner le lecteur sur les éditions des écrits mineurs?
La difficulté est quasi insurmontable. Pour étre résolue elle exigerait une
telle quantité de données qu'un ouvrage comme celui que nous présentons
ne pourrait les contenir qu’avec peine. Plusieurs «Questions», «Quolibets»
ou «Opuscules» ont d’abord été imprimés a part, ensuite en petits groupes,
et finalement dans un recueil dont le titre général a varié selon les éditions.
On lit, en effet, tantét: Opuscula aurea (n. 493), tantdt Opuscula et quolibeta
(n. 503), ou encore Quaestiones quodlibetales (n. 529). Il s’agit du méme ensem-
ble enrichi progressivement au cours des années. Il faut cependant éviter
de penser qu'un écrit composé 4 une date antérieure a celle de I’édition de
la collection se trouvera automatiquement dans cette derniére. Souvent ce
n’est pas le cas. On pourrait recourir aux impressions sorties apres la mort
de Cajetan pour étre certain d’y trouver 'opuscule en question. On risque-
rait cependant d’étre en présence d’'un texte en partie corrompu. En prin-



480 Besprechungen

cipe, les meilleures éditions — & part les plus récentes — sont celles parues du
vivant de 'auteur.

Il me parait opportun de compléter les listes contenues aux nn. 493,
503, 529. Je signalerai d’abord 1’édition de 1524. Elle mérite d’étre indiquée
parce qu’elle est la premiere, a ma connaissance, qui reporte les écrits de
Cajetan concernant le mouvement luthérien (cf. nn. 510 ss.). Tres rare, elle
est peu connue. Les auteurs de I'édition des ceuvres de S. Thomas n’en ont
découvert qu'un seul exemplaire dans les bibliotheques publiques italiennes:
celui de la Marucelliana de Florence (Sancti Thomae Opera ommnia, t. XI,
Rome, p. xr111). Malheureusement le frontispice fait défaut. En voici 'essen-
tiel: Tertia pars. s. tho. cum commen. car. Caietani. Angelici doctoris divi.
agnatis tevtia pars: luculentissimis Rwmi domini thome de vio caietani, carlis.
s. Xisti, commentationibus illustvata. Adiectis multarum questionum seu
dubiorum acutissimis enucleationibus. Annexis et aureis tractatibus seplem...
Atque XVI vesponsionum ad diversovum quesita volumine... Necnon duobus
amplissimis quolibetis. Ad hec sex preclavissimarum orationum volumine...
Que omnia accuratius rvecognita et castigata fueve. A la fin, Que omnia studio-
sissime revisa ac emendata, in alma venetiavum urbe nullis pavcendo 1mpensis,
summa cuva per nobilem virum dominum lucamanthonium de Giunta floven-
tinum Anno salutis. 1523. sexto idus ianuarias ad dei gloviam impressa fueve.
Le volume contient, outre le commentaire de la troisiéme partie de la Somme
theologique de S. Thomas, les écrits de Cajetan s’étendant jusqu’en juin 1522.

A cette édition il faut ajouter celle de 1529, Quaestiones et Quolibeta
revevendissimi domini Thome de Vio Caietani... A la fin, fol 142¢ Et sic est
finis Opusculorum, Quolibetorum, et quaestionum Reverendissimi in christo
patris, et domini Do. Thome de Vio Caietani... Impensis haevedum... Nobilis
Viri domini Octaviani Scoti Civis Modoetiensis, et sociorum. Anno domini
MDXXIX. die XXX Maij. Le lieu n’est pas indiqué — il s’agit probable-
ment de Venise — pour respecter le droit du libraire Luc Antoine de Giunta.

Du vivant de Cajetan parut & Venise une autre édition des Opuscules
due a ce méme Luc Antoine de Giunta, le 22 juin 1531.

I1 faut noter que ces trois collections, unies a celle de Paris, 1530, et a
celles publiées apres la mort de Cajetan, ne font pas nombre avec la majo-
rité des ouvrages indiqués dans la liste de Mlle Klaiber.

Il est une autre série d’écrits qui demanderait un complément: les com-
mentaires bibliques. Ici, tout est classé sous un seul titre Opera ommnia in
S. Sceripturae expositionem (n. 530). Cette rédaction n’est pas originale, de
méme que la division en cinq volumes. En outre, ni le contenu de I'ensemble,
ni celui de chaque tome n’est précisé. Comme I’ceuvre exégétique du cardinal
de S. Sixte revét une importance notable pour I'historien, il me semble qu’un
travail de caracteére scientifique et destiné a rendre de grands services devrait
fournir des indications plus étendues. Si le lecteur trouvera aisément dans
les ouvrages signalés a la page 42 I’énumération des livres sacrés commentés
par Cajetan, il lui sera moins facile de connaitre les éditions de ces travaux.
Voici quelques indications concernant les premieres éditions.

Les Psaumes. (1525-27) Venetiis, Luceantonii Iuntae, 1530. [Parisiis]
Badii, Parvi et Roigny, 1532.



Besprechungen 481

Les Evangiles et les Actes des Apdbtres (1527-29) Venetiis, Luceantonii
Tuntae, 1530 — Parisiis Badii, Parvi et Roigny, 1532.

Les Lettves de S. Paul et des autres Apdtres. (1528-29) Venetiis, Lucean-
tonii Tuntae, 1531. Parisiis, Badii, Parvi et Roigny, 1532.

Le Pentateuque. (1531) Romae, A. Bladii, 1531. Parisiis, Bossozel, 1539.

Les livves historiques (A 1'exclusion de Judith, Tobie et des Maccabées,
classés avec la Sagesse et 1'’Ecclésiastique parmi les apocryphes) (1531-32)
Romae, A. Bladii, 1533.

Job. (1533) Romae, A. Bladii, 1535. Ed. princeps et posthume.

Les Paraboles de Salomon (Proverbes), 1'Ecclésiaste et Isaie (3 premiers
chapitres). (1534) Romae, A. Bladii, 1542. Ed. princeps et posthume.

En suivant I'ordre adopté dans le livre recensé j’ajouterai quelques pré-
cisions de détail.

P. 42. La date de naissance de Cajetan est connue, 1469. On peut méme indi-
quer le mois avec grande probabilité, février. Cf. I. Marega, ouvrage signalé
n. 462, p. x1v. L’expression latine du surnom de Thomas de Vio est Caie-
tanus; c’est ainsi qu’il apparait déja dans les anciennes éditions. — Aux listes
des ceuvres de Cajetan avec la date de composition ou ajoutera celle du P.
Congar, dans Revue Thomiste, 193435, pp. 36—49.

N. 459. Ed. moderne dans Sancti Thomae Opera omnia, t. I, Rome, 1882,
pp. 87-128.

N. 463. Ed. moderne, M. H. Laurent, Rome, 1939.

N. 465. L’édition de 1934 est contenue dans un volume distinct des Opuscula
@conomico-socialia.

N. 471. L’opuscule De usura se trouve dans Opuscula ccconomico-sociali,
cité n. 461.

N. 480. Pour les éditions cf. l'article du P. Congar dans La Vie Spirituelle,
Supplément, 1934, 1, pp. 142-160.

N. 484. Le troisieme livre fut édité par G. Picard — G. Pelland, Bruges —
Paris, 1965.

N. 485. De conceptu entis se trouve dans P. Zammit, De nominum analogia,
Rome, 1934,

N. 494. Lege, Pollet.

N. 495. Edition séparée, Rome, sans date [1512], J. Beplin. Le texte fut
imprimé dans la suite, soit avec les opuscules de Cajetan, soit dans les collec-
tions des Conciles. Dans celles-ci il est amputé d’un cinqui¢éme environ.

N. 497. Texte édité par M. J. Pollet dans 'ouvrage signalé n. 494.

N. 514. Imprimé dans Sancti Thomae Opera ommnia, t. XII. Rome, 1906,
Pp. 341-375.

N. 515. Texte réédité par J.V. Pollet, dans Angelicum, 1937, pp. 547-9.
A la suite on trouvera d’autres écrits mineurs dont ceux signalés, n. 533.

NN. 517, 520. Texte dans Sawncti Thomae Opera omnia, t. X, Rome, 1899,
PR 8537,



482 Besprechungen

N. 525. Ajouter, Rome, Silber, 1525. Paris, Chevalloni, 1526.
N. 526. Ed. dans Opuscula..., 1531, et F. M. von Gunten, Rome, 1962.

N. 528, 535, 536. Publiés en appendice de 1’édition du Commentaire de Job.
Rome, 1535.

N. 531. Ajouter, (Rome, 1531). Opuscula.... Venetiis, 1531, en appendice.
Paris, Regnault, 1531 (avec De communione... = n. 532).

N. 532. Ajouter, (Rome, 1531) Rome, A. Bladus, 1531, ed. princeps. Paris,
Regnault, cf. n. 531.

NN. 537-39. Les commentaires de la Somme théologique de S. Thomas
furent achevés: I, Rome, 1507; I-1I, Rome, 1511; II-II, Rome, 1517;
III, Rome 1520. Le texte est imprimé dans Sawncti Thomae Opera omnia,
tt. IV-XII, Rome, 1888-1906. On trouvera l’énumération des premieres
éditions, t. IV, p. xv; t. VI, p. 11; t. VIII, pp. xxxi11ss.; t. XI, pp. XLIIss.

J’espere que ces indications pourront compléter les riches données con-
tenues dans l'ouvrage de Mlle Klaiber. Un recueil comme celui que nous
recensions est susceptible d’améliorations, presque sans fin. Le lecteur ne
dédaignerait pas de trouver d’autres renseignements comme une bréve biblio-
graphie et quelques notations sur la vie de chaque auteur.

F. A. voNn GUNTEN OP

Herzog, Urs: Deutsche Barocklyrik. Eine Einfiihrung. — Miinchen:
C. H. Beck Verlag 1979. 192 S. (Edition Beck.)

Einfithrung heil3t hier nicht handbuchartige Bereitstellung von Namen,
Daten, formgeschichtlichen Grundbegriffen. Der Verfasser will kein Lexi-
kon ersetzen, er holt den Leser auch nicht beim Nullpunkt der Literatur-
kenntnis ab. Vielmehr setzt er schon das Wissen um Grundbegriffe dieser
literaturgeschichtlichen Epoche voraus. Fast scheint es, er richte sich mit
seinem Buch iiber die deutsche Lyrik des 17. Jh. an die Gebildeten unter
ihren Verdchtern. Von innen her, anhand eingehender Besprechung exem-
plarisch stehender Texte soll der Grundril3 des Ganzen einsichtig werden.

Das Zeitalter hat im deutschsprachigen Bereich eine derart umrissene
Signatur, daB3 es leichtfillt, nach dem Durchblittern einer Anthologie die
prigenden Ziige herzusagen: Glaubensspaltung, Krieg, Spannung zwischen
Sein und Schein, zwischen carpe diem und vanitas, Festkultur, Welttheater-
Thematik, Nebeneinander von Mystik und Rationalismus, Regelpoetik,
iiberladene Bildlichkeit, Gesamtkunstwerk usw. Man hat immer wieder ver-
sucht, die elementaren Mechanismen aufzuweisen, welche diese Phidnomene
hervorbringen und mithin verstindlich machen. Solche Bedingungen der
Moglichkeit wiren etwa: Das Ordo-Denken erzeugt die Vorstellung, jedes
Ding, jede Figur habe am zubestimmten Platz zu stehen, die symbolische



Besprechungen 483

Verweiskraft auf eine iibergeordnete, dem Wechsel nicht unterworfene Welt
macht den Wert des einzelnen Vergédnglichen aus; das Repertoire von Moti-
ven, Bildern, Regeln ist durch die Tradition vorgegeben, wiahrend die spiele-
rische Neukombination Originalitdt ausmacht; Schulwesen, Hochschdtzung
der Rhetorik zwecks Verfertigung von Gedichten, Didaxe allerorten zeugen
von einem schier unglaublichen Bildungsoptimismus.

Auch Urs Herzog bleibt nicht bei der Beschreibung vordergriindiger
Phidnomene stehen, sondern unternimmt es, ihnen zugrundeliegende Denk-
formen herauszuarbeiten. Dazu dienen ihm folgende Leitfragen. (1) Die
Frage nach der «Gelegenheit». Barocke Dichtung hat immer einen bestimm-
baren Sitz im Leben. In wessen Sache spricht ein Text? Wo ist sein Ort im
Konventionen-Muster der Gesellschaft, der ihm seine Pointe verleiht? (2)
Die Frage nach der Reprdsentation: Die Ideenwelt ist das Urspriingliche;
sie stellt sich dar in der Natur und im Menschen, welche nur kraft ihres
Verweisens auf diese etwas gelten. Genau analog im sozialen Bereich: Der
einzelne ist nur etwas, insofern er eine Rolle spielt, die ihm vorausliegt. Was
aber ist der Preis fiir die scheinbar so bequem von aller Miihsal des Sich-
selbst-sein-Miissens entlastende Form?

Als Zugang dient eine Ermittlung des Grunds des Vergniigens an barok-
ker Dichtung beim heutigen Leser. Anhand von Aussagen heutiger Lyriker
(G. Benn, P. Celan) iiber Lyrik wird die Spanne zwischen Fremdheit und
Vertrautheit ausgemessen, die unsere Beziehung zu Gedichten des 17. Jh.
bestimmt. Es ist bekannt, dal diese den von Klassik und Romantik imprag-
nierten Leser fremd anmuten. In rhetorischem Prunk einherstolzierende
«Literatur aus Literatur», bei der das Intendierte mittels eines allegorischen
Schliissels erst aus der durchwegs rational inszenierten Bildlichkeit zu ent-
ritseln ist, die — statt dsthetisch autonom zu sein — Zwecken dient, ist seine
Sache nicht. Auch mit der Lyrik des 20. Jh. hat das barocke Gedicht zundchst
scheinbar wenig gemein: Hier hermetisches Eingeschlossensein, Introversion
und Einsamkeit des Dichters, dort Epideiktik und geselliger Anla3. Dennoch
gibt es iiberraschende FFamiliendhnlichkeiten. Seit E. A. Poe und P. Valéry
sind Gedichte wieder eingestandenermaBen aus Sprachmaterial verfertigt,
seit Adorno diirfen sie gar einen dialektischen Bezug zur Gesellschaft haben.
Die erstaunlichste Parallele findet Herzog im transzendenten Bezug der
Lyrik damals und heute. Wenn der Dichter auch monologisch spricht, so
iibernimmt er dabei doch fiir andere das Geschdft der Selbstbegegnung.
Stellvertretendes Reden in eines anderen Sache wird damit als Moglichkeit
vorausgesetzt — und daran kniipft sich die Hoffnung, stellvertretendes
«Sprechen in eines ganz Anderen Sache» (Celan) sei moglich. Die beigebrachten
barocken Selbstzeugnisse beweisen: Dichtung borgt letzten Endes alle
mogliche Schoénheit von jenem Anderen, in dessen Namen sie spricht, und
sie strengt sich in stindiger Uberforderung ihrer endlichen Mittel an, diesen
anndhernd auszusprechen.

Der erste Hauptteil «Gelegenheity behandelt die Einbettung jener
Texte in einen A#nlafl. Noch bevor Herzog eine Gedichtzeile deutet, vermag
er an der dulleren Aufmachung einer Gedichtsammlung all die Beziige zur
Praxis aufzuzeigen, durch die die Texte ihren Gebrauchswert bekommen.



484 Besprechungen

Werbende Titelgebung, das Verlegerwesen, Bebilderung, Motto und Vorrede,
Anmerkungen und das Register (das zu jeder Gelegenheit das passende
Gedicht finden 14Bt) kommen zur Sprache. Die Besonderheit der deutschen
Gesellschaft ergibt sich duflerlich aus dem Fehlen eines zentralen Hofs.
Solches Defizit wurde wettgemacht durch die bewuBte Veranstaltung von
Freundeszirkeln und Sprachgesellschaften, die reihum im Reich gegriindet
werden. Einer echteren Freundschaft, die nicht im konventionellen Getue
erstarrt, splirt Herzog aber dort nach, wo sie aus der Not der Verfolgung
und Vereinsamung entsteht. Hier (Catharina Regina von Greiffendorf gehért
dazu) erwacht die Teilnahme an den Seelenregungen des Freundes, was auf
pietistische Zirkel vorausweist. — Gelegenheit, nicht subjektives Gefiihl ist
AnlaB3 fiir diese «Lyrik»; Dichtung ist bezahlter Auftrag zwecks Lob und
Beschonigung, zu Fest oder Leichabdankung. Resultate solcher gewerbs-
miBiger Poeterei fiir eine kleine Offentlichkeit bespricht der Verfasser an
Beispielen (ein Hochzeits- und ein Begrdbnisgedicht Simon Dachs), deren
Bildlichkeit und Ideologie er aufhellt, ohne dem Leser ihre widerborstige
sprachliche Fremdheit ganz aufzul6sen. — Die Kunst, zu einem offiziellen
AnlaBl konventionell geregelte Worte zu finden, gerdt am Ende des Jahr-
hunderts in eine Krise. Johann Christian Giinther ist die Gestalt, die das
«Temperament» nicht mehr hinter der Objektivitit des Gedichts verschwei-
gen kann, obwohl dies noch gefordert wird. Aus diesem Zwiespalt entsteht
der spannungsgeladene Ton der Ubergangszeit zur neuen Epoche.

«Reprisentation» ist der zweite Hauptteil iiberschrieben. Am Gegen-
bild der Bestimmung des «Lyrischen» durch Emil Staiger arbeitet Herzog
die andere Faktur des barocken Gedichts heraus: nicht Fehlen des Abstands,
Einfiithlung, Verschwimmen der Grenzen, Er-innerung, Empfindung — son-
dern rationale Konstruktion, «witzige» Neukombination tradierter Elemente,
Tendenz zu scharfer Kontur und spitzfindiger Pointe. Statt Verinnerlichung
also «Distanzhaltung», auch sich selbst gegeniiber. Das AuBere, die Rolle,
der Comment zdhlen. Nun bleibt Herzog — und das ist die Stdrke seines
Buchs — nicht bei der schlichten Feststellung des Phinomens stehen, sondern
er durchleuchtet es und deutet es sozialhistorisch und theologisch. Repra-
sentation bedeutet erstens Vergegenwirtigung, Veranschaulichung, im
letzten Grunde Veranschaulichung Gottes im kreatiirlichen Analogon.
Dieses empfdngt seinen Sinn durch sein Verweisen auf jenen. Distanzhaltung
bedeutet ferner Affektkontrolle; doch nicht aus Griinden der Demut oder
der Aszese, sondern aus sozial-darwinistischen: Wer nicht seinen ebenfalls
nach Macht in der Gesellschaft strebenden Rivalen psychologisierend distan-
ziert beobachtet und seine eigenen Regungen stindig maskiert, zieht den
kiirzeren (Balthasar Gracidn).

Herzog entwirft hier en passant eine geschichtsphilosophische Perspek-
tive. Im Mittelalter habe der Glaube, da3 der einzelne Fall ein nicht mehr
weiter hinterfragbares Allgemeines reprisentiere, eine enflastende Funktion
gehabt; Extremsituationen mufBten nicht vom einzelnen Betroffenen aus-
gelitten werden, sondern waren, verstanden als Zeichen des ewig Giiltigen,
entschérft oder in der kollektiv giiltigen Form des Rituals aufgehoben. Im
Barockzeitalter nimmt dieser Glaube an Symbolik und Ritual ab, im glei-



Besprechungen 485

chen MaBe nimmt das Driickende der Form zu. (Auf den Seiten 105-113,
die allenthalben in einen kulturkritischen Essay ausmiinden, wiirde man
gerne Ausfiihrlicheres lesen.)

Wiederum anhand eingehender Textinterpretationen skizziert der
Verfasser das Menschen- und Naturbild dieser Reprisentationskultur. Das
Wissen, daB3 die Schépfung ein Buch ist, in dem der Mensch zu lesen angehal-
ten ist, wie auch die stets aufs neue bestdtigte Erfahrung einer wunder-
baren kosmischen Harmonie mit ihren immer wieder neu zu entdeckenden
Analogien, sind der Grund der Hoffnung, «per visibilia ad invisibilia» zu
gelangen. Dieses Wissen ist auch der AnlaB zu der Sinnbild-Kunst mit ihren
Spiegelungen und iiberraschenden Durchblicken vom Sinnlich-Konkreten
aufs Ewiggiiltige, an der die Zeitgenossen ihre Lust hatten — ob diese einen
Zug zum «Sadistischen» (S. 133) habe, bleibe dahingestellt. Am petrarkisti-
schen Menschenbild, wo die geliebte Frau zur leblosen Gliederpuppe, ja
zum anatomischen Prdparat gerdt, dessen rhetorisch gepriagte Einzelteile
etwa Hofmannswaldau mit fast «nekrophiler» (E. Fromm) Neigung arran-
giert, 148t sich beobachten, wie der barocke Dichter seinen poetischen Gegen-
stand verdinglicht, um auf diese Weise seine Emotionen erregen zu lassen.
Herzog skizziert hier die Ablosung des barocken Naturbilds durch das auf-
kldrerische und zeigt — wiederum am Beispiel Giinthers — die Erlosung des
Menschenbilds.

Hier wie sonst bezieht er eindeutig Position (z.B. «der kommende
Wahnsinny S. 141). Dieses Engagement, die Hellhorigkeit, die geschliffene
Sprache sowie vor allem der Ansatz zur Befragung der Phinomene auf ihre
theologischen und sozialpsychologischen Bedingungen geben dem Buch
seinen Rang.

Paur MicHEL



	Besprechungen

