
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 3

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN

Szyszman, Simon: Le Karaïsme. Ses doctrines et son histoire. -
Lausanne: Editions l'Age d'Homme 1980. 247 S. (Bibliotheca Karaitica, Series
A, Vol. 1.)

Das hier anzuzeigende Buch wird Religionshistoriker, Exegeten,
Theologen, Qumranforscher, Judaisten, Rußland- und Osteuropahistoriker
interessieren. Dieser weitgespannte Interessentenkreis des Werkes zeigt,
daß wir es mit der Monographie eines ungewöhnlichen historischen
Phänomens zu tun haben. Es handelt sich um das Karäertum, das in der Tat
über Jahrhunderte hinweg fortbestanden, eine räumlich weit ausgedehnte
Expansion gekannt und eine große geistige Ausstrahlung geübt hat.

Die Karäer waren eine Religionsgemeinschaft des Orients und des

Okzidents, die mit dem Judentum dieselben Heiligen Schriften, das Alte
Testament, gemeinsam hat, sich sonst aber von den spezifischen Traditionen
des rabbinischen Judentums und von der Zugehörigkeit zu dessen religiöser
Gemeinschaft gelöst hat. Sie lebten in den Ländern des nahen Ostens,
Südrußlands und Osteuropas. Sie haben bedeutende Leistungen auf dem Gebiete
der hebräischen Philologie und der Textüberlieferung des Alten Testaments
sowie auf theologischem und philosophischem Gebiet hervorgebracht. Dem
Nicht-Fachmann ist vielleicht ein unschätzbares Werk karäischer Wissenschaft

bekannt: die Vokalisierung, Interpunktion und textkritische Annotie-
rung des hebräischen Alten Testaments: Denn neben jüdischen Gelehrten
sind es viele Karäer gewesen, die sich in diesen Studien ausgezeichnet haben.
Ihnen verdanken wir die ältesten hebräischen Wörterbücher, und von ihnen
stammen die ersten zusammenhängenden Kommentare der Bücher des

Alten Testamentes, in denen die Exegese den Literalsinn des hebräischen
Textes erklärte. Diese Gelehrten lebten in Nordafrika, Tiberias und
Jerusalem, und sie verfaßten ihre Werke oft in der damaligen Landessprache,
auf arabisch. Im Laufe und vor allem gegen Ende ihrer langen Geschichte
sind die Karäer von harten Schicksalsschlägen getroffen worden, die sie
fast ganz von der Landkarte ausgelöscht haben. So gerieten sie und ihre
großen kulturellen Leistungen in unverdiente Vergessenheit. Es ist das
Verdienst des Verf., Simon Szyszman, der selbst ein Karäer und Historiker
des Karäertums ist und zahlreiche Arbeiten zur Geschichte seiner
Religionsgemeinschaft veröffentlicht hat, den Versuch einer enzyklopädischen Ge-



Besprechungen 471

samtdarstellung des Karäertums gewagt zu haben. Das Unternehmen ist
außerordentlich schwierig. Zunächst liegt die Vorgeschichte der karäischen
Gemeinden im Dunkeln. Sie begannen im 8. Jh. im heutigen Irak unter
dem Impuls ihres Gründers Anan. Doch bestehen eigentümliche Berührungen

zwischen den Karäern und den Essenern von Qumran, die erklärt werden

müssen. Ferner breiteten sich die Karäer rasch und weit aus: neben
ihrem Ursprungsland in Mesopotamien finden wir sie bald in Persien, Ägypten,

Nordafrika und besonders in Palästina und Jerusalem, wo sie ihr
geistiges Zentrum besaßen. Karäische Gemeinden gab es aber auch in Byzanz,
auf der Krimhalbinsel, wo sie eine eigene Stadt, Kaie, bewohnten, in
Südrußland und im Wolgabecken, in Polen, Litauen und in Ungarn. Auch auf
der iberischen Halbinsel haben sie zeitweilig gelebt. Sie paßten sich in Sitte
und Sprache weitgehend den Völkern und Ländern an, in denen sie lebten.
Diese damit gegebene Vielfalt der Kulturen und Milieux macht eine
monographische Darstellung der Karäer und ihrer Geschichte zu einem sehr
komplexen Unterfangen.

Für diese Aufgabe bringt der Verf. staunenswerte Sprachkenntnisse
und zahlreiche eigene Forschungsarbeiten sowie eine große Kenntnis der
Literatur mit. So legt er in diesem Buche eine Synthese über das Karäertum
vor. Es ist natürlich zu erwarten, daß in einer solchen Übersicht mancher
einzelne Punkt nicht mit aller Gründlichkeit oder Gewißheit erläutert werden

konnte. Manches mag hypothetisch oder nur wahrscheinlich sein;
manches mag anders beurteilt werden können. Doch bleibt die Tatsache
davon unberührt, daß es m. W. kein ähnlich umfassendes Werk über die
Karäer gibt, das sowohl ihr Bekenntnis als auch ihr Leben und ihren
geschichtlichen Weg beschreibt.

Im Zusammenhang mit dieser Feststellung ist es gut, auf die oft
parteiische und voreingenommene Darstellung des Karäertums hinzuweisen.
Im Buche selbst finden sich manche Beispiele für die lange und oft gehässige
Polemik, zu der das Karäertum Anlaß gegeben und an der es auch
teilgenommen hat. Die Karäer hatten ihre erklärten Gegner. Diese Gegnerschaft
hat in den besten Zeiten zu wissenschaftlichen Kontroversen geführt, die
bei aller Härte im Ton von hohem Niveau waren. Man erinnere sich dabei
an den bedeutenden jüdischen Theologen und Philosophen Saadia Gaon aus
dem Fajjum in Ägypten (882-942), der die Karäer scharf angriff, und dem
diese scharf antworteten.

Für die moderne Wissenschaftsgeschichte ist eine andere, allerdings
sehr unerquickliche Polemik interessant. Sz. stellt sie in einem eigenen
Kapitel ausführlich dar; es handelt sich um eine Episode, die er in verschiedenen

Veröffentlichungen untersucht hatte. Diese Polemik entbrannte um
einen der merkwürdigsten Karäer der neueren Zeit, Abraham Firkowitsch
(1786-1874). Dieser einfache Mann, Müller von Beruf und Autodidakt, war
ein Sammler karäischer und samaritanischer Altertümer. In rastloser Arbeit
trug er eine riesige Sammlung von Handschriften aller Art zusammen, unter
ihnen sehr viele karäische und samaritanische Handschriften. Daneben
grub er auch als Archäologe auf der Krim, in Kaie nach karäischen
Denkmälern und Inschriften, von denen er Abklatsche nahm.



472 Besprechungen

Diese seine Sammlungen, die an Umfang alle ähnlichen Kollektionen,
die es in den großen Bibliotheken der Welt gibt, übertreffen, kamen in die
damalige Kaiserliche Öffentliche Bibliothek zu St. Petersburg, wo sie auch
nach der Revolution verbheben sind. Heute werden sie in Leningrad in der
Bibliothek M. E. Saltikow-Schtschedrin aufbewahrt.

Die wohl berühmteste Handschrift der Sammlung Firkowitsch ist das
heute Codex Leningradensis B 19A genannte vollständige datierte
Bibelmanuskript aus dem Jahre 1008 oder 1009. Paul Kahle hat es als Text der
zweiten Auflage der Biblia Hebraica, herausgegeben von Rudolph Kittel,
zugrundegelegt, und die neueste vollständige Bibelausgabe mit kritischem
Apparat, die Biblia Hebraica Stuttgartensia, druckt ebenfalls als Text den
Text des Leningradensis. Neben solchen hervorragenden, überaus
wertvollen Handschriften enthalten Firkowitschs Sammlungen zahllose mehr
oder weniger vollständige und wichtige Manuskripte. Bis heute liegt viel
unerforschtes Material in den Sammlungen Firkowitsch.

Doch löste Firkowitsch eine heftige, lang andauernde Kontroverse aus.
Man warf ihm Fälschungen vor. Sein Hauptgegner und Ankläger war Abraham

(Albert) Harkavy (1839-1919), der als Konservator der orientalischen
Handschriften der Kaiserlichen Bibliothek mit der Katalogisierung der
Firkowitsch-Handschriften betraut war. Ein um die judaistische Forschung
in Deutschland sehr verdienter Gelehrter, Hermann Leberecht Strack, nahm
an der Kontroverse ebenfalls teil, zuerst auf Seiten Harkavys, dann aber
distanzierte er sich von ihm. Die Anklagen gegen Firkowitsch waren häßlich

und ungerecht, auch wenn Sz. selbst ihn nicht von allen Interventionen
in seine Manuskripte freisprechen kann (S. 159, Anm. 48). Jedenfalls zeigt die
Leidenschaftlichkeit der Angriffe, wie schwierig es zeitweise war, im
Zusammenhang mit dem Karäertum sine ira et studio Wissenschaft zu treiben.

Sz. stellt im ersten Teile seines Buches die Lehre der Karäer, ihre
Entstehung und Entwicklung dar. Das karäische Credo umfaßt die folgenden
Grundartikel: Die Welt ist von einem einzigen und immateriellen Wesen
ex nihilo erschaffen worden. Das göttliche Gesetz wurde Mose und den auf
ihn folgenden Propheten offenbart. Jeder Gläubige ist verpflichtet, die
Bibel selber im Urtext zu studieren, denn Übersetzungen sind immer schon
Interpretationen. Ein Erlöser-Messias und die Auferstehung der Toten werden

kommen.
Grundlage dieses Bekenntnisses ist die Schrift, die jeder Gläubige

verstehen kann und muß. Außerhalb der Schrift gibt es keine Autorität, es sei
denn die Autorität des am besten begründeten Verständnisses der Schrift.
Dieses wohlbegründete Verständnis freilich verpflichtet und ist auf diese
Weise Grundlage von Tradition. Tradition hat ihre Notwendigkeit auch für
die Karäer, aber sie zieht ihre Legitimität aus ihrer Konformität mit der
Schrift und aus ihrer einleuchtenden Begründung rationaler Art.

Der Verf. untersucht auch die oben schon erwähnte Berührung zwischen
den Karäern und den Essenern von Qumran aus der Zeit vor und nach Beginn
der christlichen Zeitrechnung. Der auffälligste, literarisch belegbare Kontakt

ist die sogenannte Damaskusschrift, auch sadokidisches Dokument
geheißen, das Salomon Schechter 1910 in der berühmten Geniza von Alt-



Besprechungen 473

Kairo, die zu einer karäischen Synagoge gehört hatte, entdeckte. Diese
Schrift wurde in Qumran hochgeschätzt, und ebenso teuer war sie den
Karäern. Ferner gibt Sz. die Namen der bedeutendsten Gelehrten, Philologen,

Theologen, Philosophen und Juristen, die aus dem Karäertum
hervorgegangen waren. Manche von ihnen waren bedeutend auch in ihrer
Auseinandersetzung mit der Theologie und Philosophie des Islam.

Im zweiten Teil beschreibt der Verf. die Expansion der karäischen
Gemeinden und zeichnet die Geschichte nach, die uns in die Länder des

Islam, in die Ebenen Südrußlands und des Wolgabeckens, auf die
Krimhalbinsel und schließlich nach Osteuropa führt. Besonders die Ausführungen

über das Chasarenreich sind hochinteressant. Die Chasaren waren ein
türkisches Volk, das zwischen dem 7. und 10. Jh. im nördlichen Kaukasus,
im Wolgabecken und in Südrußland ein Imperium errichtete. Diese Chasaren

waren in ihrer Religionspolitik duldsam und erlaubten das Bekenntnis
aller Religionen. Ihre Könige waren Monotheisten, und es gibt Anzeichen
dafür, daß dieser Monotheismus durch Karäer vermittelt worden ist.

Während diese beiden ersten Teile des Werkes einen informativen Rückblick

auf die zahlreichen geschichtlichen Zusammenhänge geben, bei denen
Karäer mitbeteiligt waren, beschreibt der dritte Teil des Buches den
langsamen Niedergang der karäischen Gemeinden. Es ist eine erschütternde
Darstellung, wie äußere und innere Umstände Hand in Hand gingen, um
diese karäischen Gemeinden auszulöschen. Die Härte des Schicksals, das
viele osteuropäische Minderheiten seit dem ersten Weltkrieg traf, bekamen
auch die Karäer zu spüren. Aber auch die politischen Umschwünge des

Nahen Ostens wirkten sich für die Karäer sehr ungünstig aus.
Das Buch wird abgeschlossen durch einen Uberblick über die Geschichte

und den gegenwärtigen Stand der Karäer-Forschung, durch eine
reichhaltige Bibliographie und einen sehr nützlichen, ausführlichen Stichwörterindex,

der aus dem Buch ein vortreffliches Arbeitsinstrument und
Nachschlagewerk macht, eine Enzyklopädie des Karäertums. Die beigefügten
Foto-Tafeln verdienen ebenfalls besondere Erwähnung; es sind interessante
Dokumente karäischen Lebens aus Osteuropa, Israel, Ägypten und vor
allem auf der Krimhalbinsel, die während Jahrhunderten ein Zentrum der
Karäer war. Der Informationsreichtum macht dieses Buch zu einem wirklich

brauchbaren Werk nicht nur für die verschiedenen Disziplinen, welche
sich mit den Karäern befassen, sondern auch für solche Leser, denen jede
Form echten, denkenden, in der Geschichte bewährten Bekenntnisses
verehrungswürdig ist.

Adrian Schenker op



474 Besprechungen

Michel, Paul, und Schwarz, Alexander: «unz in obanentig». Aus der
Werkstatt der karolingischen Exegeten Alcuin, Erkanbert und Otfrid von
Weißenburg. - Bonn: Bouvier Verlag Herbert Grundmann 1978. 179 S.

(Studien zur Germanistik, Anglistik und Komparatistik. Bd. 79.)

Daß mittelalterliche Schriftsteller nicht nur Kompilatoren sein müssen,
die möglichst viele andere Autoren abschreiben, neu zusammensetzen und
weitergeben, das wird klar bei der Lektüre dieses Buches. Es ist das Anliegen
der beiden Verfasser, den karolingischen Theologen Otfrid von Weißenburg
als einen Exegeten und Lehrer von Format zu präsentieren, der andere
Autoren, z.B. eben Erkanbert und besonders Alcuin, weit überragt an
Originalität und seelsorgerischem Auftragsbewußtsein, immer im Rahmen der
ihm gegebenen Tradition. Was er bietet, ist nicht unpersönlicher, hölzerner
Kommentar, sondern lebendige Vermittlung des Wortes Gottes an eine
Hörerschaft, die er in den Prozeß der Auslegung miteinbezieht. Otfrid möchte
die Kapazität von Herz und Verstand seiner Leser unz in obanentig (bis zum
obersten Rand) mit dem Reichtum des Wortes Gottes füllen. In diesem Sinn
würde die Rezensentin den Buchtitel zusätzlich (zu S. 128) interpretieren.-

Die beiden Verfasser der vorliegenden Arbeit wollen Otfrids Evangeliendichtung

in einem exemplarischen Ausschnitt als Text lesen und nicht als

Konglomerat verschiedener auffälliger Einzelstellen. Sie versuchen, anhand
eines Text-für-Text Vergleichs mit den Otfrid nachweislich verfügbaren
Quellen die konstante Arbeitsweise des Dichters zu rekonstruieren. Sie

steigen sozusagen in die Werkstatt der drei genannten Exegeten Alcuin,
Erkanbert und Otfrid, wobei vom letzteren zunächst, ebenfalls wie von den
beiden andern, ein lateinischer Johanneskommentar zu untersuchen ist.
Der Vergleich mit der berühmten und vielgepriesenen althochdeutschen
Evangeliendichtung Otfrids zeigt dann, wie sehr aus der bloßen Werkstatt
eines frühmittelalterlichen Theologen eine Wirkstätte von tiefreichender
Bedeutung werden kann. Der bearbeitete Textausschnitt ist jener von der
Hochzeit zu Kana. An ihm entwickelt Otfrid nicht nur die exegetische
Methode des mehrfachen Schriftsinnes, welche sein Buch überhaupt erst
ermöglicht, sondern dieser Abschnitt ist zugleich Knotenpunkt der otfridi-
schen Dichtung.

Die Ergebnisse der Studie von P. Michel und A. Schwarz sind von
großem Wert. Sie rechtfertigen nicht nur jede hohe Einschätzung des Dichters

und Theologen Otfrid der bisherigen Forschung, sie fügen m. E. wichtige
Qualitäten hinzu, die einem Diener am Wort Gottes wohl anstehen.

Otfrids Absicht, weit davon entfernt, möglichst viel Wissensgut
mitzuschleppen und auszuschütten, ist es, den Leser selbst in die Methodik der
allegorischen Exegese einzuführen. Er befähigt den Leser, das Verfahren an
jedem anderen Text selbständig anzuwenden. Er macht ihn sozusagen mündig.

Er sorgt dafür, daß dem Leser der Wein nie ausgeht (vgl. S. 164-170).
Und nicht nur das. In seiner Auslegung ordnet Otfrid durchgehend die

Bezeichnung «Gefäße», «Krüge» den Leuten zu, und den «Inhalt» der
Füllung mit der Schrift, die jene gelesen und nun weiter zu vermitteln haben.
Als Laien sind sie zu Trägern und Vermittlern der geistigen Speise und des



Besprechungen 475

geistigen Trankes aufgerufen. Von daher scheint es widersprüchlich zu sagen,
Otfrid mache den Zugang zum geistigen Schriftsinn nicht von der religiösen
Verfassung des Lesers abhängig (S. 138). Diese ist vonnöten, sonst bleiben
die Texte und die exegetische Anleitung Buchstaben und bloßes Wissen um
Zusammenhänge. Daß sie aber zum köstlichen Wein werden, bewirkt das
wahre Verstehen des Wortes im Glauben, nicht so sehr die hier betonte
eigene Leistung; dafür ist Otfrid selbst Zeuge. (Dies gerade in Rücksicht
auf die S. 138 angeführten Abschnitte bei Otfrid und Alcuin.)

Ein weiteres. Schriftauslegung ist für Otfrid nicht etwas von der Schrift
scharf zu Trennendes, etwas Sekundäres. Sie ist vielmehr die Umsetzung
des Buchstabens in die Botschaft, die den Leser treffen soll. Das heißt doch,
daß die Schrift je nach der Art ihrer Vermittlung und nach den Bedürfnissen

desjenigen, dem sie vermittelt wird, ein anderes Aussehen bekommt
(vgl. S. 105).

Daraus folgt mit innerer Notwendigkeit, daß Bibelarbeit für Otfried
nicht einfach Beizug von Kommentarliteratur heißt. Aber ebensowenig
beschränkt Otfrids Bibeldichtung sich auf die poetische Form oder auf die
Volkssprachigkeit, welche beide Verdienste ja gerade die Otfrid-Literatur
immer wieder zu betonen weiß. Der größte Wert dieser unschätzbaren
Bibeldichtung besteht doch wohl in der Dichte und Tiefe der Verkündigung.
Otfrid erreicht dies u.a. dadurch, daß er sein Werk als ein im Zusammenhang

zu lesendes verstanden wissen will, nicht als einen Nachschlagkommentar
(vgl. S. 109, 135, 163). Und der Bericht der Hochzeit zu Kana ist für

Otfrid so wesentlich, weil er an ihm deutlich macht, daß allegorische Exegese

nichts anderes ist als Nachfolge der Weinverwandlung Jesu. Damit
erfährt Otfrids Verkündigung eine starke Aktualisierung. Daß diese Einsicht
immer wieder aufgezeigt und betont wird, scheint der Rezensentin das

Hauptverdienst der vorliegenden Arbeit.
Nach dem Gesagten stellt man sich unter dieser Studie ein völlig normal

lesbares Buch vor. Das ist es nicht. Gleich zu Beginn werden einem eine
Menge «Werkzeuge der Analyse» in die Hand gedrückt. Da sind zunächst
eine Reihe ausgezeichneter Begriffserklärungen (S. 13f.). Hierauf wird man
mit nicht weniger als 22 Sigeln überschwemmt, die man auf der Stelle
auswendig lernen müßte, wollte man den folgenden Text im Sinne der Verfasser
entschlüsseln. Die Rezensentin hat das nicht getan. Außerdem folgen im
Laufe der Studie an die 20 Schemata, Skizzen und Tabellen, die die Lektüre
keineswegs erleichtern. So empfindet die Rezensentin beispielsweise den Titel
3 S. 26 oder 18 S. 36 als eine lästige Chiffrierung, ja als ein eigentliches
Hindernis für die Kommunikation zwischen Verfasser und Leser, ebenso
z.B. das Schema S. 126. Die Autoren erkären diese graphischen Veranschaulichungen

als notwendig für den von ihrer Methode geforderten Vergleich
mehrdimensionaler Strukturen ; in der Linearität einer sprachlichen Beschreibung

wäre es zu verwirrlich (S. 10). Dazu lassen sich mindestens große
Fragezeichen setzen. Sollen sich sprachliche Zusammenhänge nicht mehr
sprachlich eindeutig wiedergeben lassen? Jedenfalls: man kann sich dieser
Werzeuge begeben. - Außerordentlich hilfreich hingegen ist die Aufteilung
der Bibelarbeiten aller vier Exegeten (Otfrid wird lateinisch und althoch-



476 Besprechungen

deutsch gezählt) in bekömmliche Leseabschnitte, jeweils mit Text,
Übersetzung, Kommentar und deren sorgfältiger Numerierung. Den Schluß des

Bandes bilden zwei Faksimile aus dem Cod. Guelf Weißenburg und der
Herzog August-Bibliothek Wolfenbüttel und zwei weitere aus der Otfrid-
Handschrift der österreichischen Nationalbibliothek Wien.

Damit im Zusammenhang steht die Handschriftenforschung der
Verfasser, ein weiteres beträchtliches Verdienst von Michel und Schwarz, nämlich

die editio princeps der Kommentare von Erkanbert und dem lateinischen
Otfridus, welche Arbeit, zusammen mit dem Kollationieren der beiden
Fassungen, zweifellos aufwendig war. Sie wird jedoch bescheiden und
unaufdringlich einfach auch mitgeliefert.

Die vorzüglich gegliederte Arbeit enthält eine Fülle weiterer Einblicke
in wertvoller Auswertung von Otfrids Bibelexegese, auf die hier nicht mehr
eingegangen werden kann. Sicher erfährt die Otfrid-Forschung durch diese
Studie einen wesentlichen Fortschritt im Sinne eines vertieften Verständnisses

der eigentlichen Intention des rheinfränkischen Mönches. Paul Michel
und Alexander Schwarz leisten diesen Dienst dank ihres wissenschaftlichen
Instrumentariums, indem sie fast unbemerkt aus ihrer oft allzu technisch
eingerichteten Werkstatt hinausführen in eine Weite, wo das Wort der Bibel
durch die Worte unseres Sprechens befreiend wirkt.

Raphaela Gasser op

Welp, Dorothée: Willensfreiheit bei Thomas von Aquin. Versuch einer
Interpretation. - Freiburg/Schweiz: Universitätsverlag 1979. 248 S. (Studia
Friburgensia. N. F. 58.)

Die vorliegende Untersuchung - eine unter der Leitung von Professor
L.-B. Geiger OP entstandene Freiburger Dissertation - wird im Vorwort als
ein Beitrag zur Geschichte des Mittelalters vorgestellt, der letztlich auf die
philosophische Freiheitsproblematik als solche abzielen soll. Was sich so als
das Wunschdenken eines jeden Dissertanten anhören mag, der mit
philosophischer Zielsetzung an ein philosophiegeschichtliches Thema herangeht,
erweist sich in diesem (ungewöhnlichen) Fall als ein Prinzip von erstaunlicher

Fruchtbarkeit. In der Rückorientierung an der lebendigen
Freiheitserfahrung verschafft sich die Autorin einen neuen Zugang zur
Freiheitsproblematik, dank dem sie die Voraussetzungen aller bisherigen
Thomasinterpretationen in Frage stellen kann - und gerade so durch die Ablagerungen

der Jahrhunderte hindurch auf die genuinen Schichten thomanischen
Freiheitsdenkens stößt. Sie bewahrheitet die jüngst von mehreren Autoren
geäußerte Vermutung, daß sich die thomanische Willensfreiheit nicht auf
die Wahlfreiheit reduzieren und damit auch nicht von den Wahlbedingungen
her erklären lasse.

Ein erster Teil (S. 15-99) führt auf zwei Wegen zur Erfassung des

Fragestands, nämlich über eine Reflexion auf die üblichen Kennzeichnungen



Besprechungen 477

der Freiheit und eine Sichtung der Sekundärliteratur. Als üblich erweist
sich das Vorgehen, die Freiheit zwar positiv als Selbstbestimmung
(Autodétermination, Spontaneität usw.) zu fassen, ihre Möglichkeit jedoch negativ
durch den Nachweis von Nicht-Notwendigkeitsverhältnissen (Indétermination,

Indifferenz, Kontingenz) zu begründen. Daraus resultiert die gängige
Thomasdeutung, nach welcher der Wille zwar notwendig auf das absolute
Gute (Gott, Glückseligkeit) gehen, bezüglich kontingenter Güter - und nur
ihrer - jedoch frei sein soll. Freiheit wird so zur Wahl unter mehreren
Möglichkeiten, zur Entscheidungsmächtigkeit im Bereich des Kontingenten.

Einer solchen Freiheitsbegründung lassen sich schwerwiegende
spekulative Unstimmigkeiten entgegenhalten. So impliziert sie die wenig
einleuchtende Konsequenz, daß der Wille vor seinem eigentlichen Objekt -
dem Guten als solchen - seine positive Auszeichnung der Freiheit verlieren
soll; daß ferner Gott sich selbst und ebenso die Seligen ihm gegenüber als
unfrei anzusehen sind. Vor allem aber ergibt sich das Paradox, daß die Freiheit

(ein Wert) in Entsprechung zur Wertabnahme des Willensobjektes
wachsen soll, ja mit dem Verlust der Unbedingtheit des Wertgegenstandes
erkauft wird. So stellt die Verfasserin mit Recht die Frage, ob Thomas von
Aquin dergleichen wirklich gelehrt habe oder seine Ausführungen
mißverstanden wurden, zumal was den angeblich strikten Gegensatz zwischen
Freiheit und Notwendigkeit betrifft.

Nach der angedeuteten Kritik erstaunt es nicht mehr, daß sie mit
Entschiedenheit die zweite These vertritt. Diese wird negativ durch genaue
textanalytische Untersuchungen der wichtigsten Belegstellen der kritisierten
Interpretationen begründet, die zeigen, daß die in der Sekundärliteratur
immer wieder anzutreffenden Gleichsetzungen der Freiheit mit der
Willensindifferenz oder einer Determinationskraft angesichts kontingenter Güter
schwach oder gar nicht belegt sind und ihnen jedenfalls Thomasstellen
entgegenstehen, die ein anderes FreiheitsVerständnis nahelegen. Damit ist die
positive Darlegung einer Interpretation gefordert, die im Prinzip schon
anders ansetzt, nämlich bei der Eigenart der geistigen Affektivität als
solcher d.h. des Werterkennens und Wertstrebens.

Die Basis für eine solche Neuinterpretation wird in einem zweiten Teil
(S. 99-121) mit der Analyse eines fundamentalen Textes (De Veritate, q. 23,
a. 1) gelegt, in dem Thomas den Willen als den Strebemodus einer geistigen
Substanz expliziert. Die thomanische Fassung des Willens als grundsätzlich
freie «Neigung», als inclinatio libera macht deutlich, daß sich Freiheit bei
Thomas nicht auf den Wahlakt des Willens (electio) und damit auf diesen
als Wahlvermögen (liberum arbitrium) beschränkt, sondern die ganze
geistige Affektivität umfaßt, von der das Wahlvermögen nur ein besonderes
Teilmoment ist. Die Selbstursächlichkeit des Wollens oder die personale
Selbstverfügung stellt sich so als die entscheidende Differenz zu den Strebeformen

der nichtgeistigen Wesen heraus, die allerdings auch in den letzteren
noch einer unterschiedlichen Strebeordnung folgen, die etwa das Tier wenn
nicht frei, so doch «freier» als die pflanzliche und schließlich die unbelebte
Natur sein läßt.

Ein dritter Teil (S. 123-297) analysiert sodann «die für Thomas ent-



478 Besprechungen

scheidenden metaphysischen Ermöglichungsgründe der Willensfreiheit»
unter den drei Aspekten des Willens als Natur (S. 123-140), seiner Verwurzelung

in der geistigen (Wert-)Erkenntnis (S. 141-165) und der reflexiven
Durchdringung von Erkennen und Wollen (S. 165-197). Die voluntas ut
natura bezeichnet bei Thomas die geistige Strebetendenz auf den Wert als

Wert, die unser menschliches Wesen in der ihm eigenen Ausrichtung auf
sein Ziel ausmacht. Ihr eignet in jenem Sinn Notwendigkeit, als ihr naturhaftes

Objekt (das bei Thomas je nach Umstand das Gute, das letzte Ziel,
die Glückseligkeit heißt) nicht nicht erstrebt werden kann, was jedoch -
gerade weil der so verstandene Wille «Natur» ist - keineswegs einem Zwang
im Sinne einer von außen auferlegten Disposition gleichkommt. Aber diese
voluntas ut natura realisiert sich als Freiheit nur aufgrund personaler Urteils-
findung, d.h. dank dem geistigen Erkennen des «wahrhaft Guten» und der
damit eröffneten Möglichkeit, affektiv ein personales Engagement zu ihm
zu verfügen.

Damit ist die historische Streitfrage heraufbeschworen, ob Thomas als
«Intellektualist» oder als «Voluntarist» einzustufen sei. Aber eine solche
strikte Alternative läßt sich überhaupt nicht aufrechterhalten, weil Intellekt
und Wille nicht substantialisierte Vermögen, sondern die wesenhaften Eigenheiten

(quasi proprietates essentiales) der einen Person ausmachen. Unter
dieser Einschränkung kann jedoch gelten, daß Thomas «Voluntarist» ist
«in jenem präzisen Sinne, daß er nur dem Willen, und diesem in allen seinen
Akten Freiheit zuerkennt» (S. 241). «Insofern für ihn jedem Wollen ein
entsprechendes Erkennen vorausgehen muß» (ebd.), könne er jedoch mit Recht
(immer noch) als «Intellektualist» angesehen werden...

Ein letzter Teil (S. 199-234) ist dem Wesen und den verschiedenen
Arten ontologischer Notwendigkeit gewidmet. Hier wird vollends deutlich,
daß nur jene Notwendigkeit der Freiheit entgegensteht, die den effizienten
Zwang (violentum) charakterisiert. «Zwang» aber meint bereits eine
Gegenrichtung zum Streben des Bezwungenen und erweist sich so als ein der Freiheit

ontologisch-logisch nachgeordneter Begriff. Die naturhafte, dem eigenen
Wesensgrund entspringende Notwendigkeit hingegen läßt sich durchaus
mit Freiheit vereinbaren. Nur darum kann Thomas sagen, daß «der Wille
die Glückseligkeit in freier Weise erstrebt, wenngleich er sie notwendigerweise

erstrebt», und daß auch «Gott sich in seinem Wollen frei liebt, obschon
er sich mit Notwendigkeit liebt» (De Potentia, q. 10 a. 2, ad 5; vgl. S. 225).
Dieser einzige Text dürfte in seiner Eindeutigkeit genügen, um die
Fragwürdigkeit der bisherigen Thomasdarstellungen zu erweisen und den hier
vorgelegten Versuch einer Neuinterpretation in sein Recht zu setzen.

Reto Luzius Fetz



Besprechungen 479

Klaiber, Wilbirgis [Hrsg.]: Katholische Kontroverstheologen und Reformer

des 16. Jahrhunderts. Ein Werkverzeichnis. Einführung von Remigius
Bäumer. Münster/Westfalen: Aschendorfische Verlagsbuchhandlung 1978.
xxvi-334 S. (Reformationsgeschichtliche Studien und Texte. 116.)

Ce volume contient le répertoire des controversistes catholiques du
XVIe siècle, de leurs œuvres avec les éditions respectives. L'entreprise
demandait du courage et de la persévérance. Avant Melle Klaiber plusieurs
savants l'avait tentée et conduite avec plus ou moins de bonheur, comme le
montre l'introduction bien documentée du Prof. Bäumer. Le grand mérite
de l'auteur du présent recueil est d'avoir mené à terme ce travail de vaste
étendue: 3456 titres appartenant à 335 théologiens.

Des ouvrages numérotés par un chiffre progressif et continu, on indique

le titre en abrégé ainsi que les éditions, soit anciennes, soit modernes.
La table des matières signale les sujets touchés par cette vaste production
littéraire.

L'ouvrage, sans aucun doute, sera un précieux instrument de travail
pour les historiens du mouvement religieux du XVIe siècle. Mais malgré toute
la diligence mise à composer ce répertoire, l'auteur ne pouvait pas prétendre
à fournir une description exhaustive même en utilisant les travaux d'autres
savants.

Je voudrais, dans cette brève recension, considérer un théologien dont
le nom a été retenu dans l'ouvrage: Cajetan. Par son attitude en général,
comme par son œuvre littéraire, Thomas de Vio occupe une place prépondérante

dans la période prise en considération par Mlle Klaiber, qui lui
consacre plus de septante titres (nn. 458-539; pp. 42^-9). Les réflexions qui
suivent voudraient d'abord compléter les données contenues dans le présent
ouvrage, et montrer aussi quels problèmes doit affronter qui entreprend de
réunir les titres des écrits et d'énumérer les éditions d'un auteur comme
Cajetan.

Les écrits sont plus de 150. Mlle Klaiber a bloqué sous le même numéro
plusieurs opuscules, ce qui explique la divergence dans la computation.
Thomas de Vio précisa presque toujours la date de composition de ses ouvrages.

Mais comment renseigner le lecteur sur les éditions des écrits mineurs
La difficulté est quasi insurmontable. Pour être résolue elle exigerait une
telle quantité de données qu'un ouvrage comme celui que nous présentons
ne pourrait les contenir qu'avec peine. Plusieurs «Questions», «Quolibets»
ou «Opuscules» ont d'abord été imprimés à part, ensuite en petits groupes,
et finalement dans un recueil dont le titre général a varié selon les éditions.
On lit, en effet, tantôt: Opuscula aurea (n. 493), tantôt Opuscula et quolibeta
(n. 503), ou encore Quaestiones quodlibetales (n. 529). Il s'agit du même ensemble

enrichi progressivement au cours des années. Il faut cependant éviter
de penser qu'un écrit composé à une date antérieure à celle de l'édition de
la collection se trouvera automatiquement dans cette dernière. Souvent ce
n'est pas le cas. On pourrait recourir aux impressions sorties après la mort
de Cajetan pour être certain d'y trouver l'opuscule en question. On risquerait

cependant d'être en présence d'un texte en partie corrompu. En prin-



480 Besprechungen

cipe, les meilleures éditions - à part les plus récentes - sont celles parues du
vivant de l'auteur.

Il me paraît opportun de compléter les listes contenues aux nn. 493,
503, 529. Je signalerai d'abord l'édition de 1524. Elle mérite d'être indiquée
parce qu'elle est la première, à ma connaissance, qui reporte les écrits de

Cajetan concernant le mouvement luthérien (cf. nn. 510 ss.). Très rare, elle
est peu connue. Les auteurs de l'édition des œuvres de S. Thomas n'en ont
découvert qu'un seul exemplaire dans les bibliothèques publiques italiennes :

celui de la Marucelliana de Florence (Sancti Thomae Opera omnia, t. XI,
Rome, p. xliii). Malheureusement le frontispice fait défaut. En voici l'essentiel:

Tertia pars. s. tho. cum commen. car. Caietani. Angelici doctoris divi.
aqnatis tertia pars: luculentissimis Rmi domini thome de vio caietani, carlis.
s. Xisti, commentationibus illustrata. Adiectis multarum questionum seu
dubiorum acutissimis enucleationibus. Annexis et aureis tractatibus septem...
Atque XVI responsionum ad diversorum quesita volumine... Necnon duobus

amplissimis quolibetis. Ad hec sex preclarissimarum orationum volumine...
Que omnia accuratius recognita et castigata fuere. A la fin, Que omnia studio-
sissime revisa ac emendata, in aima venetiarum urbe nullis parcendo impensis,
summa cura per nobilem virum dominum lucamanthonium de Giunta floren-
tinum Anno salutis. 1523. sexto idus ianuarias ad dei gloriam impressa fuere.
Le volume contient, outre le commentaire de la troisième partie de la Somme

theologique de S. Thomas, les écrits de Cajetan s'étendant jusqu'en juin 1522.
A cette édition il faut ajouter celle de 1529, Quaestiones et Quolibeta

reverendissimi domini Thome de Vio Caietani... A la fin, fol 142e Et sic est

finis Opusculorum, Quolibetorum, et quaestionum Reverendissimi in christo

patris, et domini Do. Thome de Vio Caietani... Impensis haeredum... Nobilis
Viri domini Octaviani Scoti Civis Modoetiensis, et sociorum. Anno domini
MDXXIX. die XXX Maij. Le lieu n'est pas indiqué - il s'agit probablement

de Venise - pour respecter le droit du libraire Luc Antoine de Giunta.
Du vivant de Cajetan parut à Venise une autre édition des Opuscules

due à ce même Luc Antoine de Giunta, le 22 juin 1531.

Il faut noter que ces trois collections, unies à celle de Paris, 1530, et à
celles publiées après la mort de Cajetan, ne font pas nombre avec la majorité

des ouvrages indiqués dans la liste de Mlle Klaiber.
Il est une autre série d'écrits qui demanderait un complément: les

commentaires bibliques. Ici, tout est classé sous un seul titre Opera omnia in
S. Scripturae expositionem (n. 530). Cette rédaction n'est pas originale, de
même que la division en cinq volumes. En outre, ni le contenu de l'ensemble,
ni celui de chaque tome n'est précisé. Comme l'œuvre exégétique du cardinal
de S. Sixte revêt une importance notable pour l'historien, il me semble qu'un
travail de caractère scientifique et destiné à rendre de grands services devrait
fournir des indications plus étendues. Si le lecteur trouvera aisément dans
les ouvrages signalés à la page 42 l'énumération des livres sacrés commentés

par Cajetan, il lui sera moins facile de connaître les éditions de ces travaux.
Voici quelques indications concernant les premières éditions.

Les Psaumes. (1525-27) Venetiis, Luceantonii Iuntae, 1530. [Parisiis]
Badii, Parvi et Roigny, 1532.



Besprechungen 481

Les Evangiles et les Actes des Apôtres (1527-29) Venetiis, Luceantonii
Iuntae, 1530 - Parisiis Badii, Parvi et Roigny, 1532.

Les Lettres de S. Paul et des autres Apôtres. (1528-29) Venetiis, Luceantonii

Iuntae, 1531. Parisiis, Badii, Parvi et Roigny, 1532.
Le Pentateuque. (1531) Romae, A. Bladii, 1531. Parisiis, Bossozel, 1539.
Les livres historiques (A l'exclusion de Judith, Tobie et des Maccabées,

classés avec la Sagesse et l'Ecclésiastique parmi les apocryphes) (1531-32)
Romae, A. Bladii, 1533.

Job. (1533) Romae, A. Bladii, 1535. Ed. princeps et posthume.
Les Paraboles de Salomon (Proverbes), 1 'Ecclésiaste et Isaïe (3 premiers

chapitres). (1534) Romae, A. Bladii, 1542. Ed. princeps et posthume.

En suivant l'ordre adopté dans le livre recensé j'ajouterai quelques
précisions de détail.
P. 42. La date de naissance de Cajetan est connue, 1469. On peut même indiquer

le mois avec grande probabilité, février. Cf. I. Marega, ouvrage signalé
n. 462, p. xiv. L'expression latine du surnom de Thomas de Vio est Caie-
tanus; c'est ainsi qu'il apparaît déjà dans les anciennes éditions. - Aux listes
des œuvres de Cajetan avec la date de composition ou ajoutera celle du P.
Congar, dans Revue Thomiste, 1934-35, pp. 36^-9.
N. 459. Ed. moderne dans Sancti Thomae Opera omnia, t. I, Rome, 1882,

pp. 87-128.

N. 463. Ed. moderne, M. H. Laurent, Rome, 1939.

N. 465. L'édition de 1934 est contenue dans un volume distinct des Opuscula
œconomico-socialia.

N. 471. L'opuscule De usura se trouve dans Opuscula œconomico-sociali,
cité n. 461.

N. 480. Pour les éditions cf. l'article du P. Congar dans La Vie Spirituelle,
Supplément, 1934, 1, pp. 142-160.

N. 484. Le troisième livre fut édité par G. Picard - G. Pelland, Bruges -
Paris, 1965.

N. 485. De conceptu entis se trouve dans P. Zammit, De nominum analogia,
Rome, 1934.

N. 494. Lege, Pollet.
N. 495. Edition séparée, Rome, sans date [1512], J. Beplin. Le texte fut
imprimé dans la suite, soit avec les opuscules de Cajetan, soit dans les collections

des Conciles. Dans celles-ci il est amputé d'un cinquième environ.

N. 497. Texte édité par M. J. Pollet dans l'ouvrage signalé n. 494.

N. 514. Imprimé dans Sancti Thomae Opera omnia, t. XII. Rome, 1906,

pp. 341-375.

N. 515. Texte réédité par J. V. Pollet, dans Angelicum, 1937, pp. 547-9.
A la suite on trouvera d'autres écrits mineurs dont ceux signalés, n. 533.

NN. 517, 520. Texte dans Sancti Thomae Opera omnia, t. X, Rome, 1899,

pp. 555-7.



482 Besprechungen

N. 525. Ajouter, Rome, Silber, 1525. Paris, Chevalloni, 1526.

N. 526. Ed. dans Opuscula..., 1531, et F. M. von Gunten, Rome, 1962.

N. 528, 535, 536. Publiés en appendice de l'édition du Commentaire de Job.
Rome, 1535.

N. 531. Ajouter, (Rome, 1531). Opuscula.... Venetiis, 1531, en appendice.
Paris, Regnault, 1531 (avec De communione... n. 532).
N. 532. Ajouter, (Rome, 1531) Rome, A. Bladus, 1531, ed. princeps. Paris,
Regnault, cf. n. 531.

NN. 537-39. Les commentaires de la Somme théologique de S. Thomas
furent achevés: I, Rome, 1507; I—II, Rome, 1511; II—II, Rome, 1517;

III, Rome 1520. Le texte est imprimé dans Sancti Thomae Opera omnia,
tt. IV-XII, Rome, 1888-1906. On trouvera l'énumération des premières
éditions, t. IV, p. xv; t. VI, p. n ; t. VIII, pp. xxxinss.; t. XI, pp. xliiss.

J'espère que ces indications pourront compléter les riches données
contenues dans l'ouvrage de Mlle Klaiber. Un recueil comme celui que nous
recensions est susceptible d'améliorations, presque sans fin. Le lecteur ne
dédaignerait pas de trouver d'autres renseignements comme une brève
bibliographie et quelques notations sur la vie de chaque auteur.

F. A. von Gunten op

Herzog, Urs: Deutsche Barocklyrik. Eine Einführung. - München:
C. H. Beck Verlag 1979. 192 S. (Edition Beck.)

Einführung heißt hier nicht handbuchartige Bereitstellung von Namen,
Daten, formgeschichtlichen Grundbegriffen. Der Verfasser will kein Lexikon

ersetzen, er holt den Leser auch nicht beim Nullpunkt der Literaturkenntnis

ab. Vielmehr setzt er schon das Wissen um Grundbegriffe dieser
literaturgeschichtlichen Epoche voraus. Fast scheint es, er richte sich mit
seinem Buch über die deutsche Lyrik des 17. Jh. an die Gebildeten unter
ihren Verächtern. Von innen her, anhand eingehender Besprechung
exemplarisch stehender Texte soll der Grundriß des Ganzen einsichtig werden.

Das Zeitalter hat im deutschsprachigen Bereich eine derart umrissene
Signatur, daß es leichtfällt, nach dem Durchblättern einer Anthologie die
prägenden Züge herzusagen: Glaubensspaltung, Krieg, Spannung zwischen
Sein und Schein, zwischen carpe diem und vanitas, Festkultur, Welttheater-
Thematik, Nebeneinander von Mystik und Rationalismus, Regelpoetik,
überladene Bildlichkeit, Gesamtkunstwerk usw. Man hat immer wieder
versucht, die elementaren Mechanismen aufzuweisen, welche diese Phänomene
hervorbringen und mithin verständlich machen. Solche Bedingungen der
Möglichkeit wären etwa: Das Ordo-Denken erzeugt die Vorstellung, jedes
Ding, jede Figur habe am zubestimmten Platz zu stehen, die symbolische



Besprechungen 483

Verweiskraft auf eine übergeordnete, dem Wechsel nicht unterworfene Welt
macht den Wert des einzelnen Vergänglichen aus; das Repertoire von Motiven,

Bildern, Regeln ist durch die Tradition vorgegeben, während die spielerische

Neukombination Originalität ausmacht; Schulwesen, Hochschätzung
der Rhetorik zwecks Verfertigung von Gedichten, Didaxe allerorten zeugen
von einem schier unglaublichen Bildungsoptimismus.

Auch Urs Herzog bleibt nicht bei der Beschreibung vordergründiger
Phänomene stehen, sondern unternimmt es, ihnen zugrundeliegende
Denkformen herauszuarbeiten. Dazu dienen ihm folgende Leitfragen. (1) Die
Frage nach der «Gelegenheit». Barocke Dichtung hat immer einen bestimmbaren

Sitz im Leben. In wessen Sache spricht ein Text Wo ist sein Ort im
Konventionen-Muster der Gesellschaft, der ihm seine Pointe verleiht? (2)
Die Frage nach der Repräsentation: Die Ideenwelt ist das Ursprüngliche;
sie stellt sich dar in der Natur und im Menschen, welche nur kraft ihres
Verweisens auf diese etwas gelten. Genau analog im sozialen Bereich: Der
einzelne ist nur etwas, insofern er eine Rolle spielt, die ihm vorausliegt. Was
aber ist der Preis für die scheinbar so bequem von aller Mühsal des Sich-
selbst-sein-Müssens entlastende Form?

Als Zugang dient eine Ermittlung des Grunds des Vergnügens an barok-
ker Dichtung beim heutigen Leser. Anhand von Aussagen heutiger Lyriker
(G. Benn, P. Celan) über Lyrik wird die Spanne zwischen Fremdheit und
Vertrautheit ausgemessen, die unsere Beziehung zu Gedichten des 17. Jh.
bestimmt. Es ist bekannt, daß diese den von Klassik und Romantik imprägnierten

Leser fremd anmuten. In rhetorischem Prunk einherstolzierende
«Literatur aus Literatur», bei der das Intendierte mittels eines allegorischen
Schlüssels erst aus der durchwegs rational inszenierten Bildlichkeit zu
enträtseln ist, die — statt ästhetisch autonom zu sein - Zwecken dient, ist seine
Sache nicht. Auch mit der Lyrik des 20. Jh. hat das barocke Gedicht zunächst
scheinbar wenig gemein : Hier hermetisches Eingeschlossensein, Introversion
und Einsamkeit des Dichters, dort Epideiktik und geselliger Anlaß. Dennoch
gibt es überraschende Familienähnlichkeiten. Seit E. A. Poe und P. Valéry
sind Gedichte wieder eingestandenermaßen aus Sprachmaterial verfertigt,
seit Adorno dürfen sie gar einen dialektischen Bezug zur Gesellschaft haben.
Die erstaunlichste Parallele findet Herzog im transzendenten Bezug der
Lyrik damals und heute. Wenn der Dichter auch monologisch spricht, so

übernimmt er dabei doch für andere das Geschäft der Selbstbegegnung.
Stellvertretendes Reden in eines anderen Sache wird damit als Möglichkeit
vorausgesetzt - und daran knüpft sich die Hoffnung, stellvertretendes
{'.Sprechen in eines ganz Anderen Sachet) (Celan) sei möglich. Die beigebrachten
barocken Selbstzeugnisse beweisen : Dichtung borgt letzten Endes alle
mögliche Schönheit von jenem Anderen, in dessen Namen sie spricht, und
sie strengt sich in ständiger Überforderung ihrer endlichen Mittel an, diesen
annähernd auszusprechen.

Der erste Hauptteil «Gelegenheit» behandelt die Einbettung jener
Texte in einen Anlaß. Noch bevor Herzog eine Gedichtzeile deutet, vermag
er an der äußeren Aufmachung einer Gedichtsammlung all die Bezüge zur
Praxis aufzuzeigen, durch die die Texte ihren Gebrauchswert bekommen.



484 Besprechungen

Werbende Titelgebung, das Yerlegerwesen, Bebilderung, Motto und Vorrede,
Anmerkungen und das Register (das zu jeder Gelegenheit das passende
Gedicht finden läßt) kommen zur Sprache. Die Besonderheit der deutschen
Gesellschaft ergibt sich äußerlich aus dem Fehlen eines zentralen Hofs.
Solches Defizit wurde wettgemacht durch die bewußte Veranstaltung von
Freundeszirkeln und Sprachgesellschaften, die reihum im Reich gegründet
werden. Einer echteren Freundschaft, die nicht im konventionellen Getue
erstarrt, spürt Herzog aber dort nach, wo sie aus der Not der Verfolgung
und Vereinsamung entsteht. Hier (Catharina Regina von Greiffendorf gehört
dazu) erwacht die Teilnahme an den Seelenregungen des Freundes, was auf
pietistische Zirkel vorausweist. - Gelegenheit, nicht subjektives Gefühl ist
Anlaß für diese «Lyrik»; Dichtung ist bezahlter Auftrag zwecks Lob und
Beschönigung, zu Fest oder Leichabdankung. Resultate solcher gewerbsmäßiger

Poeterei für eine kleine Öffentlichkeit bespricht der Verfasser an
Beispielen (ein Hochzeits- und ein Begräbnisgedicht Simon Dachs), deren
Bildlichkeit und Ideologie er aufhellt, ohne dem Leser ihre widerborstige
sprachliche Fremdheit ganz aufzulösen. - Die Kunst, zu einem offiziellen
Anlaß konventionell geregelte Worte zu finden, gerät am Ende des
Jahrhunderts in eine Krise. Johann Christian Günther ist die Gestalt, die das

«Temperament» nicht mehr hinter der Objektivität des Gedichts verschweigen

kann, obwohl dies noch gefordert wird. Aus diesem Zwiespalt entsteht
der spannungsgeladene Ton der Ubergangszeit zur neuen Epoche.

«Repräsentation» ist der zweite Hauptteil überschrieben. Am Gegenbild

der Bestimmung des «Lyrischen» durch Emil Staiger arbeitet Herzog
die andere Faktur des barocken Gedichts heraus : nicht Fehlen des Abstands,
Einfühlung, Verschwimmen der Grenzen, Er-innerung, Empfindung -
sondern rationale Konstruktion, «witzige» Neukombination tradierter Elemente,
Tendenz zu scharfer Kontur und spitzfindiger Pointe. Statt Verinnerlichung
also «Distanzhaltung», auch sich selbst gegenüber. Das Äußere, die Rolle,
der Comment zählen. Nun bleibt Herzog - und das ist die Stärke seines
Buchs - nicht bei der schlichten Feststellung des Phänomens stehen, sondern
er durchleuchtet es und deutet es sozialhistorisch und theologisch.
Repräsentation bedeutet erstens Vergegenwärtigung, Veranschaulichung, im
letzten Grunde Veranschaulichung Gottes im kreatürlichen Analogon.
Dieses empfängt seinen Sinn durch sein Verweisen auf jenen. Distanzhaltung
bedeutet ferner Affektkontrolle; doch nicht aus Gründen der Demut oder
der Aszese, sondern aus sozial-darwinistischen : Wer nicht seinen ebenfalls
nach Macht in der Gesellschaft strebenden Rivalen psychologisierend distanziert

beobachtet und seine eigenen Regungen ständig maskiert, zieht den
kürzeren (Balthasar Graciän).

Herzog entwirft hier en passant eine geschichtsphilosophische Perspektive.

Im Mittelalter habe der Glaube, daß der einzelne Fall ein nicht mehr
weiter hinterfragbares Allgemeines repräsentiere, eine entlastende Funktion
gehabt; Extremsituationen mußten nicht vom einzelnen Betroffenen
ausgelitten werden, sondern waren, verstanden als Zeichen des ewig Gültigen,
entschärft oder in der kollektiv gültigen Form des Rituals aufgehoben. Im
Barockzeitalter nimmt dieser Glaube an Symbolik und Ritual ab, im glei-



Besprechungen 485

chen Maße nimmt das Drückende der Form zu. (Auf den Seiten 105-113,
die allenthalben in einen kulturkritischen Essay ausmünden, würde man
gerne Ausführlicheres lesen.)

Wiederum anhand eingehender Textinterpretationen skizziert der
Verfasser das Menschen- und Naturbild dieser Repräsentationskultur. Das
Wissen, daß die Schöpfung ein Buch ist, in dem der Mensch zu lesen angehalten

ist, wie auch die stets aufs neue bestätigte Erfahrung einer wunderbaren

kosmischen Harmonie mit ihren immer wieder neu zu entdeckenden
Analogien, sind der Grund der Hoffnung, «per visibilia ad invisibilia» zu
gelangen. Dieses Wissen ist auch der Anlaß zu der Sinnbild-Kunst mit ihren
Spiegelungen und überraschenden Durchblicken vom Sinnlich-Konkreten
aufs Ewiggültige, an der die Zeitgenossen ihre Lust hatten - ob diese einen
Zug zum «Sadistischen» (S. 133) habe, bleibe dahingestellt. Am petrarkisti-
schen Menschenbild, wo die geliebte Frau zur leblosen Gliederpuppe, ja
zum anatomischen Präparat gerät, dessen rhetorisch geprägte Einzelteile
etwa Hofmannswaldau mit fast «nekrophiler» (E. Fromm) Neigung arrangiert,

läßt sich beobachten, wie der barocke Dichter seinen poetischen Gegenstand

verdinglicht, um auf diese Weise seine Emotionen erregen zu lassen.

Herzog skizziert hier die Ablösung des barocken Naturbilds durch das
aufklärerische und zeigt - wiederum am Beispiel Günthers - die Erlösung des
Menschenbilds.

Hier wie sonst bezieht er eindeutig Position (z.B. «der kommende
Wahnsinn» S. 141). Dieses Engagement, die Hellhörigkeit, die geschliffene
Sprache sowie vor allem der Ansatz zur Befragung der Phänomene auf ihre
theologischen und sozialpsychologischen Bedingungen geben dem Buch
seinen Rang.

Paul Michel

62


	Besprechungen

