
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 3

Artikel: Die Beurteilung Jesu und des Neuen Testaments beim spanisch-
jüdischen Religionsphilosophen Josef Albo

Autor: Mutius, Hans-Georg von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760982

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760982
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans-Georg von Mutius

Die Beurteilung Jesu und des

Neuen Testaments beim spanisch-jüdischen
Religionsphilosophen Josef Albo

Ein Beitrag zur theologischen Auseinandersetzung zwischen Juden und
Christen auf der Iberischen Halbinsel

Der in den ersten Jahrzehnten des 15. Jahrhunderts wirkende
spanisch-jüdische Religionsphilosoph Josef Albo ist durch seine Dog-
matik mit dem Titel «Sefer Ha-Ikkarim» in die Geistesgeschichte des

sefardischen Judentums eingegangen1. Die zu seiner Zeit besonders

heftigen theologischen Auseinandersetzungen zwischen Juden und
Christen 2 sind nicht ohne Einfluß auf den Inhalt seines Werkes geblieben.

Die vorliegende Abhandlung will diejenigen Passagen, die sich auf
die Person Jesu speziell und das Neue Testament überhaupt beziehen,

aus dem hebräischen Original übersetzen und deren Inhalt analysieren.
Der erste einschlägige Text findet sich in Buch 3, Kap. 25, § 5.

Im Zusammenhang referiert der Autor die These eines Christen, daß die

Thora des Mose mit Mängeln behaftet sei, und fährt dann fort:3 «Was

1 Zu Person und Werk siehe C. Sirat: Hagut Pilosofit Bime Ha-Benaim,
Jerusalem 1975, S. 433 f.

2 Näheres bei Y. Baer: A History of the Jews in Christian Spain, Bd. 2,

Philadelphia 1966, S. 170 fi.
3 Zugrunde gelegt ist die Ausgabe von I. Husik: Sefer Ha-Ikkarim - Book

of Principles by Joseph Albo, Critically edited and provided with a Translation
and Notes Volume III, Philadelphia 1946, S. 222 f.



458 Die Beurteilung Jesu und des Neuen Testaments

seine Aussage betrifft, daß es sich mit der Thora Jesu anders verhält,
so finden wir gar nicht die Tatsache vor, daß Jesus eine Thora gab.
Vielmehr gebot er selbst, die Thora des Mose einzuhalten. Und die Evangelien
sind keine Thora, sondern die Erzählung des Lebens Jesu. Die Zeichen,
die er ihrer Aussage nach zu seinen Lebzeiten gab, die sind samt
ihresgleichen gemäß dem, was wir vorfinden, schon durch die Propheten
gegeben worden, die keine Gesetzgeber waren. Und was in den Evangelien
an ethischen Unterweisungen und intellektueller Belehrung des Volkes

vorkommt, um dessen Handlungsweise zu verbessern, das erscheint als

Ganzes in Form von Gleichnissen und Parabeln. Dieses Verfahren aber

entspricht nicht der Art der Thora. Denn die Sache, die in Form einer
Parabel und einer Gleichnisrede gesagt ist, kann nur schwer in ihrer
Aussageintention verstanden werden. Deswegen hat die Schrift bezüglich

der Prophétie des Mose klar gesagt, daß sie nicht aus Parabeln
bestand. Denn da die Thora durch ihn gegeben wurde, war es für ihn
nicht angemessen, in Form von Parabeln zu sprechen Wir finden,
daß die Gesetzesrede, die in Form von Parabeln ergeht, unter
inhaltlichem Aspekt betrachtet mangelhaft ist. Das nun widerspricht der

Meinung des Christen völlig. »

Die christliche Aussage, daß das Gesetz Jesu qualitativ besser ist
als die mosaische Thora, versucht unser Autor grundsätzlich zu
hinterfragen. Jesus selbst habe sich überhaupt nicht als Gesetzgeber verstanden,

der die alte Ordnung umstürzen wollte, sondern als Bewahrer des

bestehenden Rechtes, zu dessen Einhaltung er ausdrücklich
aufgefordert habe. Hierbei spielt Josef Albo wohl auf den Ausspruch Jesu
in Matthäus 5, 17-19 an. Im Zusammenhang damit wirft er den Christen

vor, die Evangelien mißzuverstehen. Es handle sich bei dieser Literatur
um Biographien, nicht aber um Gesetzbücher. Sie bezeugten, daß Jesus

lediglich ein Wundertäter, nicht aber ein Gesetzgeber gewesen sei. In
dieser Hinsicht stehe er mit den alttestamentlichen Propheten auf einer

Stufe, bei denen die Verhältnisse genauso gewesen seien. Bemerkenswert

ist, daß unser Autor die Wunder Jesu nicht in Abrede stellt. Ihre
Analogisierung mit den Taten der alttestamentlichen Propheten dient
freilich nicht nur als Argument für die These, daß Jesus keine
gesetzgeberischen Aktivitäten entfaltete, sondern auch dem Bemühen, diese

Taten Jesu in ihrer theologischen Bedeutung zu relativieren. Implizit
klingt an, daß die von ihm vollbrachten Wunder kein Anhaltspunkt für
eine überragende heilsgeschichtliche Stellung ihres Urhebers sein können,
weil derlei Dinge schon von anderen Leuten vor ihm getan worden seien.



beim spanisch-jüdischen Religionsphilosophen Josef Albo 459

Sodann geht Josef Albo zu einer Formalkritik der Botschaft Jesu
über. Die von ihm vertretenen ethischen Normen habe er durch seine

Gleichnisse verschlüsselt mitgeteilt. Wegen ihrer Vieldeutigkeit habe die
Gleichnisrede den Nachteil, ihre eigentliche Aussageintention im Unklaren

zu lassen. Darum ständen die Belehrungen Jesu an Qualität hinter
dem mosaischen Gesetz zurück. Dieses sei den Reden Jesu nämlich schon

wegen der Klarheit seiner Formulierungen weit überlegen. Infolgedessen
gehe die christliche These von der Mangelhaftigkeit der mosaischen

Thora an den tatsächlichen Verhältnissen vorbei.
Danach liest man in § 19-20 desselben Kapitels 4: «Und wie kann

ein Jude so Zurückhaltung üben und ihren Worten Glauben schenken,
der sich in den heiligen Schriften auskennt und sieht, daß die von ihnen
in den Evangelien und in ihren übrigen Schriften als Beweis zu ihren
Gunsten angeführten Textstellen für ihren Beweis überhaupt nichts

austragen. Da wird zum Beispiel im 1. Kapitel des Matthäusevangeliums

erwähnt, daß Jesus von einer Jungfrau geboren wurde, um die

Aussage zu erfüllen: siehe, die junge frau wird schwanger werden
(Jes 7,14 / Matth 1, 23). Es ist doch jedem Gelehrten und sogar den
kleinen Kindern auf der Schule bestens bekannt, daß dieser Vers ungefähr

600 Jahre vor Jesus zu Ahas als Zeichen für den Untergang der

Königreiche von Aram und Israel und für das Bestehenbleiben des

Königreichs Juda unter der Herrschaft der Könige des Hauses Davids
gesprochen worden war. Wie kann denn die Geburt Jesu von einer

Jungfrau ein Zeichen für Ahas sein? Ebenso heißt es dort im 2. Kapitel
des Matthäusevangeliums, daß Herodes alle männlichen, als unschuldig
bezeichneten Kleinkinder tötete, um die Aussage zu erfüllen: RACHEL

weint über ihre kinder (Jer 31,15 / Matth 2,18). Aus dem Sinnzusammenhang

des Kapitels geht ganz klar hervor, daß dies über das Exil
Israels gesagt worden war, als der erste Tempel noch bestanden hatte.
Denn die Schrift hat dort gesagt: und sie sollen aus dem Feindesland

zurückkehren (Jer 31,16) ; und die söhne werden in ihr
gebiet zurückkehren (Jer 31,17) ; ich habe efraim klagen gehört
usw. (Jer 31,18); bring mich zurück! dann will auch ich umkehren
(a.a.O.). Ebenso haben sie andere Schriftverse in den Evangelien unter
Verdrehung ihres tatsächlichen Inhalts und unter Verkehrung der
Aussageintention zitiert, mit der sie an ihrer ursprünglichen Stelle gesagt
worden waren. All dies hält die Menschen davon ab, an den göttlichen

4 In der Edition Husiks auf S. 235 f.



460 Die Beurteilung Jesu und des Neuen Testaments

Charakter des Gesetzes Jesu zu glauben. Vielmehr muß man sagen, daß

es sich dabei um eine von Menschen gemachte Festlegung handelt, die
sich weder in den heiligen Büchern noch in der Aussageintention der
Schrifttexte auskannten und ihre Aufmerksamkeit nicht darauf
richteten, über das Verständnis der Schrifttexte so zu reflektieren, wie es

sich gebührt...»
Das hier übersetzte Stück beschäftigt sich mit dem

Matthäusevangelium und greift dieses wegen seiner unsachgemäßen Verwendung
alttestamentlicher Textzitate scharf an. Das erste Beispiel, das es sich

vornimmt, ist die Immanuel-Weissagung von Jesaja 7,14 im ersten

Kapitel dieses Evangeliums. Interessant ist dabei zunächst einmal,
daß Josef Albo nicht oder zumindest nicht primär gegen die Vorstellung
von der jungfräulichen Empfängnis Mariens polemisiert, sondern auf
etwas ganz anderes abzielt. Aus dem unmittelbaren Kontext5 und aus
dem vollständigen Wortlaut von Jesaja 7, 14 geht ja hervor, daß die
Geburt des Kindes für den judäischen König Ahas bzw. für die damals
lebenden Mitglieder des Königshauses Zeichencharakter haben sollte.
Dies ist der Punkt, bei dem unser Autor ansetzt. Um die Funktion eines

Zeichens zu erfüllen, mußte die Prophezeiung auf eine Geburt anspielen,
die sich noch zu Lebzeiten des in dem Jesajatext genannten Herrschers

ereignete. Daß Jesaja 7, 14 (ff.) die Geburt Jesu prophezeit habe, sei

deswegen unmöglich, weil Jesus geboren wurde, als Ahas schon lange
tot war und dessen Geburt darum unmöglich für ihn einen
Zeichencharakter haben konnte.

Die chronologische Angabe von rund 600 Jahren, die nach Josef
Albo zwischen der Prophezeiung und der Geburt Jesu verflossen sein

sollen, bedarf hier in diesem Zusammenhang freilich noch einer klärenden

Bemerkung. Der syrisch-ephraimitische Krieg, in dem das Aramäerreich

von Damaskus und das Nordreich Israel die Judäer zum Eintritt in eine

antiassyrische Koalition zwingen wollten und in dessen Rahmen die

Prophezeiung einzuordnen ist, fand ja bekann flieh im Jahre 733 v.
Chr. statt 5. Im Vergleich mit der Angabe unseres Autors ergibt sich
also ein Unterschied von weit mehr als 100 Jahren. Die Differenz beruht
auf einer Besonderheit in der rabbinischen Chronologie. Nach

Überzeugung der jüdischen Tradition betrug der Zeitraum von der Zerstö-

5 Siehe Jesaja 7, 10-13.
6 Siehe S. Herrmann: Geschichte Israels in alttestamentlicher Zeit, München

1973, S. 306-308.



beim spanisch-jüdischen Religionsphilosophen Josef Albo 461

rung des ersten Tempels durch die Babylonier bis zur Zerstörung des

zweiten Tempels durch die Römer nur 490 Jahre. Das geht etwa aus
dem Traktat Nasir 32b des babylonischen Talmuds hervor 7. Da Jesus
rund 70 Jahre vor der Zerstörung des zweiten Tempels geboren wurde,
ergaben sich für die Juden von dessen Geburt an bis zum Zeitpunkt der

Zerstörung des ersten Tempels zurückgerechnet 420 Jahre. Zählt man
die fast 150 Jahre, die das Ende des Südreiches Juda vom syrisch-
ephraimitischen Krieg trennten, noch dazu, kommt man auf knapp
570 Jahre, die die Angabe «ungefähr 600 Jahre» von Josef Albo plausibel
erscheinen lassen.

Der andere Schriftbeweis, an dem unser Autor Kritik übt, ist die

Verwendung von Jeremia 31, 15 in der Kindermorderzählung von
Matthäus 2. Die Jeremiapassage könne keineswegs eine Prophezeiung
der Untat des Herodes gewesen sein. Die sich anschließenden Verse von
Jeremia 31, 16-18 machten nämlich unzweideutig klar, daß der Prophet
seine Worte über die zehn exilierten Stämme des Nordreiches Israel zu
einer Zeit gesprochen habe, als der Jerusalemer Tempel von den Baby-
loniern noch nicht zerstört worden sei.

Die beiden angeführten Beispiele, die sich noch beliebig vermehren
ließen, bewiesen, daß die neutestamentlichen Schriftsteller schlechte

Exegeten gewesen seien, die den Sinn der von ihnen benutzten Texte
nicht hätten erkennen können, ja sogar an deren eigentlicher
Aussageintention überhaupt nicht interessiert gewesen seien. Dieser Tatbestand
wiederum läßt nach Meinung unseres Autors negative Schlüsse auf die

von ihm als «Gesetz Jesu» bezeichneten Evangelien als Ganzes zu. Ein
Schrifttum, das offenkundige Sachfehler enthalte, könne nicht als

gottgewirkt angesehen werden.
Die letzte zur Besprechung anstehende Passage findet sich in

§ 25 des genannten Kapitels. Im Kontext polemisiert unser Autor erneut

gegen die christliche These von der Mangelhaftigkeit des mosaischen

Gesetzes, das in Wirklichkeit ein unmittelbares, sakrosanktes Gotteswort

sei, und erklärt die Apostel für inkompetent, dieses Gesetz zu
verbessern. Sodann schreibt er8: «Um so mehr darf jedermann nur das

verbessern, war er ganz genau kennt. Offensichtlich aber kannten sich

7 Siehe die mit deutscher Übersetzung u. Kommentar versehene Ausgabe
von L. Goldschmidt: Der Babylonische Talmud mit Einschluß der vollständigen
Mischnah. 5. Bd. - (Den) Haag 1933, S. 79f.

8 In der Edition Husiks auf S. 240 f.



462 Die Beurteilung Jesu und des Neuen Testaments

die genannten Apostel im mosaischen Gesetz nicht aus. Es ist nämlich im
siebten Kapitel vom Buch der Apostelgeschichte erwähnt, daß nach der
Aussage des Stephanus Josef seinen Vater Jakob in einer Gesellschaft

von 75 Personen nach Ägypten kommen ließ (Acta 7,14) und daß

Jakob und seine Väter nach ihrem Tode zu Sichern in einer Höhle
begraben wurden, die Abraham für Silber von den Söhnen Chamors,
des Sohnes Sichems, gekauft hatte (Acta 7, 15-16). All dies stellt doch
auf den Kopf, was in der Thora klar geschrieben steht Denn im Buche
Genesis zählt die Schrift im Abschnitt Wayyiggasch im einzelnen alle
Personen auf, die mit Jakob nach Ägypten kamen (Gen 46, 8-27). Mit
Joseph und seinen Söhnen waren es nicht mehr als 70, so wie es der
Schriftvers erwähnt hat: zu siebzig Personen kamen deine väter
nach Ägypten hinab (Deut 10, 22). Außerdem war die von Abraham
gekaufte Höhle in Hebron und nicht in Sichern. Er hatte sie nicht von
den Söhnen Chamors, des Sohnes Sichems, erworben, sondern von dem

Hethiter Ephron, wie es klar erwähnt ist (Gen 23, 3ff.). Ebenso sprach
Paulus dort im 13. Kapitel (Acta 13, 21), daß Israel Samuel um einen

König bat und er ihnen den Sohn des Kisch, einen Benjaminiten gab,
der 40 Jahre lang König war. Doch der Schriftvers erzählt genau das

Gegenteil; er sagt, daß er nur drei Jahre König war9. Auf all dies können
sie nicht einmal antworten, daß die Juden die Schriften gefälscht haben.
Denn hierin ist nichts enthalten, was den Glauben fördert oder ihm
Abbruch tut. Wenn es sich so verhält, dann zeigt sich, daß sie sich in
den Worten der Thora und der Propheten nicht auskannten.» In diesem

Text gelangen die Vorwürfe gegen das Neue Testament zu höchster
Schärfe. Die urchristlichen Schriftsteller haben alttestamentliche Texte
nicht nur sinnverzerrend aus ihrem Zusammenhang gerissen, sondern

zum Teil sogar deren Wortlaut nicht einmal richtig im Kopf gehabt.
Josef Albo illustriert das mit Material aus der Stephanusrede von
Apostelgeschichte 7 und sucht sich damit für seine Kritik eine sehr empfindliche
Schwachstelle innerhalb der neutestamentlichen Texte aus10. Die

Beantwortung der Frage, wieviele Leute zu Jakobs Zeit nach Ägypten
zogen, wird mit ihrer Gegenüberstellung der Zahlen 70 und 75 auf

9 Zur Zahlenangabe siehe den textkritischen Apparat der Edition.
10 Daß die eigenartigen Uberlieferungen über die Erzväter in der Stephanusrede

gemäß den Ergebnissen der modernen Forschung offenbar samaritanisches
Erzählungsgut verarbeiten, muß hier natürlich aus methodischen Gründen außer
Betracht gelassen werden. Zum Problem siehe etwa O. Cullmann : Der johanneische
Kreis Tübingen 1975, S. 53.



beim spanisch-jüdischen Religionsphilosophen Josef Albo 463

Josef Albos jüdische Leserschaft wahrscheinlich noch weniger Befremden

über die Ungenauigkeit christlicher Angaben hervorgerufen haben
als die frappierende Kontrastierung der Grabtraditionen. Hier werden
sich die jüdischen Leser an den Kopf gefaßt und gefragt haben, wieso
eine autoritative Gestalt der ältesten Christenheit einen solchen Unfug
erzählen konnte. Genau dieses Erstaunen war es, das der Autor bei
seinen Lesern erzeugen wollte. Die Schlußfolgerungen, die sie daraus
ziehen sollten, ergaben sich fast von selbst : Wer nicht einmal die simpelsten,

wohlbekannten historischen Fakten richtig kennt, die theologisch
ohne Belang sind, ist dann ganz gewiß auch nicht fähig, auf dem viel
schwierigeren Feld der Glaubens- und Religionsprobleme sachlich

richtige Aussagen zu machen.
Das dritte und letzte Beispiel, das Josef Albo als Beleg für die

mangelhafte Reahenkenntnis der Apostel anführt, stammt aus der Paulusrede

in Apostelgeschichte 13 und enthält - übrigens in Übereinstimmung
mit einer Angabe bei Josephus 11 - die Aussage, daß Saul 40 Jahre lang
regierte. Mit seiner Entgegnung, daß ihm die Schrift nur eine

dreijährige Königsherrschaft gegeben habe, bezieht sich unser Autor nicht
nur auf einen Bibeltext ahein, sondern stillschweigend auch noch auf
dessen Auslegung in der jüdischen Exegese. Der von ihm gemeinte
Bezugstext ist offenbar in 1 Samuelis 13,1 enthalten. Dieser im hebräischen

Original nur schwer verständliche, ins Deutsche kaum übertragbare

Vers wurde von David Kimchi, einem Gelehrten, der von 1160-
1235 zu Narbonne in Südfrankreich lebte 12, in dessen Kommentar zu
den Samuelbüchern so gedeutet, daß Sauls Königtum in eine einjährige
Anfangsphase und zwei weitere Regierungsjahre zerfiel13. Seine

Interpretation hat sich Josef Albo hier zunutze gemacht.
Insgesamt gesehen verfolgte unser Autor mit seinen Äußerungen

über das Neue Testament folgende Ziele: Theologisch ging es ihm
darum, unter Zugrundelegung des sensus litteralis als der einzig legitimen

hermeneutischen Methode zur Befragung alttestamentlicher Texte
den heilsgeschichtlichen Anspruch der Christen auf das Alte Testament
zurückzuweisen. Die jüdischen Glaubensgenossen sollten dieser Gesichts-

11 Siehe E. Haenchen: Die Apostelgeschichte, Göttingen 1961, S. 351 (KEK,
3. Abt., 13. Aufl.).

12 Zu seiner Person siehe E. Z. Melammed : Mefaresche Ha-Mikra, Bd. 2,

Jerusalem 1975, S. 719.
13 Text in: Mikraot Gedolot - Neviim Rischonim, Jerusalem/Tel-Aviv 1959,

S. 106 b.



464 Die Beurteilung Jesu und des Neuen Testaments

punkt und noch andere, im einzelnen ausgeführte Aspekte zur Erkenntnis

führen, daß die neutestamentliche Botschaft nicht ernst zu nehmen
sei. Damit sprach Josef Albo auch eine aktuelle Problematik an. Die
Ära, in der er lebte, war für die Juden in den christlichen Staaten der
iberischen Halbinsel eine Zeit der Bedrängnis. Der Druck von Kirche
und weltlicher Obrigkeit auf die Juden, sich taufen zu lassen, war stark
und erzwang ja auch viele Konversionen. Durch Hinweise auf
offenkundige Mängel des Neuen Testaments wollte Josef Albo seine jüdischen
Mitbürger zum Festhalten am Glauben ihrer Väter motivieren und
damit einen Beitrag nicht nur zur psychischen, sondern auch zur
physischen Existenzsicherung des sefardischen Judentums liefern, soweit
das überhaupt noch möglich war.

Die Polemik, die unser Autor gegen das Neue Testament vorbringt,
ist einerseits sicher beachtlich. Andererseits darf man nicht übersehen,
daß sie in einen apologetischen Kontext eingebettet ist. Den Apologeten

aber interessiert nicht die Wahrheitsfrage im eigentlichen Sinn.
Vielmehr setzt er seinen sezierenden Intellekt von vorneherein nur zu
dem Zweck ein, das Weltbild des Gegners auseinander zu nehmen. Die
Wahrheit der eigenen Überlieferung steht dabei a priori außerhalb jeden
Zweifels. Hier ist der Punkt, wo man kritisch einhaken könnte. Wenn
bei den Erfüllungszitaten dem Matthäusevangelium vorgeworfen wird,
daß es sie aus dem sachlichen und literarischen Kontext gerissen hat,
so kann man dasselbe auch über den Talmud und die Midraschliteratur

sagen, deren Bibelexegese vergleichsweise genauso willkürlich ist. Hätte
Josef Albo die rabbinische Literatur mit den Maßtäben gemessen, die

er bei der Beurteilung des Neuen Testamentes anlegte, so hätte er dort
zu analogen Beurteilungen kommen müssen. Diese Perspektive aber
blendete er aus und war sich dabei wahrscheinlich nicht einmal der

Inkonsequenz bewußt. Wegen der totalen, von Feindseligkeit geprägten
Infragestellung des Judentums durch die christliche Umwelt konnten
kritische Anfragen an die eigene Tradition in dieser Form gar nicht
aufkommen.


	Die Beurteilung Jesu und des Neuen Testaments beim spanisch-jüdischen Religionsphilosophen Josef Albo

