
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 3

Artikel: Schöpfung und Evolution

Autor: Luyten, Norbert A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760981

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760981
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Norbert A. Luyten

Schöpfung und Evolution

Eine philosophische Besinnung

Schon die Überschrift dieses Beitrags wirft eine grundlegende
Frage auf. Kann von philosophischer Warte überhaupt etwas zur
aufgeworfenen Problematik gesagt werden? Ist doch der Begriff Schöpfung
wesentlich in der Theologie beheimatet, während Evolution ein
naturwissenschaftliches Anliegen ist. Fällt da der Philosoph nicht zwischen
Stuhl und Bank Ist er überhaupt kompetent, sich zu dieser Problematik
zu äußern? Man könnte natürlich etwas bösartig bemerken, die
Philosophen hätten sowieso die schlechte Gewohnheit, überall hineinzureden

und sich für alles kompetent zu erachten.

Nun, daß es gelegentlich einen philosophischen Imperialismus gegeben

hat und gibt, sei nicht bestritten. Wenn aber diese Gefahr besteht,
dann weil tatsächlich jedes Problem, das sich dem menschlichen Geist

stellt, auch philosophische Fragen stellt. Daß der Philosoph dann
mitredet, kann man ihm nicht verübeln. Nur darf man von ihm verlangen -
und muß es vor allem von sich selber verlangen -, daß er die Grenzen
der verschiedenen Wissensgebiete respektiert und sich in sauberer
methodischer Abgrenzung auf die ihm eigene Aufgabe beschränkt.

Philosophische Implikationen des Schöpfungsbegriffs

Wie liegen die Dinge beim Schöpfungsbegriff? Von kompetenter
Seite wird betont, daß wir es hier mit einem genuin theologischen
Begriff zu tun haben, der ursprünglich nur im Offenbarungskontext und
ausschließlich als Selbstoffenbarung Gottes erscheint. Das Theologische

29



438 Schöpfung und Evolution

Wörterbuch zum Alten Testament bemerkt, das hebräische Bara sei

«ein spezieller theologischer Terminus, der die Unvergleichbarkeit des

Schöpferwirkens Gottes gegenüber allem sekundären Machen und Bilden
aus vorgegebener Materie durch den Menschen eindeutig zum Ausdruck

bringen soll...» Das Wort «bezeichnet keine irgendwie beschreibbare

Handlung, sondern drückt nur aus, daß durch Gottes Befehlswort
voraussetzungslos etwas Neues, das vorher nicht existierte, ohne
weiteres Eingreifen entsteht »1. Das deutet, nach Ansicht heutiger Theologen,

darauf hin, daß der Begriff der Schöpfung «nicht aus Welterfahrung
und Weltdeutung des Menschen allein gewonnen» ist. Er setzt vielmehr
das einmalige Gottesbild der Juden (also eine Selbstoffenbarung Gottes)

voraus 2. Im gleichen Sinne wird betont, der Schöpfungsbegriff sei wesentlich

heilsgeschichtlich zu verstehen. Und es wird gewarnt vor einer

philosophisch gedeuteten Schöpfungslehre, die nichts anderes wäre als

eine «theologisch verbrämte Ontologie»3. Überhaupt sei der Schöpfungsbericht

nicht gedacht als Antwort auf die Frage, woher alles käme.
Das sei Sache hellenistischen Ursachendenkens. Vielmehr gehe es um
eine Daseinssicherung des Menschen, eine Existenzfrage 4.

Wo wir hier von philosophischer Warte über Schöpfung nachdenken

wollen, dürfen wir diese Mahnung von exegetischer und theologischer

Seite nicht überhören. Soweit der Schöpfungsbegriff wesentlich

im Offenbarungskontext geprägt wurde und als heilsgeschichtliche Aussage

verstanden werden muß, kann er nicht in philosophische Kategorien

eingefangen werden. Nie kann der Philosoph sich deshalb anmaßen,
die ganze Tragweite der Aussagen über die Schöpfung in seinem Begriffssystem

unterzubringen. Das soll aber nicht heißen, die Philosophie
hätte hier nichts zu suchen. Offenbarung heißt, daß Gott uns eine

Botschaft mitteilt, und eine Botschaft hat nur einen Sinn, wenn sie

verstanden wird. So appelliert die Offenbarung an unsere Vernunft und
lädt uns ein, zu verstehen, was da mitgeteilt wird. Wenn Theologie auch

grundlegend Offenbarungswissen ist, dann hat sie doch die Aufgabe,
mit den Mitteln menschlichen Nachdenkens und Forschens die
Botschaft so adäquat wie möglich zu begreifen. Dabei werden dann normalerweise

philosophische Überlegungen eine Rolle spielen, ohne daß man

von einer theologisch verbrämten Ontologie reden könnte. So hat es die

1 Theologisches Wörterbuch zum Alten Testament, verbo Bara.
2 J. Auer-Ratzinger, Kleine Katholische Dogmatik III, S. 65.
3 J. Ratzinger, Herder Lexikon, verbo Schöpfung.
4 J. Auer-Ratzinger, o.e., S. 28.



Schöpfung und Evolution 439

klassische Theologie getan, wo sie den Schöpfungsglauben mittels
metaphysischer Begriffe wie Sein, Ursache, Nichts, denkerisch
aufgearbeitet und so auch einem anspruchsvollen Denken als sinnvoll
ausgewiesen hat.

Man ist heute manchmal etwas skeptisch solchen Synthesen von
Glaubensaussagen und metaphysischem Denken gegenüber. Man wittert
da schnell eine Kontamination der ursprünglichen Offenbarungswahrheit

durch philosophische Gedanken. Man könnte meinen, die ganze
Riesenarbeit des mittelalterlichen Denkens, das sich bemüht hat,
Glaubens- und VernunftWahrheit in Einklang zu bringen, sei nichts
anderes als eine hellenisierende Verzeichnung der christlichen Botschaft

gewesen. Ich befürchte, bei der heutigen Kritik am traditionellen
Schöpfungsverständnis liege ein solches Vorurteil vor. Es wird betont, der

Schöpfungsbericht sei nicht eine Antwort auf die Woher-Frage; diese

sei ein Anliegen hellenistischen Ursachendenkens, das unberechtigterweise

in die Schöpfungsproblematik eingeschmuggelt wurde 5. Würde
das stimmen, dann wäre die ganze Auseinandersetzung bezüglich
Schöpfung und Evolution von vorneherein witzlos, weil sie sich gerade
auf das Ursachen- bzw. Ursprungsproblem bezieht. Nun, ich bin nicht
Exeget. Aber gerade mich auf exegetische Aussagen stützend, wage
ich zu behaupten, der Schöpfungsbericht, wie wir ihn aus der Schrift
kennen, sei eine Antwort auf die Ursprungsfrage. Das geht zunächst
einmal daraus hervor, daß der Genesis-Text ausdrücklich vom Anfang,
d.h. vom Ursprung redet. Und daß wir es hier mit Ursachendenken zu
tun haben, zeigt sich deutlich an der verwendeten Terminologie. Das
hebräische Bara bedeutet, wie wir schon hörten, das «Wirken Gottes».
Auch die deutschen Ausdrücke Schöpfung, Erschaffen, weisen eindeutig
auf ein Schaffen, also auf eine Ursächlichkeit Gottes hin. Und wo im
2. Buch der Makkabäer der Schöpfungsbegriff näher umschrieben wird,
heißt es: «Gott hat Himmel und Erde aus Nichts gemacht»6. Auch
wieder ein effizientursächlicher Ausdruck.

Übrigens zeigt gerade der soeben zitierte Text, wie man nicht so
ohne weiteres von einer hellenistischen Verzeichnung der Offenbarung
reden darf. Handelt es sich hier doch um ein griechisch geschriebenes
Buch, in dem der Offenbarungstext selber schon hellenistisch gesprägt
ist. Das Pikante dabei ist, daß gerade dieser hellenistische Text im

5 Ibid.
6 2 Makk 7, 28.



440 Schöpfung und Evolution

Widersprach zum griechischen philosophischen Denken steht. Letzteres
weiß nichts von einer «Schöpfung aus dem Nichts», sondern kennt nur
eine ewige Materie, die in einem zyklischen Wiederholungsprozeß
bestimmte immer zurückkehrende Stadien zu durchlaufen hat. Gerade

in diesem entscheidenden Punkt des Weltverständnisses setzt sich die

Bibel, in ihrer am meisten hellenistischen Schrift, vom klassischen

griechischen Denken ab. Sehr zum Vorteil übrigens nicht nur des Glaubens,

sondern auch des philosophischen Denkens, das im Lichte der

Schöpfungslehre eine viel adäquatere Konzeption der Seinsordnung zu
entwickeln vermochte.

Soweit einige einleitende Überlegungen zum Verhältnis Philosophie-
Schöpfungsbegriff.

Evolution und Philosophie

Was nun das Verhältnis der Philosophie zum Evolutionsproblem
betrifft, darüber brauchen wir wohl nicht viele Worte zu verlieren.

Daß die Evolutionstheorie philosophische Fragen aufgeworfen hat
und aufwirft, ist zur Genüge bekannt. Man kann sogar darauf hinweisen,
wie manches naturwissenschaftliche Evolutionsforschen sich fast zwangsläufig

zu philosophischen Stellungnahmen veranlaßt sieht. Man denke

nur an J. Monod, Vorkämpfer eines positivistischen Wissenschaftsideals,

der trotzdem seine mechanistische Welterklärang als «Philosophie

de la biologie moderne» anbietet 7.

Nun kann man mir darauf erwidern, gerade solche Beispiele - und
es gibt genügend andere - zeigen, wie abwegig es ist, naturwissenschaftliche

Ergebnisse, wie die der Evolutionsforschung, philosophisch
verwerten zu wollen. Ganz einverstanden, wenn das so unabgesichert und
unfachmännisch geschieht wie bei Monod. Gerade die Tatsache aber,
daß jemand, der sich weder von seiner Geisteshaltung noch von seiner

Kompetenz her zum philosophischen Denken eignet, es doch nicht lassen

kann, Philosophie zu treiben, weist darauf hin, wie sehr bei Fragen wie
die der Evolution philosophische Probleme sich aufdrängen. Es dürfte
aber überflüssig sein, das weiter beweisen zu wollen, so deutlich geht
es aus unserer ganzen Kultursituation hervor. Wichtiger ist es, meine

ich, darauf hinzuweisen, daß gerade die Philosophie in solchen Grenz-

7 J. Monod, Le hasard et la nécessité. Essai sur la philosophie naturelle de
la biologie moderne. Paris 1970.



Schöpfung und Evolution 441

fragen eine entscheidende Rolle zu spielen hat. So ist bei der Konfrontation

zwischen Schöpfungsglauben und Evolutionstheorie, nach meinem

Dafürhalten, nur über die Vermittlung durch die Philosophie eine sinnvolle

Auseinandersetzung möglich. Das geht schon daraus hervor, daß

überall, wo man vom Evolutionsdenken her das Schöpfungsdenken
bekämpfen bzw. untermauern will, dies über eine Evolutionsphilosophie und
nicht einfach über eine naturwissenschaftliche Evolutionstheorie
geschieht. Wir werden noch ausgiebig Gelegenheit haben, das aufzuzeigen.

Ich möchte nun meine weiteren Ausführungen damit anfangen,
auf Zusammenhänge zwischen Schöpfungsbericht und Evolutionsdenken

hinzuweisen, die zu wenig bedacht werden und eventuell neues

Licht auf die Konfrontation beider werfen dürfte.

Evolution - Gegensatz zu Schöpfung?

Ziemlich allgemein wird als selbstverständlich angenommen, die

Evolutionstheorie hätte sich zunächst als Gegensatz zum Schöpfungsglauben

entwickelt und erst später sei mühsam ein gewisser
Kompromiß gefunden worden. Schon geschichtlich stimmt das nicht ganz.
Darwin war nicht der Zerstörer des Schöpfungsglaubens, als den man
ihn etwas zu vereinfachend aus der Perspektive seiner Gegner
dargestellt hat. Am Schluß seiner «Entstehung der Arten» best man in
deutscher Übersetzung: «Es ist wahrlich eine großartige Ansicht, daß

der Schöpfer den Keim des Lebens, das uns umgibt, nur wenigen oder

nur einer einzigen Form eingehaucht hat, und daß während unser
Planet den strengsten Gesetzen der Schwerkraft folgend sich im Kreise

geschwungen, aus so einfachen Anfängen sich eine endlose Reihe der
schönsten und wundervollsten Formen entwickelt hat und noch immer
entwickelt»8. Das ist alles andere als gottloses Gerede. Vor allem Hae-
ckel ist es gewesen, der aus der Evolutionslehre eine Kampfmaschine

gegen den Schöpfungsglauben gemacht hat. Nach ihm - ich zitiere -
«sind alle Formen des Schöpfungsglaubens unvereinbar mit dem Gesetz

der Erhaltung der Kraft und des Stoffes; dieses kennt keinen Anfang
der Welt»9. Oder noch: «Die anthropomorphe Vorstellung von einem

8 C. Darwin, Entstehung der Arten. Stuttgart 1884, S. 496. Zitiert in Was-
mann, Moderne Biologie.

9 E. Haeckel, Die Welträtsel, S. 95.



442 Schöpfung und Evolution

zwecktätigen Weltbaumeister und Weltherrscher ist hier völlig
überwunden; an seine Stelle sind die ewigen, ehernen, großen Naturgesetze
getreten»10. (Es sei nur nebenbei auf die doch ziemlich merkwürdige
Tatsache hingewiesen, daß ausgerechnet die Evolution auf unveränderliche

«ewige, eherne... Naturgesetze» zurückgeführt wird!) Nicht ganz
konsequent mit diesem Standpunkt übrigens setzt Haeckel dem
Schöpfungsglauben eine «natürliche Schöpfungsgeschichte», wie der Titel
eines seiner Bücher lautet, gegenüber.

Wir wollen uns aber nicht länger bei diesem wohl etwas primitiven
Denken von Haeckel aufhalten, das in dieser Form längst überwunden

ist, wenn es auch in abgewandelter Form noch immer z.B. im marxistischen

Materialismus weiterlebt. Es war aber nötig, kurz auf dieses

Stadium der Auseinandersetzung zwischen Evolutionstheorie und

Schöpfungsglauben hinzuweisen,weil von dorther die Auffassung stammt,
beide seien aus der Natur der Sache sich widersprechende Gegensätze.
Das war übrigens nicht nur die Ansicht Haeckels und seiner

Geistesgenossen. Auch im gläubigen Lager war diese Meinung vorherrschend
und gab man sich alle Mühe, die Evolutionstheorie als gottlose und
antichristliche Lehre zu widerlegen. Man hatte sich da in eine falsche

Alternative hineinmanövrieren lassen, und es hat lange gebraucht, bis

man sich zu einer richtigeren Einstellung durchgerungen hat. Nachträglich

ist es natürlich immer leicht, die begangenen Fehler aufzudecken.

Vom Schöpfungsbericht zum Evolutionsdenken

Wenn man auch aufgrund der geschichtlichen Entwicklung vom
letzten Jahrhundert behaupten kann, der Evolutionsgedanke hätte sich

weitgehend gegen den Schöpfungsglauben durchgesetzt, so muß man,
in einem weiteren historischen Zusammenhang betrachtet, umgekehrt

sagen, gerade die Schöpfungsidee, wie sie in der Bibel erscheint, hat zur
Ermöglichung des Evolutionsdenkens beigetragen. Das griechische

philosophische Denken war im Grunde ahistorisch. Es sah die Welt als

eine Wesensordnung mit einer in der Natur der Dinge begründeten und
deshalb unveränderlichen Struktur, eine Auffassung übrigens, die bis

weit in die Neuzeit nachwirkte. Mit dem bibhschen Schöpfungsbericht
als Ursprungsgeschichte der Welt wurde die Zeitkomponente in das

10 O.e. S. 105



Schöpfung und Evolution 443

Weltverständnis eingebaut. Statt der ewigen Materie wird hier von
einem zeitlichen Anfang gesprochen, worauf das allmähliche Entstehen
eines differenzierten Weltalls beschrieben wird. Das berühmte
Sechstagewerk, das den Exegeten soviel Kopfzerbrechen besorgt hat, ist
natürlich keine exakte Beschreibung der Entstehungsgeschichte des

Weltalls, noch weniger ein Evolutionismus avant la lettre. Es hat aber

die christlichen Denker veranlaßt, die Entstehung der Welt als ein

Geschehen, das sich in einem Zeitablauf abspielt, zu sehen. So scheibt
z.B. Thomas von Aquin: «Nicht weil Gott Zeit braucht für sein Wirken
wurde alles nicht zur gleichen Zeit erschaffen und geordnet, sondern

damit das Entstehen der Dinge nach einer gewissen Ordnung verlaufe.
Deshalb werden die verschiedenen Zustände der Welt auf verschiedene

Tage verteilt. Jede nachfolgende Erschaffung fügt der vorhergehenden
eine neue Vollkommenheit hinzu»11. Die metaphysische Wesensordnung

der griechischen Philosophie wird nicht aufgegeben: sie bleibt
bestimmend für die hierarchische Struktur der Wirklichkeit. Um aber
dem Schöpfungsbericht gerecht zu werden, wird diese Wirklichkeitshierarchie

als sukzessiv aufgebaut gedacht, so daß die Verwirklichung
der niederen Stufen irgendwie Voraussetzung für das Entstehen der
nächsthöheren Stufen ist. Die Reihenfolge des Sechstagewerkes wird
hier als hierarchisch gestaffelter Stufenbau gedeutet. Dafür fand Thomas
in der aristotelischen Philosophie Ansatzpunkte, die da zwar nicht als

Erklärungsprinzipien für einen kosmischen Aufbauprozeß erscheinen, von
Thomas aber in diesem Sinn verwendet werden. Hören wir dazu ein paar
Texte : «In der Linie des Werdens geht man vom Unvollkommeneren zum
Vollkommeneren, so daß natürlicherweise das Unvollkommene zuerst
entsteht. Denn, wie vollkommener ein Ding ist, desto mehr gleicht es

seiner Ursache, und desto später in der Zeitfolge entsteht es, obwohl

es, was Natur und Würde betrifft, die Priorität hat. Deshalb mußte der
Mensch, das Vollkommenste der Tiere, zuletzt erschaffen werden»12.

Noch einmal, von Evolution ist hier keine Rede. Jede Wirklichkeit

wird direkt von Gott erschaffen. Aber irgenwie ist es nicht mehr
ohne weiteres ein Erschaffen ex nihilo sui et subjecti. Irgendwie wird
ein Subjekt als Materialursache vorausgesetzt, aufgrund dessen die
höhere neue Seinsform erschaffen wird. Zweifelsohne war der Genesisbericht

über das Machen des Menschen aus Lehm der Anlaß, die Phi-

11 Thomas von Aquin, Summa Theologiae I, qu. 74, a. 2, ad 4um.
12 Thomas von Aquin, Quaest. Disp. De Potentia, qu. 4, a. 2, ad 33um.



444 Schöpfung und Evolution

losophie des Werdens auf das Schöpfungsgeschehen anzuwenden. Mit
einer gewissen Inkonsequenz übrigens, denn Lehm ist nicht die unmittelbarste

Vorstufe zum Menschen! Eine konsequente Anwendung des

Prinzips, daß die Urmaterie erst über die Information durch niedere
Formen fähig wird, höhere Formen zu empfangen 13, würde es eher

nahelegen, eine tierische Form als unmittelbare Vorstufe zur Erschaffung
des Menschen anzunehmen. Für eine solche Auffassung waren zur Zeit
des hl. Thomas weder konkrete Anhaltspunkte noch ein entsprechendes
Gedankensystem vorhanden. Deshalb haben wir hier auch kein
Evolutionsdenken. Ich möchte aber behaupten, daß der Rahmen für ein

Evolutionsdenken hier eigentlich schon gegeben ist. Und zwar so, daß

eine evolutive Auffassung des Entstehens verschiedener, hierarchisch

gestaffelter Wirklichkeitsformen besser in diesen Rahmen paßt als eine

fixistische Wesensordnung. Allerdings war das Schöpfungsverständnis
mit seiner Betonung des direkten göttlichen Ursprungs einer jeglichen
Wirklichkeitsform der Grund, weshalb an ein évolutives Entstehen der
verschiedenen Wirklichkeiten nicht gedacht wurde. So versteht man auch,
daß das Aufkommen evolutionistischer Gedanken als Widerspruch zum
Schöpfungsglauben empfunden und dementsprechend auch abgelehnt und

bekämpft wurde. In dieser Abwehrhaltung wurde man noch bestärkt
dadurch, daß Vertreter der Evolutionslehre diese, wie wir sahen, als Kampfmittel

gegen den Schöpfungs- und so gegen den Gottesglauben einsetzten.

Kein Widerspruch zwischen Schöpfung und Evolution

Nachdem es aber stets deutlicher wurde, daß die Evolutionstheorie
die einzig wissenschaftlich vertretbare Erklärung sich immer mehrender
Fakten war, sah man sich gezwungen, die negative Haltung aufzugeben.
Man hatte ja immer das Prinzip verteidigt: natürlich erkannte und

geoffenbarte Wahrheiten können einander nicht widersprechen, weil
sie vom gleichen Urheber stammen. So suchte man Mittel und Wege,

um Evolutionstheorie und Schöpfungsglaube in Einklang zu bringen.
Nach anfänglich ziemlich mühsamem Tasten stellte es sich heraus, daß

von einem Widerspruch zwischen beiden eigentlich keine Rede sein

könne. Wo der Schöpfungsbegriff den absoluten und ersten Ursprung
der Dinge meint, weiß die Evolutionstheorie von diesem ersten Ursprung

13 Thomas von Aquin, In Metaph. 1. XII, no 2438 (ed. Cathala).



Schöpfung und Evolution 445

überhaupt nichts. Es handelt sich in der Evolutionstheorie immer um
den Ursprung einer Seinsform aus einer andern. Es geht also bloß um
einen relativen Ursprung, wobei immer etwas vorausgesetzt wird.
Schöpfung aber deutet auf einen absoluten, voraussetzungslosen

Ursprung, der eben direkt auf Gott zurückgeführt werden muß. Mit dieser

Lösung war das Problem entschärft, wenn auch nicht ganz gelöst.
Die Frage nämlich, wie man das Ineinandergreifen von Schöpfung und
Evolution zu denken hatte, blieb, vor allem im Hinblick auf das
Entstehen des Menschen, gestellt. Die meisten Lösungsversuche gingen vom
traditionellen Schöpfungsverständnis aus und versuchten zu zeigen, wie
das Evolutionsgeschehen mit dem herkömmlichen Schöpfungsbegriff
widerspruchslos zusammengedacht werden könne. Von verschiedener Seite

meinte man aber, hier müsse radikaler umgedacht werden. Evolution in
ein fixistisch gedachtes Begriffssystem einbauen könne nur Flickwerk
sein, neuer Wein in alten Schläuchen Man müsse da von ganz neuen
Ansätzen, eben von der Evolutionsidee ausgehen, um ein kohärentes
Verständnis der dynamischen Wirklichkeitszusammenhänge zu gewinnen.
So versuchte z.B. Bergson mit seiner «évolution créatrice» ein durch und
durch dynamisiertes Weltverständnis zu erarbeiten, indem er, wie es der
Name sagt, die Evolution selber als schöpferisch darzustellen versuchte.

Schöpfung und Evolution bei Teilbard de Chardin

Ein ähnliches Unternehmen finden wir bei Teilhard de Chardin.
Obwohl sein Denken in dieser Richtung zweifelsohne durch die Lektüre
von Bergson beeinflußt wurde, setzt er sich doch radikal von Bergson
ab. «Während der Kosmos in Bergsons Evolution créatrice als eine sich
ausbreitende Strahlung von einem Zentrum aus erscheint, ist die Gestalt
des Weltalls, wie es die 'schöpferische Einigung' sieht, die einer Zurück-
führung, eines Zusammenlaufens, eines Konvergierens zum Mittelpunkt,

ausgehend von einer unendlich verdünnten Sphäre. Beide Theorien

sind evolutiv, sie stehen aber einander diametral gegenüber»14.

14 Teilhard de Chardin, L'union créatrice (1917). Zitiert in C. Tresmon-
tant, Introduction à la pensée de Teilhard de Chardin, Paris 1956, S. 64. Da
verschiedene der zitierten Texte noch zum Teil unveröffentlicht oder schwierig erreichbar

sind, habe ich mir erlaubt, auf Zitate aus Veröffentlichungen über Teilhard
de Chardin, die leichter erreichbar sind, zu verweisen. - Die nächsten Fußnoten
in diesem Abschnitt verweisen auf Aufsätze von Teilhard de Chardin.



446 Schöpfung und Evolution

Wie verbindet Teilhard nun aber Schöpfung und Evolution? Das
herkömmliche Schöpfungsverständnis betrachtet er als in verschiedener

Hinsicht ungenügend bzw. unannehmbar. Von seinem evolutiven Denken

her erscheint ihm zunächst die Idee eines absoluten Anfangs der
Welt als unvollziehbar. Setzt doch die Evolution immer etwas voraus,
woraus Weiteres entwickelt wird. Wenn man von einem evolutiven
Weltbild her die Schöpfung verstehen will, kann man sie unmöglich als

schlechthinnigen, bedingungslosen Anfang verstehen. Also keine creatio

ex nihilo. «Das reine Nichts ist ein total leerer Begriff, eine PseudoIdee.

Das wahre Nichts, das physische Nichts, das sich im Vorhof des

Seins befindet, wo alle mögliche Welten als in ihre Grundlage zusammenlaufen,

ist die reine Vielfalt, die Vielheit»15. Von daher kann jetzt der

Begriff Schöpfung neu gefaßt werden, und zwar gemäß den Forderungen
eines evolutiven Verständnisses, als Entwicklung aus einem
vorhergehenden Zustand heraus. Wie Teilhard sich das vorstellt, geht aus

folgendem Text hervor: «Durch das Setzen seiner Wirklichkeit, setzt
Gott sich als der Dreieine (französisch: se trinise). Das ist aber nicht alles.

Dadurch, daß es sich in sich selber einigt, um zu existieren, läßt das

Erste Wesen ipso facto eine andere Art Gegensatz aus sich entspringen,
nicht mehr im Herzen seiner selbst, sondern als ihm entgegengesetzt.
Im Zentrum des Seins haben wir so die selbst-subsistierende Einheit;
und daraus notwendigerweise folgend ringsherum, am Rande, die Vielheit.

Diese reine Vielheit oder 'erschaffbares Nichts'... ist durch die

passive Ermöglichung von Ordnung (d. h. von Einigung), die es bietet,
eine Möglichkeit, ein Verlangen nach Sein..., dem Gott anscheinend
nicht hat widerstehen können »16. In diesem Sinn ist Schöpfung also

nicht absoluter Anfang. «Man muß sich die welterschaffende Energie
am Anfang vorstellen als konfrontiert mit etwas unendlich Pulverisiertem,

unendlich Auseinanderstrebendem, einer Art reiner Vielheit.
Das Problem und das Geheimnis der Schöpfung hat darin bestanden,
diese auseinanderstrebende Kraft zu überwinden und umzukehren,
um so immer synthetischere Monaden zu erhalten. Wie inniger die

Vereinigung verschiedenster Elemente verwirklicht wird (wie mehr die
Vielheit überwunden wird), desto mehr offenbart sich das Sein als
vollkommen und bewußt. Plus esse plus, et a pluribus, uniri»17. Teil-

15 La lutte contre la multitude (1917). Zitiert in C. Tresmontant, o.e. S. 113.
16 Comment je vois (1945) § 28. Zitiert in P. Smulders S. J. : Het visioen van

Teilhard de Chardin. Brugge 1962, S. 123.
17 La lutte contre la multitude, o.e. S. 111.



Schöpfung und Evolution 447

hard gibt sich Rechenschaft, daß er mit dieser Auffassung in die Nähe
eines gewissen Urdualismus nicht ganz unähnlich dem Manichäismus
kommt. Er schreibt: «Ich hin mir bewußt, daß dieser Begriff einer Art
positiven Nichts, als Subjekt der Schöpfung, schwere Einwände
hervorruft. Denn sosehr man auch dieses aus seiner Natur auseinanderstrebende

Subjekt, das zur Schöpfung gefordert ist, im Sinne eines

Nichts versteht, so bedeutet es doch, daß der Schöpfer außerhalb seiner

selbst einen Ansatzpunkt, oder wenigstens einen Widerstand
vorgefunden hat. Es legt auch nahe, daß die Schöpfung nicht eine absolut
freie Tat Gottes gewesen sei, sondern eine fast absolute Notwendigkeit.
Das alles 'redolet manichaeismum' Das stimmt. Seien wir aber

aufrichtig. Ist es möglich, diese Hindernisse (oder besser diese Paradoxien)
zu vermeiden, ohne in rein verbale Erklärungen zu fallen?»18 Teilhard
ist sich also bewußt, daß seine Neuinterpretation des Schöpfungsbegriffes

nicht problemlos ist. Er fühlt sich aber verpflichtet, hier neue

Wege zu gehen. «Die Leute draußen sind erstaunt, daß die christliche
Auffassung über Ursprung und Werdegang der Welt so künstlich, ja
beinahe kindisch ist. Laufen wir nicht die Gefahr, aus lauter Besorgtheit,

einen persönlichen, freien Gott, das absolute Nichts, den absolut

freien, ungeschuldeten Charakter der Schöpfung zu verteidigen, ein
unannehmbares Weltbild anzubieten?»19 Aber nicht nur das evo-
lutionistische Denken veranlaßt Teilhard, den Schöpfungsbegriff neu

zu fassen. Er befürchtet, daß die Betonung der Gratuität der Schöpfung
das ganze Weltgeschehen zur Belanglosigkeit herabsetzt. Ist die Schöpfung

ein durch nichts bedingter Anfang, dann ist sie seiner Meinung
nach auch irgendwie grundlos, so auch zwecklos und schließlich sinnlos.

Teilhard weiß natürlich, daß die herkömmliche Schöpfungslehre eine

Antwort auf diese Schwierigkeit anbot. Sie ist ihm aber nicht
befriedigend. «Die klassische Metaphysik hat uns gelehrt, die Welt, Objekt
der Schöpfung, nach der Art eines äußerlichen Hervorbringens zu sehen,
das der höchsten Effizienz Gottes durch ein überbordendes Wohlwollen
entsprang. Ich fühle mich nun aber unwiderstehlich zu einer anderen

Lösung gezogen. Die Schöpfung ist - im Geiste des hl. Paulus - eine

geheimnisvolle Ergänzung und Vervollkommnung des absoluten Seins

selber. Nicht mehr das durch Extra-Position und Verschiedenheit parti-

18 L'union créatrice, cf. C. Tremontant, o.e. S. 113-114.
19 Note pour servir à I'evangelisation des temps nouveaux (1919). Zitiert in

E. Rideau, La pensée du P. Teilhard de Chardin, Paris 1965, S. 380.



448 Schöpfung und Evolution

zipierte Sein, sondern das durch Pleromisation und Konvergenz partizipierte

Sein. Kausalität, ja, aber Einigungs-, schöpferische Kausalität»20.
Im gleichen Sinn heißt es anderswo: «Die klassische Philosophie stellt
die Schöpfung oder Partizipation als eine fast willkürliche Tat der ersten
Ursache vor, die einer der effizienten analogen Ursächlichkeit entspringt
und gemäß einem total unbestimmten Mechanismus verläuft. In einer

Einheitsmetaphysik hingegen bekommt der Schöpfungsakt eine ganz
bestimmte Bedeutung und Struktur. Er ist in einem gewissen Sinn die

Frucht einer göttlichen Reflexion, nicht mehr in sich sondern nach außen.

Die Realisierung des partizipierenden Seins durch Ordnung und

Totalisierung erscheint als eine Art Gegenstück bzw. in Symmetrie zur
Dreieinigkeit (Trinitisation). Sie kommt gewissermaßen eine Leere
füllen»21. Was Teilhard zu seiner Neuinterpretation veranlaßt, zeigt
ein anderer Text von 1953 noch deutlicher. «Die These einer vollständigen

Gratuität eines statischen Weltalls in stringenter Weise aus einer

Akt-Potenz-Metaphysik abgeleitet, verurteilt die Schöpfung dazu, sich
einfach anzunehmen wie sie ist... Sie entpuppt sich als gefährlich und
entmutigend, sobald das partizipierte Sein, das jeder von uns ist, sich

zu fragen anfängt, ob angesichts der radikalen Kontingenz, zu der die

Theologen uns verurteilen, es sich noch lohnt, uns Mühe zu geben,

um uns zu entwickeln Vergessen wir das Ens a se und das Ens ab

alio: kehren wir zurück zu den authentischeren und konkreteren
Ausdrücken der Offenbarung und der christlichen Mystik. Wir finden als

Kern dieser Lehren die Aussage und die Erfahrung einer streng
bilateralen und komplementären Beziehung zwischen Gott und Welt. Lesen

wir den hl. Johannes und den hl. Paulus. Für sie ist die Existenz der
Welt sofort gegeben... Hingegen finden wir beim einen wie beim
anderen ein scharfes Bewußtsein des absoluten Wertes des kosmischen

Dramas, in dem Gott, sogar vor seiner Menschwerdung, ontologisch
engagiert ist! Und dann, wie wird das Pleroma und die Pleromisation
betont! Nicht das Wissen um die Kontingenz des Erschaffenen,
sondern das Wissen um die gegenseitige Ergänzung von Welt und Gott
gibt dem Christentum Lebenskraft.» Nachdem er bemerkt, daß die

aristotelische Ontologie nicht geeignet ist, dieser Komplementarität
gerecht zu werden, folgert er: «Das erste in der Welt, das unser Denken

erfaßt, ist nicht das 'Sein' sondern die 'Einigung als Ursprung

20 Le cœur de la matière (1950), S. 30.
21 Comment je vois, 7 29. Zitiert in P. Smulders, o.e. S. 124.



Schöpfung und Evolution 449

dieses Seins'. Versuchen wir anstelle der Metaphysik des Esse eine

Metaphysik des Unire (bz. uniri) herauszuarbeiten»22. Soweit die
Gedanken Teilhards.

Kritische Besinnung

Ich habe Teilhard so ausführlich das Wort gegeben, einerseits damit
es ganz klar wird, was sein Anliegen war und wie er genau seine

Neuinterpretation des Schöpfungsbegriffs denkt. Anderseits aber auch,

um mir die Stellungnahme zu seinem Lösungsvorschlag zu erleichtern.
Je genauer man nämlich zuhört, was Teilhard uns vorzuschlagen hat,
desto evidenter wird es, daß wir hier vom Regen in die Traufe kommen.
Daß wir es uns beim Denken des Schöpfungsbegriffes nicht leicht machen

dürfen, dessen sollen wir uns bewußt sein. Und daß Teilhard uns das

kräftig in Erinnerung ruft, ist wohl sein großes Verdienst in dieser
Sache. Die Alternativlösung aber, die er anbietet, kann kaum überzeugen.

Er wirft der traditionellen Lösung vor, rein verbal zu sein. Ich
möchte befürchten, daß dieser Vorwurf auf Teilhards Lösung zurückfällt.

Was ist diese Vielheit, die durch Gottes Schöpfung überwunden
werden muß und die trotzdem nicht ist? Was heißt hier «Erschaffbar-
keit»? Gibt es eine reine, in sich selber stehende Möglichkeit? Was soll
der Schatten Gottes bedeuten? Ist Gott das absolute Sein, dann kann
die Behauptung seiner Existenz doch nicht zugleich die Behauptung
implizieren, daß es außer ihm noch eine andere Existenz geben muß,
die nämlich des Schattens, wie winzig man die auch denken möge.
Und ebensowenig wird die absolute Freiheit Gottes bezüglich der Schöpfung

gewährt, wenn diese die notwendige Reaktion Gottes auf die
Herausforderung der ihm entgegengesetzten Vielheit ist.

Nun kann man vielleicht einwenden, diese absolute Freiheit der

Schöpfung sei eine in der Offenbarung begründete theologische Aussage,
die man einem philosophischen, sich um eine Erklärung bemühenden
Denken nicht einfach zwingend auferlegen kann. - Dazu ist zu sagen,
daß die ganze Problematik der Schöpfung, wie sie sich uns und auch
Teilhard stellt, eindeutig von der Offenbarung her bestimmt ist. Das

philosophische Denken ist hier nicht restlos eigenständig: es versucht
ein von der Offenbarung angebotenes Verständnis vom Ursprung des

22 Contingence de l'univers et goût humain de survivre (1953). Zitiert in E.
Rideau, o.e. S. 381.



450 Schöpfung und Evolution

Weltalls philosophisch widerspruchsfrei zu denken und in technisch

philosophischer Begrifflichkeit zu fassen. Da es hier um letzte
Seinsprobleme und den Ursprung der Wirklichkeit überhaupt geht, ist allein
ein metaphysisches Denken geeignet, diese Problematik aufzugreifen.
Nun bezeichnet Teilhard seine Interpretation zwar als Métaphysique
de l'Unir im Gegensatz zur herkömmlichen Métaphysique de l'Etre 23.

Hier liegt - um es milde zu sagen - ein doppeltes Mißverständnis vor.
Zunächst einmal ist das Anliegen der Einheit der klassischen

Seinsmetaphysik gar nicht fremd : ist doch das Unum ein Attribut des Seins.

Und wenn man meint, das sei in der herkömmlichen Metaphysik statisch

gedacht, während Teilhard eine dynamische Version anbietet, übersieht

man, daß eine Auffassung, die das Sein als Akt und das absolute
Sein als actus purus versteht, eigentlich gar nicht statisch gedacht ist,
wenn auch diese «Dynamik» des Seins manchmal zu wenig gesehen und
betont wurde. Daß Teilhard diesen Aspekt - wenn auch mit untauglichen
Mitteln-hervorgehoben hat, sei hier gebührend anerkannt und gewürdigt.

Das zweite, fatalere Mißverständnis ist, daß Teilhard meint, die

Interpretation der Schöpfung, die er anbietet, sei Metaphysik. Handelt
es sich doch um ein sehr in der Imagination befangenes Denken, das

mehr mit bildhaften Vorstellungen als mit sauber erarbeiteten Begriffen
operiert. Wenn auch der lebendige, intuitive Stil Teilhards etwas
Bestechendes hat, so kann er doch gerade bei der Aufarbeitung einer Frage,
wie die der Schöpfung, kaum das geeignete Mittel sein, einem etwas

anspruchsvollen Denken zu genügen. Tresmontant, der Teilhards
Gedanken eher mit Wohlwollen untersucht, bemerkt trotzdem zur
«Metaphysik» von Teilhard: «La métaphysique est une science technique,
qui requiert de celui qui l'aborde qu'il en fasse son métier. De toute
évidence, le métier de Teilhard, ce ne fut pas la métaphysique» 24.

Zusammenfassend würde ich sagen: Statt zu untersuchen, wie Schöpfung

und Evolution zusammengebracht werden können, bzw. sich
zueinander verhalten, versucht Teilhard hier die Schöpfung selber als

Evolution zu verstehen. Da aber Evolution immer Entwicklung aus

einem Vorgegebenen besagt, kann sie nie einen ersten, absoluten

Ursprung erklären. So ist Teilhard verpflichtet, den Schöpfungsbegriff
umzudeuten, wobei er seine Zuflucht zu reichlich verschwommenen Begriffen,

die keiner etwas kritischeren Analyse standhalten, nehmen muß.

23 Cf. Fußnote 22.
24 C. Tresmontant, o.e. S. 110-111.



Schöpfung und Evolution 451

Zusammendenken von Schöpfung und Evolution

Wenden wir uns nun aber der Frage zu, wie Schöpfung und Evolution

zusammengedacht werden können, dann hat Teilhard uns zweifelsohne

Wertvolles zu sagen. Formulieren wir die Frage so einfach wie

möglich, dann könnte man sie so stellen: Wie kann das Verhältnis vom
absoluten und relativen Anfang sinnvoll gedacht werden Besagt doch,
wie wir sahen, Schöpfung absoluten Anfang, während Evolution sich
immer auf das Entstehen neuer Formen aus vorhergehenden, also bloß
relativen Anfang bezieht. Nun, daß die Annahme eines absoluten Anfangs
der Wirklichkeit durch Erschaffung weiteres Entstehen neuer
Wirklichkeiten nicht ausschließt, ist evident. So ist vom Schöpfungsbegriff
her gegen das Entstehen neuer Formen prinzipiell nichts einzuwenden.
Die Frage liegt anderswo, nämlich: wie weit dürfen die Grenzen der

Möglichkeit eines Neuentstehens gezogen werden? In dieser Frage ist
unser Denken noch weitgehend vom hierarchischen Wesensdenken einer
fixistisch konzipierten Welt beherrscht. Da sind dann die Wesensunterschiede

ebensoviele Barrieren, die das Entstehen einer neuen Wesenheit

aus einer vorhergehenden verbieten. In dieser Frage des innerweltlichen

Entstehungszusammenhangs neuer Formen mit vorhergehenden
zwingt uns die Evolutionstheorie zum Umdenken. Inwieweit vermag
eine vorhergehende, bestimmte Wirklichkeit das Entstehen einer neuen,
andersgearteten Wirklichkeit zu begründen, das ist die Frage. Die
Letztbegründung aus einem schöpferischen Ursprung wird von dieser

Frage nicht tangiert. Was aber das Entstehen neuer Formen betrifft,
zeigt uns die Evolution, daß wir das ganze Problem des ursächlichen

Zusammenhangs beim Entstehen neuer Wirklichkeit ungenügend
bedacht haben. Der ursächliche Zusammenhang wurde zu punktförmig
gesehen, als ob die eine gegebene Wirklichkeit, die wir als Ursache

bezeichnen, ausschließliche und hinreichende Begründung vom
Entstehen der neuen Wirklichkeit wäre. In der Tat haben wir es beim
Entstehen neuer Wirklichkeiten in unserer Welt immer mit einer Verkettung
und dem Zusammenwirken vieler Faktoren zu tun. Wie jede materielle
Wirklichkeit schon in ihrem Sein immer in einem Begründungsverhältnis
mit der Gesamtwirklichkeit steht - meine körperliche Existenz wäre nicht
möglich ohne innerlich von den Gesetzen der Schwerkraft, des atmosphärischen

Druckes usw. bedingt zu sein -, so ist sie das auch in ihrem Wirken.
Die kosmische Verflechtung von Begründungsmomenten bzw. Ursachen

für das Entstehen von neuer Wirklichkeit wurde wohl zu wenig bedacht.



452 Schöpfung und Evolution

Lösungselemente aus der Tradition

Will man die durch die Tatsache der Evolution aufgeworfene Frage
philosophisch aufarbeiten, dann wird man diese Dimension des Problems
vermehrt berücksichtigen müssen. Hier hat Teilhard zweifelsohne wertvolle

Anregungen zu bieten. Statt aber in dieser Frage die traditionelle
Philosophie als untauglich zu verwerfen und total neue Lösungen
vorzuschlagen, würde ich, auf die Gefahr hin, als hoffnungslos rückständig
verschrien zu werden, doch wieder auf Ansätze der klassischen scholastischen

Philosophie zurückgreifen. Letztere hat beim Ursachenproblem
viel kosmischer gedacht als die Neuzeit. Denken wir nur an das berühmte :

homo générât hominem et sol. Es kann sich natürlich nicht darum
handeln, das mittelalterliche, primitive Weltverständnis mit dem Einfluß
der Himmelskörper und die sie antreibenden Geister auf die sublunare
Welt neu aufzugreifen. Daß aber der kosmische Zusammenhang beim

Ursachenproblem einkalkuliert wird, das ist ein Denkanstoß, den wir,
den neuen Erkenntnissen angepaßt, dankbar übernehmen und für die

Evolutionsfrage fruchtbar machen sollten. Und noch eine andere Denkstütze

bietet uns in dieser Hinsicht die aristotelisch-thomistische
Philosophie. Stoßen wir zur tieferen Bedeutung der manchmal etwas
oberflächlich dargestellten Materia-prima-Lehre vor, dann weist sie uns auf
den grundlegenden, vor allem auch genetischen Zusammenhang der

ganzen materiellen Wirklichkeit hin. Bedenkt man dazu, was mit der
materia disposita, die zum Entstehen der neuen Form aufbereitet werden

muß, gemeint ist, dann finden wir hier wieder ein Denkelement,
das zur philosophischen Aufschlüsselung der komplexen Begründungsmomente

in der Evolution äußerst wertvoll sein kann. Diese Ansätze der
alten Naturphilosophie für ein Aufarbeiten der Evolutionsfrage fruchtbar
zu machen, scheint mir eine verheißungsvolle Aufgabe, bei der manche
Gedanken Teilhards zweifelsohne sinnvoll eingebaut werden können.

Schöpfung, Begründungsmoment des Evolutionsgeschehens

Nun, die verschiedenen Begründungselemente, die zur Erklärung
des Evolutionsgeschehens in Frage kommen, aufzuzeigen, ist hier nicht
unsere Aufgabe. Wohl müssen wir uns die Frage stellen, ob auch «Schöpfung»

hier ein Begründungsmoment ist, m.a.W. die Frage, ob wir auf



Schöpfung und Evolution 453

eine schöpferische Intervention Gottes innerhalb der Evolution zurückgreifen

müssen, um letztere zu erklären.
Daß Gottes schöpferische Tätigkeit nicht bloß als Initialzündung,

sondern als ständige transzendent-immanente Seinsbegründung aller
Wirklichkeit verstanden werden muß, ist die wohlbekannte scholastische
Lehre der sogenannten creatio continua25. Daß eine philosophische
Letzterklärung auch des Evolutionsgeschehens nicht in innerweltlichen
ursächlichen Zusammenhängen stecken bleiben darf, sondern auch das

dauernde Begründungsverhältnis des absoluten Seins mitbedenken
muß, wurde vor allem von Karl Rahner überzeugend dargestellt26.
Seine diesbezüglichen Gedanken, die übrigens im wesentlichen der
klassischen Lehre in dieser Frage entsprechen, dürfen wir hier wohl als

bekannt voraussetzen. Nun meint Rahner aber, dieser allgemeine
«concursus divinus» als «creatio continua» sei das einzige «Schöpfungsmoment»,

auf das man bei der Erklärung der Evolution rekurrieren
darf. Irgendeinen speziellen schöpferischen Eingriff als eigenes
Begründungselement innerhalb der evolutiven Zusammenhänge anzunehmen,
lehnt er als absolut unzulässig ab 27. Das wäre ein neu Einführen eines

Lückenbüßer-Gottes, was unter allen Umständen vermieden werden
sollte. «La peur est mauvaise conseillère», sagen die Franzosen. Und ich
möchte befürchten, daß die Angst vor dem Lückenbüßer-Gott auch hier
eine schlechte Ratgeberin war. Daß man das innerweltliche Geschehen

aus immanenten Ursachen zu erklären und zu verstehen versucht, ist
das Grundpostulat eines gesunden Denkens. Wenn aber in dieser, das

Entstehen einer neuen Wirklichkeit begründenden Ursachenkette, eine

evidente Lücke aufweisbar ist, was dann Man kann natürlich postulato-
risch erklären, ein solcher Fall sei ausgeschlossen, weil die innerweltlichen

Zusammenhänge sich selber genügen müssen und deshalb keine
Lücke aufweisen können. Mit Postulaten, die weiter nicht begründet
werden, sollte man aber, vor allem in der Philosophie, vorsichtig sein.

Wenigstens in einem Fall muß diesem Postulat energisch widersprochen
werden, nämlich beim Entstehen des Menschen als Geistwesen. Daß
das Entstehen des Menschen auf innerweltliche, biologische Ursächlichkeit

zurückgeführt werden muß, hat die Evolutionstheorie hinreichend

25 Cf. Thomas von Aquin, Summa Theologiae I, qu. 104, art. 1 und 2.
26 K. Rahner in P. Overhage u. K. Rahner, Das Problem der Hominisa-

tion (Quaestiones disputatae, 12-13). Freiburg, Basel, Wien 1961.
27 K. Rahner o.e. S. 82-83, wo er ein «kategoriales» Eingreifen Gottes beim

Entstehen des Menschen ablehnt.

30



454 Schöpfung und Evolution

gezeigt28. Ist das aber eine Totalerklärung? Das zu behaupten würde
den Menschen zur reinen Biologie reduzieren und so praktisch seine

Geistigkeit leugnen. Mit dem Menschen entsteht ein Novum, das aus

vorhandenen physikalischen und biologischen Begründungsmomenten
nicht erklärt werden kann. Das gilt übrigens nicht bloß für das erste

Entstehen des Menschen im Verlauf der Evolution. Die Zeugung eines

jeden Menschenkindes stellt uns vor das Problem des Entstehens eines

persönlichen, geistbegabten Wesens, das aus rein biologischen Prozessen

nicht erklärt werden kann.
Da nun ein grundloses Entstehen einer neuen Wirklichkeitsdimension

auszuschließen ist, muß man wohl auf ein Begründungsmoment
zurückgreifen, das die hier vorhandene Lücke zu schließen vermag.
Und das kann kein anderes sein als das absolute Sein, die Erstursache
selber. Sich weigern, diese Konsequenz zu ziehen, mit der Begründung,
hier würde man sich wieder auf den ominösen Lückenbüßer-Gott berufen,
ist im Grunde nicht seriös. Ein Begründungsmoment postulieren, wo
es uns von der Wirklichkeit aufgezwungen wird, ist etwas ganz anderes,
als sich auf Gott als Lückenbüßer berufen, wo wir aus Denkfaulheit
keine befriedigende Erklärung finden. Auf die ganze hier anstehende

Problematik im Rahmen dieses Beitrags einzugehen, würde uns zu weit
führen. Ich habe das bei anderer Gelegenheit versucht29. Es sei mir
bloß gestattet, auch wenn ich hier von der Philosophie her reden soll,
darauf hinzuweisen, daß die kirchliche Lehre der creatio peculiaris
animae humanae30 - wie übrigens der aristotelische «Nous», der von
außen hinzukommt31 - in die gleiche Richtung weist. Wer eine solche

28 Was nicht bedeutet, daß nicht noch enorme Probleme aufzuarbeiten sind
Man soll zwischen dem Feststellen von Evolution aufgrund konvergierender Indizien

und der Erklärung der Evolution sorgfältig unterscheiden. In diesem Sinn
behauptet das interessante Buch von A. E. Wilder Smith zuviel, wenn es schon
im Titel behauptet: Die Naturwissenschaften kennen keine Evolution, Basel, Stuttgart

1978. Faktisch weist er überzeugend nur nach, daß von einer hinreichenden
Erklärung der Evolution keine Rede sein kann.

29 N. A. Luvten, Die Materie, Quelle des Geistes? Das Entstehen des Geistes
in der Evolution in: Teilhard de Chardin und das Problem des Weltbilddenkens
(Naturwissenschaft und Theologie, Heft 10.). Freiburg, München 1968, S. 117. In
diesem Beitrag und vor allem in der anschließenden Diskussion wird ausführlich
auf die Rahnerschen Gedanken eingegangen, vor allem S. 132 ff.

30 Vgl. dazu R. Schulte, Die Entstehung des (Einzel) Menschen in der Sicht
des Dogmatikers, in N. A. Luvten (Hg.), Aspekte der Personalisation (Grenzfragen,
Bd. 8.).

31 Aristoteles, Über die Erzeugung der Tiere, 736 b 27-28.



Schöpfung und Evolution 455

Auffassung kurzerhand als Deus ex machina abtut, übersieht sowohl die

inneren Forderungen des Problems als auch die Immanenz des

transzendenten Gottes im Weltgeschehen. Vor allem aber wird er dem
persönlich Angesprochen-Sein des Menschen von Gott nicht gerecht32.
Das alles müßte ausführlicher ausgearbeitet werden, um einigermaßen
überzeugend dargestellt zu werden. Das können wir im beschränkten
Rahmen dieses Beitrags nicht tun.

5chlußbetrachtung

Was ich aber wohl tun wollte - und hoffe einigermaßen getan zu
haben - ist zu zeigen, wie Schöpfung und Evolution keineswegs sich

widersprechen, sondern im Gegenteil sich ergänzende Begriffe sind.
Dabei möchte ich aber auf eine anfangs gemachte Bemerkung
zurückkommen. Ich sagte da, wir hätten irgendwie Angst vor allzugut gelungener

Synthese; wir vermuten da leicht eine billige Kompromißlösung,
die im Grunde die durch die Konfrontation verschiedener Tatbestände

aufgeworfenen Probleme nicht ernst nimmt. Nun möchte ich nicht
behaupten, meine Ausführungen wären eine durch und durch gelungene
Synthese. Wohl aber wollen sie einen ehrlichen Versuch einer solchen

Synthese mit voller Respektierung der den beiden Gegebenheiten
immanenten Forderungen sein. Die Evolution ernst nehmen heißt aber nicht,
sämtliche frühere Einsichten eines philosophischen und theologischen
Weltverständnisses über Bord werden, um es durch ein total evolutioni-
stisches zu ersetzen. Dabei wird man, wie wir zu zeigen versuchten, weder
dem Evolutions- noch dem Schöpfungsbegriff gerecht. Weit davon
entfernt, als Fremdkörper in das Schöpfungsverständnis hineingezwängt
zu werden - pour les besoins de la cause -, harmoniert der Evolutionsgedanke

besser als eine fixistische Weltdeutung mit dem Weltverständnis,

wie es vom Schöpfungsgedanken her durch die große philosophischtheologische

Tradition entwickelt wurde. Daß der Schöpfergott seinen

Geschöpfen nicht bloß das Sein, sondern auch die Fruchtbarkeit des

Seins, das Wirken gegeben hat, so daß die Welt immer neue Bereicherung
erfährt, ist ein Gedanke, der der alten Metaphysik und Theologie teuer
war. Welche ungeahnten Proportionen aber diese Fruchtbarkeit des

Werdens erreicht, wurde uns erst durch die Entdeckung der Evolution

32 Vgl. dazu die Ausführungen im Beitrag Schulte (Fußnote 30).



456 Schöpfung und Evolution

bewußt. Besser gesagt, wir fangen eigentlich erst an, uns dessen bewußt

zu werden. Soviel ist aber schon klar: durch die Evolution hindurch
strahlt uns grandioser und überzeugender denn je die Allmacht und
Großzügigkeit des Schöpfergottes entgegen. Daß auch ein
philosophisches Denken zu dieser Überzeugung gelangt, soll man nicht einfach
als «fromme», trotzdem aber unerlaubte Grenzüberschreitung abtun.
Auch das philosophische Denken mündet in die Transzendenz. Daß der

Philosoph gerade beim Überdenken der Ursprungsfrage auf die
Transzendenz stößt, kann nur derjenige ablehnen, der sein Denken vor der

Transzendenz verschließt. Die beste philosophische Haltung dürfte das

aber kaum sein


	Schöpfung und Evolution

