
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 3

Artikel: Image de Dieu et dignité humaine

Autor: Oliveira, C.-J. Pinto de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760980

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760980
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Image de Dieu et dignité humaine

C.-J. Pinto de Oliveiea

La rencontre des thèmes de l'image de Dieu et de la dignité humaine

s'impose à l'attention par ses origines anciennes, par la constance de sa

présence et par la variété d'aspects doctrinaux et pratiques qu'elle
dévoile aux différentes époques d'une tradition ininterrompue.

L'affirmation que l'homme est fait à l'image de Dieu, qu'il est appelé
à se parfaire selon la ressemblance divine est une donnée première pour
toute anthropologie chrétienne. L'héritage biblique, enrichi par la pensée

philosophique gréco-romaine, devient le bien commun que viendront
exploiter les maîtres et les écoles de spiritualité, de théologie, d'éthique.
Il sera développé selon les possibilités et les exigences de l'expérience
religieuse, mise en rapport avec la culture à toutes les époques du
christianisme en orient et en occident.

Le thème de la dignitas humana ramasse bien des traits - concernant

la liberté, la grandeur, la domination sur le monde - qui se trouvent
dispersés dans la compréhension hellénique comme autant de prérogatives

de l'homme. Mais elle est empruntée directement aux sources latines
et s'enracine dans le système de valeurs les plus typiques de l'esprit
romain.

UNE CORRÉLATION ORIGINALE ET FÉCONDE

Le rapprochement du double thème de l'image divine et de la
dignité humaine se fera très tôt pour ne plus déserter la pensée chrétienne.
La notion fondamentale de la dignité humaine, envisagée précisément
comme dignité de la personne connaît aujourd'hui un intérêt grandissant



402 Image de Dieu et dignité humaine

en éthique. La doctrine de l'image de Dieu a été largement étudiée 1.

Ce travail voudrait aborder un champ plus restreint et moins labouré,
celui de la rencontre et de la corrélation de l'image et de la dignité. Cerner

les vicissitudes de cette histoire doctrinale en vue d'en dégager les

aspects d'originalité, permettra de rejoindre les intérêts les plus actuels
de la problématique contemporaine, plus spécialement les interrogations
de l'éthique chrétienne au plan social.

Originalité chrétienne

Cette originalité s'affirme initialement par la présence ou la
prédominance de certains traits dont la conjonction tend à former un système
de vie et de pensée, où les éléments déracinés de la culture gréco-romaine
retrouvent une nouvelle cohérence en rapport avec le message biblique.

La première note est l'insistance sur la conjonction des aspects

mystiques et éthiques dans la compréhension de la ressemblance divine
et de la grandeur spirituelle de l'homme qui en résulte. L'appel à

l'enseignement biblique sur l'image se traduit dans la reconnaissance d'un don

divin préalable et source de toute exaltation humaine. On en parlera en
termes de vocation et de responsabilité de l'homme invité à s'accomplir
vertueusement dans l'union-imitation de Dieu. Certes le thème platonicien

de la «homoiosis» divine, de l'assimilation à Dieu à travers la
pratique de la «justice», de toute droiture et de toute bonté, en vue d'atteindre

la «vraie humanité» exercera la plus grande influence sur la tradition
patristique. Le fameux passage du Théétète 2 sera connu et repris par
Clément d'Alexandrie, Origène, Grégoire de Nazianze, Basile, pour recevoir

finalement une pleine élaboration chez Grégoire de Nysse 3. Mais
dans la théologie et la spiritualité chrétienne, la «vertu», la perfection
éthique se fonde sur le don initial de l'«image», sur la création et la vocation

de tous les hommes à une destinée de sainteté.

1 T. Camelot, La théologie de l'image de Dieu, dans Rev. Sc. ph. et th. 40

(1956) 443-471, article intéressant par les informations bibliographiques qu'il
apporte et par les positions de l'auteur. L. Scheffczyk, Der Mensch als Bild
Gottes (Wege der Forschung, CXXIV), Darmstadt 1969. Parmi les articles de Diet.,
voir Image et ressemblance, dans le Diet, de Spiritualité.

2 Théétète, 176 a-c. Platon, Œuvres complètes, éd. Budé, 1924, t. VIII, p. 208.
3 Voir la thèse classique de H. Merki, Homoiosis Theoi. Von der Platonischen

Angleichung an Gott zur Gottähnlichkeit bei Gregor von Nyssa, Coll. Paradosis, VII,
Fribourg (Suisse) 1952.



Image de Dieu et dignité humaine 403

C'est précisément cet universalisme qui portera la pensée chrétienne
à dépasser l'étroitesse aristocratique, les caractères d'élite qui marquent
la dignitas romaine au plan social, politique, ou l'eugeneia, la noblesse

hellénique au niveau philosophique et religieux. Au moins en droit, on
aboutit ainsi à un modèle éthique universel, se réclamant de la notion
théologique de l'homme (image de Dieu), - et s'avérant capable d'exercer

une force transformatrice dans les domaines de la morale personnelle
et politique.

Comme dans d'autres domaines (élaboration des dogmes trinitaires,
christologiques, structuration de la communauté ecclésiastique, du culte

liturgique et du ministère sacerdotal, du respect de la vie, de la conception

du pouvoir...), déjà à l'époque patristique se manifeste une
originalité théologique, faite d'attachement aux sources révélées ainsi que
de discernement sélectif à l'égard de la culture gréco-romaine, elle-même

confrontée avec les aspects les plus typiques de l'expérience chrétienne 4.

A l'origine d'une tradition: Clément de Rome

De la corrélation de l'image de Dieu et de la dignité humaine découlent

donc un regard original porté sur l'homme, une notion ou une quasi-
définition de l'homme, présente et agissante dans l'histoire de la pensée
chrétienne surtout en ses tournants les plus décisifs.

Cette corrélation se trouve déjà établie chez Clément de Rome.
Son texte (ch. 33, 4-8 de l'Epître aux Corinthiens) est vraiment
significatif. Bien que très ramassé, il présente la doctrine comme allant de

soi, comme communément admise ou compréhensible pour fonder une
exhortation morale et spirituelle. «De ses mains sacrées et immaculées,
Dieu a façonné l'être excellent et souverain, l'homme, comme une

empreinte de sa propre image.» Et après avoir rappelé Gn 1,26-27,
Clément montre Dieu comme un artiste tout fier de son œuvre, et il
achève ainsi sa parénèse: «Devant pareil modèle, appliquons-nous sans

retard à sa volonté; travaillons de toute notre force à l'œuvre de

justice» 5. Les traits d'excellence de l'homme, créé à l'image de Dieu, sont

4 J'ai essayé d'illustrer ce modèle d'originalité chrétienne à propos de la
rencontre du ministère apostolique (selon le N. T.) avec la notion de sacerdoce: C.-
J. Pinto de Oliveira, Signification sacerdotale du ministère de l'évéque dans la
Trad. ap. d'Hippolyte de Rome, dans Freib. Zeitsch. f. Ph. u. Th. 25 (1978) 398-427,
spécialement pp. 414 sv.

5 Clément de Rome, Epître aux Corinthien, Trad. A. Jaubert, S. Chrét. 167,
Paris 1971, p. 155.



404 Image de Dieu et dignité humaine

relevés dans la version latine en termes de «dignité» d'un être intellectuel:
«Animal excellentissimum et intellectus dignitate celsissimum, hominem,
imaginis suae characterem, sacris et intaminatis manibus formavit » 6.

Ce rapprochement de la «dignitas» et de l'«ad imaginem Dei» est

représentatif d'une attitude qui deviendra générale chez les Pères et les

écrivains chrétiens. En termes plus ou moins explicites, sous la forme de

l'exaltation de la grandeur de l'homme, de son pouvoir de dominer sur
les choses et d'orienter librement son existence, autant de prérogatives
liées au don divin de l'image, la doctrine se trouvera chez Athénagore,
Justin, Tatien 7. Elle sera développée par Irénée qui ouvrira de belles

perspectives sur les aspects de liberté, d'accomplissement christologique
et eschatologique de l'homme envisagé dans sa personne et dans son
histoire 8. Dans le dessein de transmettre, d'actualiser le message biblique

de la création, de la rédemption, de l'appel au salut, ces auteurs
cherchent à le transcrire dans le langage philosophique le plus répandu.
Ils en reprennent les thèmes de l'homme: «microcosme», sommet et

synthèse de l'univers. Mais l'orientation protologique (l'image divine
constituant l'homme aux origines) et eschatologique (la réparation et
l'achèvement de la ressemblance divine accomplis par le Christ) transfigure

ces thèmes en les marquant d'une signification éthique y ajoutant
la valorisation des rapports interpersonnels avec Dieu. La «dignitas
humana» sera ainsi appelée à désigner l'être humain en tant que créature

qui est l'objet d'un dessein spécial, d'une «délibération» du Créateur:
«faciamus hominem»...9. Mais surtout la grandeur de l'existence humaine,

6 On cite le texte latin, selon F. X. Funck, Opera patrum apostolicorum, I,
p. 101.

7 Pour : Athénagore, De Resur. mortuorum, P. G. 6, 998 ; Justin, Cohort, ad
Graecos, ibid. 309; Tatien, Oratio adv. Graecos, ibid. 819. En polémique avec «les

grecs», ces textes reprennent dans leur apologie les notions et les «prénotions»
communément admises en montrant qu'elles sont «chrétiennes», qu'elles se trouvent
autant et davantage dans les Ecritures que dans les auteurs païens.

8 Le thème est fréquent dans le livre IV de 1'Adv. Haer. de S. Irénée. Certains
auteurs, en se basant sur une lecture à mon avis trop matérielle de quelques
passages d'Irénée lui attribuent une notion corporelle de l'image divine dans l'homme.
Sur les vraies perspectives christologiques et eschatologiques de l'Evêque de Lyon,
voir l'ouvrage fondamental de R. Berthouzoz, Liberté et grâce suivant la théologie
d'Irénée de Lyon. Le débat avec la gnose aux origines de la théologie chrétienne,
(Coll. études d'éthique chrétienne, 8), Fribourg (Suisse) 1980. Voir spécialement
les chap. IV et V.

9 Ce caractère de «rapports intersubjectifs» de l'homme avec Dieu, de
«existential intentionality», en tant que typique du thème de l'image de Dieu, est
particulièrement relevé dans une perspective moderne par: Th. M. Tomasic, William



Image de Dieu et dignité humaine 405

de la destinée humaine est mise en rapport avec la vocation divine qui
la suscite et avec la responsabilité de la personne, partenaire libre du

plan et de l'amitié de Dieu 10.

«DIGNITAS CONDITIONIS HUMANAEK A L'AGE D'OR DE LA PATRISTIQUE

La «dignitas conditionis humanae» pourrait être la formule synthétique

de cette anthropologie patristique. Il s'agit d'une élaboration
doctrinale amplement mûrie et enrichie par la confluence de plusieurs
courants culturels même s'ils sont préalablement critiqués.

De la « dignitas romana» à la «dignitas Christiana »

Empruntée immédiatement à la culture romaine, la notion de

dignitas sera privilégiée pour exprimer la compréhension chrétienne de

la grandeur de l'homme en tant qu'image divine.
La dignitas romaine comme ses équivalents grecs (eugeneia, axioma...)

est doctrinalement et éthiquement polyvalente. Elle exprime d'abord,
de la façon la plus commune, le haut degré de considération, d'estime
allant de pair avec une fonction sociale ou politique élevée. On parlera
alors de la dignitas consularis, senatoria, imperialis, pontificalis... Mais

au plan des valeurs éthiques, la dignitas désigne: la parfaite rectitude
morale, le dévouement à la cause publique, l'élévation des sentiments,
resplendissant dans la grandeur, dans l'élégance et l'à-propos des gestes
et des paroles. Elle est l'idéal éthique qui convient à l'homme public,
investi des plus hautes fonctions. Elle synthétise et traduit dans l'esprit
romain cet ensemble de vertus de grandeur (la «magnanimité», la «muni-

of Saint-Thierry : Toward a Philosophy of Intersuhjectivity, N.York 1971 (notamment,

pp. 53-63 ; 69-79) ; et William of Saint-Thierry on the Myth of the Fall, A
Phaenomenology of Animus and Anima, dans Rech. Théol. Ane. et Méd. 46 (1979)
5—52; spécialement pp. 6—8.

10 Le rapprochement du thème de l'image de Dieu et de la dignité humaine
à l'époque patristique a été étudié par E. Garin: La «dignitas hominis» e la lettera-
tura patristica, dans La Rinascita, 1 (1938) 102-146. Il y insiste sur l'enracinement
dans la tradition patristique et sur l'inspiration chrétienne de l'humanisme de la
Renaissance italienne. Le fait général de la corrélation entre l'image de Dieu et
la dignité humaine est suffisamment manifesté par l'échantillonnage de textes
donné par E. Garin.

27



406 Image de Dieu et dignité humaine

ficence»...) qu'Aristote a déployé avec complaisance et que Cicéron saura
accréditer dans les lettres latines n.

La àignitas en tant que valeur éthique la plus élevée, comme
raffinement et rayonnement de Yhonestas (à laquelle elle semble ajouter la
connotation de decus et maiestas), sera intégrée dans la pensée patris-
tique.

Mais les écrivains et orateurs chrétiens commencent par discréditer
la dignitas «païenne», en l'envisageant dans ses acceptions vulgaires ou
la stigmatisant dans ses usages dégradés. Telle l'attitude des apologistes,
d'un Minucius Felix, d'un Tertullien. Et on retrouvera des critiques ou
des railleries semblables chez Ambroise, Augustin, comme chez Origène
ou Chrysostome 12. Ces procédés apologétiques un peu faciles renvoient
toutefois le plus souvent à l'intention autrement importante de rehausser

l'originalité de la dignitas Christiana, qui est censée être au cœur
de la révélation biblique sur l'homme. Le chrétien est exalté comme un
être nouveau. De par la création il est placé au centre du monde auquel
il doit commander et qu'il doit orienter vers Dieu. Par la grâce il est

appelé à la sainteté, se traduisant dans l'union et la conformité avec le

Père, que le Fils a pleinement révélé parce qu'il est son Image parfaite,
dont la ressemblance et l'amour sont répandus par l'Esprit dans les

cœurs et les communautés. A différents degrés d'élaboration et comportant

de notables différences d'accent, ces données se présentent comme
le bien commun de la grande tradition patristique. Tout un ensemble
d'études monographiques sur Clément d'Alexandrie, Origène, Irénée,
Athanase, Basile, Grégoire de Nazianze, Grégoire de Nysse, Cyrille
d'Alexandrie, ainsi que des essais de synthèse sur le thème de l'image de

Dieu13 confirment une telle convergence doctrinale.

11 Dans le Livre I, ch. 20 du De Officiis, Cicéron déclare: «Magnus animus
in externarum rerum despicientia commendatur»... L'esprit magnanime doit
garder une parfaite harmonie naturelle, ne rien faire de contraire à la dignité du
sage: «ea quae videntur acerba ita ferre ut nihil a statu naturae discedat, nihil
a dignitate sapientis. » Les médiévaux avaient remarqué cette harmonisation du
stoïcisme et de l'aristotélisme dans ces passages de Cicéron. Voir par exemple
S. Thomas, II-II, 129, 8. Sur ce thème: R. A. Gauthier, Magnanimité. L'idéal de
la grandeur dans la philosophie païenne et dans la théologie chrétienne, Paris 1951.

12 On trouvera les principaux textes ainsi que le contexte de ce passage de
la «dignitas» païenne à la «dignitas» chrétienne dans W. Dürig, art. Dignitas,
RAC, III (1957) cols. 1024-1035.

13 Parmi les essais de synthèse, M. Pellegrino, La spiritualità del l'imma-
gine nei Padri délia Chiesa, dans Asprenas, Année V, n° 3, Naples 1958, pp. 324-
347.



Image de Dieu et dignité humaine 407

Un double trait semble s'en détacher de plus en plus comme l'indice
de l'originalité de la compréhension patristique de l'homme à l'intérieur
et à la lumière du plan divin :

- A l'origine de tout, émerge l'affirmation du primat de l'amour de Dieu,
un amour prévenant et créateur. On insiste autant sur la réalité, sur la
fécondité de cet amour que sur la liberté souveraine de son initiative.
Il s'agit d'une liberté première et souveraine, mais créatrice de liberté.
La création et le salut, en contraste souvent accentué avec les mythes
cosmogoniques ou tragiques, sont exaltés comme la manifestation de la
libéralité, de la liberté divine engendrant - à sa ressemblance - la liberté
de l'homme. «L'homme est libre dans sa volonté dès le commencement,
et libre est Dieu dans sa volonté, puisque l'homme a été fait à sa
ressemblance»14. C'est presque un leitmotiv dans les exposés d'Irénée. D'une
façon également lapidaire, après avoir rappelé le thème si répandu de la
souveraine et libre domination de l'homme sur l'univers, Cyrille
d'Alexandrie explique: «Parce que libre est la Divinité, selon laquelle l'homme
fut formé»15.

- Une telle conjonction du don de la création et du salut avec la liberté
fait de l'être - de la nature - et de la vocation de l'homme, la manifestation

d'une dignité responsable bien plus que d'une simple dépendance
à l'égard de la toute-puissance divine. Une théologie vraiment au
courant de la tradition patristique se complaira à le proclamer : « In hoc homo

non vilificatur, sed dignificatur »16 : l'homme n'y trouve point un motif
d'abaissement, mais la source de sa dignité.

Certes, enracinée dans un dessein de liberté en vue de susciter une
vocation de liberté, la dignité de l'image devient le commencement d'une
aventure spirituelle, éthique. La grandeur de la responsabilité dans la
domination de l'univers et dans sa propre conduite va de pair avec le

risque de la suprême déchéance, que l'on décrira comme comportant la
déformation ou la perte de l'image, selon que celle-ci est identifiée avec

14 Adv. Haer. IV, 37, 5.
15 Glaphyra in Gen. I, 4 (PG, 69, 24 C).
16 C'est le « cri de Duns Scot » cité par Henri de Lubac, dans Pic de la Miran-

dole, Aubier Montaigne, Paris, p. 152. Ces «Etudes et discussions» du Père de Lubac
confirment les positions de E. Garin (cité dans la note 10) et celles de P. O. Kri-
steller, Studies in Renaissance Thought and Letters, Rome 1956, sur la persistance
d'un «humanisme chrétien», depuis l'âge patristique et se prolongeant à travers
les grandes figures de la Renaissance. Cet «humanisme chrétien» se caractérisant
tout spécialement par la conjonction du double thème de l'image de Dieu et de
la dignité humaine.



408 Image de Dieu et dignité humaine

la nature même de l'homme ou avec la prérogative de son élévation
divine.

Ainsi se dessine le thème de la «dignité de la condition humaine»

qui aura un bel avenir dans la tradition théologique et dans la culture
occidentale sécularisée.

«Dignitas conditionis...»

Je ne retiens ici que les formulations les plus explicites et même les

plus éclatantes, particulièrement celles de Léon I., le Grand qui auront
plus d'avenir dans la théologie latine. Certes la continuité en profondeur
avec la tradition grecque mériterait d'être soulignée. D'autre part,
reprises et transmises par la liturgie, par Grégoire le Grand, par les

collecteurs des traditions patristiques : Cassiodore, Bède, Isidore, ces doctrines
nourriront la réflexion théologique du moyen-âge.

La «conditio» chez S. Léon désigne tout d'abord la situation originaire

de l'homme dans le libre dessein de Dieu et en vertu de son action
créatrice. Elle connote l'idée de fondation, de ce qui est foncièrement et

primordialement donné. Les textes léoniens, en harmonie avec le

langage liturgique qu'il hérite et qu'il façonne, détachent un premier moment
dans le dessein de Dieu, celui de la «creatio», de la «conditio» (Deus
creator, conditor, principium, fons, origo...), en le distinguant et reliant
au second moment de la rédemption, du salut christologique, exprimé
par les termes: redimere/Redemptor, reparare/Reparator, ou equivalents:

reformare, reficere...
La conditio divine, exprimant le dessein et l'action de Dieu au

commencement, ne se distingue de la rédemption accomplie dans la plénitude

des temps que pour renvoyer à ce moment sotériologique. Par elle-

même, la conditio signifie la totalité de l'idéal divin, tout l'ordre de la
création et du salut, dans lequel Dieu a voulu établir l'homme, en le

faisant à son image.
La condition humaine comporte un double aspect, de grandeur

divine et de déchéance pécheresse. L'être humain à travers les vicissitudes

de l'existence et de l'histoire garde une dignité permanente, en
raison de sa nature, créée par Dieu, et en vertu du caractère immuable
du dessein divin, de son amour qui ne connaît pas de repentir; mais la
condition humaine est susceptible de déchoir dans l'indignité morale,
méritant dans son avilissement d'être punie à cause du mauvais usage
de la liberté. Tel est le leitmotiv de la prédication de S. Léon, lorsqu'elle



Image de Dieu et dignité humaine 409

essaie de traduire en termes éthiques et de vie quotidienne pour le peuple
chrétien, le message biblique de la création de l'homme ad imaginent Dei17.

Le discours léonien a donc une portée spirituelle, religieuse d'abord,

pour se développer ensuite dans un déploiement éthique universel.
Toute l'existence de l'homme baptisé doit se redresser et s'élever pour
assumer toute la «dignité» d'un être rétabli dans la grandeur de l'image
divine. Mais ces retentissements éthiques demeurent intra-communau-
taires, sans viser au moins explicitement les applications juridiques et
politiques au plan de la société civile. A l'intérieur de l'Eglise, le Pape

proclame qu'une même «dignité est commune à tous», pas de discrimination

entre les fidèles baptisés, qui par leur incorporation au Christ sont
devenus participants de son sacerdoce et de sa royauté 18. Toutefois
cette Eglise du milieu du Ve siècle voit déjà généralisé en son sein un
autre type de «dignité»: la dignitas sacerdotalis, la dignitas pontificalis 19.

S. Léon cherchera à légitimer la présence d'une hiérarchie dans l'Eglise,
surtout le relief de cette «dignitas pontificalis» qu'accentue la liturgie
et que les fidèles étaient sans doute portés à confronter avec le pontificat

des païens. Le prédicateur fait alors appel à la compréhension évan-

gélique de l'autorité, en la présentant comme un «ministère», comme un
service au sens le plus strict. La dignitas pontificalis dont il se déclare

l'humble mais vrai titulaire est qualifiée et exaltée comme une «servitus »:

comme l'asservissement stable et effectif de l'évêque, de l'évêque romain
successeur de Pierre, au bien de toute la communauté.

En fait, on voit surgir ici une tension entre l'autorité-pouvoir et

l'autorité-service, allant de pair avec la discrimination qui s'installe, en
se réclamant de la notion même de dignité. D'une façon très humaine,
subreptice, la «dignité» va déployer dans l'Eglise et la chrétienté toutes
les acceptions et les modalités que le christianisme primitif avait dénoncées

dans le monde païen. La dignitas ne sera plus mesurée sur la notion

17 On pent se référer aux Sermons de Léon le Grand, dans la Coll. Sources
chrétiennes (éd. du Cerf, Paris), notamment T. I (n° 22) ; t. III (n° 74 bis) et t. IV
(n° 200). Dans ce dernier, p. 371 de l'Index analytique, on trouve les mentions
explicites du terme Dignité. La traduction et les notes de ces Sermons sont de
Dom René Dolle.

18 « In unitate igitur fidei atque baptismatis, indiscreta nobis societas, dilectis-
simi, et generalis est dignitas...» Et S. Léon de renvoyer ses auditeurs aux grands
textes néotestamentaires sur le «sacerdoce royal» du peuple chrétien. Cf. Sermon
sur sa consécration, Ouvr. cité dans la note précédente, t. IV, (S. Chrét. n° 200),
pp. 264 sv.

19 Cf. mon étude citée dans la note 4.



410 Image de Dieu et dignité humaine

de l'image de Dieu dont tous les fidèles sont parés. Elle deviendra même

l'expression de l'inégalité. Employé au pluriel, le terme «dignitates»
désignera et détachera les «dignitaires», les élites, les couches honorables

investies d'autorité, de puissance, de prestige dans le monde chrétien.

Un tel emploi du vocable prévaudra dans la pratique et les textes
du droit. Il est le seul usité dans le Code de droit canonique actuel (de

1918). Dans le monde moderne, sécularisé, la dignité sera postulée comme
le fondement de l'égalité et de l'universalité des droits humains. Elle sera
alors dissociée de toute référence religieuse et de tout rattachement à

l'image de Dieu dont elle était originairement solidaire dans la prédication

de S. Léon. Elle ne sera plus reconnue et honorée par ses successeurs

au moment de son émergence et de la déclaration des droits au siècle

des lumières. Avant d'y arriver, il sera intéressant de considérer d'autres

jalons significatifs dans les vicissitudes de la tradition de l'image divine
et de la dignité humaine.

IMAGE, DIGNITÉ ET ÉGALITÉ :

AMORCE D'UNE ÉTHIQUE SOCIALE A L'ÉPOQUE CAROLINGIENNE

La corrélation de l'image divine et de la dignité humaine aura ses

répercussions au plan social. Une telle rencontre se dévoile d'une façon
assez nette à l'époque carolingienne. Nous nous arrêtons à la considération

d'un témoignage doctrinalement peu original, mais riche, par contre,

en applications éthiques, comportant même quelques surprises dans

le domaine juridique et politique. Il s'agit d'Alcuin, bénéficiaire et
promoteur d'un vaste renouveau culturel.

L'apport d'Alcuin

Ce moment, peut-être sans éclat et sans relief, mais de grande
maturation doctrinale et sociale qu'on appelle le haut moyen-âge, ne manque
pas d'intérêt pour notre thème. Il apparaît comme un instant privilégié
où les structures romaines sont déjà révolues, tandis que les institutions
galloromaines sont battues en brèche. Sous la poussée de la dynastie
carolingienne, nommément de Charlemagne, la chrétienté est en train
de se former. Il y a une certaine fluidité dans les moeurs et dans les

formes sociales. Des conditions objectives et subjectives sont rassemblées

pour permettre le surgissement d'une pensée chrétienne ouverte aux



Image de Dieu et dignité humaine 411

domaines et problèmes socio-politiques. Chez certains théologiens s'éveille
d'une façon naïve, tâtonnante, le sens des responsabilités chrétiennes à

l'égard de la société, de son fonctionnement, de son gouvernement et
de son organisation. Paradoxalement tout en siégeant dans la cour, dans

les monastères et châteaux, la théologie apparaît comme une clairière
de liberté, une interrogation sur les droits de la personne et sur sa dignité
à la lumière des dogmes chrétiens. Le XIIe siècle verra le retour du prestige

du droit romain, dont les procédures seront plutôt durcies dans le

contexte médiéval. Pleinement établie, la chrétienté du XIIIe siècle

saura en faire usage, en l'alourdissant grandement surtout dans les situations

de crise, de menaces à l'intégration sociale et à l'unité ecclésiale

venant des hérétiques. On fera alors appel aux moyens répressifs, à la
torture, à la mutilation, à la mise à mort, en se réclamant davantage des

motivations défensives et des normes juridiques que des inspirations
évangéliques. La doctrine biblique de la dignité de tout homme fait à

l'image de Dieu n'est nullement oubliée. Mais face aux criminels et aux
hétérodoxes, on insistera plutôt sur leur «indignité» volontaire et
coupable, qui légitime pour eux le recours à la peine capitale. Le paragraphe

suivant sera consacré à cette position théologique exprimée avec la
plus grande netteté chez S. Thomas d'Aquin.

Un tel contraste avec une théologie par ailleurs autrement élaborée

rend l'apport d'Alcuin vraiment significatif. Le thème de l'image est

fréquent dans l'ensemble de ses écrits. On l'y retrouve explicitement au
moins quelques 25 fois, avec des renvois aux textes de la Gn 1, 26-27.
A travers les versions latines, il reprend bien des éléments de la tradition
patristique, notamment une bonne partie des données augustiniennes
sur la mens, sur l'esprit humain comme sujet de l'image de la Trinité
divine. Mais en tout cela il fait plutôt figure de compilateur. Sa doctrine
devient intéressante sinon originale, moins en vertu d'une élaboration
poussée, d'une cohérence rigoureuse, qu'en raison de l'impact qu'a sur
sa pensée son expérience de chrétien et de théologien 20.

Une comparaison toute naturelle à ce théologien, précepteur de la
famille royale, indique le niveau de sa pensée et illustre la façon quelque

peu empirique qui lui permet d'unifier sa vision anthropologique,
politique et religieuse. Il parle avec assiduité de Yaula, de la cour royale, pour

20 On peut trouver un exposé récent et bien mené sur le thème de la dignité
humaine en rapport avec celui de l'image de Dieu dans la thèse de A. V. Serralda
La philosophie de la personne chez Alcuin, Nouvelles éd. latines, Paris 1978.



412 Image de Dieu et dignité humaine

désigner la cour elle-même et pour désigner l'âme humaine. L'aula,
la cour royale, est pour Alcuin l'espace où se déploie et évolue la dignitas,
la noblesse: la noblesse du sang et la noblesse de l'esprit. La dignitas

y est employée au pluriel et au singulier, mais ce double usage est souvent
relié par une certaine corrélation qui renvoie à Yaula, à l'unité de la cour.
Il y a la dignitas imperiales, regalis: l'autorité première du roi, celle de

la reine, des princes et princesses; et à côté et à leur service, les digni-
tates, les dignitaires, les nobles, les personnages haut-placés, formant
l'unité de la cour politique. Pareillement dans l'âme humaine, comparée
à la cour royale et appelée aula, on distingue : la dignitas, qui est la
substance, l'essence de l'âme elle-même; et les dignitates, l'intelligence, la
mémoire et la volonté, qui en sont les puissances ou facultés (ce nom
n'étant pas employé, peut-être dans le dessein de souligner l'unité du

psychisme humain). Dans l'univers politique et anthropologique, la
dignitas, la dignité royale, émerge et commande aux dignités secondaires,

aux instruments de la royauté : respectivement aux nobles serviteurs du
roi ou aux puissances spirituelles par lesquelles l'âme humaine devient
active et s'accomplit en perfection. La dignitas essentielle de l'âme est

mise en rapport avec l'image de Dieu dont le Créateur a enrichi et ennobli

l'homme. Image divine et dignité humaine ont donc un caractère

permanent, indestructible. Elles désignent des pérogatives de la nature
humaine elle-même 21. L'œuvre et le dessein du Créateur s'y manifestent

devenant un programme que l'homme est appelé à reconnaître et
à accomplir.

Corollaires éthiques

De cette doctrine Alcuin dégage quelques corollaires éthiques de la
plus haute importance. Ou mieux, elle est rappelée en vue de fonder ces

consignes destinées à orienter l'action morale et politique.
On pourrait les grouper autour de trois articulations qui présentent

un intérêt croissant dans la mesure où la doctrine rejoint d'une façon
concrète les problèmes d'éthique sociale, politique.

Tout d'abord, dans la lignée de la tradition patristique, l'enseignement

sur l'image divine et la dignité humaine est relevé dans le dessein

de fonder l'exigence de perfection, la nécessité pour l'homme de s'adon-

21 «Anima seu animus est spiritns... in quo est imago Conditoris spiritaliter
primitiva creatione impressa.» Alcuin, De Anima rationale, X; PL 101, 644 A.



Image de Dieu et dignité humaine 413

ner à la pratique des vertus. C'est l'élément le plus commun, où l'apport
chrétien est venu rencontrer et renforcer une donnée assez répandue dans

la philosophie et la culture gréco-romaines.
Ensuite de la dignité rattachée à l'image divine imprimée dans

chaque être humain, on fait dériver un pouvoir de domination sur les

choses, un dominium, une prérogative seigneuriale, qui assigne la place
et le statut de l'homme dans le monde. C'est le fondement théologique
du droit de propriété, entendu comme le pouvoir moral de disposer et
de jouir des choses, d'une façon responsable et solidaire.

Ce pouvoir de domination n'a pour objet que les choses: la terre, les

plantes, les animaux. Toute domination de l'homme sur l'homme est à

exclure. Voici ce qu'il faut souligner: en vertu de son caractère d'image
de Dieu et de dignité inaliénable, tout homme est appelé à la liberté, et
toute servitude est condamnable.

On doit signaler ici une rupture dans l'orientation théologique, une

application socio-politique du message chrétien que reprendront dans
les contextes de nouveaux défis quelques disciples de S. Thomas d'Aquin:
Cajetan, Vitoria, Las Casas, défendant pour les Indiens d'Amérique la
liberté, le dominium, le droit sur leurs biens et leurs terres 22. Certes déjà
chez les Pères, dans S. Augustin qui est le maître universel des médiévaux,

on trouvera comme corollaire du précepte biblique de «dominer

sur les animaux» que la domination de l'homme sur l'homme est exclue.
«Non hominem homini, sed hominem pecori»: voilà la domination autorisée

en termes propres par De Civ. Dei XIX, 15 (ML 41, 643). Mais ces

22 L'affirmation d'un «dominium», d'une prérogative de «dominer» la terre,
les animaux, comme un don divin octroyé par le Créateur à toute l'humanité en
général, voilà un lieu commun dans la tradition chrétienne. Une toute autre question

surgit lorsqu'il s'agit de reconnaître à chaque personne, à chaque peuple un
pouvoir vrai et autonome, un droit de disposer et de jouir en propre de leurs biens
et de leurs terres. Alcuin a le mérite de rattacher un tel type de «dominium» à la
dignité de la personne, de l'homme en tant qu'il est individuellement «image de
Dieu». Telle est la thèse centrale de l'ouvrage cité dans la note 20. On connaît par
ailleurs les positions de Vitoria et de Las Casas. Il faudrait insister sur la priorité
à donner ici à Cajetan, dont dépend très probablement la tradition dominicaine
à laquelle se rattachent Vitoria et Las Casas. Dans son commentaire à la question 66
de la II-II (de la Somme théol. de S. Thomas), il revendique avec force le
dominium, ce droit de propriété, comme une prérogative naturelle de l'homme, et qu'il
faut reconnaître aux infidèles, sous peine de commettre des injustices et de trahir
l'évangile que l'on veut leur annoncer. Il fait allusion aux conflits suscités par la
prédication des dominicains en faveur des Indiens dans l'Ile de Saint-Domingue,
où Cajetan en tant que Maître général de l'Ordre les avait envoyés.



414 Image de Dieu et dignité humaine

exhortations demeurent dans le domaine religieux. La considération de

la condition pécheresse de l'humanité portera S. Augustin à ne pas
fermer les yeux sur les déchéances sociales : la servitude, la prostitution, la
torture. Il les déplore, les stigmatise sans arriver toutefois à en proposer
l'extirpation de la société. Un certain pessimisme théologique n'osait

pas attaquer un statu quo légitimé par la coutume et au moins partiellement

autorisé par le droit romain.
Ici se situe l'originalité d'Alcuin. Ses positions pratiques dépassent

de beaucoup la tradition immédiate (Bède, par exemple) et lointaine,
patristique, à laquelle il se rattache pourtant. Il fait hardiment le

passage du plan de l'exhortation religieuse à la pratique sociale, politique.
Il rejoint les mouvements d'émancipation des serfs qui se font jour alors.

Une telle attitude se fonde doctrinalement sur le caractère universel

de la liberté qu'il lie à la qualité essentielle de la dignité humaine, elle-
même rattachée à l'image de Dieu dans l'homme. Du point de vue éthique,

cette égalité fondamentale de tous les hommes demande pour lui
un engagement effectif de la part de la société, des individus et de l'autorité

23. D'ailleurs il paie de sa personne. Il compromet sa carrière de

précepteur de la cour en s'engageant sans ménagement dans la libération
des captifs 24.

En résumé: on peut dire d'Alcuin que sa conception de l'image de

Dieu laisse beaucoup à désirer. Un grand progrès doctrinal sera accompli

par les docteurs du XIIIe siècle. Par contre, il ne sera pas dépassé en

ce qui touche la compréhension et la pratique sociales de la dignité
humaine. Il s'est attaché à faire de l'égalité et de la liberté une force
transformatrice pour la société et les institutions de son temps.

S. THOMAS D'AQUIN: IMAGE, DIGNITÉ ET RESPONSABILITÉ

La théologie de S. Thomas illustre d'une manière éclatante un tel
progrès doctrinal en même temps qu'elle laisse voir une prudente réserve
de la chrétienté dans le domaine des applications d'éthique sociale.

23 L'auteur cité dans la note 20, après avoir indiqué la série de textes et
positions d'Alcuin s'étendant sur toute sa vie, résume avec justesse: «Ce moine
a horreur de la servitude. Il la fait rejeter au nom de la volonté de Dieu, de la
Révélation et de la constitution de l'homme. Il en préserve la femme, l'enfant,
l'homme et même les pires ennemis. » Ouvr. cité, p. 34.

24 II s'agit d'une initiative jugée téméraire, abusive du moine Alcuin en faveur
d'un réfugié. Charlemagne blâmera son «maître» qui s'était laissé emporter par la
violence dans la défense d'un droit pour lui essentiel. Sur cet épisode et sa
signification, voir ouvr. cité dans la note 20, pp. 44 sv.



Image de Dieu et dignité humaine 415

Chez S. Thomas le thème de l'image de Dieu devient l'objet d'une
réflexion herméneutique et doctrinale tendant à dégager notionnellement
le contenu des représentation symboliques, à élaborer et ordonner d'une
façon systématique les données traditionnelles.

Sources et évolution doctrinale

Trois influences majeures s'exercent sur cette intention théologique
de saisir et comprendre le message biblique de la création et du salut.
Celle qui se fait sentir la première est la fidélité à la tradition augus-
tinienne. La deuxième est le recours décidé et systématique à l'anthropologie

et à l'ontologie aristotéliciennes. La dernière est le cadre général
de pensée emprunté au Pseudo-Denys : c'est la vision d'un monde
hiérarchisé, échelonné selon les degrés de participation et de ressemblance,
dans la ligne de la christianisation de l'héritage néo-platonicien. La
conjonction de ces trois courants, avec la prédominance progressive des

deux derniers, est à la source d'une évolution dans la pensée de S. Thomas,

aboutissant grâce à son génie propre à une doctrine originale 25.

Elle proposera alors une compréhension réaliste de l'image de Dieu
coïncidant avec la mise en valeur de la dignité de l'homme et ayant pour
conséquence sa libre responsabilité devant Dieu et face à la société civile
et ecclésiastique.

Dès son premier enseignement comme jeune bachelier sententiaire,
Thomas d'Aquin se montre informé de la doctrine traditionnelle de

l'image, surtout de la pensée augustinienne. Il la trouve condensée dans
deux endroits des Sentences de Pierre Lombard: dans le Ier livre (dist. 3),

l'image est envisagée du point de vue trinitaire; et dans le IIe livre
(dist. 16), le thème est abordé sous l'angle anthropologique et dans le
cadre de la création. L'essentiel de la doctrine augustinienne y est ramassé

dans l'analogie établie entre la trilogie psychologique: mens, notitia,
amor (ou memoria, intelligentia, voluntas) et la Trinité divine. La notion
d'image y est comprise fondamentalement comme une analogie de pro-

25 Parmi les études consacrées à la doctrine de l'image de Dieu chez S. Thomas,

les deux suivantes vont particulièrement dans le sens de notre réflexion ici:
M. J. de Beaurecueil, L'homme image de Dieu selon S. Thomas d'Aquin, Dans
Etudes et Rech. 6 (1952) 45-82 ; 9 (1955) 37-96. G. Lafond, Le sens du thème de

l'image de Dieu dans Vanthropologie de S. Thomas d'Aquin, dans Rech, de Se. Rel.
47 (1959) 560-569.



416 Image de Dieu et dignité humaine

portion, comme un paraléllisme de similitudes: il y a «trinité» de part et

d'autre, dans les activités spirituelles de l'âme et dans l'intimité de la
vie divine.

En ce qui touche l'image divine considérée sous l'angle anthropologique

et à la lumière du dogme de la création, Pierre Lombard en fait
une «qualitas animae», une ressemblance spirituelle de l'homme avec
Dieu, Esprit créateur et parfait. Par contre le thème de l'homme «capax
Dei», appelé à accomplir sa finalité par l'union et la ressemblance avec
Dieu, ce thème déjà présent chez S. Augustin n'est pas développé par
Pierre Lombard. Il deviendra l'axe même de la réflexion de S. Thomas
dans la mesure où sa doctrine sera élaborée d'une façon personnelle.
L'inquietum cor augustinien, le «désir naturel de voir Dieu» seront fondés

et expliqués dans la ligne d'une ontologie, d'un dynamisme réel de

l'intelligence que S. Thomas aura empruntés à Aristote.
On peut repérer une étape de recherche sinon de transition dans la

pensée de Thomas d'Aquin à travers les questions disputées De veritate

et De potentia. Tout en gardant une stricte fidélité aux données
traditionnelles sur l'affirmation de l'image de Dieu dans l'homme, ces questions

déploient un remarquable effort théologique en vue de comprendre
cette donnée biblique et augustinienne selon les catégories et dans le

cadre de la philosophie aristotélicienne, elle-même enrichie par la notion
platonicienne de participation. Une intention théologique originale
commande l'utilisation de cet outillage philosophique convenablement
réajusté. D'une façon solidaire, les doctrines de l'analogie, de l'image de

Dieu sont mises en pleine lumière dans les perspectives d'une compréhension

réaliste des rapports de dépendance, de finalité et de conformité
de l'homme à l'égard de Dieu.

Originalité de S. Thomas

En envisageant les œuvres de la maturité du saint Docteur,
nommément la Somme théologique, on peut caractériser son originalité par
les traits suivants dont on ne saurait trop souligner la connexion :

- L'image est située et comprise dans la ligne de la finalité 26. La disposition

même de la question dans la la Pars de la Somme théologique (cf.
S. Th. I, 93), sa place dans l'édifice théologique indiquent avec netteté

26 Voir dans les mêmes perspectives, l'article plein de finesse de L. B. Geiger,
L'homme, image de Dieu. A propos de «Summa theologiae», la, 93, 4, dans Rivista
di Filosofia neo-scolastica 66 (1974) 511-532.



Image de Dieu et dignité humaine 417

l'option de l'auteur. On aborde le problème de Yad imaginent Dei dans

les perspectives du dessein créateur, du but de la création et de l'homme
spécialement. Ce dernier - qui est le point de convergence, la fin immédiate

du monde visible - est lui-même créé pour devenir l'image de Dieu.
Telle est l'intention divine qui s'inscrit comme finalité effective, comme

possibilité et exigence dans l'être humain.

- L'image est expliquée d'abord comme une conformité, plutôt qu'en
termes de simple rapport d'analogie. L'homme est appelé à se conformer
à Dieu par les activités de connaissance et d'amour dont Dieu lui-même
est l'objet. Voilà ce qui en le rapprochant de Dieu confère à l'homme la
ressemblance la plus fondamentale de l'image.

- L'image est définie en termes de réalité. Cette conformité à Dieu est
fondée sur une capacité réelle, à savoir: sur la nature spirituelle,
intellectuelle et libre de l'homme que la grâce vient élever et parfaire d'une
façon également réelle, comme une réalité intérieurement donnée et disposant

l'homme d'une manière effective, connaturelle à se conformer à Dieu.

- Finalement, la réalisation de l'image est progressive et hiérarchisée.

Elle définit l'homme comme un être de nature et de grâce, appelé à se

développer à travers un perfectionnement habituel (vertueux) en vue
d'atteindre la perfection d'une union et d'une conformité bienheureuses

avec Dieu.
La doctrine de l'image se caractérise donc chez S. Thomas par le

réalisme de la nature et de la grâce et par leur rapport d'intime connexion,

la nature étant ordonnée à la grâce: l'homme n'a d'autre bonheur

définitif, d'autre finalité ultime que l'union avec Dieu, le Dieu-Trinité,
qu'il est appelé à rejoindre par l'union et la conformité au Christ.

Envisagée dans ces perspectives d'un réalisme et d'un dynamisme
inscrit dans l'homme lui-même, la doctrine thomiste de l'image n'accentue

guère les similitudes trinitaires mises au premier plan par S. Augustin.

Par contre l'anthropologie thomiste qui s'achève par la considération

de l'homme fait à l'image de Dieu, est toute ordonnée, orientée
même vers la christologie. Elle manifeste la correspondance entre Y act

imaginem Dei qu'est l'homme, et Y Imago Dei perfecta qu'est le Christ.
La conformité divine qui, pour l'homme, n'est que possibilité, capacité
ou destination, le Christ la lui offre se donnant comme modèle exemplaire
parfait et comme source de grâce divinisante et réparatrice 27.

27 En ce sens, le rapprochement de la question 93 (de la la Pars), du
prologue de la I-IIae et de celui de la Ilia Pars de la Somme théologique s'avère



418 Image de Dieu et dignité humaine

Image et dignité responsable

Il y a une corrélation théologique, une coïncidence substantielle
entre ces deux notions: image de Dieu et dignité humaine. La dignité
est le versant éthique de l'image divine dans l'homme. Elle s'enracine
dans l'être humain lui-même, que S. Thomas envisage comme nature
intellectuelle et libre, du fait même qu'il est créature appelée à

l'accomplissement responsable de la vocation divine, toute gratuite.
De cette doctrine générale, on détachera ici deux domaines ou

aspects, où la dignité et la liberté sont particulièrement relevées : l'homme
devant Dieu et la personne face à la société.

Tout d'abord, dignité inestimable de l'homme, parce qu'il est
partenaire responsable de Dieu.

Dans un passage de la question De Veritate (De Ver. 5, 7), S. Thomas
donne une condensation vraiment saisissante des rapports de l'homme

avec Dieu, tels qu'ils sont partout présents dans sa synthèse théologique.

Il y traite de l'homme en tant qu'il est l'objet de la Providence

divine, comme l'ensemble des créatures, ou en tant qu'il est associé par
Dieu à la mission d'être lui-même une providence participée. Il resplendit

alors de tout l'éclat propre à l'image de Dieu et il est investi de toute
sa dignité humaine. Mais la grandeur d'une telle responsabilité en devient
redoutable. «Si en effet - déclare S. Thomas - l'homme garde l'ordre droit
dans l'exercice de la providence dont il participe, la Providence divine
observe aussi l'ordre qui convient à la dignité humaine et dispose toutes
choses pour le bien de l'homme. Mais si dans sa providence humaine,
l'homme se dérobe à l'ordre droit qui convient à la créature rationnelle,
en se nivelant ainsi aux animaux irrationnels, dans ce cas la Providence
divine disposera de l'homme comme il convient aux animaux, c'est-à-
dire non pour leur propre bien mais pour le bien d'autrui». Et S. Thomas
de citer un texte biblique que la tradition patristique emploie dans un
sens semblable, le psaume 48 (13): «Homo cum in honore esset non
intellexit et comparatus est iumentis insipientibus...» Le contraste de

la dignité - in honore -, avec l'état de déchéance coupable, d'avilisse-

significatif. L'thomme fait à l'image de Dieu», étudié dans la perspective de la
création (la Pars) devient le sujet de la partie morale de la Somme (lia Pars),

«pour autant que, par l'image, est signifié le fait qu'il est doué d'intelligence, de

libre arbitre et qu'il est maître de lui-même» (Prol. de la I-IIae). Cette autonomie
de l'homme («doué de libre arbitre... maître de lui-même) devient une «théonomie»,
une subordination au plan salvifique de Dieu par le Christ (Prologue et partie
sotériologique de la Illa Pars).



Image de Dieu et dignité humaine 419

ment an rang des animaux - comparatus est iumentis... -, manifeste
l'étendue de la responsabilité humaine. D'elle-même elle implique le

risque d'encourir le châtiment divin, voire la condamnation éternelle,

qui n'est autre chose que la sanction, le respect du libre choix de l'homme,
et en fin de compte de sa dignité de vrai partenaire devant Dieu.

Un raisonnement semblable met en lumière les dimensions sociales

de la dignité personnelle et ses rapports avec l'autorité.
Ainsi à partir des mêmes fondements théologiques, un champ d'éthique

sociale se déploie, formé de l'affirmation de la dignité, de la liberté
de la personne envisagée dans ses relations avec la société. La réalité
des prérogatives personnelles est affirmée avec insistance; mais avec la
même insistance on proclame la responsabilité personnelle, sa libre
subordination au bien commun, que l'autorité est chargée de maintenir,
de respecter et de faire respecter. De la conjonction de toutes ces valeurs :

de la dignité, de la liberté, de la responsabilité, de la légitimité d'une
autorité au service du bien général, découle un système éthique, structuré

et cohérent, dans lequel chacune de ces valeurs trouvera les conditions

de leur efficacité ainsi que leurs limites.
Pour nous en tenir au statut concret qu'une telle doctrine fait à la

dignité humaine, celle-ci y apparaît marquée par un caractère de valeur
absolue, mais en même temps elle est limitée dans son exercice par la
valeur prédominante conférée au bien commun. D'une part en effet, la

dignité est consubstantielle à la nature de l'homme créé à l'image de

Dieu. Elle constitue le fondement des droits (en principe inaliénables)
à la vie, au dominium (se concrétisant dans la propriété et l'usage des

biens), à la participation aux différentes fonctions de la vie sociale.

Toutefois cette dignité est essentiellement liée à la liberté, à la libre
responsabilité, au respect et la promotion du bien commun. Envisagée

en elle-même elle a un caractère absolu, elle est indestructible comme la
nature de l'homme, comme sa capacité, son aptitude radicale de tendre

vers le bien, de s'ouvrir à Dieu lui-même. Dans la perspective de la dignité
et de la finalité transcendante de la personne, S. Thomas dira: «Homo

non ordinatur ad communitatem politicam secundum se totum et secundum

omnia sua» (cf. S. Th. I-II, 21, 4 ad 3). Il s'agit d'une importante
restriction apportée à la considération du «tout» et de la «partie», à la
subordination de la «pars» au «totum», tellement fondamentale chez

S. Thomas, dans l'élaboration et l'articulation de la doctrine sociale,

notamment du traité de la justice (voir par exemple II—II, 61 sv.). Dans
la ligne de ces rapports du «tout» et de la «partie», de la prééminence du



420 Image de Dieu et dignité humaine

bien commun (du tout social), la dignité personnelle, en vertu d'un usage
contraire à ce bien commun, donnera lieu à une indignité morale. Cette

indignité prévaudra sur les prérogatives de la dignité de l'individu.
Dans un raisonnement analogue à celui que l'on vient de lire à propos de

la Providence divine, S. Thomas n'hésitera pas à reconnaître à l'autorité
la mission de sauvegarder le bien commun en supprimant la vie à celui

qui s'est ravalé coupablement aux animaux irrationnels. Par son péché

grave qui a porté atteinte au bien général, proclame le saint Docteur,
l'homme déchoit de sa dignité par laquelle il est naturellement libre et
destiné à exister pour soi; il se met dans la condition d'asservissement

propre aux animaux privés de raison, de telle sorte que l'on peut disposer
de lui selon qu'il est utile aux autres (cf. II—II, 64 2 c et ad 3). Avec
cette légitimation de la peine de mort, on en arrivera à justifier la
mutilation corporelle, infligée judiciairement au coupable (ibidem, 65,1).

De telles conclusions découlent-elles nécessairement des principes
fondamentaux de la synthèse thomiste? Il sera intéressant d'y revenir,
en tenant compte des grandes lignes de la doctrine de S. Thomas ainsi

que des retentissements qu'elle aura dans d'autres contextes historiques
(cf. ci-dessous, Conclusions).

DISSOCIATION DE L'IMAGE DE DIEU ET DE LA DIGNITÉ HUMAINE A

l'époque moderne

La sécularisation progressive du thème de la dignité humaine est

bien significative des conditions qu'offre à la théologie contemporaine
une pensée moderne qui se veut de plus en plus affranchie de toute hété-

ronomie.

L'humanisme de la Renaissance 28

Le premier jalon important sinon décisif est marqué par la Renaissance

italienne, particulièrement florentine, à partir du XVe siècle. On

a signalé à juste titre l'extraordinaire relief que connaît la doctrine de la
«dignitas hominis» dans les ouvrages de B. Fazio, G. Manetti, M. Ficin,

28 Ce paragraphe s'appuie particulièrement sur les études de E. Garin et de
P. O. Kristeller, dont les principales sont indiquées dans les notes 10 et 16. Y
ajouter: A. Auer, De hominis dignitate dans Vitae et Veritati, Festgabe für Karl
Adam, Düsseldorf 1958, pp. 83-102.



Image de Dieu et dignité humaine 421

Pic de la Mirandole. L'exaltation de l'homme y éclate comme un manifeste

de rénovation sinon de rupture. Pour ces auteurs, il ne s'agit pas
de se détacher de la tradition chrétienne. Après avoir renvoyé, avec un
dédain éloquent, l'humanisme terre à terre ou incertain des platoniciens,
des stoïciens, des péripatéticiens, les deux premiers parmi les auteurs
cités proclament en termes identiques: «Ad catholicos auctores nostros,

tanquam in unicum ac tranquillum et securum verae et expressae salutis

portum, magna iactati tempestate, confugientes redeamus» 29. A l'égard
de la tradition chrétienne ces humanistes opèrent un choix très conscient.

Ils rompent certes avec certains courants de la spiritualité médiévale

qui s'étaient complus à méditer sur la «miseria hominis », en lui donnant
un plus grand relief même dans les traités qu'ils consacraient à la
considération de dignitate hominis. Les humanistes florentins repoussent très

spécialement le pessimisme du De miseria humanae conditionis qu'Innocent

III avait écrit trois ans avant d'accéder au trône pontifical30. Par
contre ils renouent avec tous les courants traditionnels, avec l'hermétisme,

le néo-platonisme, mais surtout avec les médiévaux, Abélard,
les Victorins et avec un bon nombre de Pères de l'Eglise qui avaient
exalté l'homme, en prônant la grandeur de son intelligence, de sa liberté,
de sa destinée transcendante comme autant de traits de l'image de Dieu.
Le rapprochement de la dignité humaine et de l'image de Dieu est

fréquent chez la plupart des humanistes mentionnés. Il constitue le point
de départ de 1 'Oratio de dignitate hominis de Pic de la Mirandole.

Toutefois en se rattachant à la grande tradition patristique et
médiévale, les humanistes lui impriment une nouvelle orientation et
deviennent de véritables innovateurs. Ce que les époques ultérieures ont
retenu et prolongé de leur contribution relève particulièrement du
ferment nouveau qu'ils ont apporté: leur optimisme anthropocentrique.
En s'extasiant devant l'homme, le «magnum miraculum», ils anticipent
sous forme rhétorique l'idéologie de l'homme occidental qui s'émerveille
de pouvoir maîtriser la nature, de se découvrir comme le sujet de

l'histoire, comme le grand fabricateur et transformateur technique du monde

que les sciences auront auparavant déchiffré.
En fait les humanistes réinterprètent le thème de la dignité humaine,

même lorsqu'ils font appel à la doctrine de l'image de Dieu et se réclament

de la tradition patristique. La nouveauté de leur vision pourrait

29 Cité par E. Garin, art. cité dans la note 10, p. 108.
30 Cf. A. Auer, ouvr. cité dans la note précédente, p. 91.

28



422 Image de Dieu et dignité humaine

se caractériser par les traits suivants qui seront les pointes avancées de

leur longue influence sur différents secteurs de l'histoire de la pensée et
de la culture :

- Il s'agit d'un humanisme optimiste qui ignore le péché. La condition
pécheresse de l'homme qui était dans la tradition patristique et médiévale

tellement déterminante pour la compréhension de l'anthropologie
chrétienne semble s'éclipser. La grandeur de la liberté est exaltée ainsi

que les aspects tragiques de ses défaillances, mais dans la seule mesure
où celles-ci constituent autant de problèmes pour l'homme, pour son
existence individuelle et son histoire collective. Le message biblique sur
le péché, sur les déformations qu'il peut faire subir à l'image de Dieu
est passé sous silence.

- Cet optimisme qui ferme ses yeux sur les ravages passés et présents
du péché est révélateur d'un nouveau regard porté sur Dieu. Certes on

parle de Dieu, dont l'homme est le «magnum miraculum» en ce monde.

Il en porte l'image, qui est le garant de la grandeur humaine, de la digni-
tas hominis. Mais ce Dieu est plutôt celui du théisme que la raison découvre

et décrit. C'est le Créateur lointain, qui a établi l'homme au commencement

et au sommet de la création, et disparaît ensuite en laissant à

l'homme tout l'espace et toutes les franchises pour qu'il règne en maître
du cosmos et de l'histoire. Le Dieu de l'humilité et de la miséricorde

évangéliques, le Dieu de l'histoire du salut, le Christ sauveur, l'Esprit
sanctificateur, le Dieu-Trinité est occulté par la splendeur toute rationnelle

et esthétique d'un théisme grandiose dont s'inspire un humanisme

épris de formes, de savoir et de raison.

- En conséquence, le thème de l'image de Dieu, qui demeure encore
associé à celui de la dignité humaine, ne renvoie plus à la conformité

avec Dieu qui s'est révélé dans le Christ et qui nous sanctifie par son

Esprit, - tel que nous le montre la théologie de S. Thomas, de S. Bona-
venture dans le prolongement de S. Augustin. L'image de Dieu n'a
plus trait à la sainteté et n'achemine plus à la vie éternelle, à l'union
et la ressemblance béatifiante avec Dieu. On insiste sur les dimensions

terrestres, culturelles, historiques et même corporelles de la grandeur
humaine. L'homme devient la mesure de la pensée et de la création
artistique. Dans une espèce de narcissisme collectif, plein d'élan, il se complaît

dans la lumière de son esprit et s'éprend de la beauté et de la force
de son corps.

En insistant - avec raison - sur l'enracinement patristique des

premiers humanistes, E. Garin en conclut que G. Manetti, Nicolas de Cuse,



Image de Dieu et dignité humaine 423

Marsile Ficin, Pic de la Mirandole exaltaient non Promethée, mais Adam
et Christ31. Compte tenu de leur inspiration la plus profonde et de leur
influence historique, ne faudrait-il pas nuancer l'affirmation de ce grand
spécialiste Dans cette tranche de l'histoire occidentale que l'on appelle
la Renaissance, ne doit-on pas reconnaître une extraordinaire et féconde

ambivalence, la continuelle fluctuation entre deux humanismes : l'humanisme

prométhéen et l'humanisme biblique? Au début ils sont unifiés

par l'appel à la doctrine de l'image de Dieu, comme expression religieuse
de la dignité humaine. Mais «Prométhée» tend à supplanter «Adam et
Christ». L'image de Dieu s'estompe, et la dignité de l'homme s'affirme
en se réclamant d'autres fondements idéologiques.

Dignité humaine et autonomie rationnelle 32

La sécularisation du thème de la dignité humaine fera son chemin
et d'autant plus vite que la raison philosophique d'abord, la rationalité
scientifique ensuite deviendront le guide de la civilisation occidentale.
Pendant ce temps, la doctrine de l'image de Dieu aura une place plutôt
modeste dans la théologie, dans la prédication et la catéchèse. L'enseignement

chrétien n'a pas su reconnaître une corrélation entre l'image de

Dieu et les idéaux de liberté, d'égalité, de solidarité ou l'affirmation des

droits de l'homme, autant de voies par lesquelles la valeur de la dignité
humaine émergera comme force transformatrice dans la vie politique
et dans l'histoire de la culture. Dans les domaines de la pensée et de

l'action, la dissociation de l'image de Dieu et de la dignité sera un fait
accompli au moment de l'avènement des idées libérales et des idéaux
de justice qui constituent le grand espoir et le défi majeur pour le monde
civilisé depuis le XVIIIe siècle. Avec la philosophie et la mentalité des

lumières, qui offrent à cette montée révolutionnaire l'expression idéolo-

31 Art. cité dans la note 10, p. 105.
32 Sur la notion et le fondement de «dignité» chez Kant: J. Santeler, Die

Grundlegung der Menschenwürde hei I. Kant, Innsbrucker Beiträge zur Kulturwissenschaft,

Sonderheft 14, 1962; Z. Klein, La notion de dignité humaine dans la
pensée de Kant et de Pascal, Vrin, Paris 1968 (très critique à l'égard de Kant).
Dans les perspectives de la réflexion menée dans le texte: F. Compagnoni, La
dignité de l'homme selon E. Kant et Vatican II dans le vol. collectif: Autonomie.
Dimensions éthiques de la liberté (Coll. Etudes d'éthique chrétienne, 4, 1978),
Ed. Univ. Fribourg (Suisse), pp. 124—142.



424 Image de Dieu et dignité humaine

gique la plus consistante, la dignité humaine aura son élaboration achevée

dans le système éthique kantien. La dignité s'y affirme comme la vraie
définition de l'homme, lorsqu'il se saisit critiquement au delà du plan
phénoménal comme un être raisonnable, et se reconnaît comme une fin
en soi. Sa volonté règne en législatrice souveraine, en même temps
qu'elle se conforme librement au devoir, motivée et attirée par le seul

respect de sa qualité rationnelle. La parfaite autonomie intériorise dans

l'homme ce que la théologie situait naguère dans les rapports de dépendance

et de participation de la créature à l'égard du Créateur. «La loi
morale est sainte, déclare le Philosophe. L'homme sans doute est assez

profane, mais l'humanité dans sa personne doit être sainte pour lui.
Dans la création tout entière, tout ce qu'on veut et c'e sur quoi on a

quelque pouvoir peut être employé simplement comme moyen; l'homme
seulement, et avec lui toute créature raisonnable, est fin en soi. C'est

qu'il est le sujet de la loi morale, qui est sainte en vertu de l'autonomie
de sa liberté» 33.

La dignité est donc la transposition rationnelle de la sainteté pour
l'homme pleinement émancipé. Cette dignité-sainteté, prérogative
suprême de l'homme, s'enracine dans l'autonomie de sa liberté. Source

rationnelle de la loi morale et de la conformité à cette loi, la liberté crée

l'univers proprement humain, en déployant les exigences de la grandeur
humaine que tout individu est concrètement intimé à rejoindre dans la
pratique quotidienne. Cette doctrine et ce programme, sous différentes
formulations et dans les contextes les plus divers, ne cesseront de fasciner

l'homme de la modernité. De toute évidence, un rappel de la création
de l'homme à l'image de Dieu y sonnerait comme l'appel à une régression

historique. Ce serait le retour à l'«hétéronomie», «source de tous les

principes illégitimes de la moralité » 34.

Or avec le dernier concile, l'Eglise contemporaine semble avoir
voulu tenir un pari semblable. La doctrine traditionnelle de l'image de

Dieu y rencontre la notion de la dignité humaine, saisie et acceptée dans

l'acception et la force que lui donne le monde moderne. L'autonomie
rationnelle est appelée à s'intégrer dans une compréhension chrétienne
de l'homme.

33 E. Kant, Critique de la Raison pratique, Trad. F. Picavet, Paris 1906,

p. 156.
34 E. Kant, Fondements de la Métaphysique des mœurs, trad. V. Delbos,

Paris 1959, p. 171.



Image de Dieu et dignité humaine 425

IMAGE DE DIEU ET DIGNITÉ HUMAINE AU IIe CONCILE DU VATICAN

Le IIe Concile du Vatican a en effet remis en valeur la conjonction
de l'image de Dieu et de la dignité humaine. On l'a remarqué avec
justesse, au moment du plus grand embarras dans l'élaboration de la
Constitution Gauclium et spes: «Un fil de conduite fut trouvé dans la théologie
patristique de l'homme image de Dieu»35. Effectivement, au seuil de

cette Constitution, on formule la série d'interrogations essentielles et
épineuses: «Que pense l'Eglise de l'homme? Quelles orientations
semblent devoir être proposées pour l'édification de la société contemporaine
Quelle signification dernière donner à l'activité de l'homme dans
l'univers?» (G. S. 11, § 3). Et le Concile de répondre dans ce chapitre
fondamental qui a pour titre «Dignité de la personne humaine»: «La Bible
enseigne que l'homme a été créé à l'image de Dieu...» (ibid. 12, § 3).

Dignité et autonomie

L'intention primordiale du Concile sera de définir l'homme par la
prérogative de sa dignité, en rejoignant ainsi ce qu'il y a de plus profond
sinon de plus caractéristique dans la pensée moderne et contemporaine.
Mais en établissant la conjonction et l'équivalence de la dignité humaine
et l'image divine, les Pères conciliaires se montraient fidèles à la tradition

la plus ancienne et constante de l'Eglise. Une telle fidélité toutefois
se veut consciente de l'avènement de l'autonomie. Celle-ci sera intégrée
dans la vision chrétienne proposée par Vatican II, après avoir été redéfinie

comme une théonomie intériorisée et consentie. «C'est en vertu de

la création même, proclame le Concile -, que toutes choses sont établies
dans leur consistance, leur vérité et leur excellence propres, avec leur
ordonnance et leurs lois spécifiques. L'homme doit respecter tout cela

et reconnaître les méthodes particulières à chacune des sciences et des

techniques» (Const, cit. 36, § 2). Si l'on ajoute ce que dit le chapitre 1er

de la même Constitution sur la «dignité de la conscience» - traduction
chrétienne de la raison pratique -, de la «dignité de la liberté» et de

35 P. Delhaye, Histoire des textes de la Const. Pastorale, Vatican II, (Coll.
Unam Sanctam 65a), Ed. du Cerf, Paris 1967, p. 221. L'auteur ajoute en note:
«A l'époque, on attribuait pour une bonne part cette réussite aux RR. PP. Congar
et Daniélou, experts de Mgr Garrone» (ibid, note 15).



426 Image de Dieu et dignité humaine

«la personne», on y reconnaîtra les différentes formes qu'assume l'autonomie

dans la pensée et la pratique contemporaines 36. Elle se déploie
en trois paliers qui s'échelonnent dans une parfaite cohérence :

- Tout d'abord l'autonomie au plan des réalités, des différents domaines

relevant de l'ordre politique, économique, juridique, culturel, et plus
profondément, c'est toute la consistance naturelle de l'univers terrestre
et humain.

- En conséquence s'affirme l'autonomie de la raison, des différents

degrés et formes du savoir théorique et pratique, se concrétisant dans

l'autonomie des sciences et des techniques ainsi que dans celle de la
philosophie et de l'éthique.

- Mais avant tout se dresse l'autonomie du sujet, de l'homme comme
vrai principe et fin unique de son activité, comme destinée personnelle

qui ne saurait se subordonner à aucune autre finalité du monde ou de la
société. L'autonomie envisagée dans son universalité hiérarchisée apparaît

donc comme susceptible de s'harmoniser avec la compréhension de

la dignité de l'homme, image de Dieu, et précisément parce qu'il est

image de Dieu: telle est l'originalité la plus profonde et la plus exigeante
du Concile Vatican II, lorsqu'il veut situer l'Eglise et le monde moderne.

Telle est la clé herméneutique de la Constitution Gaudium et spes,

document doctrinal et programmatique («constitution pastorale»),
laborieusement préparé et dont l'exécution demeure un vrai défi pour
l'Eglise post-conciliaire.

Vocation divine et terrestre de l'homme

Mieux peut-être que dans tous les moments et les documents de la
tradition, la doctrine de la dignité de l'homme créé à l'image de Dieu
est présentée dans sa plénitude et sa totalité par le dernier concile.

Dès le début et partout dans la Constitution G. S., le recours à la
notion d'image de Dieu répond à l'intention de dépasser les antinomies,
de rétablir la cohérence dynamique entre les différents aspects, dissociés

le plus souvent aux divers tournants de l'histoire ou qui s'opposent
aujourd'hui d'une façon antithétique, lorsque l'homme cherche à se

comprendre et à s'accomplir. Une première antinomie se trouve à la racine

36 Voir: D. Mieth, Autonomie. Emploi du terme en morale chrétienne
fondamentale, dans le vol. coll. cité dans la note 32, pp. 85-103.



Image de Dieu et dignité humaine 427

de tout le processus de sécularisation qui traverse l'histoire du christianisme.

Elle s'enracine dans la rencontre - fréquemment méconnue, en

tout cas difficile à tenir - de cette double orientation: transcendante,
divine, et temporelle, mondaine, caractérisant la même vocation et le
même dynamisme de l'existence humaine. La Constitution G. S. manifeste

dès le début le dessein de concilier ce double aspect antinomique,
en renvoyant à la toute première notion biblique de l'image: «L'homme
a été créé à l'image de Dieu...» Et le Concile de paraphraser et d'actualiser

le message de la Genèse, en indiquant le double versant de la vocation

humaine: «Capable de connaître et d'aimer son Créateur», l'homme
est «constitué seigneur de toutes créatures terrestres, pour les dominer
et pour s'en servir, en glorifiant Dieu» (G. S. 12, § 3).

Cette conciliation de la vocation divine et de la mission terrestre
de l'homme sera mise en pleine lumière dans les perspectives théologiques

essentielles du Concile.

Parmi celles-ci il faut relever l'intégration de la création et du salut,
l'une et l'autre affirmés dans leur consistance propre, l'ordre de la création

étant tout orienté à l'ordre du salut. Un tel rapport de la création

au salut était le plus souvent exprimé dans la théologie catholique,
après S. Thomas, par le recours à la notion de nature qui se distingue de

l'ordre de la grâce qui vient pourtant la redresser et la parfaire.
Sans renier pour autant ces positions classiques - d'un ordre naturel,

et d'un ordre surnaturel - que le Concile Vatican I avait homologuées
de la façon la plus nette, Vatican II emprunte une autre démarche plus
en harmonie avec la mentalité et la théologie contemporaines. L'intégration

de la création et du salut se fera avant tout par le truchement de

l'histoire. En fait, Vatican II renoue ainsi avec la tradition patristique
la plus solide, tout en cherchant à ne pas rompre avec la théologie médiévale

et en s'efforçant de s'ouvrir à la pensée moderne.

En accord et dans le prolongement de la théologie patristique, la
création et la rédemption sont envisagées dans les cadres et les

perspectives de l'histoire du salut. Dans la ligne de la pensée et de la mentalité

contemporaines, l'histoire du salut est située en rapport avec l'histoire

de l'humanité et rapprochée des aspirations d'accomplissement
de l'homme dans le temps, comme maître de son existence et sujet de

l'histoire.



428 Image de Dieu et dignité humaine

Dignité humaine et accomplissement christologique et pneumatologique

Deux présupposés doctrinaux demeurent sous-jacents à cette
démarche conciliaire et lui assurent en dépit des éventuels compromis
rédactionnels, toute sa force et sa cohérence. Le premier n'est guère
formulé d'une façon expresse. On pourrait l'englober sous la rubrique
de l'historicité de l'être humain. L'homme est toujours et partout mis

en avant comme un devenir et un avenir, comme un être qui s'affirme

comme sujet et se développe dans le temps par un effort et un progrès
de liberté, d'intelligence et de solidarité. Telle est la dignité humaine

qu'exalte le premier chapitre de G. S. Et la Déclaration Dignitatis
humanae personae fonde la nécessité de la liberté de conscience et de

religion sur cette prérogative inaliénable de l'homme: il ne peut et ne
doit s'acheminer vers la vérité, vers son accomplissement dans la foi et

l'amour, qu'en dehors de toute contrainte, physique et morale, par les

seules voies de la liberté, du libre usage de son intelligence.
En rapport avec cette compréhension de l'homme, être en devenir

dans le temps, grâce au développement solidaire de son intelligence et
de sa liberté, une autre position théologique fondamentale soutient les

grandes options conciliaires. Elle est ainsi formulée par le Concile lui-
même: «L'Esprit agit dans l'histoire» 37. Le même Esprit, le Saint-Esprit
reconnu dans son identité biblique, agit dans l'histoire d'une façon
extrêmement différenciée: Il y suscite toute sorte de biens, il est source de

grâces, de moyens de salut dans l'Eglise, mais aussi, dans une certaine

mesure, dans les communautés chrétiennes et dans les religions de l'humanité.

Il éveille et redresse les aspirations légitimes de l'humanité, ses

efforts pour établir la justice, la fraternité, la paix dans la société et

entre les peuples.
Une telle vision compréhensive et pleine de discernement de la

présence et de l'action de l'Esprit est solidaire d'une christologie également

compréhensive, élargie aux dimensions de l'histoire et du cosmos.

L'histoire sous l'action de l'Esprit, est envisagée à la lumière de

l'accomplissement du mystère pascal, de la mort et de la glorification du Christ,

37 Voir: C.-J. Pinto de Oliveira, L'Esprit agit dans l'histoire. La totalisation
hégélienne de l'histoire confrontée avec les perspectives du Concile Vatican II,
dans le vol. collectif Hegel et la théologie contemporaine, Neuchâtel-Paris 1977,

pp. 54-73.



Image de Dieu et dignité humaine 429

de telle façon que la téléologie que l'Esprit vient susciter et maintenir
dans l'histoire est mise en rapport avec l'eschatologie chrétienne en train
de s'accomplir dans le temps et au delà du temps sous l'action du même

Esprit. Ainsi est éclairé d'une façon plénière et ultime le «mystère de

l'homme et de l'histoire».
Dans ce vaste cadre théologique, la doctrine de l'homme créé à

l'image de Dieu et sujet d'une dignité inestimable est manifestée par le

rappel de la création, mais elle est également et surtout mise en pleine
lumière par le rapport dynamique, historique, eschatologique de l'homme
avec le Christ: «Homme parfait», il est «le terme de l'histoire humaine,
le point vers lequel convergent les désirs de l'histoire et de la civilisation,

le centre du genre humain, la joie de tous les cœurs et la plénitude
de leurs aspirations» (G. S. 45, § 2). Le Concile fait resplendir d'un sens

nouveau ou au moins plus universel, le thème traditionnel du Christ
Image parfaite et perfective de l'image ébauchée depuis la création, mais
déformée par le péché, qu'est l'homme: «Lui qui est l'Image du Dieu
invisible (Col 1, 15) est en même temps l'Homme parfait qui a restitué
aux fils d'Adam la ressemblance divine déformée par le premier péché»

(G. S. 22, §2).
Vatican II rappelle avec complaisance les données des grands conciles

(Chalcédoine, Constantinople...) : dans le Christ, la «nature humaine»

qu'il a «assumée» «a été élevée à une dignité sans égale». Et le Concile

d'ajouter une innovation audacieuse bien que formulée en termes
extrêmement nuancés: «Par son Incarnation, le Fils de Dieu s'est en quelque
sorte uni lui-même à tout homme» (G. S. 22, § 2). Une telle affirmation

- qui reprend dans le contexte personnaliste contemporain la christolo-
gie de quelques pères grecs - sera développée avec bonheur par le Pape
actuel surtout dans sa première encyclique, Redemptor hominis 38. Nous

y trouvons le fondement christologique immédiat de la dignité de la

personne humaine, de chaque personne humaine: par son être, sa
destinée, son union avec le Christ - du fait même de l'Incarnation - elle

est l'image de Dieu que l'on doit respecter et qui doit se respecter et
se parfaire en toute responsabilité.

Certes la réalité dynamique, progressive de l'image divine dans

l'homme, qui est en même temps une quête de conformité avec le Christ,

38 Auteur cité (note précédente) : Originalité théologique de Jean Paul II,
dans le vol. collectif Jean Paul II et les droits de l'homme, Ed. Univ. Fribourg
(Suisse), pp. 55-82. Notamment pp. 69 sv.



430 Image de Dieu et dignité humaine

ne saurait être que l'œuvre de l'Esprit, son œuvre par excellence comme
Esprit d'amour: «L'homme chrétien, devenu conforme à l'image du
Fils, qui est le premier-né d'une multitude de frères (Rm 8, 29), reçoit
les prémisses de l'Esprit (Rm 8, 23) et devient ainsi capable d'accomplir
la loi nouvelle de l'amour» (G. S. 22 § 4).

A l'épreuve de la réalité et des problèmes concrets

A l'intérieur d'une telle visée et d'une telle construction théologique,

où l'histoire, l'existence, l'action et la destinée humaines trouvent
leur cohérence et leur signification ultimes dans leur rapport au dessein

d'amour du Dieu-Trinité, la dignité de l'homme, image de Dieu devient
le carrefour des positions doctrinales et pratiques. Rien d'étonnant à

ce qu'elle parsème le texte de la Constitution Gaudium et spes et en

assure souvent l'articulation. Elle vient étayer - d'une façon parfois
surprenante - les développements les plus importants dans des domaines

éthiques, politiques très concrets.
Ainsi appelée à rendre compte de la vocation divine et terrestre de

l'homme, la doctrine de l'image de Dieu est invoquée comme le fondement

explicatif de la société, à commencer par la communauté originaire
formée par le couple humain: «Les époux eux-mêmes, créés à l'image
d'un Dieu vivant et établis dans un ordre authentique de personnes
doivent être unis dans une même affection, dans une même pensée et
dans une mutuelle sainteté...» (G. S. 52, § 7; cf. 12, § 4).

L'humanité constitue une seule famille de peuples, où tous se

reconnaissent et se traitent comme des frères: «Tous en effet ont été créés à

l'image de Dieu» (G. S. 24, § 1). De cette vision théologique on n'hésite

pas à inférer l'égalité fondamentale qui doit présider à la vie sociale:
«Tous les hommes, doués d'une âme raisonnable et créés à l'image de

Dieu, ont même nature et même origine; tous, rachetés par le Christ,
jouissent d'une même vocation et d'une même destinée divine: on doit
donc et toujours davantage reconnaître leur égalité fondamentale»

(G. S. 29, § 1). En conséquence, on affirme l'«égale dignité des personnes»,

avec l'exigence que l'«on parvienne à des conditions de vie justes
et plus humaines» (ibid. § 3).

En abordant les problèmes les plus concrets, tels la participation
des travailleurs dans l'entreprise, l'organisation de l'activité économique,

le Concile commence par renvoyer à ce fondement théologique de

la dignité, des droits fondamentaux, des valeurs sociales premières:



Image de Dieu et dignité humaine 431

«Dans les entreprises économiques, ce sont des personnes qui sont associées

entre elles, c'est-à-dire des êtres libres et autonomes, créés à l'image
de Dieu» (G. S. 68, § 1).

Dans un texte-clé, l'Eglise veut déclarer ce qu'elle peut apporter à

l'homme, nommément à l'homme d'aujourd'hui, à l'homme qui se pose les

questions essentielles sur le sens de la vie, de l'activité humaine, de la
mort. La réponse est la synthèse théologique de la doctrine de l'image
de Dieu et de la dignité humaine, avec ses corollaires éthiques et sociaux:
«Dieu seul, qui a créé l'homme à son image et l'a racheté du péché peut
répondre à ces questions en plénitude. Il le fait par la révélation dans le

Christ son Fils, qui s'est fait homme. Quiconque suit le Christ, Homme

parfait, devient lui-même plus homme» (ibid. 41, § 1). «Appuyée sur cette
foi, poursuit le Concile, l'Eglise est assurée de pouvoir et devoir proclamer

et garantir la dignité humaine, à rejoindre et approuver le nouvel
élan que le monde contemporain veut donner aux droits humains
fondamentaux». L'Eglise autrefois rétive, naguère encore réticente face à

l'émergence révolutionnaire ou libérale des droits de l'homme, la voilà
qui proclame toute hère: «Aucune loi humaine ne peut assurer la dignité
humaine et la liberté de l'homme comme le fait l'Evangile du Christ,
confié à l'Eglise». C'est pourquoi, l'Eglise: «en vertu de l'Evangile qui
lui a été confié, proclame les droits des hommes, reconnaît et tient en

grande estime le dynamisme de notre temps qui, partout, donne un nouvel

élan à ces droits» (G. S. 41, §§ 2 et 3).

L'Eglise s'est rajeunie par la force de la Parole divine qui l'a amenée

à relire sa tradition, à porter sur l'homme un regard nouveau, à le voir
dans le Christ, dans toute sa dignité d'image de Dieu. C'est dire: dans la
réalité de son être corporel et spirituel, dans les prérogatives de sa

personne, dans sa vocation divine et sa mission historique, terrestre, sociale.

CONCLUSIONS : BILAN HISTORIQUE ET DÉFIS ACTUELS

Le rapprochement des thèmes de l'image de Dieu et de la dignité
humaine paraît riche de significations et d'intérêts à travers sa constance

périodique et dans l'essai de synthèse de l'époque contemporaine.
A chaque moment de l'histoire de la tradition chrétienne, la

conjonction de ce double thème renvoie au dessein d'une approche intégrale
des rapports de l'homme avec Dieu, d'une compréhension de l'homme
envisagé dans son être, dans son activité, dans sa destinée. Un tel propos



432 Image de Dieu et dignité humaine

est toujours marqué par les aspirations, les ressources et les limites de

chaque moment de la pensée chrétienne. Les tendances spirituelles, parfois

mystiques, caractérisent les courants patristiques. Ils s'ouvrent aux
questions éthiques, mais demeurent circonscrits à l'horizon de la
communauté et de la vie des croyants. La dimension éthique est plus poussée
dans les préoccupations et les réflexions médiévales, elle reste toutefois
limitée par les conditions culturelles et sociales. La mentalité et les soucis

défensifs de la chrétienté empêchent le plein développement de la
doctrine théologique de la dignité de l'image divine dans le domaine
de l'éthique sociale et politique.

Les conditions de vie, la pratique morale et politique exercent une
influence décisive sur les intérêts, sur l'orientation et la profondeur de la
connaissance. «Prius vita quam doctrina, quia vita ducit ad scientiam
veritatis»: l'axiome de S. Thomas 39 semble se vérifier à travers l'histoire

de l'Eglise comme dans l'expérience des individus. Le message évan-

gélique sur la dignité inestimable de l'homme, image de Dieu n'est

reconnu d'une façon universelle et effective que dans la mesure où la
pénétration de l'intelligence est préparée par la compréhension de l'autre,
par l'ouverture à la solidarité, à la justice, au delà des discriminations
sociales, culturelles et confessionnelles.

Dans cette perspective la conjonction de l'image de Dieu et de la

dignité humaine réalisée par Vatican II apparaît comme le témoignage
d'un moment de générosité et de lucidité, d'un regard désintéressé et

pénétrant que l'Eglise a porté sur l'homme. Il devient donc un projet
audacieux et un défi stimulant pour la théologie contemporaine.

Tout d'abord, la théologie catholique est invitée à aborder d'une

façon nouvelle les doctrines de la nature et de la grâce, à se démarquer
des oppositions ou des juxtapositions que les controverses post-triden-
tines ont accentuées entre l'ordre naturel et surnaturel. Par une considération

plus globale de la tradition, spécialement par une attention plus

grande donnée à l'apport patristique, le dernier concile a rénové la
problématique en insistant sur les points suivants :

L'intégration de la création et du salut est fortement accentuée,

avec la considération de la réalité de l'une et de l'autre, avec une égale
insistance sur la subordination de la création au salut. En harmonie

avec cette vision cohérente de tous les articles du Credo, en vertu de la

39 Super Matthaeum..., Caput V, lect. IV, n. 458 (Ed. Marietti, Rome 1951,

p. 74). S. Thomas attribue cet axiome à S. Jean Chrysostome.



Image de Dieu et dignité humaine 433

mise en rapport de l'homme et du monde avec Dieu créateur, rédempteur

et sanctificateur, s'affirme la corrélation de l'histoire et de l'eschatologie.

A la lumière d'une telle compréhension du plan divin, s'accom-

plissant dans l'histoire, sous l'action de l'Esprit, source de sainteté mais

également de toutes les aspirations et valeurs humaines, la doctrine de

l'image de Dieu reprend toute la signification et toute la force qu'elle a

pu avoir dans la parole et dans les communautés patristiques. Plus encore,
elle devient capable d'intégrer les contributions de la pensée moderne,
de s'ouvrir aux aspects de dignité, d'autonomie, de progrès, d'émancipation

qui s'étaient fait jour en dehors des communautés ecclésiastiques
sinon en conflit avec elles. Néanmoins l'ampleur, la générosité du projet
conciliaire ne sauraient masquer les questions théoriques et pratiques
très épineuses qu'il vient soulever. Certes l'enseignement du deuxième
concile du Vatican relève ce qu'il y a de plus central dans le message
théologal chrétien en vue de le rapprocher des courants culturels les plus
dynamiques, ceux qui exaltent l'autonomie et animent les mouvements

d'émancipation. Mais ces courants se réclament d'autres tendances

philosophiques: des philosophies du sujet, des philosophies de l'esprit, des

philosophies de l'histoire. Ils méconnaissent les traditions médiévales

qui, à travers les renouveaux successifs, semblent toujours présentes à la
légitimation théologique de la dignité humaine et des droits fondamentaux

que propose ou suggère le dernier concile. Pour que le rapprochement

ne reste pas superficiel, sinon purement verbal, un vaste champ de

recherche doit attirer et stimuler la théologie catholique, si elle ne veut

pas courir le risque de ne prolonger que d'une façon partielle et même

partiale les indications conciliaires.

Je voudrais illustrer l'âpreté d'un tel programme par un problème
éthique qui s'est posé à travers l'histoire des doctrines et se pose aujourd'hui

de la façon la plus aiguë. Il s'agit du caractère inviolable de la
dignité personnelle face aux questions de la peine de mort, de la mutilation

pénale et de la torture judiciaire.
Rappelons d'une manière certes schématique les données essentielles

de la tradition chrétienne dont cette étude a évoqué quelques jalons:
D'une part, la dignité humaine est reconnue dans son caractère

inaliénable et inviolable; une telle prérogative de la personne est mise

en rapport avec le caractère inéffaçable de l'image de Dieu, qui s'identifie

foncièrement avec la nature spirituelle de l'homme, avec sa vocation
inscrite dans son être même, avec son aptitude essentielle de s'ouvrir
à la connaissance et à l'amour de Dieu, à la libre tendance vers le bien.



434 Image de Dieu et dignité humaine

- Mais d'autre part, une telle dignité a trait à la responsabilité de l'homme,

elle peut être compromise par l'usage qu'il fait de sa liberté devant
Dieu et face au bien commun de la cité.

En opérant la jonction de ces éléments, certains courants traditionnels,

parmi les plus prestigieux, affirment de la façon la plus générale

que l'homme peut déchoir de sa dignité par ses péchés et ses crimes, se

ravaler au rang des bêtes irrationnelles. L'homme pécheur et criminel
perdrait ainsi sa dignité et mériterait d'être traité en conséquence.

Cette doctrine - nous l'avons mentionné ci-dessus - a été élaborée
de la façon la plus nette par S. Thomas d'Aquin. En pleine harmonie
avec la mentalité générale et le droit de son temps, héritier en cela du
droit romain, le saint Docteur justifie par des arguments théologiques
la légitimité de la peine de mort pour les criminels coupables d'une
atteinte grave au bien commun de la société. Déchus par leur faute de

leur dignité humaine, ils mériteraient d'être traités à la ressemblance
des animaux, comme des êtres dépourvus de finalité propre et
subordonnés à la finalité de la société, qui est censée être constituée par des

êtres humains, «innocents», non-coupables, jouissant des avantages
sociaux pour poursuivre librement et dignement leur destinée personnelle.

La question 64 (surtout l'art. 2) de la II—II est une synthèse
limpide de cette doctrine. Plus encore, au moment où l'Inquisition prend
son essor, un raisonnement semblable sera mis en forme, à savoir:
l'atteinte au bien commun de l'Eglise qu'est l'unité de la foi constitue
une faute et un crime très graves. Une telle atteinte coupable, criminelle,
pertinace, une fois avérée et jugée par l'Eglise autorise la mise à mort
de l'hérétique, que le «bras séculier» sera appelé à exécuter (voir S. Th.
II—II, 11, 2). En se réclamant de ces prémisses théologiques, les inquisiteurs

en sont venus à justifier l'emploi (en principe mesuré) de la torture
comme procédé judiciaire dans l'examen des suspects d'hérésie, toujours
dans le but soit de les redresser soit de sauvegarder le bien commun de

la foi.
La problématique contemporaine s'ouvre à des perspectives autrement

complexes et exigeantes.
La torture envisagée comme méthode judiciaire et policière est l'objet

de la condamnation officielle et unanime de la part de tous les peuples
civilisés 40. Quel que soit le respect effectif que cette déclaration reçoit

*° Cette condamnation a été l'objet d'une Déclaration de l'Assemblée générale

des Nations Unies en 1975. Sur le progrès de la mentalité et du droit dans



Image de Dieu et dignité humaine 435

dans les différents régimes totalitaires et dictatoriaux, elle témoigne au
moins de la nécessité de rejeter devant l'opinion publique toute forme
de torture comme incompatible avec le caractère inviolable de la
personne, avec sa dignité qui est le fondement de tous les droits humains

(Déclaration Univ. de l'ONU, 1948, art. 1).
Dans cette même perspective, à l'exclusion de tout appel à la

déchéance radicale de l'homme criminel, la légitimité éthique et
juridique de la peine de mort est amplement contestée. Cette légitimation
n'est aujourd'hui fondée que sur le principe de la légitime défense appliqué

au corps social. Une telle application est extrêmement restrictive,
faisant de la peine de mort une «ultima ratio», à laquelle on ne fait appel

que dans des situations exceptionnelles et dans les cas où la mise à mort
des criminels serait le seul moyen de sauvegarder le bien général de la
société 41. Ne faudrait-il pas dire que la mentalité, les aspirations sinon
les pratiques contemporaines ouvrent des perspectives nouvelles pour
une compréhension approfondie de la tradition chrétienne? En rapprochant

dignité humaine et image de Dieu, elle invite au respect inviolable

de la personne. La théologie classique, celle de S. Thomas notamment,

demande une réflexion herméneutique attentive. Peut-être les

conclusions sur la légitimité de la peine de mort, de la suppression de

l'hérétique, de la mutilation pénale ne découlent pas nécessairement des

prémisses traditionnelles qu'invoque S. Thomas, mais elles se rattachent

à la mentalité et à la pratique de son temps. En affirmant que
l'homme dans «tout son être et dans tout ce qu'il a n'est pas entièrement
subordonné à l'autorité politique» (cf. S. Th. I—II, 21, 4 ad 3, cité ci-
dessus), en relevant le rapport immédiat de l'homme à Dieu, la théologie

de S.Thomas enseigne tout d'abord que: par son être spirituel,
rationnel et libre, l'homme pécheur, sous l'attirance de l'Amour infini,
garde toujours une aptitude foncière de se redresser, de se convertir et
de se conformer à Dieu, son seul Seigneur, son modèle et juge suprême.
Certes par l'abus de sa liberté, l'homme peut s'avilir, perdre coupable-
ment sa dignité devant Dieu, ce dont seul Dieu demeure juge. Par contre,

quelle autorité humaine, civile ou ecclésiastique, aurait la compétence

de prononcer la déchéance définitive de l'homme et de proclamer

ce domaine, voir K. Vasak, Les dimensions internationales des droits de l'homme
UNESCO 1978, notamment pp. 166 sv.

41 Sur les thèmes «Peine de mort et torture» dans la théologie actuelle, voir
Concilium n° 140. Sur le point de vue adopté ici sur la peine de mort, voir ibid.
p. 125.



436 Image de Dieu et dignité humaine

que l'indignité morale de ses comportements doit prévaloir sur la dignité
essentielle de sa personne? Rendue plus attentive au mystère de Dieu

qui s'est défini par son amour insondable et déroutant, la théologie
n'inclinerait-elle pas vers le plus grand respect de l'homme, vers le parti-
pris de sa dignité inviolable? En rejoignant ce qu'il y a de plus élevé dans
les aspirations contemporaines, elle aura bien des chances de mettre en

lumière l'intégralité, la profondeur et la cohérence de la tradition
chrétienne sur la dignité de l'homme créé à l'image de Dieu.


	Image de Dieu et dignité humaine

