Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 3

Artikel: Révélation et expérience(bis)

Autor: Torrell, Jean-Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760979

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760979
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JEAN-PIERRE TORRELL

Révélation et expérience(bis) *

Les deux mots du titre de cette conférence sont aussi imprécis 1'un
que l'autre. Il y a pourtant au moins deux raisons qui en justifient
I’'emploi.

La premiére réside dans I'extréme actualité de ce théme dans la théo-
logie contemporaine. Il serait facile de relever dans la production théo-
logique de ces dix derniéres années une bonne vingtaine d’articles ou de
livres qui ont pris ce sujet comme axe de leurs réflexions. Ce nombre
serait plus grand encore si 1'on se bornait a recenser les travaux qui
portent directement sur la seule notion d’expérience dans le domaine de
la foi. Ces recherches traitent aussi bien de spiritualité que de théologie
ou de pastorale; elles émanent de milieux protestants autant que catho-
liques; elles s’expriment en diverses langues et proviennent de lieux cul-
turels différents — ’Amérique, du Nord et du Sud (quoique avec des
tonalités diverses), y est tout autant intéressée que I'Europe. On le devine
aisément, les auteurs ne mettent pas tous, ni toujours, les mémes choses
sous les mémes mots. On ne retire pas non plus de leur lecture une
impression évidente de clarté ou de progres. Toutefois, cela aide a per-
cevoir un peu mieux la complexité de la question.

La deuxiéme raison reléve au premier abord d’une pure commodité
pratique. Il n’est guére possible de préciser dans le seul titre le sujet

* Cet article reprend le texte d’une conférence donnée a la Faculté de Théo-
logie de 1I’Université de Fribourg le 13 février 1980. A quelques retouches littéraires
pres et a 'exception de deux passages, omis lors de cette conférence par souci de
brieéveté, le texte imprimé est conforme a celui de 1’exposé oral. Nous n’avons pas
jugé nécessaire de le surcharger aprés coup de références scientifiques; on en trou-
vera quelques-unes dans notre Chronique parue sous le méme titre (d’ou le «bis»
de celui-ci) dans Revue Thomiste 78 (1978) 430—463. Le présent texte reproduit
avec quelques modifications I'un ou 'autre passage de cette Chronique.



384 Révélation et expérience(bis)

exact d'une conférence sans entrer dans des explications qui n’ont pas
leur place A ce niveau. La précision risque de nuire a la concision. Mais
I'inverse est aussi vrai. Le moment est donc venu de donner un premier
éclaircissement et d’indiquer l’orientation générale de mon propos.

Quand je parle de «révélation», je pense d’abord a l'acte par lequel
Dieu «parle» — comme l'on dit —, a 'acte par lequel Dieu se fait connai-
tre et se donne au partenaire qu’il s’est choisi. Je laisse donc de c6té le
sens objectif du mot par lequel nous désignons 1’ensemble de ce qui est
révélé: la révélation transmise par la tradition.

Quand je parle d’«expérience», je pense a ce qui se passe dans la per-
sonne qui regoit cette parole, cette communication de Dieu, & la maniére
dont elle I'assimile, la fait sienne et, éventuellement, la transmet. Il
s’agit donc en premiere visée de I'expérience de la révélation. Comme elle
s’est vérifiée d’abord chez les prophétes, nous pourrions déja préciser
notre titre en ajoutant: révélation et expérience prophétigue, ou nous
pourrions dire: 'expérience prophétique de la révélation.

Cependant, je serai amené a proposer du prophete une définition qui
va bien au dela de ce qu'on met habituellement sous ce mot. C’est une
des raisons pour lesquelles je n’ai pas voulu d’emblée restreindre mon
propos par l'ajout de cette précision. Un autre motif réside dans le fait
que j’aimerais prolonger cette considération par une analyse des rapports
de la révélation a notre expérience actuelle de croyant. Comme acte de
Dieu, la révélation est une réalité toujours actuelle, mais 'homme la
recoit d'une maniére différente selon qu’il la recgoit sans intermédiaire
ou selon qu’il la regoit aussi par voie de tradition. C’est toute la différence
entre le prophéte et le simple croyant que nous sommes.

La briéveté de mon titre dissimule donc une relative complexité.
Celle-ci revét elle-méme une nouvelle dimension si l’'on remarque le paral-
lélisme de fait qui existe entre la vogue actuelle de ces deux mots, expé-
rience et révélation, et la persistance avec laquelle on a parlé de retour
du modernisme en ces derniéres quinze années. Pour quiconque connait
tant soit peu l'histoire de la théologie récente, I'alliance de ces deux
mots ne peut pas ne pas y faire penser. La notion d’expérience religieuse
était trés en honneur parmi les théologiens et chercheurs modernistes et
ils y ont fait appel pour tenter de comprendre le dogme de la révélation.
Il n’est donc pas étonnant que toute une série d’auteurs — dont certains
trés illustres — soient intervenus pour dénoncer une résurgence du moder-
nisme en ces années d’apreés le Concile, et pour mettre en garde contre



Révélation et expérience(bis) 385

ses dangers. On sait peut-&tre moins que d’autres auteurs — tout aussi
conscients de ces risques — ont jugé utile de souligner que les modernistes
avaient soulevé de vraies questions et qu’elles attendaient toujours leurs
réponses. Ces questions ont été alors refoulées plus qu’elles n’ont été
examinées; il n’y a donc rien d’étrange a ce qu’elles se posent de nouveau
a notre époque avec la méme virulence.

Quelles étaient donc ces questions? — Au risque de simplifier un
peu et de mettre en une lumiére trop vive ce qui n’était parfois qu'impli-
cite dans le débat, il me semble que nous pouvons y repérer trois grandes
séries de problémes.

La premiére concerne la part de I'homme dans la révélation. Les
modernistes s’élevaient contre une conception de la révélation qu'’ils
appelaient «extrinséciste». Aujourd’hui, nous dirions peut-étre plus
volontiers «supranaturaliste». Selon cette vue des choses, Dieu se com-
porte comme un agent extérieur a 'homme et, intervenant du dehors,
plaque sa révélation sur un sujet purement passif — a la maniére dont on
plaque de l'or ou de 'argent sur un métal quelconque sans modifier en
rien la médiocre qualité de ce support. Dans cette perspective, il est clair
que le prophéte n'est qu'un pur instrument — méme pas! —, un canal
inerte par lequel la Parole de Dieu ne fait que passer sans affecter le
moins du monde la psychologie ou le psychisme de I’homme, faisant
méme violence a son autonomie et a sa liberté.

I1 y a un soupcon de caricature dans cette description, mais elle
n’est pas hélas! dénuée de tout fondement. A I'opposé de cette fagon
de voir les choses, les modernistes en proposaient une autre selon laquelle
la révélation est avant tout une expérience intérieure profonde qui met
en ceuvre non seulement l'intelligence du sujet, mais aussi toute son
affectivité, toutes ses puissances de création, en un mot tout son étre.
Loin d’étre passive, la personne humaine est au contraire suprémement
active dans le processus révélateur. — Disons-le tout de suite, il s’agit 1a
d’une intuition fondamentalement juste dont une théologie de la révéla-
tion qui se respecte doit tenir compte.

Aprés la part de 'homme, la deuxi¢me grande question concerne la
part de Dieu. L’homme est actif dans le processus révélateur, mais il
ne s’ensuit pas qu’il en est la source. Les idées que je viens de rappeler,
justes au départ (le premier Loisy disait fort clairement que l'origine
premiére se trouve en Dieu), prennent une tournure tout a fait inaccep-
table quand nos auteurs en viennent peu a peu a affirmer que 'expérience
religieuse de ’humanité est la source premiére de ce qui, progressivement,



386 Révélation et expérience(bis)

a pris forme dans la foi chrétienne et dans les dogmes de 1'Eglise catho-
lique. Le détail de leurs explications permettrait sans doute de nuancer
ce résumé, mais c’est bien a cela que reviennent finalement les choses.

O1, 'effort du théologien qui veut rendre compte de la maniére dont
s’est effectuée la révélation, ne peut éliminer cette intervention divine.
Sans elle, nous pourrions a la rigueur construire une philosophie de la
religion, mais nous n’accéderions pas au domaine de la foi théologale.
Une théologie de la révélation doit donc respecter simultanément et la
part de Dieu et la part de ’'homme. Dieu parle & 'homme, disons-nous;
comment? L’homme dit la Parole de Dieu, disons-nous encore ; comment
cela? De quelle facon cette Parole de Dieu s’inscrit-elle dans la psycho-
logie de I'homme pour qu’elle puisse devenir parole d’hommes sans cesser
d’étre Parole de Dieu?

La troisiéme et derniére grande question n’est au fond qu'une exten-
sion de la précédente. Avec elle nous rejoignons les données les plus fon-
damentales de la théologie et méme de la foi. On pourrait penser que c’est
prendre les choses de bien loin; il n’en est pourtant rien. La solution des
deux questions précédentes suppose une certaine idée de Dieu, un cer-
tain mode de présence de Dieu 4 sa créature. Faute de s’en souvenir au
moment opportun, on commet les pires contresens, on se heurte aux
obstacles les plus insurmontables — pour ne pas dire les plus puérils. Il
faut donc répéter dans ce contexte que si Dieu n’est pas extérieur a
I'homme, il est pourtant autre que lui; s’il est immanent & I’homme, il
lui est aussi transcendant. L’effort du théologien ici consiste donc a pro-
poser une conception de l'intériorité, et méme de I'immanence de 'expé-
rience de la révélation, qui ne verse pas dans 'immanentisme qu’'on a
reproché aux modernistes. Car aussi longtemps que 'on s’en tient a cette
immanence close qui renferme 'homme en lui-méme, on s’interdit de
rejoindre Celui qui donne sens a tout ce qui est.

Voila donc les trois grandes questions qui constitueront la trame
profonde de mon exposé. Mais, plutdét que de les reprendre une a une
— ce qui nous conduirait fort loin et risquerait de nous engager dans une
polémique peu glorieuse —, j’ai préféré tenter de vérifier ce qu'il est pos-
sible de dire sur la révélation a partir d'une investigation de I'expérience
prophétique. En insistant sur le fait que I'expérience humaine a été et
continue a étre le lieu ot advient la révélation du Dieu vivant, nous
devrions pouvoir acquérir de cette révélation une intelligence plus con-
forme a ce qu’elle est en réalité. Il ne s’agit pas seulement d’un enseigne-
ment de type intellectuel, il s’agit de beaucoup plus et de beaucoup



Révélation et expérience(bis) 387

mieux que d’histoire, il s’agit d’'un mystére qui a pris corps en un évé-
nement d’abord intérieur. Pour cette raison, il échappe en partie aux
idées claires et ce serait fausser la perspective d’entrée de jeu que de
proposer un plan d’exposé trop nettement structuré. Je vais essayer
plutét de rendre sensible la cohérence interne de la réalité en déployant
successivement ses différents aspects.

Cette facon d’aborder la révélation en acte a partir de 'expérience
prophétique n’est pas tout a fait inédite dans 1'histoire de la pensée.
Sans le mot expérience et avec un bonheur inégal, il faut bien le dire,
S. Augustin avait déja frayé la voie, dans son livre sur La Genése au sens
littéral, avec ses recherches sur les différents types de visions (corporelles,
imaginatives, intellectuelles). Il a sans doute eu des précurseurs, mais
c’est a lui que les théologiens scolastiques ont spontanément emboité le
pas. Les premiers linéaments de ce qui nous intéresse se trouvent dans les
traités De prophetia qui commencent a apparaitre au début du XIIIe
siecle. Ce type de réflexion atteint une élaboration assez poussée chez
S. Thomas d’Aquin, mais elle est encore mise en ceuvre a sa maniére
par un philosophe comme Spinoza.

L’intuition est profondément juste. Si nous voulons comprendre
quelque chose au processus révélateur, il faut I’étudier n sitw, c’est-
a-dire dans le lieu méme ot il s’est produit de facon privilégiée, dans la
personne qui a été le destinataire immédiat de la révélation, le propheéte.
Mais pour aller jusqu’au bout de cette intuition, il faut se donner du pro-
phéte une définition beaucoup plus ample que celle de nos dictionnaires.
Et ceci en deux directions.

La premiére modification que nous devons apporter concerne l'exten-
sion du terme. Je n'y insiste pas, mais c’est capital pour comprendre ce
qui suit: je prends le mot prophéte comme s’appliquant a tous les desti-
nataires immédiats, a tous les organes de la révélation immeédiate. Il
s’applique donc aux prophétes au sens habituel du terme (Isaie ou Jéré-
mie, par exemple), mais aussi aux sages qui ont réfléchi sur le message
des prophétes et ont prolongé a leur maniére ’histoire de la révélation;
il vaut également pour les apo6tres qui ont été les derniers chainons de
cette histoire de la révélation, ainsi que pour Jésus lui-méme qui vérifie
en sa personne de maniére éminente cette qualité d’organe de la révéla-
tion. Cette extension du terme peut surprendre au premier abord; elle
a en réalité ses bases bibliques, et de récentes études d’exégése 'ont
solidement établie, pour les apdtres notamment; et plus d’un théologien



388 Révélation et expérience(bis)

a utilisé le terme en cette acception élargie. Si, dans la suite de mon
exposé, je prends souvent mes exemples chez les prophétes au sens strict,
c’est pour ne pas trop disperser la recherche, mais il doit rester entendu
que, moyennant les transpositions nécessaires, tout ce que je vais dire
s’applique a tous les inspirés qui ont contribué a la transmission de la
révélation.

La seconde modification qu’il faut faire subir a4 notre définition
spontanée du prophéte, concerne la compréhension du terme. Le pro-
phéte n’est pas seulement ni d’abord quelqu'un qui prédit 1'avenir. Il
le fait 4 I'occasion, mais cela n’est pas premier; ce n’est qu'une consé-
quence de ce qu’il est en profondeur. Selon ce qu’il dit de lui-méme, le
propheéte c’est d’abord «celui qui voit» ou «celui qui entend», et souvent
les deux simultanément. De Balaam a Ezéchiel, d’Amos a Jérémie, les
textes prophétiques — et particulierement les récits de vocation des pro-
phétes — sont remplis de termes qui relévent du double vocabulaire de
la vision et de 1'audition. Les gens de la Bible ne s’y trompent d’ailleurs
pas; ils savent que le nom le plus ancien du nabi’ c’était »6’ék ou hézéh,
c’est-a-dire «le voyant»; et quand ils veulent se moquer de lui ils ’appel-
lent «le visionnaires.

Qu’a-t-il donc vu ou entendu, le prophéte? — Il s’agit parfois de
visions grandioses comme celles d’'Isaie ou d’Ezéchiel: le Temple en
est le cadre, la liturgie I'occasion, l'objet une vérité concernant directe-
ment Dieu lui-méme. Le plus souvent pourtant il s’agit d’expériences
plus proches de la vie quotidienne, qui prennent leur point de départ
dans des scénes familiéres: c’est Jérémie et sa branche d’amandier, ou
bien chez le potier; c’est Amos et son fil & plomb ou son panier de figues.
Dans les deux cas pourtant, majestueux ou familier, le prophéte a cons-
cience d’avoir été admis au conseil divin, d’avoir eu accés au secret de
Dieu et d’en avoir regu une connaissance qui le distingue des faux pro-
phétes et le qualifie pour parler au peuple au nom du Seigneur.

I1 y a donc 13, antérieure a la mission prophétique, une — et souvent
plusieurs — expérience que le prophéte a jugé assez extraordinaire pour
en perpétuer le souvenir par écrit (sinon toujours par lui-méme, du moins
par ses disciples). Expérience a laquelle nous pouvons revenir pour la
scruter de plus preés et tenter d’en comprendre le mécanisme psycholo-
gique. Expérience a laquelle lui, en tout cas, revient sans cesse, car c’est
1a qu’il trouve I'origine divine de sa mission. Jésus, le Prophéte par excel-
lence, le dira a Nicodéme: «Nous parlons de ce que nous savons, nous
témoignons de ce que nous avons vu» (J#z 3, 11).



Révélation et expérience(bis) 389

Si effectivement nous examinons de plus prés cette expérience du
prophéte, nous y relevons un certain nombre de caractéristiques dont
la plus évidente est qu'il s’agit d’'un événement éminemment personnel,
et donc aussi éminemment intérieur. Ceci est perceptible non seulement
dans les visions de type extatique comme celles d’Ezéchiel ou d’Isaie
dans lesquelles, trés manifestement, c’est le monde intérieur du pro-
phéte qui, sous la motion divine, accéde a la conscience claire. Mais on
le pergoit peut-étre encore mieux dans les perceptions symboliques de
Jérémie oy, a partir d’un fait tout a fait banal, le prophete saisit, sous la
lumiére divine, une vérité qui échappe encore au commun des mortels.
Le fait extérieur n’est ici qu'un catalyseur d’un processus intérieur au
prophéte. En réalité, un certain nombre de textes suggerent 1'idée d'une
communication immédiate entre Dieu et le prophéte. Quand il s’agit de
parole, par exemple, elle est souvent présentée non pas comme un son
qui frapperait 'oreille du prophéte, mais comme mise directement dans
sa bouche. «Dieu vint a la rencontre de Balaam, #/ lut mit une parole dans
la bouche» (Nb 23, 15; cf. 5 et 12, méme expression). La formule se retrou-
ve aussi bien pour Jérémie (1,9), que pour David (cf. 2 S 23, 2) ou
Isaie (51, 16; 59, 21).

Il est important de relever ces expressions au passage pour éviter
de projeter dans les textes des puérilités qui ne s’y trouvent pas. Quand
Loisy assurait qu’il ne croyait pas du tout aux causeries du Paradis ter-
restre et pas davantage au fait que Dieu se serait familierement entre-
tenu avec Abraham ou Moise, il faisait la preuve qu’il n’était gueére sen-
sible aux images d’un style poétique; il ne démontrait pas pour autant
que les auteurs bibliques étaient eux-mémes victimes de leurs anthro-
pomorphismes.

Moins naifs sur ce point que bien des théologiens postérieurs, les
penseurs du Moyen Age — S. Thomas notamment — avaient depuis long-
temps mis au point la notion d’une parole et d'une écoute intérieures
pour rendre compte de la maniére dont Dieu s’était adressé a Adam et
aux prophétes. On ne parle ici de parole que par analogie, pour signifier
que 'inspiration interne par laquelle Dieu intervient a le méme effet que
notre parole humaine lorsque nous nous adressons a nos interlocuteurs.
Le méme effet, c’est-a-dire que cette inspiration fait connaitre ce que
Dieu veut faire connaitre, communique ce qu’il veut communiquer.
Parler, au sens immédiat du mot, ne saurait en effet convenir 4 Dieu;
pur esprit, il ne saurait émettre une voix perceptible par les sens. Mais
la notion de parole n’est pas si pauvre qu’elle ne puisse se vérifier sur

26



390 Révélation et expérience(bis)

différents registres. Comme le disent les prophétes eux-mémes, il est
possible & Dieu de «parler au coeur» de 'homme — c’est-a-dire de se faire
comprendre de lui, méme sans paroles! Ce n’est que par la suite que
I'inspiré — donnons-lui son nom le plus générique, qu’il s’agisse d’'un
patriarche, d'un prophéte au sens strict, d'un sage ou d'un apdtre —
emploiera le mot de parole pour qualifier ce qu’il a per¢u. Mais, a pro-
prement parler, ce qu’il a percu c’est ce que nous appelons l'inspiration
divine, cette illumination intérieure qui lui a permis de comprendre ce
que Dieu voulait lui faire saisir.

Cette breve réflexion sur la valeur analogique de la notion de parole
en entraine un certain nombre d’autres qui ne sont pas sans importance
pour une exacte intelligence de la révélation. Il y en a trois principales
qui me paraissent mériter un développement spécial.

Tout d’abord, on ne saurait limiter 'extension analogique du concept
de parole A cette idée de parole intérieure. Il s’étend également a toute
I'histoire du salut. Sans entrer ici dans les discussions récentes sur la
révélation comme histoire ou sur ’histoire comme révélation, il est tout
a fait certain que Dieu a «parlé» a son Peuple autant par ce qu'il a fait
que par ce qu’il a dit. Malgré les apparences, ceci n’est pas tout a fait
une nouveauté dans 1'histoire de la pensée chrétienne; S. Augustin disait
déja: Puisque Jésus-Christ est la Parole de Dieu, toute action, tout geste
de cette Parole est pour nous une parole. Cependant, notre temps a su
donner une portée beaucoup plus vaste a cette idée d’une parole gestuelle.
Elle englobe non seulement les actions symboliques des prophetes, les
actes de bravoure des Juges, les événements de I'histoire dont I’Exode
est certainement le plus marquant, mais aussi les institutions du Peuple
d’Israél et les péripéties diverses qui ont meublé cette histoire. Inextri-
cablement mélées, intrinsequement liées aux paroles proprement dites,
les ceuvres de Dieu, accomplies par et pour son Peuple, témoignent de
facon tout aussi éloquente de son dessein de salut (cf. Dei Verbum 2).

Pourquoi sommes-nous autorisés ici & parler de parole? ... Eh bien,
pour la méme raison que précédemment. La Bible nous dit — souvent —
que ces actes ont été accomplis par leurs auteurs sous la motion de
Yahvé qui mit en eux son Esprit. Nous retrouvons a leur propos le méme
terme d’inspiration. L’Esprit les a donc poussés a agir tout autant qu’a
parler et, nous le dirons aussi, & écrire. Puisqu’ils sont posés par inspi-
ration divine, ces actes sont donc signifiants, ils veulent dire quelque
chose; c’est pourquoi nous parlons a leur propos de parole. Il faut ajou-



Révélation et expérience(bis) 391

ter cependant que cette parole événementielle ne sera dévoilée dans sa
pleine signification que par l'intervention d’une autre parole — la parole
interprétatrice des prophétes et des sages qui en dégageront le sens dans
leur méditation inspirée.

Ma deuxieéme remarque vise donc a souligner que l’extension de la
notion de parole au domaine tout entier de 1'histoire, loin d’éliminer le
concept de parole intérieure, en souligne au contraire la nécessité avec
encore plus de force. Il y aurait, en effet, une facon d’entendre la révéla-
tion par I’histoire qui nous ferait retomber dans le danger d’extrincésisme.
Or, s’il est un point sur lequel les théologiens contemporains sont d’accord
et a juste titre! — c’est qu'«il n’y a pas vraiment révélation tant qu’il
n’y a pas intériorisation de cette révélation dans une conscience humai-
ne» 1. Je suis tout a fait d’accord avec cette affirmation, mais je crois
nécessaire d’ajouter: la révélation ne s’achéve pas seulement dans la
conscience, c’est 1a qu’elle commence. Cela n’exclut pas que des événe-
ments aient été le point de départ de cette prise de conscience (du plus
grand au plus modeste, comme la marmite de Jérémie), mais ces événe-
ments, ces faits ne sont per¢us comme révélation que par la personne qui
pense, juge, réfléchit, met les faits en relation les uns avec les autres et
avec sa foi, de facon a en saisir l'intelligibilité de salut, la signification
surnaturelle.

En son surgissement originel, la révélation a été expérience de l'illu-
mination divine dans la conscience d’une personne humaine, et c’est
a partir de 1a que cette personne a lu et interprété I'univers et son his-
toire. Ce qui se produit d’abord a I’échelon modeste d'une expérience
personnelle limitée, prend place progressivement dans une série d’autres
expériences analogues, jusqu’a former cette conscience collective du
Peuple de Dieu en ses générations successives, telle que nous pouvons la
percevoir dans la Bible. Mais ne soyons pas dupes: s'il y a dans le tout
de cette conscience collective plus que dans la somme de ses parties,
n’oublions pas que ces parties sont le fait de personnes, et que c’est dans
la singularité de leur relation a Dieu que s’est accompli I'acte révélateur
en son jaillissement premier.

I1 y a donc au moins un double avantage a valoriser cette notion

! C. GEFFRE, Esquisse d’une théologie de la révélation», dans La Révélation,
par P. Ricceur, E. Lévinas, E. Haulotte, E. Cornélis, C. Gefiré, Bruxelles, 1977,
p- 171-205; cf. p. 183.



392 Révélation et expérience(bis)

de parole intérieure. D'une part, elle permet de rectifier ce qu’il pourrait
y avoir de trop extériorisant (et, & la limite, de trop «séculier») dans I'idée
d'une révélation par 'histoire. D’autre part, elle permet d’instaurer en
vérité la structure dialogale de la révélation, c’est-a-dire la relation de
personne a personne constitutive de la révélation activement prise, par
le maintien et 1’approfondissement d'une notion de parole beaucoup
plus proche du signifié courant que ne I'est I'idée de 1’événement-parole
ou de signe des temps.

Cependant, cette notion de parole intérieure comporte une troisieme
conséquence dont il faut tirer profit pour notre réflexion. Le prophéte,
avons-nous dit, re¢oit de Dieu une inspiration, une illumination, mais il
n’entend pas a proprement parler des paroles corporellement prononcées
par Dieu lui-méme. Ceci est & exclure absolument, au double titre de
I'immatérialité de Dieu et de son intériorité a sa créature. Si nous ne le
faisons pas, nous sommes victimes d'un anthropomorphisme des plus
grossiers et nous restons trés en deca des exigences d'une anthentique
intelligence de la foi — sans profit pour les croyants, objet de dérision
de la part des non-croyants.

La question se pose alors pourtant: puisque ces paroles dans leur
matérialité ne viennent pas de Dieu, d’ot1 viennent-elles donc? La réponse
est évidente: du prophéte lui-méme. L’illumination divine est chez lui
le point de départ d'un processus complexe qui se terminera, a l'intérieur
de son intelligence, par I’émission d’un concept comme dans tout acte
de connaissance, et, & I'extérieur, par la prononciation d'un discours,
et, éventuellement la rédaction d’'un livre, par lesquels il transmettra en
mots humains 'essentiel de ce qu’il aura pergu.

I1 est parfaitement possible de décrire ce mécanisme psychologique
si 'on dispose d’une théorie critique de la connaissance adéquate, mais
je ne saurais entrer ici dans le détail de 1’analyse. 1l suffira de dire que
ce processus consiste essentiellement en 1’assimilation personnelle de ce
que percoit le prophete. De telle sorte que la vérité que Dieu lui com-
munique, sous la forme d’une expérience qu’il lui fait vivre et dont il
I'aide & découvrir le sens, devienne sa propre vérité. On a pu le dire en
une formule frappante: «La révélation est une découverte active de
I'esprit humain sous la lumiére de I'Esprit Saint» 2. Il faut également

Z P. BeEnoIr, «Inspiration et révélation», dans Concilium 10 (1965) 13-26;
ct. p. 22.



Révélation et expérience(bis) 393

que le prophete cherche et trouve — a I'aide de la méme lumiére divine
— les mots dont il a besoin pour «traduire» ce qu’il a «vu» ou/et «entendu»
— disons plus exactement: ce qu’il a «percu» en son for intérieur. De méme
il met en ceuvre toutes les ressources de son imaginaire pour suggérer
par des symboles et des comparaisons ce que les mots ne peuvent dire.
Bref, 1l y a dans son cas quelque chose d’analogue au processus créateur
tel que nous pouvons le saisir dans les confidences des poétes ou des artis-
tes qui tentent de donner forme a leur intuition, afin de la transmettre
en quelque mesure et de faire partager leur découverte et leur admira-
tion pour ce monde intérieur qui les a ravis.

Prophéte-pocete, le rapprochement n’est pas gratuit; certains de nos
Prophétes sont aussi de grands poétes — songez & Isaie par exemple.
Mais il y a ici davantage que dans n'importe quel acte de création artis-
tique. Humainement parlant, le message des prophétes peut étre tres
au-dessous de nombreux chefs-d’ceuvre littéraires. Du point de vue de
notre foi, il est incomparablement supérieur car, au travers de ces mots
d’hommes, c’est la Parole de Dieu qui nous rejoint. C’est la Parole de
Dieu, car c’est lui qui est a I'origine de I'expérience que I'inspiré traduit;
c’est lui encore qui assure la rectitude de la transmission. A travers les
approximations du langage humain, par le génie littéraire de certains
ou, au contraire, malgré l'inculture de certains autres, malgré leurs
fautes de grammaire et méme, éventuellement, malgré leurs erreurs his-
toriques, échos du savoir de I’époque ol le prophete a vécu, a travers et
malgré tout cela, Dieu «veille» sur sa Parole et 1'essentiel, c’est-a-dire la
vérité nécessaire au salut, nous est transmis de fagon tres certaine.

Achevons de déployer les implications de cette troisiéme remarque.
Il est maintenant devenu clair que cette idée d’une parole intérieure
écarte de fagon radicale toutes les insuffisantes théories qui régnaient
encore a I’époque moderniste, et qui s'imaginaient 1'inspiration scriptu-
raire sous le mode d'une dictée qui n’aurait laissé a 1'écrivain d’autre
liberté que celle d’'un copiste, d’'une machine a dicter. Pas davantage
le prophéte n’avait besoin de réciter mot pour mot un discours qu'’il
n’avait pas matériellement entendu. Il avait au contraire besoin de toute
son initiative et de toutes ses ressources pour entrer a titre de sujet plei-
nement actif dans le processus révélateur, c’est-a-dire pour faire sien
d’abord ce qui lui venait de Dieu et, ensuite, pour le transmettre. Ou,
si I'on préfére un autre langage, pour entrer a titre de partenaire a part
entiere dans le dialogue de la révélation.



394 Révélation et expérience (bis)

Les considérations qui précedent nous mettent mieux en mesure,
je pense, d’aborder au passage la question délicate de la liberté du pro-
phete. Puisqu’elle est éminemment personnelle, I’expérience de la révé-
lation ne peut étre vécue que dans la liberté, sous peine de n’étre qu’'une
caricature déformée d'une authentique expérience humaine. Il faut
d’emblée concéder que Dieu ne peut intervenir arbitrairement dans la
vie d'une intelligence et la contraindre a énoncer un jugement ou a pro-
noncer un discours sur des représentations qui lui sont tout a fait exté-
rieures. Cela irait a 'encontre de la nécessaire indépendance de la vie
de l’esprit humain, dont le jeu doit étre absolument libre de toute pres-
sion autre que celle de 1’évidence.

A la vérité, s’imaginer l'intervention révélante de Dieu de cette
fagon, ce serait étre fort éloigné de ce qu’elle est en réalité et que j’ai
tenté de décrire jusqu’ici. Mais il faut expliciter un peu ce qui n’a été
que supposé jusqu’a présent. Dieu n’est pas une cause concurrente au
sein du monde phénoménal; il ne faut donc pas le concevoir comme un
étranger pour l'intelligence du prophete — pas plus que pour la nétre.
Selon le mot impérissable d’Augustin, il est en moi plus moi-méme que
moi. Sa transcendance n’élimine absolument pas sa présence au plus
intime de I'étre humain.

C’est justement cette active présence au plus profond de sa créature
qui fait que Dieu peut agir sur elle sans la violenter, car c’est lui qui lui
donne tout. Vous savez de quelle maniére particuliérement éclairante
cela se vérifie a propos des rapports de la grace et du libre arbitre. La
créature n’est pas libre malgré que Dieu agisse en elle par sa grice, mais
elle est libre parce que Dieu lui donne d’étre, et d’étre libre et d’agir libre-
ment avec le concours de sa grace. Cela est possible parce que Dieu est
déja au cceur de toute expérience humaine comme la condition méme de
sa possibilité. Sa présence au cceur de I'expérience prophétique est une
réalisation particuliere de cette présence universelle. Et 1a encore cette
présence et cette action divines donnent au prophéte et d’étre, et d’étre
prophete — librement.

Nous avons vu précédemment que la lumiére prophétique agit de
telle sorte que les lois de la connaissance humaine se trouvent respectées.
11 suffit d’ajouter ici qu’il en va de méme sur ce nouveau point: le pro-
pheéte ne céde qu’a 1’évidence de son objet. Sous l'illumination regue,
le propheéte voit, comprend que ce qui nait en lui vient de Dieu et il ne
peut absolument pas en douter — pas plus que nous ne pouvons douter
de ce que nous percevons avec une évidence contraignante. Envers et



Révélation et expérience(bis) 395

contre tout (et contre lui-méme parfois! ce serait peut-étre la fagon la
plus satisfaisante d’expliquer ’emprise irrésistible dont parlent certains
d’entre eux), il a donc I’évidence que Dieu I’envoie et lui fait dire certaines
choses apres les lui avoir fait connaitre. I1 s’aper¢oit avec la méme netteté
que ce n’est pas a la seule capacité naturelle de son intelligence qu’il doit
cette perception. En d’autres termes, tout en ayant conscience qu’il y a
1a quelque chose qui le dépasse, il n’en pose pas moins un acte qui est
pleinement sien, personnel, car il n’a cédé a rien d’autre qu’a ce qu’il a
percu avec une évidence et une certitude telles qu’il n’en peut douter.

N’est-ce pas la trop s’avancer et présumer un peu des sentiments
intérieurs du prophéte? ... Moins qu’il n’y parait au premier abord, et
j’aime ici proposer deux exemples pour illustrer cela. J'emprunte le pre-
mier a Martin Buber et a son jeu scénique sur le prophéte Elie. Au lever
du rideau, la scéne est dans 1’obscurité. Le prophéte, prosterné dans un
coin, est violemment excité: «Non, non, non! Je n’irai pas. Tu ne peux
pas me contraindre. Je suis libre!» — L’interlocuteur invisible répond
alors: «C’est entendu. Je ne peux pas te contraindre. Tu es libre». Long
silence... Finalement, Elie se redresse et demande: «Que veux-tu que je
fasse?»

Le deuxiéme exemple nous touche de plus prés. Chacun de nous a
vécu I'expérience personnelle de 'amour, de la conversion, de la vocation.
Le sujet a le sentiment d’une force irrésistible qui le méne et, en méme
temps, la conscience d'une liberté intérieure inconnue en toute autre cir-
constance. — N’est-il pas possible d’éclairer par 1a quelque chose de I'expé-
rience prophétique de la liberté?...

I1 était important pour notre propos de souligner la dimension inté-
rieure de 'expérience du prophete. Il n’est pas moins capital d’ajouter
maintenant que cette expérience personnelle a aussi une dimension sociale
éminente. Cependant, pour introduire a ce nouvel aspect, je voudrais
revenir une fois de plus au prophete et a sa psychologie.

Nous avons parlé jusqu’ici de ce don spécial regu de Dieu par lequel
le prophete se trouve, pour ainsi dire, mis «a hauteur de révélation en
train de se faire». Comme les dons de Dieu sont généralement dénommés
d’apres leurs effets dans leurs destinataires, les théologiens parlent ici
d’une lumiére prophétique. C’est grace a elle que l'inspiré pergoit la
révélation qui lui est adressée; c’est elle qui en fait un organe de la révé-
lation. Mais le prophéte n’est pas seulement ni toujours prophéte (ou
du moins pas toujours en acte de prophétie); il est aussi un croyant;
comme nous, il vivait sous la lumiére obscure de la foi. La distinction



396 Révélation et expérience(bis)

des deux plans est assez évidente: par la lumiere prophétique, le pro-
phéte découvrait du nouveau, il accroissait parfois le contenu de la révé-
lation; par la lumietre de la foi, il accueillait ce contenu, non seulement
en ce qu'il avait d’éventuellement nouveau (puisque le prophete devait
croire lui-méme ce qu’il annongait), mais encore en ce qu’il avait d’ancien,
et que le prophéte recevait de la tradition antérieure.

De quelle maniére la lumiére de foi et la lumiére prophétique s’arti-
culaient-elles concrétement dans la psychologie du prophéte? Cela nous
restera a jamais inaccessible. Nous devons pourtant réserver ces deux
plans pour deux raisons principales. D’abord, parce que la reconnais-
sance d'un don spécial accordé au prophéte permet seule de rendre compte
de la distinction entre les deux phases de l'histoire de la révélation:
I'une qui est celle de la révélation constituante, qui a duré jusqu’au Christ
en qui elle a trouvé sa plénitude et son achévement; I'autre qui est celle
de la révélation en sa phase actualisatrice, et qui est le régime sous lequel
nous vivons. Nous retrouverons bientot cette distinction et il n’y a pas
a insister sur cette premiére raison, mais il est évident qu’elle nous per-
met de mettre en place une donnée capitale, car c’est uniquement en
raison de cette présence spéciale de I’Esprit Saint a 'origine du message
que nous le tenons pour révélé et, par suite, normatif pour notre foi.

Ensuite, l'existence simultanée dans le prophéte de ces deux dons
surnaturels de niveaux différents — lumiére de foi, lumiere prophétique
— nous permet d’articuler de facon plus organique I’expérience person-
nelle du prophéte a 1’expérience collective du Peuple de Dieu tout entier.
C’est ici que nous rencontrons cette dimension sociale que j’annongais.
Le prophete est déja participant de cette communauté par sa naissance,
par son éducation et par tout ce qui peut relier un individu a son milieu
d’origine. De plus, le charisme prophétique, grace de caractére social
par excellence, I'insére a un titre nouveau dans cette communauté, puis-
que ce qu’il regoit ne lui est pas donné pour son usage individuel, mais
pour étre transmis. Mais a ce double lien a la communauté s’en ajoute
un troisiéme, celui, spécifique, de la foi par laquelle le prophéte accueille
les grandes valeurs de la tradition de ce Peuple.

La tradition contribue ainsi a fagonner I’étre spirituel du messager,
plus encore peut-étre que lui-méme ne participe a son accroissement.
(Une bonne part du message des prophetes consiste en fait a rappeler
cette tradition). Située au cceur de I'expérience communautaire, I’'expé-
rience prophétique recoit ainsi une dimension qui dépasse de beaucoup
celle d’une personnalité unique — fit-elle de taille exceptionnelle. Il faut



Révélation et expérience(bis) 397

aller jusque-la pour ne pas traiter de l'expérience prophétique d’une
maniere trop incompléte.

A mon sens, pareille conception de l’expérience permet incontes-
tablement de faire la part de la personne singuliére qui I’a vécue (ses
origines, sa condition sociale, son tempérament, etc.); elle échappe pour-
tant au travers du psychologisme et du subjectivisme toujours possibles,
car elle intéegre la référence aux grands événements fondateurs de la
geste du salut, elle est I'écho de leur célébration liturgique, elle est nour-
rie d'une écoute attentive des traditions ou de la lecture de ce qui est
déja écrit. Dans ce contexte, I'apparition d’une révélation «nouvelle»
ressemble beaucoup moins a l'irruption inattendue d'une vérité arbitrai-
rement imposée de 'extérieur qu’au mirissement d’'un fruit longuement
nourri de séve et qui se détache de lui-méme de la branche qui le porte.

En évoquant, comme nous venons de le faire, I’enracinement du
prophete dans un Peuple et dans une Tradition qui 'ont fagconné plus
encore qu’il n’a contribué a les enrichir — un Peuple qui vient de plus
loin que lui et qui continue apreés lui —, nous en sommes arrivés au moment
olt nous ne pouvons plus considérer la révélation seulement comme une
réalité de jadis, survenue en certains privilégiés, unique et irrépétable.
C’est aussi une réalité toujours actuelle, toujours vivante, qui ne cesse
de jaillir au sein de ce Peuple et de se perpétuer avec les générations de
croyants. Il est évident pourtant que le mot de révélation ne recouvre
pas tout a fait le méme contenu suivant les diverses phases de 1'histoire
du salut.

Cela est aisé a comprendre si I'on se place d’emblée au milieu des
temps. Avec la venue du Christ Jésus, «prophéte puissant en action et en
parole devant Dieu et devant tout le peuple» (Lc 24, 11), I'histoire de la
révélation a trouvé, non pas exactement son achévement (car le mot
pourrait étre équivoque), mais son sommet, sa plénitude et sa consom-
mation. Pourquoi? Parce que Jésus n’est pas seulement un prophéte;
il est le Fils et — S. Jean de la Croix I’a dit mieux que personne —, en nous
donnant son Fils qui est son unique Parole, le Pére nous a communiqué
tout ce qu’il avait a nous dire. Si je prends au sérieux l'incarnation du
Fils de Dieu, je ne peux pas ne pas considérer sa venue autrement que
nous apportant la totalité, le dernier mot, de ce que nous pouvons espé-
rer connaitre de Dieu sur cette terre.

Je sais pourtant que Dieu n’a pas achevé pour autant de se dévoiler:
nous vivons encore «dans I'attente de la bienheureuse espérance et de la



398 Révélation et expérience(bis)

manifestation de la gloire de notre grand Dieu et Sauveur Jésus Christ»
(T'ite 2, 11-14). Peu de réalités sont présentes avec autant de force dans
la Bible que cette attente du Jour du Seigneur et de sa totale épiphanie,
lors de laquelle nous pourrons enfin le connaitre comme nous sommes
connus. La révélation est une réalité qui ne trouvera son parfait accom-
plissement que dans le face-a-face de la vision.

Cependant, entre le moment ou la révélation a trouvé ici-bas son
sommet par la manifestation de Jésus Christ, par sa parole et par son
ceuvre, et le moment ol elle s’accomplira en plénitude dans la patrie,
se déroule une autre histoire: celle de l'actualisation de la révélation.
Cela vaut, bien siir, de la transmission du dépét par la tradition vivante,
mais ce n’est pas seulement cela. En cette époque de I'histoire du salut
qui est la notre, la révélation reste en son essence relation de personne a
personne, et cela vaut analogiquement pour nous comme cela valait
pour le prophete.

Se révéler, pour Dieu, ce n'est pas seulement se faire connaitre
(méme au sens biblique le plus plein), encore moins faire connaitre quel-
ques vérités 4 son sujet, c’est aussi se communiquer, se donner lui-méme.
Mais, pour Dieu, se faire connaitre et se donner, ce n’est pas seulement
se manifester par la parole de ses messagers ou dans 'histoire d’Israél,
c’est aussi nous donner les moyens de le connaitre et de 'aimer. L’idée
de révélation, on ne le dit pas assez, comporte toujours un double aspect,
un double don: ce gue Dieu communique et ce par quot nous pouvons le
recevoir. Ce par quoi, chez les premiers destinataires de la révélation,
c’était la lumiére prophétique ef la lumiére de la foi — je viens de le dire;
chez nous, ce n'est que la lumiére de la foi, mais c’est grace a elle qu'il
vy a révélation pour nous. Et c’est de ce point de vue, celui des destina-
taires, que la révélation a une histoire qui continue toujours.

Dans la mesure ou elle est un acte de Dieu, éternel comme lui et,
comme lui encore, coextensif & tous les temps et a toutes les situations,
la révélation n’a pas d’histoire. Mais dans la mesure ol elle est un acte
de 'homme qui, grice au don de Dieu, répond aujourd’hui comme hier
a cet acte de Dieu, la révélation est une réalité qui se poursuit dans le
temps. Cette histoire a subi une modification essentielle par la venue de la
Parole incarnée dans notre monde, mais par tout un aspect d’elle-méme,
— le dialogue que Dieu a voulu nouer avec nous, aussi bien que le don
incessant qu’il nous fait de lui-méme —, la révélation continue, bien vivan-
te, et continuera jusqu’a la fin des temps. Il est clair que dans les deux
cas, avant et apres le Christ, le concept de révélation n’a pas la méme



Révélation et expérience(bis) 399

compréhension, mais cela ne suffit pas & en disqualifier ’emploi si 'on
prend soin de préciser les différences.

Voila donc en quel sens l'expérience de la révélation est encore
aujourd’hui au cceur de notre vie de croyant. Elle n’a plus, comme celle
du prophéte, 'effet de nous apprendre du nouveau. Au contraire, 1’au-
thenticité de notre expérience personnelle se vérifie a la fidélité avec
laquelle nous nous référons a cette expérience premieére. Notre expérience
est dépendante de celle du prophéte et nous rejoignons notre Dieu a
travers la formulation qu’il nous a laissée de sa propre expérience.
Songez, par exemple, a ce que nous apprend sur 'expérience de la con-
version ce que nous dit Jérémie du «cceur nouveau» ou Ezéchiel du
«cceur de chair» qui doit remplacer notre cceur de pierre. Pensez encore
a ce que nous révele du Saint-Esprit 1'expérience de Jésus telle que nous
la découvrons dans le discours apres la Céne. Pensez enfin a la trans-
figuration de 1'idée de I'Eglise chez S. Paul, qui nous fait passer d'un
Peuple sur lequel Dieu régne a un Corps qui vit de la vie méme du Christ,
a partir de son expérience du chemin de Damas.

Mesurante pour la notre, I'expérience du prophéte ne lui est donc
pas réductible. Cependant, on peut dire en un sens vrai que notre expé-
rience, comme celle du prophete, est découverte toujours nouvelle de
I'amour et de la vérité de Dieu. En ce sens, notre expérience prolonge la
sienne et, comme la sienne, elle ne peut se concevoir indépendamment
d’une relation vitale au Peuple dont nous faisons partie, ou, plus préci-
sément, au Corps dont nous sommes membres. Ce sera ma derniére et
trés bréve réflexion.

L’insertion du sujet croyant, d’aujourd’hui comme d’hier, dans le
vaste organisme des croyants et des prophétes de tous les temps, nous
conduit a ajouter que ’expérience personnelle n’est vraiment expérience
chrétienne de la révélation que dans la mesure ot elle est en relation avec
I’expérience totale de la communion ecclésiale. C'est de cette expérience
ecclésiale qu’elle regoit son sens et sa norme.

Son sens, c’est évident, car elle est ainsi située sur la route du Peu-
ple de Dieu, en marche a travers le temps vers la Terre promise de la
communion pleine et entiere — avec son Seigneur, mais aussi avec tous
ceux qui auront cru en lui. (C’est ici que prendrait place, mais on com-
prendra que je ne puisse y insister maintenant, 1'évocation des possibles
expériences non-chrétiennes de la révélation. S’il est vrai que Dieu ¢veut
que tous les hommes soient sauvés et parviennent a la connaissance de la



400 Révélation et expérience(bis)

véritén (1 Tum 2, 4), nous pouvons bien penser qu’il ne reste sans témoi-
gnage dans aucune des nations qui sont sous le ciel. C'est un théme que
Vatican IT a particuliérement honoré.)

Mais je dis aussi que I'expérience personnelle trouve sa norme dans
celle de 'Eglise. Car 1’expérience croyante aujourd’hui n’est plus révé-
lante de la méme fagon que I'était celle des premiers destinataires du
message: prophétes, sages, apotres. De plus, a la maniére dont les pre-
miers inspirés étaient eux-mémes insérés dans un Peuple et son histoire,
les croyants que nous sommes regoivent du Peuple dans lequel ils vivent
tout ce qui les constitue comme croyants. L'expérience de la révélation,
aujourd’hui comme hier, comporte donc une référence obligée a celle
de la communauté. Mais ceci méme est a bien entendre. Si, concrétement,
nous rejoignons la communion ecclésiale dans les diverses familles dont
nous sommes parties prenantes: paroisses, communautés de base, ordres
religieux, diocéses, etc., aucun de ces groupes n’est a lui seul le point de
référence ultime. I1 faut entendre la communion dans toute son exten-
sion catholique, non seulement a travers 'espace, comme s’il s’agissait
de la seule Eglise d’aujourd’hui, mais encore a travers le temps: I'expé-
rience croyante qui est la nétre comporte une relation inaliénable a
I'origine fondatrice. Les croyants d’aujourd’hui (et, parmi eux, les théo-
logiens a un titre particulier) ne peuvent faire I’économie d’interroger la
«¢mémoire» de la Communion — autrement dit sa Tradition, ce qui est
beaucoup plus que son histoire. C’est au cceur de cette Tradition, au sein
de I'Eglise, que nous recevons et vivons a notre tour l'expérience des
apodtres et des prophétes. C’est 1a qu’elle reste pour nous toujours vive
et actuelle — comme la Parole méme de Dieu.

P.S. En écho tardif & une question posée par un auditeur apres la conférence,
précisons que I'extension du concept de révélation a son actualisation dans I'expé-
rience croyante aujourd’hui, ne vise que le don de I’Esprit nécessaire pour recevoir
et comprendre la révélation faite jadis aux prophétes. Cela n’englobe en aucune
facon le don d'un autre type par lequel I’Esprit garantit (dans les cas majeurs)
I’enseignement du magistére dans 1'Eglise; dans ce dernier cas, le terme de révéla-
tion serait tout aussi impropre que celui d’inspiration.



	Révélation et expérience(bis)

