
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 3

Artikel: Gründende Tiefe und offene Weite

Autor: Kern, Udo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760978

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760978
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Udo Kern

Gründende Tiefe und offene Weite

Ein Bericht über die internationale Erfurter Eckhartwoche

(13. bis 18.2.1978)
anläßlich des 650. Todestages Meister Eckharts*

Nach Carl Friedrich von Weizsäcker «wandert» die «heutige Menschheit

durch eine Zone tödlicher Gefahr», die sich in der «Unfähigkeit der

heutigen Menschheit» äußere, «mit den politischen und technischen
Instrumenten umzugehen, die sie selbst in ihrer Geschichte geschaffen
hat» und die «im zügellosen Verfolgen ökonomischer Ziele, im
unbegrenzten, ja sogar ideologisch geforderten Wirtschaftswachstum»

gründe 1. Notwendig erscheint C. F. von Weizsäcker heute eine
«demokratische Askese»2 als realistische Alternative zur kapitalistisch
orientierten Konsumgesellschaft - von der die tödliche Gefahr ausgeht - zu
sein, eine Askese, die sich als «Zurückhaltung gegenüber erreichbaren
Gütern»3 manifestiert und «drei Stufen» enthält: «Bescheidenheit,

* Wir freuen uns, diesen Beitrag des gelehrten lutherischen Theologen Dr. Udo
Kern, Pfarrer der evangelischen Predigergemeinde (der alten Dominikanerkirche)
in Erfurt, hier veröffentlichen zu dürfen. — Inzwischen ist der offizielle Berichtband
der Erfurter Eckhart-Woche erschienen: Freiheit und Gelassenheit, Meister
Eckhart heute, In Verbindung mit Heino Falcke und Fritz Hoffmann
herausgegeben und bearbeitet von Udo Kern, München: Kaiser Verlag; Mainz:
Matthias-Grünewald-Verlag 1980, 233 S. Die hier vorliegende Orientierung, die sich
durch die Fülle präziser sachlicher Informationen wie durch originelle Hinweise
auf den Aktualitätsbezug der behandelten Themen auszeichnet, wird den einen
willkommene Ergänzung, den anderen Anregung sein, zum vollständigen Text der
in Erfurt gehaltenen Referate zu greifen. die Redaktion

1 Carl Friedrich von Weizsäcker, Gehen wir einer asketischen Weltkultur

entgegen?, in: C. Frd. von Weizsäcker, Deutlichkeit. Beiträge zu politischen
und religiösen Gegenwartsfragen, München/Wien 1978, 73-113, hier: 73f.

2 C. F. von Weizsäcker, a. a. O, 79.
3 ebd.



Gründende Tiefe und offene Weite 357

Selbstbeherrschung und eigentliche Askese»4. - Von Weizsäcker sieht

in den «asketischen Idealen biblischer Propheten und griechischer
Philosophen... eine intellektuelle Gegenbewegung gegen eine schon
damals wachsende Reichtumspraxis der Wirtschaft»5. Und es zeige
sich «in der christlichen Geschichte, daß, während die Selbstbeherrschung

der Herrschenden die Welt stabilisiert, die Askese der
Entsagenden die seelischen Kräfte freisetzt, welche... die Welt verändern»6.

Der von Carl Friedrich von Weizsäcker mehr erahnte und angerissene,

denn gegründete und ausgelegte Weg einer heute notwendigen
realistischen Askese, könnte profiliert, rektifiziert und gebaut werden,
wenn er im detaillierten Gespräch mit der gelebten und reflektierten
christlichen asketischen Tradition bedacht würde. Dieser Dialog könnte
das Gespräch mit der Vergangenheit als fruchtbar, ja als zwingend
notwendig erweisen, um der aktualen Gefährdung entgegentreten zu können.

Substanzielles, Einfaches, Wesentliches, Entlastung vermöchte in
diesem Gespräch entdeckt werden.

Ein hervorragender Gesprächspartner scheint uns hier der von
1260 bis 1328 lebende Erfurter Mystiker Meister Eckhart zu sein. Seine

intellektuelle und existentielle Mystik - als Abgeschiedenheit, Abstehen

von der «Mannigfaltigkeit», wesend als wesentliche Entfremdung vom
pluralistischen Unwesentlichen, in der Konzentration auf das wesentliche

Eine, im positiven realistischen Verzicht, in der sich als unbedingt
notwendig erweisenden Liebe, im geschenkten Freisein - bewährt sich

(bei aller historisch gegebenen nicht zu übersehenden Geschiedenheit)
als fruchtbarer Dialogpartner, der zur wesentlichen, heute notwendigen
Metanoia orientiert. «Damit, daß Eckehart den Menschen aufruft,
seinem Ich... und aller Dinge sowohl wie seines Gottes ledig zu werden,
raubt und tötet er dem Menschen, der Kreatur und Gott nicht ihr Sein,
sondern er macht es erst frei und erhöht es von einem bloß zufälligen
Scheinsein zum wahren und wesentlichen Sein. Was er vernichtet, sind

nur die durch des Menschen Ich- und Eigensucht gestifteten falschen

Begriffe, die durch ein kleinlich-egoistisch oberflächliches 'Warum'
geknüpften äußeren Bindungen des unwesentlichen Menschen an die

Kreatur, deren wesentliches Sein durch diese falschen und nichtigen
Oberflächenbeziehungen mit einem Scheinsein umhüllt und verdeckt
ist. Wenn die Geburt des Wortes im Seelengrunde Ereignis wird, wenn

4 ebd.
5 C. F. von Weizsäcker, a.a. O, 99.
6 C. F. von Weizsäcker, a. a. O, 100.

24



358 Gründende Tiefe und offene Weite

der Konrad oder Heinrich nach dem mystischen Tode als Gerechter zu
wesentlichem Sein wiedergeboren wird, dann feiern in dieser Geburt
auch die Kreaturen, die Dinge dieser Welt, ihre Auferstehung zu wesentlichem

Sein, und wer im Lichte dieser Wiedergeburt eine Fliege, eine

Mücke oder gar ein Stück Holz sähe, dem leuchtete aus ihnen das ewige
all-eine göttliche Vernunftsein. Denn es ist des deutschen großen Mystikers

sicheres Wissen, daß alles Sein dieser Welt getragen ist vom und

aufgehoben im unendlichen göttlichen Urgrund dieses gegenseitige

Durchdrungensein von Gott und Welt gedankentief und bis ins Letzte

zu ergründen, ist das drängende... Anliegen von Eckeharts
spekulativphilosophischem System... Den wesentlichen Menschen... zu wesentlichem

Werk in einer zu ihrem wesentlichen Sein entbundenen Welt
freizumachen, auf daß dieser Mensch ein tätig-nützlicher Diener der

Gemeinschaft werde, das ist Eckeharts betätigtes Bemühen»7.

Ein internationaler interdisziplinärer Kongreß beschäftigte sich

vom 13. bis 18. Februar 1978 in Erfurt mit Grundstrukturen des Denkens

Meister Eckharts 8. Äußerer Anlaß war der 650. Todestag des

Meisters. Theologen, Philosophen, Germanisten aus sechs Ländern
versuchten in einer Woche, den Hauptpunkten des tiefgegründeten Werkes
Meisters Eckharts 9 nachzugehen; wohl bewußt der Tatsache, daß in
wenigen Tagen mehr initium und Fragmentarisches möglich ist, als der
Fülle Eckhartschen Denkens gerecht zu werden.

7 Josef Quint, Einleitung zu: Meister Eckehart, Deutsche Predigten und
Traktate, hrg. und übersetzt von Josef Quint, München 41977, 49f.

8 Veranstalter dieser Erfurter Eckhartwoche war unter Schirmherrschaft
des Bundes der Evangelischen Kirchen in der DDR die evangelische Propstei
Erfurt in Zusammenarbeit mit der römisch-katholischen Kirche. Initiiert und
geleitet wurde der Kongreß von Udo Kern, Pfarrer der Erfurter Predigergemeinde,
die in Predigerkirche und Predigerkloster die wohl einzig noch erhalten gebliebenen
«Eckhartstätten» beherbergt.

9 Grundlegend für die wissenschaftliche Erforschung Meister Eckharts ist
die 1936 begonnene Herausgabe seiner Werke im Auftrage der Deutschen
Forschungsgemeinschaft, die noch nicht abgeschlossen ist und ein Musterbeispiel
hervorragender wissenschaftlicher Edition ist: Meister Eckhart, Die deutschen und
lateinischen Werke, hrsg. im Auftrage der Deutschen Forschungsgemeinschaft (unter

Mitwirkung zahlreicher Fachgelehrter), Stuttgart 1936ff. (zitiert: DW und LW.)
Wichtig für die Arbeit an Meister Eckhart ist auch heute noch die Pfeiffersche

Eckhartausgabe: Meister Eckhart, herausgegeben von Franz Pfeiffer, Göttingen

21906 Deutsche Mystiker des vierzehnten Jahrhunderts, hrsg. v. F. Pfeiffer,
2. Band). (Zitiert: Pfeiffer.)

Eine gute Auswahl der deutschen Werke Meister Eckharts bietet Josef
Quint, Meister Eckehart, Deutsche Predigten und Traktate, hrsg. und übersetzt
von J. Quint, München 41977. (Zitiert: Dt. Pred. u. Trakt.)



Gründende Tiefe und offene Weite 359

ECKHARTS INTENTION

Am Anfang der Erfurter Eckhartwoche stand mein Beitrag: «Eck-
harts Intention». Eckharts Denken ist wesentlich theologisches Denken.
Von dieser Basis her ist auch Eckharts Philosophie zu verstehen.
Eckharts «Absicht» ist es, «das, was der christliche Glaube sagt und was in
der Heiligen Schrift enthalten ist, aus-zu-legen mit Hilfe philosophischer
Begriffe.» «intentio est auctoris, sicut et in omnibus suis editionibus, ea

quae sacra asserit fides Christiana et utriusque testamenti scriptura, expo-
nere per rationes naturales philosophorum»10. Eckharts Denken ist stark
von Aristoteles geprägt und wesentlich weniger neuplatonisch, als oft
angenommen wird u. Eckhart benutzt das ihm zuhandene philosophische
Material zur Interpretation der ihn prägenden Begegnung mit dem

Einen, mit Gott. Diese Interpretation verdichtet sich auf den einen Grund-
und Kerngedanken12 Eckharts : die Geburt, das Gebären des Sohnes

durch den göttlichen Vater im Seelengrunde, im Seelenfunken. Der
Kerngedanke wird in Eckharts Intention als Theologie des Wortes biblisch
orientiert, trinitarisch strukturiert, christologisch qualifiziert, spirituell
meditiert, kerygmatisch orientiert und philosophisch terminiert. Um den

Eckhartschen Gedanken der Gottesgeburt in der Seele recht zu erfassen,

ist es notwenig, sich der ontologisch-epistemologischen Gründung
desselben bewußt zu werden. Hilfreich können hier zwei Gedanken des Em-
pedokles sein: 1. «Die Erkenntnis erfolge auf Grund des Gleichen, das

Nichterkennen infolge des Ungleichen ...» 13 Gleiches wird durch Gleiches

Zur Bibliographie Eckhartscher Schriften gibt E. Soudek, Meister Eckhart,
Stuttgart 1973, 24-33, einen Überblick.

Die neueste Bibliographie der Sekundärliteratur über Meister Eckhart ist
von Th. F. O'Meara, R. Schürmann, J. Cambell, Ph. Stein und Th. McConigle
herausgegeben worden: An Eckhart Bibliography, in: The Thomist, 42 (2. April
1978) 313-336. Vollständigkeit erreicht auch diese Bibliographie nicht. Es fehlen
zum Beispiel die beiden Rostocker theologischen Dissertationen: P. Heidrich,
Maimunizitate bei Meister Eckhart, 1959, und G. Hiecke, Meister Eckhart und
die Stoa, 1969.

10 Expositio s. evangelii sec. Johannem, Nr. 2, LW III, 4, 4—6.
11 So auch Heribert Fischer, Meister Eckhart. Einführung in sein

philosophisches Denken, Freiburg/München 1974, 50 f. und 103 f.
12 Vergleiche den hervorragenden Aufsatz von Hermann Kunisch, Offenbarung

und Gehorsam. Versuch über Eckharts religiöse Persönlichkeit, in: Meister
Eckhart. Der Prediger. Festschrift zum Eckhart-Gedenkjahr, hrsg. von Udo M.
Nix und Raphael-L. Oechslin, Freiburg/Basel/Wien, 1960, 104-148, hier: 112.

13 Wilhelm Capelle, Die Vorsokratiker, Berlin 1961, 236.



360 Gründende Tiefe und offene Weite

erkannt, Ungleiches führt nicht zum Erkennen. So wird Einheit, Idealität

zwischen Sein und Erkennen gebaut. 2. Empedokles hat gemeint,
«Daß die Seelen göttlicher Natur sind, göttlich aber auch diejenigen, die

an ihnen 'rein als Reine' teilhaben»14. Die Idealität von Sein und Erkennen

zwingt Eckhart zu der Aussage, daß «alle Dinge in Gott gleich und
Gott selbst» sind14a. Der Mensch muß - qua Gottesgeburt in der Seele

- Gott gleich werden, aus ontologisch-epistemologischen Gründen:
Gleiches kann nur durch Gleiches erkannt werden, Gott muß durch
Gott erkannt werden. Aber das bedeutet nicht Vergöttlichung des

Menschen oder der Kreatur. Gleichheit ist bei Eckhart im Verhältnis
Gott-Kreatur ein Relationsbegriff. Die kritische Differenz zwischen

Gott und Geschöpf wird gewahrt15. Gott ist der Eine, der Setzende,
der Unaussprechliche, der nicht ausgesagt werden kann 16, im «Meer

seiner Unergründlichkeit» «niemals» zu «erfassen»17. Auch das Seelen-

fünklein ist nicht anthropologisch baubar. Gott ist der seine Vollkommenheiten

Setzende. Gott und Seele sind nicht identisch 18.

Erkenntnis geschieht für Eckhart dort, wo die Vernunft - als «von
sonstiger menschlicher Erkenntnis und Erfahrung unabhängiges, in
der Gnade unmittelbar geschenktes Aufleuchten der Wesenheit
Gottes»19 - ausbricht «in den Grund, wo Gutheit und Wahrheit
ausbrechen» 20, in Gott. Vernünftigkeit und Erkennen sind nicht im Gegensatz

zur Qualität des durch Gott Bestimmten, sie haben nicht proprietäre

Eigenwirklichkeit, sie sind nur möglich und wirklich als durch
Gott Gegebenes und Qualifiziertes. Der Gott Erkennende wird in einen
offenen Horizont unbegrenzten Erkennens gestellt, ein Erkennen, das

nicht Genüge hat im Gedachten, sondern zum Wesenhaften führt. Das

14 W. Capelle, a. a. O, 240.
Pr. 12: Qui audit me, DW 1,199,6,477; Dt. Pred. u. Trakt. 215. Vgl.

auch ebd., 199, 1—3, Dt. Pred. u. Trakt., 215.
15 Pr. 13 : Vidi supra montem Syon, DW I, 216, 4, 481 ; Dt. Pred. u. Trakt.,

219, Pr. 9 : Quasi Stella matutina in medio nebulae et quasi luna plena in diebus
suis lucet et quasi sol refulgens, sie iste refulsit in templo dei, DW I, 142, 9-143,
4,462; Dt. Pred. u. Trakt., 195.

16 Pr. 20a; Homo quidam fecit cenam magnam, DW I, 329, 9.10; DW I,
330, 3-9, 506.

17 Pr. 7 : Populi eius qui in te est, misereberis, DW I, 123, 1-3, 457 ; Dt.
Pred. u. Trakt., 190.

18 Pr. 23: Jésus hiez sine jüngern ûfgân, DW I, 409, 1-2, 523 und Dt. Pred.
u. Trakt., 273.

19 H. Kunisch, a.a.O., 120f.
20 Pr. XLII: Modicum et iam non videbitis me, Pfeiffer, 144, 38-145, 1;

Dt. Pred. u. Trakt., 348.



Gründende Tiefe und offene Weite 361

heißt in bezug auf Gott: «Der Mensch soll sich nicht genügen lassen an
einem gedachten Gott... Man soll vielmehr einen wesenhaften Gott
haben»21. Auch das gedachte Spiel gegenüber Gott in konstruierten
Strukturen der Vergangenheit und Zukunft ist für Eckhart Ausweichen
ins Nichts 22. «Tertio patet quod praeteritum et futurum ut sic non sunt
in deo nec deus in illis, sicut nec est esse in ipsis »23.

Eckhart wendet sich gegen «bourgeoise» Verharmlosungen 24 des

Wesentlichen, gegen utilitaristische Perversionen Gottes seitens des in
sich selbst gekehrten Frommen 25, gegen Gott als ideologischen Schemen

menschlicher Projektionen und Ideale. Begegnung mit Gott führt zur
notwendigen Verödung und Entfremdung aller «Mannigfaltigkeit»26.
Einsamkeit und Entfremdung werden von Eckhart als positive,
notwendige Konsequenz aus der Begegnung mit dem Einen gesehen.
Konzentration aus Gott als geschenktes Erkennen, das ist das Wesentliche.

- Der «Mensch ist» nach Eckhart «ein reiner Gott-Erleider» und «erleidet
Gott so in sich», daß «Gott einer ist, der in sich seihst wirkt» 21.

Konzentration auf Gott führt Eckhart nicht in elitäre
Frömmigkeitspraxis, gefährdet nicht den Raum der Liebe 28, baut nicht den

exklusiven Ort29 und die normative «Weise»30, sondern gibt qua
Gelassenheit31, Abgeschiedenheit32 und Ruhe 33 «ledige frihait»34.

21 Die rede der underscheidunge, Nr. 6, DW V, 205, 5-8, 510 ; Dt. Pred. u.
Trakt., 60.

22 Daz bouch der gütlichen troestunge, Nr. 2, DW V, 44, 5-6, 488 ; Dt. Pred.
il. Trakt., 125.

23 Expositio libri Sapientiae, Nr. 33, LW II, 354, 4.5.
24 Vgl. H. Kunisch, a.a.O., 137.
25 Vergleiche Eckharts schönes Gleichnis mit der Kuh: Pr. 16b: Quasi vas auri

solidum ornatum omni lapide pretioso, DW I, 274,1-6, 494; Dt. Pred. u. Trakt., 227.
26 Pr. IV: Et cum factus esset Jesus annorum duodeeim etc., Pfeiffer,

26, 35-37; Dt. Pred. u. Trakt., 434.
27 Dt. Pred. u. Trakt., 307.
28 Die rede der underscheidunge, Nr. 10, DW V, 221, 5-8, 514f. ; Dt. Pred.

u. Trakt., 67.
29 Die rede der underscheidunge, Nr. 6, DW V, 201, 5-9, 509; Dt. Pred. u.

Trakt., 58f.
30 Die rede der underscheidunge, Nr. 17, DW V, 251, 10.11, 252, 6-8, 522;

Dt. Pred. u. Trakt., 78f.
31 Die rede der underscheidunge, Nr. 21, DW V, 283, 7 ff. und Pr. 79: Laudate

caeli et exultet terra. Ego sum lux mundi, DW III, 365, 2-8.
32 Von abgescheidenheit, DW V, 400, 2-401, 7, 539.
33 Pr. 19; Sta in porta domus domini et loquere verbum, DW I, 317, 4-6,

503; Dt. Pred. u. Trakt., 238.
34 Pr. 15: Homo quidam nobilis abijit in regionem longinquam aeeipere

regnum reurti lue., DW I, 246, 6-8, 488.



362 Gründende Tiefe und offene Weite

Es bleibt die Einsamkeit der eckhartschen Gotteserfahrung, die

in Verkennung der geschichtlichen Dimension der Christologie dem

Ephapax des in Jesus Christus Geschenkten nicht gerecht wird und den

Menschen in eine strenge Alienation stellt, der die communio fratrum
letzten Endes entbehrlich scheint.

ECKHART UND ARISTOTELISCHE PHILOSOPHIE

Der polnische katholische Philosoph Marian Kurdzialek (Lublin)
referierte über philosophische und theologische Traditionen, aus denen

Eckhart kommt. Karl Bormann aus Köln untersuchte das Verhältnis
Eckharts zur Aristotelischen Philosophie.

Kurdzialek setzt bei dem Eckhartschen «theologizare» ein. Eckhart

ist hier - in Abgrenzung von Dietrich von Freiberg - geprägt vom
dem Boethianischen «theologizare» und seiner Interpretation aus der
Schule von Chartres. Eckharts Theologie ist für Kurdzialek eine «biblisch

begründete Philosophie»35. M. E. muß man demgegenüber von
philosophisch begründeter Theologie, die in der Begegnung mit dem Einen

gründet, bei Eckhart sprechen. Nach Kurdzialek kennt Eckhart keinen
Bereich der Theologie, «der nicht grundsätzlich der philosophischen
Aussage zugänglich wäre und in philosophischer Aussage festgehalten
werden könnte.» Eckhart sieht sich zwei Grundinterpretationen des

«theologizare» gegenüber: einmal (1) ausgehend von der Boethianisch-
aristotelischen Kategorienlehre (Chartres) oder (2) von der aristotelischen

Naturphilosophie (David von Dinant). Eins hat als Folge, daß die

Dingontologie untauglich in der Theologie ist. Eckhart und die Schule

von Chartres lehren: «Deus non est ens». Zwei führt zu der Konsequenz,
daß die Dinge den verhüllenden Rock Gottes bilden. Eckhart geht von
der aristotelisch-thomistischen Metaphysik aus: «Esse est deus». Das

esse rerum führt von hier aus gesehen nicht zur Gotteserkenntnis,
sondern zur Störung desselben. Nicht die Abstraktion, sondern die
Abgeschiedenheit von allem Kreatürlichen eröffnet die Möglichkeit, «das

reine göttliche Sein zu erkennen».

35 Alle Zitate meines Aufsatzes, bei denen in der Fußnote nicht eine Stellenangabe

erfolgt, beziehen sich auf das mündliche Referat beim Erfurter Eckhartkongreß.



Gründende Tiefe und offene Weite 363

Karl Bormann erhellt in seinem Beitrag «Das Verhältnis Meister
Eckharts zur aristotelischen Philosophie. Zu einer aristotelischen Lehre

hei Meister Eckhart» den aristotelischen Hintergrund einer Stelle aus
dem eckhartschen Johanneskommentar; nr. 441, LW III, 378,8-10;
«Nota ergo quod id quod philosophus dicit materiam, formam et priva-
tionem tria esse principia rerum naturalium, ipsum est quod theologia
dicit: 'très sunt qui testimonium dant in caelo'». 1. Joh. 5. Als Vergleich
sind bei Aristoteles folgende Texte heranzuziehen: Physik 189« 11-191

« 22, Met. 1069 b 3-34, Met. 1004 b 27-1005 a 5. Insbesondere bezieht
sich Bormann auf Met. 1069 h 32-34: «Es gibt also drei Ursachen und
drei Prinzipien: Zwei macht der Gegensatz aus, dessen eines Glied der

Logos und die Wesensform, dessen anderes Glied die Privation ist;
das dritte aber ist die Materie.» Da nach Eckhart Vater, Sohn und Geist
eins sind und als eins wirken, tragen Materie und Form aus sich zum
Sein der Dinge bei und zwar unmittelbar, im Gegensatz zur Privation,
die nur mittelbar zum Sein der Naturdinge beiträgt. «Die Privation
bezeugt nur, daß das Ding sein kann. » Hier ist nun Gegensatz zwischen
Aristoteles und Eckhart: Während bei Aristoteles «Privation die jeweils
konträr entgegengesetzte, negative Formbestimmtheit ist, ist sie bei

Eckhart die Abwesenheit der Form.»
Bormanns Beitrag gibt bewußt nur einen sehr begrenzten Einblick

in das Verhältnis Aristoteles - Eckhart.

ECKHARTS DENKEN ALS DENK-GESCHEHEN

Ludwig Hödl (Bochum) sieht in seinem Beitrag «Meister Eckharts

theologische Kritik des reinen Glaubensbewußtseins » die unterschiedlichen

Auslegungen des Eckhartschen Werkes darin begründet, daß man
Eckhart nicht entwicklungsgeschichtlich, genetisch, sondern von
Systemgedanken interpretiert3S. Eckharts Denken muß als «Denkgeschehen»

ausgelegt werden, «nicht von einer periodischen Geschichte her» und als

«Doktrin», sondern als «Denkmodell» verstanden werden.

36 Das gilt nach Hödl auch für die Arbeiten von K. Albert, Meister Eckharts
These vom Sein. Untersuchungen zur Metaphysik des Opus tripartitum,
Saarbrücken 1976, und R. Imbach, Deus est intelligere. Das Verhältnis von Sein und
Denken in seiner Bedeutung für das Gottesverständnis bei Thomas von Aquin und
in den Pariser Quaestionen Meister Eckharts, Freiburg 1976 Stud. Friburgensia
NF 53). Vergleiche dazu L. Hödls Rezension in Theol. Rev. 73 (1977) 319-321.



364 Gründende Tiefe und offene Weite

Eckhart, dessen Beziehungen nach Hödl zum augustinischen Neu-

platonismus Heinrich von Gents nicht übersehen werden dürfen, geht
es «um die Veränderung und Erneuerung des religiösen Bewußtseins
durch ein kritisches Gotterkennen, das Gott nicht zu einem gedachten
Gott macht, sondern ihn als lebendigen zu erkennen gibt.» Das ist
Hödls Hauptthese. Leider betont Hödl zu einseitig die neuplatonische
Verankerung Eckharts und sieht zuwenig den aristotelischen Hintergrund

des Eckhartschen Denkens.
Nach Hödl wendet sich Eckhart gegen die aristotelische Tradition

der Dominikaner, «daß der menschliche Geist immer nur in der Anspannung

und Anstrengung von Potenz und Akt zur aktuellen Erfüllung und
Verwirklichung des geistigen und geistlichen Lebens kommen könne».

Eckhart ist vielmehr der Überzeugung, «daß die Durchformung und
Überformung des Menschen durch Gott, das Wahre und Gute, eben

den Menschen in Form bringt, in Form kommen läßt, aus der das

Erkennen des Wahren und Wollen des Guten unmittelbar ausfließen.»

Eckhart gebraucht den Formbegriff «nicht in der eingeschränkten
Bedeutung der aristotelischen Ursachenlehre»37, sondern in der
entschränkten neuplatonischen, die nicht zwischen Formal- und Materialursache,

zwischen Kausal- und Finalgrund, zwischen Inhalt und Gegenstand

der Erkenntnis, Subjekt und Objekt differenziert, sondern -
bedingt durch die 'schöpferische Entäußerungsbewegung' - im
Durchbrechen des Dinghaften zum Prozeß der Einigung des Subjekts mit dem

Wahren, Guten führt.
Die «totale Überformung des Lebens durch Gott» führt Eckhart

unter Benutzung der neuplatonischen Formphilosophie zur
Gnadentheologie, die den Graben zwischen dem heilwirkenden Gott und dem
Sünder überwindet38. Die «absolute Fülle der Vollkommenheiten
Gottes erweckt Erkennen und Wollen zu der ihnen möglichen
Vollkommenheit». Für Eckhart ist Gotterkennen als vom offenbaren
Gottesgeheimnis geprägtes «ganz und gar und wesenhaft rational und ebenso

von der Offenbarung bestimmt.» Wer Gott erkennt - «denn Gott gibt
sich den Menschen zu erkennen» -, wendet sich dem Ganzen, der Lebensfülle

zu. Eckhart, ein «Reformator der Spiritualität», nimmt mit dem

«sorgfältigen Blick des Naturbetrachters und Forschers die Dinge

37 Vgl. Aristoteles, Metaphysik I c. 3, 983a, 24—33.
38 Eckhart ersetzt die stoisch-neuplatonische Tugendethik durch die

Gnadenethik.



Gründende Tiefe und offene Weite 365

der Umwelt wahr und mit dem inwendigen Auge des Heiligen schaut

er auf das Eine und Vollkommene. Mit der Geduld des Forschers sammelt
er die Lebenserfahrungen und mit dem Eifer des Heiligen bringt er
Gott zur Erfahrung». Es gelingt Hödl, Einblick in Grundstrukturen
Eckhartschen Denkens zu geben und Eckharts wesentliche Intention,
die der Begegnung mit Gott, anzuzeigen.

ECKHART UND NIKOLAUS VON KUES

Rudolf Haubst (Mainz) untersucht das Verhältnis Nicolaus von
Kues' zu Eckhart: «Nikolaus von Kues als Interpret und Verteidiger
Meister Eckharts». Mit Josef Koch 39 spricht er von einer «kongenialen
Begegnung». Nikolaus von Kues zitiert Eckhart nur an zwei Stellen
seiner Schriften, dort allerdings mehrmals: 1. in der «Apologia doctae

ignorantiae» 40 und 2. in der von J. Koch herausgegebenen Predigt «Ubi
est qui natus est rex Judaeorum» 41.

R. Haubst kommt zu folgendem Ergebnis: 1. Nicolaus Cusanus

hat Eckhart nur dort rezipiert, wo er Eckharts Gedanken kritisch
mittragen konnte. 2. Nicolaus wendet sich gegen eine öffentliche Lektüre
Eckharts 42, da Eckharts Werk dem Volke Unverständliches und den

anderen Lehrern der Kirche gegenüber Fremdes enthielte. Hier teilt
Nikolaus von Kues die Befürchtung der päpstlichen Bulle gegen Eckhart

vom 27. März 1329. 3. Nikolaus zweifelt nicht an Eckharts
Rechtgläubigkeit. 4. Einsichtige (intelligentes) können nach Nikolaus bei

Eckhart «viel Scharfsinniges und Nützliches» finden 43.

39 Meister Eckharts Weiterwirken im deutsch-niederländischen Raum, in:
J. Koch, Kleine Schriften I, Roma 1973, 452. (Edizione di Storia e Letteratura 127).

40 Hrsg. von R. Klibansky, in: Nicolai de Cusa, Opera omnia iussu et auc-
toritate Acad. Heidelbergensis ad codicum fidem édita (h II), Leipzig 1932, 22, 15;
24, 26; 25, 15; 26, 15.

41 J. Koch, Vier Predigten im Geiste Eckharts : Cusanus-Texte I, 2-5,
Heidelberg 1937, 86, N. 4; 100, N. 16; 102, Nr. 18.

42 Apologia doctae ignorantiae, in: a.a.O., 25, 9-11.
43 Vgl. Apologia doctae ignorantiae, in: a.a.O., 25, 9 und 12.



366 Gründende Tiefe und offene Weite

ECKHART UND MYSTISCHE ERFAHRUNG

Vier Beiträge gelten dem Problemfelde Eckhart und die Mystik:
Bernhard Welte (Freiburg im Breisgau) «Der mystische Weg des

Meister Eckhart und sein spekulativer Hintergrund», Konrad Weiss
(Rostock, verstorben) «Meister Eckhart der Mystiker. Bemerkungen zur
Eigenart der Eckhartschen Mystik», Raphael-L. Oechslin (Fribourg)
«Meister Eckhart, der Mystiker», und Jürgen Moltmann (Tübingen)
«Theologie der mystischen Erfahrung. Zur Rekonstruktion der Mystik».

B. Welte macht darauf aufmerksam, daß der Weg, der Eckhart
als Lebemeister in die «Stille der Gegenwart Gottes» führt, also der

mystische, auf einem exakten spekulativen theoretischen Grundriß
entworfen ist, daß der Lebemeister den Lesemeister nicht vergißt.
Welte weist diesen überaus bemerkenswerten Aufriß Eckharts an dem

Eckhartschen Begriff der Abgeschiedenheit auf. «Der mystische Gedanke

der Abgeschiedenheit erhebt sich über einer spekulativen Idee, über
den intellectus. Er bekommt daher seine Genauigkeit.» Intellectus als

«unbegrenzte Offenheit» ist der spekulative Hintergrund der
Abgeschiedenheit, der in seiner grenzenlosen Offenheit durch «keinerlei
Äußeres» beschränkt werden kann. «Er hat keinerlei Bestimmung und
er ist in dieser Betrachtung das schlechthin unbegrenzte Nichts, und

gerade weil er Nichts ist, hindert ihn auch nichts, für alles offen zu sein. »

Weltes hervorragende und bestechende Analyse der spekulativen
theoretischen Basis Eckhartscher Mystik sollte initium sein, von dem aus

heutige epistemologische Funktion der Theologie bedacht, aufgerissen
werden könnte in eine universale, notwendige, gründende Weite.

Konrad Weiss untersucht das Verhältnis Eckhart - Mystik in
fünf Problemfeldern: 1. «Der Weg der mystischen Einung», 2. «Das

Seelen-Fünkelin», 3. «Gott im mystischen Prozeß», 4. «Gnade im mystischen

Prozeß und 5. «Seelsorgerisches Wirken Eckharts».
Weiß analysiert fast ausschließlich auf Grund der deutschen Predigten

und Traktate Eckharts und zieht zuwenig das lateinische Schrifttum

Eckharts heran.
Weiß sieht wie J. Koch44 das Ziel des Eckhartschen Werkes in der

Gottesgeburt in der Seele, der Einwohnung Gottes im Menschen. Vom

44 J. Koch, Sinn und Struktur der Schriftauslegung, in: Meister Eckhart der
Prediger, hrsg. von U. Nix und R. Oechslin, Freiburg 1960, 73-103.



Gründende Tiefe und offene Weite 367

Methodos dieser Einswerdung (Entäußerung, geistliche Arbeit, Erleuchtung,

Schauung) ist bei Eckhart nichts Eigentümliches zu entdecken.
Das Eigentümliche der Eckhartschen Mystik sieht Weiß darin, daß «es bei

Eckhart, auf welchem Wege er sich auch bewegt..., jedesmal... zu Über

schreitungen von manchmal schwindelerregender Waghalsigkeit kommt».
Bei Eckhart bleibt auf dem Weg der mystischen Einung die polare

Spannung zwischen Mensch und Gott erhalten, also keine Identifikation.
Durch das Seelenfünklein, das als nicht geschaffener Teil von Gott bei
der creatio in die Natur der Seele gelegt wurde - und das K. Weiß
mißverständlich als «Anlage» bezeichnet -, kommt es zur Einung mit Gott,
zur Gottesgeburt. Gott wird im mystischen Prozeß als «deus unus et
trinus» der im Gebären unaufhörlich aktive Gott.

Weiß stellt die Frage nach der Funktion der Gnade im mystischen
Einungsgeschehen bei Eckhart. Ist die Einung ursächlich der «Natur
der Seele oder ihrer gnadenhaften Überformung» zuzuschreiben? Bei
aller Hervorhebung der Bedeutung der Gnade bei Eckhart bleibt für
Weiß bei Meister Eckhart «die Gnade auf der Strecke». Meines Erachtens

wird Konrad Weiß hier Meister Eckhart nicht gerecht. Daß Gott
der Erste, der durch und durch Bleibende und Setzende ist, wird bei
Eckhart nie in Frage gestellt. Eckharts Seelenfünklein ist nicht als

religiöse Anlage disponiert, die - und sei es zur partiellen - Disqualifikation

der Gnade führt und so Eigenes als Letztes setzt. Eckhart geht
es um die universale Wirksamkeit Gottes, die ihn auch einen verengten
Gnadenbegriff sprengen läßt und Gnade und offene Weite als strenges
Kontinuum verstehen läßt.

Weiß sieht zu Recht die Mystik Eckharts auch in ihrer seelsorgerischen

Breite. Freisein von den Zwängen und Zufällen des Lebens,
Armut und Reichtum, Glück und Unglück, das «problemlose Hinnehmen
der Dinge» führt zur Nüchternheit, die Weiß als «das fast paradoxale
Merkmal der Eckhartschen Mystik» bezeichnet.

Weiß' Beitrag, der viele herrliche Zitate aus den deutschen Predigten

und Traktaten Meister Eckharts enthält, lockt zur Lektüre Eckhart-
scher Schriften. Man spürt bei Konrad Weiß den Ertrag der jahrzehntelangen

Beschäftigung mit und die kritische Faszination gegenüber
dem Werk Eckharts.

Auch Raphael-L. Oechslin betont in seinem kurzen Beitrag zur
Eckhartschen Mystik zu stark bei Eckhart die cooperatio, die Mitwirkung

des Menschen, um die Gnade zu empfangen. Oechslin nivelliert



368 Gründende Tiefe und offene Weite

den für Eckhart wesentlichen streng-theologischen Kontext und wird
so wie K. Weiß dem Eckhartschen Seelenfünklein nicht gerecht. Allerdings

weist Oechslin andererseits zu Recht daraufhin, daß, wenn bei
Eckhart von der «Kraft der Seele» gesprochen wird, diese nicht als

menschliche potentia, sondern als göttliche virtus zu interpretieren ist.

Jürgen Moltmann definiert mit Luther45 Mystik als «sapientia
experimentalis et non doctrinalis». Mystische Theologie wird nicht durch

Lehrsätze, sondern durch Erfahrung vermittelt. Abgesehen von Meister
Eckhart sind für Moltmann die Lehrinhalte der Mystiker «selten besonders

eindrucksvoll». Als «Weisheit der Erfahrung», die das Auf-dem-

Weg-sein, Auf-der-Reise-sein zu Gott und die Unaussprechlichkeit Gottes

kennt, ist mystische Theologie Tugendlehre (ethisch) und «Suche nach

Erfahrung» (mystisch) zugleich. «Das Leben selbst ist für die Mystiker
(seit Augustin) das Drama der Liebe, der unglücklichen, der verzweifelten,

der befreiten und der suchenden Liebe. Von dieser Voraussetzung
gehen sie alle aus: der Mensch ist ein erotisches Wesen, er ist ein gieriges

Verlangen, ein faustischer Trieb, ein hungriges Herz, das in Gott allein
Genügen finden kann. Denn der unendliche Gott erregt im Menschen,
seinem Ebenbilde, eine endlose Leidenschaft, die alles Endliche und
Irdische zerstört, wenn sie nicht in seiner Unendlichkeit Ruhe findet.»

Grundstrukturen einer allgemeinen - weniger an Eckhart -
orientierten Theologie der Mystik als sapientia experimentalis findet
Moltmann in fünf Hauptpunkten: 1. «Aktion und Meditation», 2. «Meditation
und Kontemplation», 3. «Kontemplation und Mystik», 4. «Mystik im
Martyrium», 5. «Die Visionen der Welt in Gott».

7. Aktion und Meditation

«Meditation ist eine alte, durch den modernen Aktivismus (sc.

und «utilitaristische Vermarktungen» von Meditation) verdrängte Weise
des Erkennens. » Aber wir brauchen heute Menschen, die die Erfahrung
von Mystik (Einsamkeit, Schweigen, Leiden, nichtwissendes Wissen)

positiv in die Gesellschaft einbringen, die die bei uns negativ
umfunktionierten Werte von Mystik, gestählt durch gründende Einsamkeit,
Hindurchgehen in Abgründe des Selbst als exemplarische Erfahrung
für andere zur Eröffnung der Ausfahrt erfahren und bauen.

45 M. Luther, Randbemerkungen zu Tauler (1516), Clemen, V, 306.



Gründende Tiefe und offene Weite 369

2. Meditation und Kontemplation 45

Moltmann versteht unter «Meditation das liebende, erleidende und
teilnehmende Erkennen eines Gegenstandes» und unter «Kontemplation
das reflektierte Bewußtwerden des eigenen Selbst in dieser Meditation».
Meditation und Kontemplation bedingen einander.

Christliche Meditation ist als gegenständliche Meditation keine
transzendentale Meditation, sondern in ihrem Kern umeditatio passionis
et mortis Christi». Dieser Tatbestand äußert sich als «meditative Erkenntnis

des 'Christus pro nobis'» und als «kontemplative Wahrnehmung des

'Christus in nobis'», sich gegenseitig streng implizierend. Der die
Geschichte Jesu Christi Meditierende erkennt, daß diese Geschichte ihn
selbst bestimmt. Der gekreuzigte und auferstandene Christus ist der

Prägende. Die «selbstvergessene Erkenntnis der Kreuzesgeschichte
Christi extra nos und die selbsterkennende Wahrnehmung des

auferstandenen Christus in nobis» gehören «in eins zusammen». Dies wird
erfahrbar durch die Gabe des Heiligen Geistes. «Die eigene Geschichte

in und mit der Geschichte Christi ist die Geschichte des Heiligen Geistes.

Ohne die kontemplative Wahrnehmung des Wirkens des Heiligen Geistes

in uns wird die Geschichte Christi für uns nicht lebendig. »

3. Kontemplation und Mystik (unio mystica)

Unio mystica ist der «Augenblick der Erfüllung», der «dunkel,
unerkennbar und unbeschreibbar» ist, «die Ekstase der Vereinigung, das

Versinken der Seele im 'unendlichen Meer der Gottheit', die 'Gottesgeburt

in der Seele' ». Hier ist absolutes Alleinsein, keine Beobachtung
und kein Bewußtwerdenkönnen möglich. Das Schweigen ist gefordert.
«Um durch das Schweigen aber das silentium mysticum in der
unverstellten Gegenwart Gottes zu qualifizieren, muß man reden. Man muß
reden, um das Reden aufzuheben. »

«Die Meditation der Geschichte Christi für uns» führt «zur
Kontemplation seiner Geistesgegenwart in uns und zur Erneuerung der eigenen
Gottebenbildlichkeit... Der Weg von der Kontemplation zum mystischen

46 Vgl. K. Tilmann, Die Führung der Meditation, 1, Einsiedeln 1974; W.
Massa (Hg.), Kontemplative Meditation. Die Wolke des Nichtwissens, Mainz
19763; W. Johnston (Hg.), Der Weg des Schweigens, Kevelaer 19752; J. V.Taylor,
The Go-Between God, London 1972.



370 Gründende Tiefe und offene Weite

Augenblick führt... zur Aufhebung der Gottebenbildlichkeit um Gottes

willen, zuletzt zur Aufhebung Gottes um Gottes willen: dann ist die
Seele zu Hause, dann ist die Liebe selig, dann endet die Leidenschaft in
unendlicher Lust, das ist das Gleiche bei dem Gleichen. »

4. Mystik und Martyrium

Der Weg des Mystikers ist der Weg des Märtyrers. Schweigen,

Einsamkeit, Abgeschiedenheit, Gelassenheit erweisen den mystischen
Weg - Politisches, nicht Religiöses - als Martyrium als Nachfolge Christi
und als gegründetes und gelebtes Nein gegen Unterdrückungen des

Menschen. «Der Ort der mystischen Erfahrung ist... die Zelle, die Gefängniszelle.

Der 'Zeuge der Wahrheit Christi' wird verachtet, verschmäht,

verfolgt, entehrt und verworfen. Er erfährt in seinem Geschick das

Geschick Christi», er erfährt die «conformitas cruris» und mit ihr die

lebendige Gegenwart des Auferstandenen. Eckharts Hinweis «auf das

Leiden als dem kürzesten Weg zur Gottesgeburt der Seele» entspricht
diesem. «Gott in der Zelle, Gott im Verhör, Gott in der Folter, Gott in
den Schmerzen des Leibes, Gott in der Umnachtung der Seele, - das ist
die politische Mystik der Märtyrer... Das Gefängnis ist der Ort der

christlichen Freiheitserfahrung. Im Gefängnis wird die Geistesgegenwart

Christi erfahren. Im Gefängnis findet die Seele die unio mystica.
Davon berichtet die 'Wolke der Zeugen' in Korea, Südafrika,
Lateinamerika und anderen Ländern». So ist es sinnvoll, «sich in der Zelle eines

Klosters auf die Zelle im Gefängnis vorzubereiten, Einsamkeit und
Schweigen zu lernen, bevor man dazu verurteilt wird. Es ist befreiend,
sich in die Wunden des auferstandenen Christus zu versenken, um dann
die eigenen Qualen als sein Geschick zu erfahren. Es ist erlösend, Gott
in der Tiefe der eigenen Seele zu finden, bevor man von der Außenwelt

abgeschnitten wird. Wer in Christus gestorben ist, bevor er stirbt, der

wird leben, ob er gleich stürbe. »

Neben dem besonderen Weg des Mystikers und Märtyrers kennt
Moltmann die «Mystik des alltäglichen Lebens», die «tiefste Mystik»,
die «meditatio cruris in passione mundi », die viele üben, ohne es zu wissen

(Leiden der Kleinen, Schwachen, Ängste). Annahme der eigenen Gewor-

fenheit, Niedrigkeit, «wahre Demut», «das einfache Dasein», das durch
die göttliche Einfalt im mystischen Kairos bewährte, als Anfang und
Ende präsente Leben in Gott beschreiben das weite Feld der Mystik
des alltäglichen Lebens.



Gründende Tiefe und offene Weite 371

5. Die Vision der Welt in Gott

Die nach Römer 14, 7 ff. Lebende und Tote umgreifende Präsenz

Christi «ist nach 1 Kor 15, 28 die alles erfüllende Präsenz Gottes selbst»,
die als reale Vision Gottes Grund hat und setzt im Kreuz Christi. Kirchliche

Schöpfungslehre als Wiederholung der priesterschriftlichen und
jahwistischen Traditionen ist hier zuwenig, letzten Endes untaugliches
Interpretationsgerüst; auch der mystische Pantheismus ist, wenngleich
ein erster Schritt, nicht brauchbar. «Nur die» - auch pneumatologische

- «Erkenntnis des gekreuzigten Gottes gibt dieser Vision der Welt in Gott

Grund und Bestand. In der Herrschaft des Gekreuzigten kommen Lebendige

und Tote zur ewigen Gemeinschaft. In dem Kreuz des Auferstandenen

versinken die Sünden und Leiden der ganzen Welt. Darum
entsteht unter dem Kreuz die Vision: Gott in allen Dingen, alle Dinge in
Gott. Wer Gott in der Gottverlassenheit des Gekreuzigten glaubt, der
sieht ihn überall. »

Jürgen Moltmann sucht leidenschaftlich nach der gegenwärtigen
Relevanz der Mystik. Der starke Punkt seines Beitrages ist der Abschnitt
über Mystik und Martyrium. Die Erfahrung des Leidens, des Kreuzes
Christi baut in ihrer «mystischen» Interpretation Wesentliches, um Kirche

als Stätte der meditatio crucis et passionis Christi sinnvoll und
prägend heute sein zu lassen. Durch den Bezug zur Alltäglichkeit als tiefste

Mystik liefert Moltmann einen Entwurf, dem es sich lohnt nachzugehen.
Leider ist Moltmanns Beitrag zuwenig an Eckhart orientiert. Hier

hätte die theoretische, spekulative Dimension von Mystik auch in ihrer
präsentischen Aktualität bedacht werden können 47.

ECKHART UND SPRACHE

Der Zürcher Germanist Alois M. Haas referierte zum Thema
«Meister Eckhart und die deutsche Sprache)). Haas' Beitrag besticht durch
Solidität und hohen Informationsgehalt. Wer sich mit der deutschen

Sprache im Mittelalter beschäftigt, wird an diesem Aufsatz nicht
vorbeigehen können. Die Sekundärliteratur wird umfassend als Gesprächspartner

zur eigenen Analyse herangezogen. Alois M. Haas will Eckhart

47 Vgl. hierzu Udo Kern, Glauben und Erkennen. Bemerkungen zum Leben
und Werk Meister Eckharts, in: Communio viatorum, H. 3, Prag 1979, 153-154,
hier: 156 ff.



372 Gründende Tiefe und offene Weite

gerecht werden und warnt davor, Eckhart als Legitimation des

herrschenden Zeitgeschmackes unsachlich zu verwenden. Schlimme Spuren
hat hier die Rosenbergsche Verkehrung Eckharts - Eckhart als

«wiedergeborener germanischer Mensch» - hinterlassen. Ideologische Belastungen

behindern nach Haas die solide Erforschung des Eckhartschen
Deutsch. Eckhart als Apostel der Drogenszene 48, als anonymer Buddhist
oder hinduistischer Yogin49, als eines marxistischen «Prinzips
Hoffnung»50, als «Anwalt des mittelalterlichen Plebeyertums»51 und als

Repräsentant einer nichttheistischen Religiosität52 sind unangemessene
Interpretationschiffren der deutschen - nur diese, kaum werden
Eckharts lateinische Traktate und Predigten herangezogen - Schriften
Meister Eckharts, denen man nicht wehren kann, die aber «in der Gabe

der Unterscheidung» als «fruchtbare Irritation» dem eigenen Sachgrund
Eckhartschen Denkens gegenübergestellt werden müssen 53.

Will man Eckharts Verhältnis zur deutschen Sprache recht
verstehen, dann muß «Eckharts eigene Sprechsituation, die ihn zur Anwendung

der deutschen Sprache zwingt, angemessen» beachtet werden.
Gründend ist hier:

1. Eckhart ist Dominikaner und somit verpflichtet, die eigene in
Theorie und Praxis bewährte «Kontemplation, unmittelbar in der Predigt

wirksam werden zu lassen». Das Sprechen der Predigt ist gebunden

48 Vgl. A. J. Deikmann, Deautomatization and the Mystic Experience, in:
Altered States of Consciousness, ed. by Ch. T. Tart, New York 1969, 45.30.

49 Vgl. z.B. D. T. Suzuki, Der westliche und der östliche Weg. Essays über
christliche und buddhistische Mystik, Frankfurt a.M. 1971; G. Feuerstein/J.
Miller, Yoga and Beyond. Essays in Indian Philosophy, New York 1972, 152-
169; R. Otto, West-östliche Mystik. Vergleich und Unterscheidung zur
Wesensdeutung, München 31971.

50 Vgl. A. M. Haas, Meister Eckhart im Spiegel der marxistischen Ideologie,
in: Wirkendes Wort, 22 (1972) 123-133.

51 H. Ley, Studie zur Geschichte des Materialismus im Mittelalter, Berlin
1957, 353 444; ders., Geschichte der Aufklärung und des Atheismus, Bd. 2/2,
Berlin 1971, 257-283.

52 D. Solle, Die Hinreise. Zur religiösen Erfahrung. Texte und Überlegungen,

Stuttgart 1975.
53 Informative Forschungsberichte zur Eckhartrezeption geben: I. Degenhardt,

Studien zum Wandel des Eckhartbildes, Leiden 1967 Studien zur
Problemgeschichte der antiken und mittelalterlichen Philosophie III) ; T. Schaller,
Die Meister-Eckhart-Forschung von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart, Diss.
Freiburg i. Ue., 1969 (auch in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie

15 (1968) 262-314, 403^-26 ; 16 (1969) 22-39 ; W. M. Fues, Mystik als Erkenntnis?

Kritische Studien zur Meister-Eckhart-Forschung, Diss. Zürich 1978
Studien zur Germanistik, Anglistik und Komparatistik, Bouvier, Bonn 1978).



Gründende Tiefe und offene Weite 373

an das kontemplative Gebet. Durch dieses wird die Predigt erst sinnvoll,

dem Heil der Menschen dienlich.
2. Aus einer Bestimmung des Provinzialpriors Hermann von Minden

aus dem Jahre 1287 geht die Verpflichtung der Dominikanerbrüder
zur «cura monialium»54, zur Seelsorge an den Schwestern in den
Dominikanerklöstern hervor. Diese Verpflichtung führte die lateinisch
denkenden und sprechenden fratres docti zur Anwendung der deutschen

Sprache, eine Aufgabe, die vielen Brüdern nicht leicht wurde; ein wichtiger

Aspekt zur Herausbildung der deutschen Sprache.
3. Als frater doctus setzt Eckhart seine philosophisch-theologische

wissenschaftliche Bildung ein, wenn er deutsch predigt. Daher gibt es

keinen Gegensatz zwischen dem deutschen und lateinischen oder
zwischen dem mystischen und scholastischen Eckhart.

4. Eckhart kann nicht als der elitäre Schöpfer der deutschen
philosophischen Sprache bezeichnet werden. Das große, bisher viel zuwenig
erschlossene deutschsprachige Schrifttum 55 der Bettelorden ist hier der

Zusammenhang, in dem Eckhart steht und aus dem heraus seine sprachliche

Aktion möglich ist.
5. Eckharts tollkühn erscheinende Aussage, daß Gott durch ihn

spreche 56 - «ungewohnte Töne in deutscher Sprache» - «bezeugen eine

kerygmatische Autorität, die gerade nicht auf die Arroganz des

Sprechenden sich gründet, sondern auf dessen reine Durchlässigkeit für die

Offenbarung Gottes im Menschen. Das ist denkbar, weil Eckhart eine

absolute Kohärenz zwischen innerem und äußerem Wort annimmt»57.
Hier gibt es Relationen zu Luther, die Haas aber nicht erwähnt,

geschweige denn analysiert.
6. «Gott ist ihm (sc. Eckhart) das Wort, das der Vater als seinen

eigenen Sohn spricht; indem er es spricht, spricht er die Seele als ein

54 Vgl. H. S. Denifle, Über die Anfänge der Predigtweise der deutschen
Mystiker, ALKG 2, 1886, 641-652; H. Grundmann, Die geschichtlichen Grundlagen

der Deutschen Mystik, in: Ausgewählte Aufsätze, Teil 1 : Religiöse Bewegungen,

Stuttgart 1976, 243-268.
55 Vgl. W. Stammler, Von mittelalterlicher deutscher Prosa, in: Kleine

Schriften zur Literaturgeschichte des Mittelalters, Berlin 1953, 43-67 ; ders.,
Deutsche Scholastik, in: a.a.O., 127-151; ders. Mittelalterliche Prosa in deutscher
Sprache, in: W. Stammler (Hg.), Deutsche Philologie im Aufriß, II, Berlin 21960,
749-1102 (mit reicher Bibliographie) ; K. Ruh, Bonaventura deutsch. Ein Beitrag
zur deutschen Franziskaner-Mystik und Scholastik, Bern 1965; ders., Franziskanisches

Schrifttum im deutschen Mittelalter, I, München 1965.
56 Vgl. DW II, 487, 4ff. und DW I, 41, 5 ff.
57 Pfeiffer, 104, 35-105, 5.

25



374 Gründende Tiefe und offene Weite

biwort, die, indem sie diese Tatsache ratifiziert, eins werden kann mit
dem Sohn und damit auch mit der Gottheit. »

Alois M. Haas formuliert als «Ergebnis» seiner Analyse des

Verhältnisses Meister Eckharts zur deutschen Sprache: «Eckhart trägt
keine Ideologie der deutschen Sprache vor...; er spricht und macht sich
Gedanken über sein Sprechen und begründet sein Sprechen im Wunder
der Wortwerdung und der Geburt Gottes als Wort in der Seele. Er hat
eine Theologie des Wortes, aber keine der deutschen Sprache. Aber der

Glanz, der von dieser Worttheologie in Eckharts locutio emphatica...
aufscheinen darf, gehört der deutschen Sprache als eine historische
Größe an, die über die Zeiten hinweg auch heute noch unmittelbar
ergreift und wahrhaftig als eine 'sprachliche Großtat'58 bezeichnet
werden kann. »

ECKHART UND HERMENEUTIK

Eberhard Winkler, praktischer Theologe in Halle, äußert sich

zum Thema «Wort Gottes und Hermeneutik bei Meister Eckhart». Drei
wichtige Untersuchungen liegen zur biblischen Hermeneutik Meister
Eckharts vor: von Josef Koch59, Konrad Weiß 60 und von Eberhard
Winkler selbst61. Winkler will die dort erarbeiteten Aussagen in seinem

Erfurter Vortrag nicht alterieren, sondern durch einen neuen Ansatzpunkt

weiterführen. Eckharts Verständnis vom Wort Gottes, das bis

auf den eben behandelten Beitrag von A. M. Haas nicht näher untersucht

worden ist, ist Winklers Ausgangspunkt. Vier Problemfelder
bestimmen nach Winkler die Eckhartsche Deduktion des Wortes
Gottes: 1. «Das Wort als Idee und inneres Wort», 2. «Das Wort als

Manifestation des Sprechenden», 3. «Das verbum incarnatum» und 4. «Bibelwort

und Predigtwort».
«Das verbum, der Logos von Joh 1, 1 ist für Eckhart die Idee, die

ratio idealis, die im platonischen Sinne als Ursprung und Wurzel der

Dinge gilt.» «Ratio enim logos sive verbum, principium et causa est

omnium» 62.

58 K.-O. Apel, Die Idee der Sprache in der Tradition des Humanismus von
Dante bis Vico, Bonn 21975, 80.

59 J. Koch, Sinn und Struktur der Schriftauslegung, a.a.O., 73-103.
60 Konrad Weiss, Meister Eckharts biblische Hermeneutik, in : La Mystique

Rhénane, Paris 1963, 65-108; ders., Die Hermeneutik des Meister Eckhart, in:
Studia Theologica, 21 (1967) 1-12.

61 E. Winkler, Exegetische Methoden bei Meister Eckhart, Tübingen 1965.



Gründende Tiefe und offene Weite 375

«Innen in der Seele» wird jedes Wort «gebildet, bevor es gesprochen
und nach außen kundgetan wird»63. Der Sprechende - als der Wirkende

- spricht sich im Wort selbst aus 64. Reden und Hervorbringen sind bei
Eckhart identisch. Gott spricht und zeugt den Sohn, das verbum, und
kreiert die Schöpfung. Die Wirkungen sind Kundtun des inneren Wortes
des Sprechenden. Aber sie entsprechen nicht vollkommen dem inneren
Wort. Aus der Identität von Reden und Hervorbringen ergibt sich die

Universalität des Wortes Gottes, das sich nicht nur in der Bibel, sondern

in der Schöpfung überhaupt manifestiert. So kann Eckhart
unbekümmert Biblisches und Philosophisches kombinieren. Zum anderen

jedoch genügt Eckhart diese Manifestation Gottes nicht gegenüber
Gott. Eckhart kennt die Unbegreiflichkeit und Unaussprechlichkeit
Gottes, betont qua via negationis die Nichtigkeit affirmativer Aussagen
über Gott 65. Das bedeutet hermeneutisch : das in der Bibel verhüllt
Ausgesagte muß allegorisch und parabolisch ausgelegt werden 66.

Das verbum incarnatum führt Eckhart nicht dazu, die Bedeutung
der historischen Menschwerdung Jesu Christi zu sehen, sondern hat seine

ausschließliche Funktion als Gottesgeburt der Seele 67. Die Verabsolutierung

des pro me der Heilsgeschichte unter Vernachlässigung des Ephapax
desavouiert dieses zur existentiehen Funktionschiffre. Die Geschichtlichkeit

des biblischen Wortes kommt nicht in den Blick.
Das heißt aber für Eckhart nicht, die hervorragende Bedeutung

der Bibel aus den Augen zu verlieren. Für Eckhart gilt «major est

scripturae, huius auctoritas quam omnis humani ingenii capacitas »68.

Der Kern der Bibel ist für Eckhart Christus. Wer diese Wahrheit nicht
findet, kommt nicht zum Verstehen der Heiligen Schrift 69. Der den
wahren Kern der Bibel - Christus - erkennende Prediger lebt nach
Eckhart zu Recht in der gegründeten Gewißheit, daß sein Predigtwort
Gottes Wort ist. So kann alle Schriftauslegung für Eckhart nur der

Predigt dienen, wie Josef Koch 70 feststellte.

62 LW I, 201,10.
63 LW II, 298, 14-299, 1.
64 Vgl. LW I, 514, 3-5 und Anmerkung.
65 Vgl. LW I, 435f. und Anm. 1; LW II, 150, 14; 152, 8-153, 1.
66 LW II, 470, 6-8.
67 Vgl. Bardo Weiss, Die Heilsgeschichte bei Meister Eckhart, Mainz 1965,

63 und 75.
68 LW IV, 213, lf. und Anm. 2.
69 LW I, 453, 5 f.
70 J. Koch, Sinn und Struktur der Schriftauslegung, in: Meister Eckhart der

Prediger, hrsg. v. U. Nix und R. Oechslin, Freiburg 1960, 98 ff.



376 Gründende Tiefe und offene Weite

Grundlegend für die Eckhartsche Hermeneutik ist nach Winkler
die Einheit von theologischer und philosophischer Wahrheit bei Meister

Eckhart. «Aus einer Quelle und einer Wurzel der Wahrheit» -
nämlich Gott - «geht alles hervor, was wahr ist»71. Aber das bedeutet

nicht Nivellierung der Differenz: Die Lehre Moses' ist glaubwürdig,
die des Aristoteles wahrscheinlich, aber die Lehre Christi ist Wahrheit
schlechthin 72.

Eckhart vertritt die Einheit der Wahrheit der Schrift trotz
verschiedener Schriftsinne. Eckhart kennt einen doppelten Schriftsinn:
«unum qui patet secundum planum et superficiem litterae, alium qui
latet sub cortice»73. Im Anschluß an Augustin vertritt Eckhart die

These, daß in allen biblischen Texten neben dem Buchstabensinn der

- letzten Endes entscheidende - von Gott verborgene Sinn hineingelegt
wurde, der die Wahrheit bedeutet und der unter Umständen auch dem

vom biblischen Autor Intendierten widersprechen kann.
Motivation und Normierung Eckhartscher Schriftauslegung sieht

Winkler in einem Eckhartschen «Generalskopus» begründet: «Gott in
seinem Wesen zu erkennen und in Gott alle Kreaturen.»

Winklers Beitrag ist in vielem nur andeutender Entwurf, der zwar
auf der Hauptlinie bleibt, aber zu kurz und abbreviaturmäßig argumentiert,

wenngleich er zum Verstehen Eckharts führt, ohne allerdings
eckhartscher christologischer Argumentation voll gerecht zu werden.
Sein lobenswerter Ansatz bei der theologischen Dimension des Wortes
Gottes bei Eckhart kann im Gespräch mit Haas' Beitrag zur Vertiefung
führen.

ECKHART-REZEPTION

«Eckhart-Rezeption und Umdeutung in der neueren deutschen

Literatur» ist der Beitrag Willehad Paul Eckerts (Walberberg)
überschrieben. W. P. Eckert untersucht die Wirkungsgeschichte
popularisierender Eindeutschungen Meister Eckharts, so etwa die Hermann
Büttners und Gustav Landauers. Diese nicht exakt wissenschaftlichen

Rezeptionen Eckharts haben nach W. P. Eckert eine große Wirkung
gehabt. Leider gibt W. P. Eckert nur sehr schmalen Einblick in die

71 LW III, 155,1.
'2 LW III, 155, 4-6.
73 In Joh. n. 333, vgl. E. Winkler, a.a.O., 33f.



Gründende Tiefe und offene Weite 377

neuere Eckhartrezeption. Robert Musils durch Martin Bubers «Ekstatische

Konfessionen» von 1909 geformte «Verarbeitung» Eckhartscher
Gedanken, insbesondere in Musils Roman «Der Mann ohne
Eigenschaften», bildet den Mittelpunkt seines Beitrages.

Martin Buber ist geprägt von Gustav Landauers 1903 in Berlin
erschienenem Buch «Meister Eckharts mystische Schriften in unsere
Sprache übertragen». Landauer ging es um die Aktualisierung Eckharts.
In seinem Vorwort erklärt er: «Meister Eckhart ist zu gut für historische

Würdigung; er muß als Lebendiger auferstehen.» Meister Eckhart ist
nach Landauer der Schöpfer «der deutschen wissenschaftlichen Prosa» 74,

dem die christlichen Dogmen nur in symbolischer Bedeutung als
Zugeständnis an den Zeitgeist dienten; Eckhart verträte einen panpsychisti-
schen Pantheismus. Martin Buber, Freund Landauers, übernimmt den

Landauerischen Eckhart in seinen «Ekstatischen Konfessionen». Diese

wiederum sind die Basis des Robert Musilschen Eckhartbildes. Wie
Gustav Landauer und Fritz Mauthner ist Robert Musil nicht interessiert

an den theologischen Aussagen der Eckhartschen Mystik. Grandios

einseitig greift Musil wenige Zitate Meister Eckharts heraus, um sie als

Inspiration für sein Hauptwerk «Der Mann ohne Eigenschaften» wirken
zu lassen. Grundsteine seiner Eckhartinspiration sind Bubers genannte
Anthologie und Karl Girgensohns Arbeit: «Der seelische Aufbau des

religiösen Erlebens, eine religionspsychologische Untersuchung auf
experimenteller Grundlage», Leipzig 1921. Musils «Eckhartrezeption»
gipfelt in der Auffassung, daß auch für den modernen Menschen die

Erfahrungen der Mystiker - allerdings «in einem weltimmanenten
Sinne» - «fruchtbar» sind.

Der Einfluß Eckharts auf Robert Musil ist sehr begrenzt. Trotzdem

ist W. P. Eckert der Meinung, daß Robert Musils «Der Mann ohne

Eigenschaften», wie die Eckhartromane der Zwanziger und Dreißiger
Jahre (z.B. die Paul Gurks und Edwin Guido Kolbenheyers) und die

Tatsache, daß Autoren wie Nelly Sachs und Kurt Singer in den Jahren
der Einsamkeit und Emigration Halt und Kraft im Werk Meister
Eckharts fanden, «ein Beweis für die außerordentliche Wirkung, die Meister
Eckhart in unserem Jahrhundert auf die deutsche Literatur» hat, ist.

Ganz wohl ist mir bei dieser «Wertung» W. P. Eckerts nicht. So

faszinierend es einerseits ist, daß Eckhart im 20. Jahrhundert literarische
«Wirkung» in deutscher Literatur erzielt, so verhängnisvoll ist doch

74 G. Landauer, a.a.O., Vorwort.



378 Gründende Tiefe und offene Weite

andererseits, daß zwar Eckhartsche Nomenklatur, nicht aber Eckharts
Intention zur Sprache gebracht wird, sondern Eigenes Eckharts Gedankengut

so verwendet und manipuliert, daß von Wirkung Eckhartscher
Gedanken, geschweige denn von Eckhartrezeption kaum gesprochen
werden kann. Fruchtbar kann Eckhart dann werden, wenn er in seiner

Originalität und Fremdheit, in seiner faszinierenden Konzentration auf

Gott, in seiner Weite und Gefährlichkeit in gegründetem Dialog Partner
des Heute wird. Dieses Gespräch blieb bisher in der neueren deutschen

Literatur aus.

ECKHART UND ÖSTLICHE MYSTIK

Georg Feuerstein, Anthropologe und Indologe in Durham/
England, wendet sich in seinem Beitrag «Meister Eckhart und 'östliche

Mystik' » gegen eine Klassifizierung von sogenannter östlicher und
westlicher Mystik. Durch diese Oberbegriffe ist nach Feuerstein nichts

gewonnen. Sie verführen zu oberflächlichen, schematischen Lösungen
eines Phänomens, das viel umfassender und umgreifender ist. Mystik
ist in G. Feuersteins Definition «ein System andauernder noetischer,
emotiver, willentlicher, einstellungs- und verhaltensmäßiger Komplexe,
die einem Individuum oder einer Gruppe von Individuen zugehören,
und sich um die Anerkennung einer besonderen Art persönlicher Erfahrung

kognitiver Einheit oder Identität gruppieren, mit einem
transphänomenalen Bezug, der intuitiv als überwältigend real erfaßt und
um seiner selbst willen für wünschenswert gehalten wird, und wobei
diese Komplexe solchen Erfahrungen förderlich sind.» Mystik ist also

nicht atomistisch interpretierbar qua spezielle Philosophie oder Ideologie,
sondern empirisch mehrdimensional, als innere organische Einheit
strukturiert und ein System andauernder Komplexe.

Mystische Erfahrung ist nicht mit religiöser Erfahrung
gleichzusetzen. «Anders als mystisches Erfahren schließt die normative
religiöse Erfahrung nicht eine derart tiefgreifende Umstrukturierung des

Bewußtseins ein, sondern spielt sich auf der Ebene der gewöhnlichen
raum-zeitlichen Wahrnehmung ab», wie profane Erfahrungen. «Die

einzige Weise, auf die sich religiöse und profane Erfahrungen
unterscheiden», bei grundsätzlicher Yorhandenheit des mystischen
Grundphänomens der Subjekt-Objekt-Transzendenz, besteht in ihrem bewußten

Inhalt, nämlich einer empfundenen «transempirischen Gegenwart
oder», mit R. Otto, «einer numinosen Wirklichkeit».



Gründende Tiefe und offene Weite 379

«Mystische Erfahrung besteht in einer radikalen erkenntnismäßigen

Verschiebung, deren wesenthches Merkmal ein ganz bestimmtes
Verwischen der natürlichen Grenzen zwischen dem erfahrenden Subjekt
und dem erfahrenen Objekt, natürlich ohne Verlust der Bewußtheit»
ist. Mystische Erfahrung in ihrem differenzierten Erscheinungsbild sieht
Feuerstein gegeben im Christentum, Zen, Tantrismus, Sufismus, in
vielen Religionen, im klassischen Yoga, meditativer Versenkung, aber
auch bewirkt durch künstliche Auslöser, «triggers»75, z.B. durch
Experimente mit psychedelischen und halluzinogenen Drogen wie LSD-25,
Meskalin und Marijuana, die zwar keine Einzueinsrelation zwischen
chemischem Indikator und «mystischem» Bewußtseinzustand ergeben,
aber als cofactor in Abhängigkeit von der psychologischen Struktur des

Betreffenden («set») und den Umweltbedingungen («setting») diesen auch
herbeiführen können. Die indischen Versuche mittels Drogen (z.B. bei
der rgvedischen Priesterschaft wurde die Soma-Pflanze amanita muscaria

[Fliegenpilz] gebraucht) sind Bemühungen zur Reproduktion des mystischen

Bewußtseins, die auf die Tradition der künstlichen Auslöser
hinweisen.

Wichtiges Strukturelement der Mystik sieht Feuerstein in der
metanoia, die in der Abkehr vom Endlichen und in der Hinwendung
zum Unendlichen besteht, die sich bei Meister Eckhart, als Abgeschiedenheit

manifestiert. «Zusammen mit Demut und Reue bewirkt gelâzenheit
die schrittweise Umwandlung des homo exterior zum homo interior, der
den Frieden Gottes erfährt.» Diese metanoia, «diese innere Umkehr»
ist für Feuerstein «ein allgemeines Merkmal aller echten Form der

Mystik, wenn sie auch nicht immer in so schwer gewichtige religiöse
Begriffe gekleidet wird. »

Feuerstein geht es darum, anthropologisch dem Phänomen Mystik
gerecht zu werden. Er konstatiert Mystik als Wirklichkeitsfaktum, das

- wenn es sich gleich auch religiöser Strukturen bedienen kann - nicht
identisch mit der religiösen Erfahrung, sondern anders und in diesem

Sinne umfassender ist. Von daher erscheint Feuersteins Option für eine

interdisziphnäre Erforschung von Mystik als konsequent. Allerdings
wird Feuerstein dem theoretischen Entwurf, der sich an mystische
Erfahrung anschließt, so z.B. bei Meister Eckhart, nicht gerecht; speziell
auch die theologische Verarbeitung ist kaum im Blick. Wenig vertraut

75 Feuerstein benutzt hier einen Terminus, den M. Laski, Ecstasy : A Study of
Some Secular and Religious Experiences, London, repr. 1965,16, zuerst gebrauchte.



380 Gründende Tiefe und offene Weite

ist Feuerstein mit dem Eckhartschen Werk. Wenige, eklektische Zitate
Eckharts aus der mehr populären Ausgabe des von Quint herausgegebenen

Bandes «Meister Eckhart. Deutsche Predigten und Traktate», das

ist zu dürftig! Die gute Intention Feuersteins, Mystik als weites, mehr

universales, nicht religiös verengtes Phänomen darzustellen, wird leider
wenig wirksam, da die Ecksteine mystischer Erfahrung bei Feuerstein
nicht aus der subtilen Analyse von Mystik gewonnen werden, sondern

wenig Differenziertes, Oberflächliches mystisch operabel gemacht wird.
Man wünschte dem mutigen und als Zielvorstellunge fruchtbaren
Entwurf des jungen Engländers die Solidität und Akuratesse der Mitarbeiter
der im Auftrag der Deutschen Forschungsgemeinschaft seit 1936

herausgegebenen und noch nicht zum Abschluß gekommenen Edition Eckhart-
scher Schriften.

Dieser Erfurter Eckhartkongreß, dessen Akten veröffentlicht wurden,

signalisiert ein fruchtbares Feld. Seine Arbeit - und das entspricht
seinem Gegenstand — geschah interkonfessionell, interdisziplinär und
international. Begegnung mit Meister Eckhart, das bedeutet, nach
Wesentlichem zu fragen, nicht im Sinne historischer Elitärqualität,
sondern als Sachzwang. Die oft gefährliche Rezeptionsgeschichte Meister
Eckharts zeigt doch immerhin, auch in ihrer Irritation, die von Eckhart
ausgehende Aktualität. Darum war es richtig, Eckhart in Erfurt
systematisch zu behandeln und die historischen Bezüge, sicher manchmal

unzulässig und schmerzlich, in die zweite Linie treten zu lassen. Es ist
hier nicht möglich, alle Linien, Aspekte, Anregungen kritisch
aufzuzeigen, die in Erfurt erarbeitet wurden. Einige, mir wichtig erscheinende

Hauptpunkte aus den gehaltenen Beiträgen wollte ich kurz skizzieren.
Das aufgenommene Gespräch mit dem großen mittelalterlichen Erfurter
Meister sollte nicht zu Ende sein, sondern weitergeführt werden. Wichtige
Arbeitsfelder, die Fruchtbares für das heutige geistig-geistliche Gespräch

aufzeigen können, scheinen mir unter anderem in folgenden Punkten

zu liegen :

1. Mystik ist ein komplexes Phänomen. Die häufig anzutreffende

theologische Disqualifikation von Mystik als in sich gekehrte,
introvertierte Frömmigkeitsrichtung wird der Mystik nicht gerecht, sondern

ist unzulässige theologische Ideologisierung. Erarbeitet muß ein Begriff
von Mystik werden, der der Vielschichtigkeit der Wirklichkeit dieses

Phänomens Raum läßt, von ihm her bestimmt ist und nicht als blinder
Begriff nicht trifft.



Gründende Tiefe und offene Weite 381

2. Nur interdisziplinäre Arbeit kann Mystik hinreichend
interpretieren. Kooperation der Theologie mit Philosophie, Anthropologie,
Geschichts- und anderen Wissenschaften ist gefordert.

3. Meister Eckhart macht evident, daß mystische Erfahrung über
einem theoretisch-philosophisch-theologischem Gerüst interpretiert wird.
Mystik ausschließlich als «sapientia experimentalis » (Luther) verkennt
die Theorieaffektion von Mystik.

4. Ideologsiche Usurpation Eckharts sieht nicht, daß Eckhart
primär Theologe ist. Wer Zugang zum Eckhartschen Denken gewinnen
will, kann an diesem Faktum nicht vorbeigehen.

5. Konzentration auf Gott, das ist der Weg, den Eckhart geht,
von dem her er alles Sein, alle Wirklichkeit erfährt und definiert.

Erneuerung des Glaubens und Lebens erwartet Eckhart nicht durch

irgendwelche meditative Techniken und elitäre Frömmigkeitspraktiken,
sondern - mit Ludwig Hödl gesprochen - durch «kritisches

Gotterkennen».

6. Eckharts kreative Kraft beim Umgang mit Wort und Sprache
gründet in seiner christologisch fundierten Theologie des Wortes, nicht
in irgendwelchen sprachanalytischen Experimenten.

7. Eckharts einseitig auf Inkarnation ausgelegte, das historische

Ephapax verkennende Christologie reizt zum Nachdenken über die
inkarnatorische Qualität christologischer Aussagen.

8. Das Bedenken der Relationen Luther-Eckhart, Reformation-
Mystik verspricht an Eckhart orientiert (vgl. Punkt 5, 6, 10) einen

ertragreichen Dialog.
9. Auch für das ökumenische Gespräch zwischen Protestanten und

Katholiken könnten von der Begegnung mit dem Eckhartschen Denken

fruchtbare Impulse ausgehen 76. Auch könnte Eckhart eine wichtige
Rolle im Dialog zwischen westlichem und östlichem Denken spielen.

10. Die von Jürgen Moltmann brillant herausgearbeitete Beziehung
von Mystik und Martyrium mit ihren wesentlichen Elementen: der

conformitas crucis als erfahrendes Geschick, der meditatio cruris in
passions mundi als tiefste alltägliche «Mystik», reißt zukunftweisende
Räume auf, denen sich heute verantwortliches Reden und Leben in
Theologie und Kirche nicht entziehen kann.

76 Meister Eckhart — wie auf dem Erfurter Eckhartkongreß in einer
Seminarsitzung geschehen - einen «Heiligen der Ökumene» zu nennen, scheint mir
wohl doch etwas zu emphatisch zu sein.



382 Gründende Tiefe und offene Weite

11. Erfahrung mit und Konzentration auf Gott nötigt nach Eckhart

zur Aktion, zur realen tätigen Liebe. « Innerlichkeit » und
«Äußerlichkeit» implizieren einander streng.

12. Für Eckhart gibt es keinen Hiatus zwischen tiefster
Frömmigkeitserfahrung, gegründetem Glauben und Denken, unbegrenztem
Erkennen. Derjenige, der dem lebendigen, «wesenhaften» Gott begegnet,
erfährt den weiten unbegrenzten Raum, erkennt das Wesentliche, wird
auf weites Feld gestellt.


	Gründende Tiefe und offene Weite

