Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 3

Artikel: Grundende Tiefe und offene Weite
Autor: Kern, Udo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760978

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760978
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Upo KERrRN

Griindende Tiefe und offene Weite

Ein Bericht tiber die internationale Evfurter Eckhartwoche
(13. bis 18.2.7978)
anliflich des 650. Todestages Meister Eckharts *

Nach Carl Friedrich von Weizsdcker «wandert» die «heutige Mensch-
heit ... durch eine Zone tédlicher Gefahr», die sich in der « Unfdhigkeit der
heutigen Menschheit» duBere, «mit den politischen und technischen
Instrumenten umzugehen, die sie selbst in ihrer Geschichte geschaffen
hat» und die «im ziigellosen Verfolgen &konomischer Ziele, im unbe-
grenzten, ja sogar ideologisch geforderten Wirtschaftswachstum»
griinde !. Notwendig erscheint C. F. von Weizsidcker heute eine «demo-
kratische Askese» ? als realistische Alternative zur kapitalistisch orien-
tierten Konsumgesellschaft — von der die tédliche Gefahr ausgeht — zu
sein, eine Askese, die sich als «Zuriickhaltung gegeniiber erreichbaren
Giitern» 3 manifestiert und «drei Stufen» enthilt: «Bescheidenheit,

* Wir freuen uns, diesen Beitrag des gelehrten lutherischen Theologen Dr. Udo
Kern, Pfarrer der evangelischen Predigergemeinde (der alten Dominikanerkirche)
in Erfurt, hier verdffentlichen zu diirfen. — Inzwischen ist der offizielle Berichtband
der Erfurter Eckhart-Woche erschienen: FREIHEIT UND GELASSENHEIT, Meister
Eckhart heute, In Verbindung mit HeiNo FALcKE und Fritz HoFFMANN heraus-
gegeben und bearbeitet von Upo KernN, Miinchen: Kaiser Verlag; Mainz: Mat-
thias-Griinewald-Verlag 1980, 233 S. Die hier vorliegende Orientierung, die sich
durch die Fiille praziser sachlicher Informationen wie durch originelle Hinweise
auf den Aktualititsbezug der behandelten Themen auszeichnet, wird den einen
willkommene Ergdnzung, den anderen Anregung sein, zum vollstindigen Text der
in Erfurt gehaltenen Referate zu greifen. DIE REDAKTION

1 CArRL FRIEDRICH VON WEIZSACKER, Gehen wir einer asketischen Weltkul-
tur entgegen?, in: C. Frd. von Weizsicker, Deutlichkeit. Beitridge zu politischen
und religidsen Gegenwartsfragen, Miinchen/Wien 1978, 73-113, hier: 73f.

2 C. F. voN WEIZSACKER, a.a.0, 79.

3 ebd.



Griindende Tiefe und offene Weite 357

Selbstbeherrschung und eigentliche Askese» . — Von Weizsidcker sieht
in den «asketischen Idealen biblischer Propheten und griechischer
Philosophen... eine intellektuelle Gegenbewegung gegen eine schon
damals wachsende Reichtumspraxis der Wirtschaft» 5. Und es zeige
sich «in der christlichen Geschichte, daf3, wiahrend die Selbstbeherr-
schung der Herrschenden die Welt stabilisiert, die Askese der Entsa-
genden die seelischen Krifte freisetzt, welche... die Welt verdndern» 6.

Der von Carl Friedrich von Weizsdcker mehr erahnte und angeris-
sene, denn gegriindete und ausgelegte Weg einer heute notwendigen
realistischen Askese, konnte profiliert, rektifiziert und gebaut werden,
wenn er im detaillierten Gesprich mit der gelebten und reflektierten
christlichen asketischen Tradition bedacht wiirde. Dieser Dialog kénnte
das Gespriach mit der Vergangenheit als fruchtbar, ja als zwingend not-
wendig erweisen, um der aktualen Gefihrdung entgegentreten zu kon-
nen. Substanzielles, Einfaches, Wesentliches, Entlastung vermochte in
diesem Gespriach entdeckt werden.

Ein hervorragender Gespriachspartner scheint uns hier der von
1260 bis 1328 lebende Erfurter Mystiker Meister Eckhart zu sein. Seine
intellektuelle und existentielle Mystik — als Abgeschiedenheit, Abstehen
von der «Mannigfaltigkeit», wesend als wesentliche Entfremdung vom
pluralistischen Unwesentlichen, in der Konzentration auf das wesent-
liche Eine, im positiven realistischen Verzicht, in der sich als unbedingt
notwendig erweisenden Liebe, im geschenkten Freisein — bewdhrt sich
(bei aller historisch gegebenen nicht zu tibersehenden Geschiedenheit)
als fruchtbarer Dialogpartner, der zur wesentlichen, heute notwendigen
Metanoia orientiert. «Damit, daB Eckehart den Menschen aufruft,
seinem Ich... und aller Dinge sowohl wie seines Gottes ... ledig zu werden,
raubt und totet er dem Menschen, der Kreatur und Gott nicht ihr Sein,
sondern er macht es erst frei und erhéht es von einem bloB zufilligen
Scheinsein zum wahren und wesentlichen Sein. Was er vernichtet, sind
nur die durch des Menschen Ich- und Eigensucht gestifteten falschen
Begriffe, die durch ein kleinlich-egoistisch oberflichliches ‘Warum’
gekniipften dulleren Bindungen des unwesentlichen Menschen an die
Kreatur, deren wesentliches Sein durch diese falschen und nichtigen
Oberflichenbeziehungen mit einem Scheinsein umbhiillt und verdeckt
ist. Wenn die Geburt des Wortes im Seelengrunde Ereignis wird, wenn

4 ebd.
5 C. F. von WEIZSACKER, a.a.O, 99.
6 C. F. voN WEIZSACKER, a.a.0, 100.

24



358 Griindende Tiefe und offene Weite

der Konrad oder Heinrich nach dem mystischen Tode als Gerechter zu
wesentlichem Sein wiedergeboren wird, dann feiern in dieser Geburt
auch die Kreaturen, die Dinge dieser Welt, ihre Auferstehung zu wesent-
lichem Sein, und wer im Lichte dieser Wiedergeburt eine Fliege, eine
Miicke oder gar ein Stiick Holz sihe, dem leuchtete aus ihnen das ewige
all-eine gottliche Vernunftsein. Denn es ist des deutschen groBen Mysti-
kers sicheres Wissen, daB alles Sein dieser Welt getragen ist vom und
aufgehoben im unendlichen goéttlichen Urgrund ... dieses gegenseitige
Durchdrungensein von Gott und Welt gedankentief und bis ins Letzte
zu ergriinden, ist das dringende ... Anliegen von Eckeharts spekulativ-
philosophischem System ... Den wesentlichen Menschen ... zu wesent-
lichem Werk in einer zu ihrem wesentlichen Sein entbundenen Welt
freizumachen, auf daB dieser Mensch ein tdtig-niitzlicher Diener der
Gemeinschaft werde, das ist Eckeharts ... betdtigtes Bemithen» 7.

Ein internationaler interdisziplinirer KongreB beschiftigte sich
vom 13. bis 18. Februar 1978 in Erfurt mit Grundstrukturen des Den-
kens Meister Eckharts 8. AuBerer AnlaB war der 650. Todestag des Mei-
sters. Theologen, Philosophen, Germanisten aus sechs Lidndern ver-
suchten in einer Woche, den Hauptpunkten des tiefgegriindeten Werkes
Meisters Eckharts ® nachzugehen; wohl bewuBt der Tatsache, dal in
wenigen Tagen mehr initium und Fragmentarisches moglich ist, als der
Fiille Eckhartschen Denkens gerecht zu werden.

7 JoseErF QuinTt, Einleitung zu: Meister Eckehart, Deutsche Predigten und
Traktate, hrg. und ibersetzt von Josef Quint, Miinchen #1977, 49{.

8 Veranstalter dieser Erfurter Eckhartwoche war unter Schirmherrschaft
des Bundes der Evangelischen Kirchen in der DDR die evangelische Propstei
Erfurt in Zusammenarbeit mit der rdmisch-katholischen Kirche. Initiiert und
geleitet wurde der KongreB von Udo Kern, Pfarrer der Erfurter Predigergemeinde,
die in Predigerkirche und Predigerkloster die wohl einzig noch erhalten gebliebenen
«Eckhartstiatten» beherbergt.

9 Grundlegend fiir die wissenschaftliche Erforschung Meister Eckharts ist
die 1936 begonnene Herausgabe seiner Werke im Auftrage der Deutschen For-
schungsgemeinschaft, die noch nicht abgeschlossen ist und ein Musterbeispiel her-
vorragender wissenschaftlicher Edition ist: Meister Eckhart, Die deutschen und
lateinischen Werke, hrsg. im Auftrage der Deutschen Forschungsgemeinschaft (un-
ter Mitwirkung zahlreicher Fachgelehrter), Stuttgart 1936 ff. (zitiert: DW und LW.)

‘Wichtig fiir die Arbeit an Meister Eckhart ist auch heute noch die Pfeiffersche
Eckhartausgabe: Meister Eckhart, herausgegeben von Franz PrEIFFER, Gottin-
gen 21906 (= Deutsche Mystiker des vierzehnten Jahrhunderts, hrsg. v. F. Pfeiffer,
2. Band). (Zitiert: Pfeiffer.)

Eine gute Auswahl der deutschen Werke Meister Eckharts bietet Joser
QuinT, Meister Eckehart, Deutsche Predigten und Traktate, hrsg. und iibersetzt
von J. Quint, Miinchen #41977. (Zitiert: Dt. Pred. u. Trakt.)



Griindende Tiefe und offene Weite 359

ECKHARTS INTENTION

Am Anfang der Erfurter Eckhartwoche stand mein Beitrag: «Eck-
harts Intention». Eckharts Denken ist wesentlich theologisches Denken.
Von dieser Basis her ist auch Eckharts Philosophie zu verstehen. Eck-
harts «Absicht» ist es, «das, was der christliche Glaube sagt und was in
der Heiligen Schrift enthalten ist, aus-zu-legen mit Hilfe philosophischer
Begriffe.» «intentio est auctoris, sicut et in omnibus suis editionibus, ea
quae sacra asserit fides christiana et utriusque testamenti scriptura, expo-
nere per rationes naturales philosophorum»1°. Eckharts Denken ist stark
von Aristoteles geprdagt und wesentlich weniger neuplatonisch, als oft an-
genommen wird 1. Eckhart benutzt das ihm zuhandene philosophische
Material zur Interpretation der ihn prigenden Begegnung mit dem Ei-
nen, mit Gott. Diese Interpretation verdichtet sich auf den einen Grund-
und Kerngedanken 2 Eckharts: die Geburt, das Gebdren des Sohnes
durch den gottlichen Vater im Seelengrunde, im Seelenfunken. Der Kern-
gedanke wird in Eckharts Intention als Theologie des Wortes biblisch
orientiert, trinitarisch strukturiert, christologisch qualifiziert, spirituell
meditiert, kerygmatisch orientiert und philosophisch terminiert. Um den
Eckhartschen Gedanken der Gottesgeburt in der Seele recht zu erfassen,
ist es notwenig, sich der ontologisch-epistemologischen Griindung des-
selben bewuBt zu werden. Hilfreich konnen hier zwei Gedanken des Em-
pedokles sein: 1. «Die Erkenntnis erfolge auf Grund des Gleichen, das
Nichterkennen infolge des Ungleichen ...» 13 Gleiches wird durch Gleiches

Zur Bibliographie Eckhartscher Schriften gibt E. Soupek, Meister Eckhart,
Stuttgart 1973, 24—33, einen Uberblick.

Die neueste Bibliographie der Sekundirliteratur iiber Meister Eckhart ist
von TH. F. O'MEARA, R. SCHURMANN, J. CAMBELL, PH. STEIN und TH. McCONIGLE
herausgegeben worden: An Eckhart Bibliography, in: The Thomist, 42 (2. April
1978) 313-336. Vollstandigkeit erreicht auch diese Bibliographie nicht. Es fehlen
zum Beispiel die beiden Rostocker theologischen Dissertationen: P. HEIDRICH,
Maimunizitate bei Meister Eckhart, 1959, und G. HieckEg, Meister Eckhart und
die Stoa, 1969.

10 Expositio s. evangelii sec. Johannem, Nr. 2, LW III, 4, 4-6.

11 So auch HERIBERT FiscHER, Meister Eckhart. Einfithrung in sein philo-
sophisches Denken, Freiburg/Miinchen 1974, 50f. und 103{.

12 Vergleiche den hervorragenden Aufsatz von HErmaNN KuNiscH, Offenba-
rung und Gehorsam. Versuch iiber Eckharts religiése Personlichkeit, in: Meister
Eckhart. Der Prediger. Festschrift zum Eckhart-Gedenkjahr, hrsg. von Ubpo M.
Nix und RAPHAEL-L. OEcHSLIN, Freiburg/Basel/Wien, 1960, 104-148, hier: 112.

13 WiLHELM CAPELLE, Die Vorsokratiker, Berlin 1961, 236.



360 Griindende Tiefe und offene Weite

erkannt, Ungleiches fithrt nicht zum Erkennen. So wird Einheit, Ideali-
tdt zwischen Sein und Erkennen gebaut. 2. Empedokles hat gemeint,
«DaB die Seelen gottlicher Natur sind, gottlich aber auch diejenigen, die
an ihnen ‘rein als Reine’ teilhaben». Die Idealitdt von Sein und Erken-
nen zwingt Eckhart zu der Aussage, daf «alle Dinge in Gott gleich und
... Gott selbst» sind **2, Der Mensch mufl — qua Gottesgeburt in der Seele
— Gott gleich werden, aus ontologisch-epistemologischen Griinden:
Gleiches kann nur durch Gleiches erkannt werden, Gott muB3 durch
Gott erkannt werden. Aber das bedeutet nicht Vergéttlichung des
Menschen oder der Kreatur. Gleichheit ist bei Eckhart im Verhiltnis
Gott-Kreatur ein Relationsbegriff. Die kritische Differenz zwischen
Gott und Geschopf wird gewahrt 5. Gott ist der Eine, der Setzende,
der Unaussprechliche, der nicht ausgesagt werden kann 16, im «Meer
seiner Unergriindlichkeit» «niemals» zu «erfassen» 7. Auch das Seelen-
fiinklein ist nicht anthropologisch baubar. Gott ist der seine Vollkommen-
heiten Setzende. Gott und Seele sind nicht identisch 8.

Erkenntnis geschieht fiir Eckhart dort, wo die Vernunft — als «von
sonstiger menschlicher Erkenntnis und Erfahrung ... unabhdngiges, in
der Gnade unmittelbar (...) geschenktes Aufleuchten der Wesenheit
Gottes» 12 — ausbricht «in den Grund, wo Gutheit und Wahrheit aus-
brechen» 2, in Gott. Verniinftigkeit und Erkennen sind nicht im Gegen-
satz zur Qualitdt des durch Gott Bestimmten, sie haben nicht proprie-
tare Eigenwirklichkeit, sie sind nur mdglich und wirklich als durch
Gott Gegebenes und Qualifiziertes. Der Gott Erkennende wird in einen
offenen Horizont unbegrenzten Erkennens gestellt, ein Erkennen, das
nicht Geniige hat im Gedachten, sondern zum Wesenhaften fithrt. Das

4 W. CAPELLE, a.a.O, 240.

Ya Pr.12: Qui audit me, DW 1T, 199, 6, 477; Dt. Pred. u. Trakt. 215. Vgl
auch ebd., 199, 1-3, Dt. Pred. u. Trakt., 215.

15 Pr.13: Vidi supra montem Syon, DW I, 216, 4, 481; Dt. Pred. u. Trakt.,
219, Pr. 9: Quasi stella matutina in medio nebulae et quasi luna plena in diebus
suis lucet et quasi sol refulgens, sic iste refulsit in templo dei, DW I, 142, 9-143,
4, 462; Dt. Pred. u. Trakt., 195.

16 Pr. 20a: Homo quidam fecit cenam magnam, DW I, 329, 9.10; DW 1,
330, 3-9, 506.

17 Pr. 7: Populi eius qui in te est, misereberis, DW I, 123, 1-3, 457; Dt.
Pred. u. Trakt., 190.

18 Pr. 23: Jésus hiez sine jungern afgan, DW I, 409, 1-2, 523 und Dt. Pred.
u. Trakt., 273.

19 H. KuniscH, a.a.0., 1201.

20 Pr. XLII: Modicum et iam non videbitis me, PFEIFFER, 144, 38-145,1;
Dt. Pred. u. Trakt., 348.



Griindende Tiefe und offene Weite 361

heiBt in bezug auf Gott: «Der Mensch soll sich nicht geniigen lassen an
einem gedachten Gott ... Man soll vielmehr einen wesenhaften Gott
haben» 2. Auch das gedachte Spiel gegeniiber Gott in konstruierten
Strukturen der Vergangenheit und Zukunft ist fiir Eckhart Ausweichen
ins Nichts 22 «Tertio patet quod praeteritum et futurum ut sic non sunt
in deo nec deus in illis, sicut nec est esse in ipsis» 23,

Eckhart wendet sich gegen «bourgeoise» Verharmlosungen ?* des
Wesentlichen, gegen utilitaristische Perversionen Gottes seitens des in
sich selbst gekehrten Frommen 25, gegen Gott als ideologischen Schemen
menschlicher Projektionen und Ideale. Begegnung mit Gott fithrt zur
notwendigen Verddung und Entfremdung aller «Mannigfaltigkeit» 26,
Einsamkeit und Entfremdung werden von Eckhart als positive, not-
wendige Konsequenz aus der Begegnung mit dem Einen gesehen. Kon-
zentration aus Gott als geschenktes Erkennen, das ist das Wesentliche.
— Der «Mensch ist» nach Eckhart «ein reiner Gott-Erleider» und «erleidet
Gott so in sich», daB} «Gott einer ist, der 1% sich selbst wirkt» 27,

Konzentration auf Gott fithrt Eckhart nicht in elitire Frommig-
keitspraxis, gefdhrdet nicht den Raum der Liebe 2%, baut nicht den
exklusiven Ort ? und die normative «Weise» 3?, sondern gibt qua
Gelassenheit 3!, Abgeschiedenheit 32 und Ruhe 33 «ledige frihait» 3+,

2t Die rede der underscheidunge, Nr. 6, DW V, 205, 5-8, 510; Dt. Pred. u.
Trakt., 60.

22 Daz bouch der gotlichen troestunge, Nr. 2, DW V, 44, 5-6, 488; Dt. Pred.
u., Trakt., 125,

23 Expositio libri Sapientiae, Nr. 33, LW 11, 354, 4.5.

2+ Vgl. H. KuniscH, a.a. 0., 137.

25 Vergleiche Eckharts schénes Gleichnis mit der Kuh: Pr. 16b: Quasi vas auri
solidum ornatum omni lapide pretioso, DW I, 274, 1-6, 494 ; Dt. Pred. u. Trakt., 227.

26 Pr. IV: Et cum factus esset Jesus annorum duodecim etc., PFEIFFER,
26, 35-37; Dt. Pred. u. Trakt., 434.

27 Dt. Pred. u. Trakt., 307.

28 Die rede der underscheidunge, Nr.10, DW V, 221, 5-8, 5141.; Dt. Pred.
u. Trakt., 67.

29 Die rede der underscheidunge, Nr. 6, DW V, 201, 5-9, 509; Dt. Pred. u.
Trakt., 581.

30 Die rede der underscheidunge, Nr.17, DW V, 251, 10.11, 252, 6-8, 522;
Dt. Pred. u. Trakt., 781.

31 Die rede der underscheidunge, Nr. 21, DW V, 283, 7ff. und Pr. 79: Laudate
caeli et exultet terra. Ego sum lux mundi, DW III, 365, 2-8.

32 Von abgescheidenheit, DW V, 400, 2-401, 7, 539.

33 Pr.19; Sta in porta domus domini et loquere verbum, DW I, 317, 4-6,
503; Dt. Pred. u. Trakt., 238.

3¢+ Pr.15: Homo quidam mnobilis abijit in regionem longinquam accipere
regnum reurti luc., DW I, 246, 6-8, 488.



362 Griindende Tiefe und offene Weite

Es bleibt die Einsamkeit der eckhartschen Gotteserfahrung, die
in Verkennung der geschichtlichen Dimension der Christologie dem
Ephapax des in Jesus Christus Geschenkten nicht gerecht wird und den
Menschen in eine strenge Alienation stellt, der die communio fratrum
letzten Endes entbehrlich scheint.

ECKHART UND ARISTOTELISCHE PHILOSOPHIE

Der polnische katholische Philosoph MARIAN KURDZIALEK (Lublin)
referierte iiber philosophische und theologische Traditionen, aus denen
Eckhart kommt. KARL BoRMANN aus Koln untersuchte das Verhiltnis
Eckharts zur Aristotelischen Philosophie.

KURDZIALEK setzt bei dem Eckhartschen «theologizare» ein. Eck-
hart ist hier — in Abgrenzung von Dietrich von Freiberg — gepridgt vom
dem Boethianischen «theologizare» und seiner Interpretation aus der
Schule von Chartres. Eckharts Theologie ist fiir Kurdzialek eine «biblisch
begriindete Philosophie» 3. M. E. mull man demgegeniiber von philo-
sophisch begriindeter Theologie, die in der Begegnung mit dem Einen
griindet, bei Eckhart sprechen. Nach Kurdzialek kennt Eckhart keinen
Bereich der Theologie, «der nicht grundsdtzlich der philosophischen
Aussage zuginglich wire und in philosophischer Aussage festgehalten
werden konnte.» Eckhart sieht sich zwei Grundinterpretationen des
«theologizare» gegeniiber: einmal (1) ausgehend von der Boethianisch-
aristotelischen Kategorienlehre (Chartres) oder (2) von der aristoteli-
schen Naturphilosophie (David von Dinant). Eins hat als Iolge, dafi die
Dingontologie untauglich in der Theologie ist. Eckhart und die Schule
von Chartres lehren: «Deus non est ens». Zwei fiihrt zu der Konsequenz,
daB die Dinge den verhiillenden Rock Gottes bilden. Eckhart geht von
der aristotelisch-thomistischen Metaphysik aus: «Esse est deus». Das
esse rerum fithrt von hier aus gesehen nicht zur Gotteserkenntnis, son-
dern zur Storung desselben. Nicht die Abstraktion, sondern die Abge-
schiedenheit von allem Kreatiirlichen erdffnet die Moglichkeit, «das
reine gottliche Sein zu erkenneny.

35 Alle Zitate meines Aufsatzes, bei denen in der FuBnote nicht eine Stellen-
angabe erfolgt, beziehen sich auf das miindliche Referat beim Erfurter Eckhart-
kongreB.



Griindende Tiefe und offene Weite 363

KARL BorRMANN erhellt in seinem Beitrag «Das Verhdlinis Meister
Eckharts zur aristotelischen Philosophie. Zu einer aristotelischen Lehre
bet Meister Eckharty den aristotelischen Hintergrund einer Stelle aus
dem eckhartschen Johanneskommentar; nr. 441, LW III, 378, 8-10;
«Nota ergo quod id quod philosophus dicit materiam, formam et priva-
tionem tria esse principia rerum naturalium, ipsum est quod theologia
dicit: ‘tres sunt qui testimonium dant in caelo’». 1. Joh. 5. Als Vergleich
sind bei Aristoteles folgende Texte heranzuziehen: Physik 1892 11-191
a 22, Met. 1069 b 3-34, Met. 1004 b 27-1005 a 5. Insbesondere bezieht
sich Bormann auf Met. 1069 b 32-34: «Es gibt also drei Ursachen und
drei Prinzipien: Zwei macht der Gegensatz aus, dessen eines Glied der
Logos und die Wesensform, dessen anderes Glied die Privation ist;
das dritte aber ist die Materie.» Da nach Eckhart Vater, Sohn und Geist
eins sind und als eins wirken, tragen Materie und Form aus sich zum
Sein der Dinge bei und zwar unmittelbar, im Gegensatz zur Privation,
die nur mittelbar zum Sein der Naturdinge beitrdgt. «Die Privation
bezeugt nur, daB das Ding sein kann.» Hier ist nun Gegensatz zwischen
Aristoteles und Eckhart: Wiahrend bei Aristoteles «Privation die jeweils
kontrir entgegengesetzte, negative Formbestimmtheit ist, ist sie bel
Eckhart die Abwesenheit der Form.»

Bormanns Beitrag gibt bewufit nur einen sehr begrenzten Einblick
in das Verhiltnis Aristoteles — Eckhart.

ECKHARTS DENKEN ALS DENK-GESCHEHEN

Lupwic HOpL (Bochum) sieht in seinem Beitrag « Messter Eckharts
theologische Kritik des reinen Glaubensbewuftseinsy die unterschiedlichen
Auslegungen des Eckhartschen Werkes darin begriindet, daB man
Eckhart nicht entwicklungsgeschichtlich, genetisch, sondern von System-
gedanken interpretiert 36. Eckharts Denken muB als «Denkgeschehen»
ausgelegt werden, «nicht von einer periodischen Geschichte her» und als
«Doktriny, sondern als « Denkmodell» verstanden werden.

36 Das gilt nach Hodl auch fiir die Arbeiten von K. ALBERT, Meister Eckharts
These vom Sein. Untersuchungen zur Metaphysik des Opus tripartitum, Saar-
briicken 1976, und R. ImBAcH, Deus est intelligere. Das Verhiltnis von Sein und
Denken in seiner Bedeutung fiir das Gottesverstindnis bei Thomas von Aquin und
in den Pariser Quaestionen Meister Eckharts, Freiburg 1976 (= Stud. Friburgensia
NF 53). Vergleiche dazu L. H6pLs Rezension in Theol. Rev. 73 (1977) 319-321.



364 Griindende Tiefe und offene Weite

Eckhart, dessen Beziehungen nach H6dl zum augustinischen Neu-
platonismus Heinrich von Gents nicht {ibersehen werden diirfen, geht
es «um die Verdnderung und Erneuerung des religiGsen BewuBtseins
durch ein kritisches Gotterkennen, das Gott nicht zu einem gedachten
Gott macht, sondern ihn als lebendigen zu erkennen gibt.» Das ist
Hodls Hauptthese. Leider betont Hodl zu einseitig die neuplatonische
Verankerung Eckharts und sieht zuwenig den aristotelischen Hinter-
grund des Eckhartschen Denkens.

Nach Ho6dl wendet sich Eckhart gegen die aristotelische Tradition
der Dominikaner, «da3 der menschliche Geist immer nur in der Anspan-
nung und Anstrengung von Potenz und Akt zur aktuellen Erfiillung und
Verwirklichung des geistigen und geistlichen Lebens kommen koénnes.
Eckhart ist vielmehr der Uberzeugung, «daB die Durchformung und
Uberformung des Menschen durch Gott, das Wahre und Gute, eben
den Menschen in Form bringt, in Form kommen 14B8t, aus der das
Erkennen des Wahren und Wollen des Guten unmittelbar ausflieBen.»
Eckhart gebraucht den Formbegriff «nicht in der eingeschrinkten
Bedeutung der aristotelischen Ursachenlehre» 37, sondern in der ent-
schrankten neuplatonischen, die nicht zwischen Formal- und Material-
ursache, zwischen Kausal- und Finalgrund, zwischen Inhalt und Gegen-
stand der Erkenntnis, Subjekt und Objekt differenziert, sondern —
bedingt durch die ‘schépferische EntduBerungsbewegung’ — im Durch-
brechen des Dinghaften zum ProzeB der Einigung des Subjekts mit dem
Wahren, Guten fiihrt.

Die «totale Uberformung des Lebens durch Gott» fiihrt Eckhart
unter Benutzung der neuplatonischen Formphilosophie zur Gnaden-
theologie, die den Graben zwischen dem heilwirkenden Gott und dem
Siinder iiberwindet 38, Die «absolute Fiille der Vollkommenheiten
Gottes ... erweckt Erkennen und Wollen zu der ihnen mdéglichen Voll-
kommenheit». Fiir Eckhart ist Gotterkennen als vom offenbaren Gottes-
geheimnis gepriagtes «ganz und gar und wesenhaft rational und ebenso
von der Offenbarung bestimmt.» Wer Gott erkennt — «denn Gott gibt
sich den Menschen zu erkennen» —, wendet sich dem Ganzen, der Lebens-
fille zu. Eckhart, ein «Reformator der Spiritualitdts, nimmt mit dem
«sorgfiltigen Blick des Naturbetrachters und Forschers ... die Dinge

37 Vgl. Aristoteles, Metaphysik I c. 3, 983a, 24-33.
38 Eckhart ersetzt die stoisch-neuplatonische Tugendethik durch die Gna-
denethik.



Griindende Tiefe und offene Weite 365

der Umwelt wahr und mit dem inwendigen Auge des Heiligen schaut
er auf das Eine und Vollkommene. Mit der Geduld des Forschers sammelt
er die Lebenserfahrungen und mit dem Eifer des Heiligen bringt er
Gott zur Erfahrung». Es gelingt Ho6dl, Einblick in Grundstrukturen
Eckhartschen Denkens zu geben und Eckharts wesentliche Intention,
die der Begegnung mit Gott, anzuzeigen.

ECKHART UND NIKOLAUS VON KUES

RupoLr HAUBST (Mainz) untersucht das Verhdltnis Nicolaus von
Kues’ zu Eckhart: «Nikolaus von Kues als Interpret und Verteidiger
Meister Eckharts». Mit Josef Koch 3° spricht er von einer «kongenialen
Begegnung». Nikolaus von Kues zitiert Eckhart nur an zwei Stellen
seiner Schriften, dort allerdings mehrmals: 1. in der «Apologia doctae
ignorantiae» *° und 2. in der von J. Koch herausgegebenen Predigt « Ubi
est qui natus est rex Judaeorum» 4.

R. Haubst kommt zu folgendem Ergebnis: 1. Nicolaus Cusanus
hat Eckhart nur dort rezipiert, wo er Eckharts Gedanken kritisch mit-
tragen konnte. 2. Nicolaus wendet sich gegen eine offentliche Lektiire
Eckharts 42, da Eckharts Werk dem Volke Unverstindliches und den
anderen Lehrern der Kirche gegeniiber Fremdes enthielte. Hier teilt
Nikolaus von Kues die Befiirchtung der pipstlichen Bulle gegen Eck-
hart vom 27. Marz 1329. 3. Nikolaus zweifelt nicht an Eckharts Recht-
glaubigkeit. 4. Einsichtige (intelligentes) konnen nach Nikolaus bel
Eckhart «viel Scharfsinniges und Niitzliches» finden *3.

3% Meister Eckharts Weiterwirken im deutsch-niederlindischen Raum, in:
J. KocH, Kleine Schriften I, Roma 1973, 452. (Edizione di Storia e Letteratura 127).

40 Hrsg. von R. KLIBANSKY, in: Nicolai de Cusa, Opera omnia iussu et auc-
toritate Acad. Heidelbergensis ad codicum fidem edita (h IT), Leipzig 1932, 22, 15;
24, 26; 25, 15; 26, 15.

41 J. KocH, Vier Predigten im Geiste Eckharts: Cusanus-Texte I, 2-5, Hei-
delberg 1937, 86, N. 4; 100, N. 16; 102, Nr. 18.

42 Apologia doctae ignorantiae, in: a.a.O., 25, 9-11,

43 Vgl. Apologia doctae ignorantiae, in: a.a.O., 25, 9 und 12.



366 Griindende Tiefe und offene Weite

ECKHART UND MYSTISCHE ERFAHRUNG

Vier Beitrige gelten dem Problemfelde Eckhart und die Mystik:
BErNHARD WELTE (Freiburg im Breisgau) «Der mystische Weg des
Meister Eckhart und sein spekulativer Hintergrumd», KONRAD WEISS
(Rostock, verstorben) «Meister Eckhart der Mystiker. Bemerkungen zur
Eigenart der Eckhartschen Mystiky, RAPHAEL-L. OECHSLIN (Fribourg)
«Meister Eckhart, der Mystikery, und JURGEN MoLTMANN (Tiibingen)
«Theologie der mystischen Erfahrung. Zur Rekonstruktion der Mystik».

B. WELTE macht darauf aufmerksam, daf8 der Weg, der Eckhart
als Lebemeister in die «Stille der Gegenwart Gottes» fithrt, also der
mystische, auf einem exakten spekulativen theoretischen Grundri
entworfen ist, daB der Lebemeister den Lesemeister nicht vergif3t.
Welte weist diesen iiberaus bemerkenswerten Aufri Eckharts an dem
Eckhartschen Begriff der Abgeschiedenheit auf. « Der mystische Gedanke
der Abgeschiedenheit erhebt sich iiber einer spekulativen Idee, iiber
den intellectus. Er bekommt daher seine Genauigkeit.» Intellectus als
«unbegrenzte Offenheit» ist der spekulative Hintergrund der Abge-
schiedenheit, der in seiner grenzenlosen Offenheit durch «keinerlei
AuBeres» beschrinkt werden kann. «Er hat keinerlei Bestimmung und
er ist in dieser Betrachtung das schlechthin unbegrenzte Nichts, und
gerade weil er Nichts ist, hindert ihn auch nichts, fiir alles offen zu sein.»
Weltes hervorragende und bestechende Analyse der spekulativen theo-
retischen Basis Eckhartscher Mystik sollte initium sein, von dem aus
heutige epistemologische Funktion der Theologie bedacht, aufgerissen
werden koénnte in eine universale, notwendige, griindende Weite.

KoNraD WEISs untersucht das Verhdltnis Eckhart — Mystik in
finf Problemfeldern: 1. «Der Weg der mystischen Einung», 2. «Das
Seelen-Fiinkeliny, 3. «Gott im mystischen ProzeB», 4. «Gnade im mysti-
schen Prozefl und 5. «Seelsorgerisches Wirken Eckharts».

Weil analysiert fast ausschlieflich auf Grund der deutschen Predig-
ten und Traktate Eckharts und zieht zuwenig das lateinische Schrift-
tum Eckharts heran.

WeiB sieht wie J. Koch** das Ziel des Eckhartschen Werkes in der
Gottesgeburt in der Seele, der Einwohnung Gottes im Menschen. Vom

# J. KocH, Sinn und Struktur der Schriftauslegung, in: Meister Eckhart der
Prediger, hrsg. von U. Nix und R. OecHsLIN, Freiburg 1960, 73-103.



Griindende Tiefe und offene Weite 367

Methodos dieser Einswerdung (EntduBerung, geistliche Arbeit, Erleuch-
tung, Schauung) ist bei Eckhart nichts Eigentiimliches zu entdecken.
Das Eigentiimliche der Eckhartschen Mystik sieht Weil} darin, daB «es bei
Eckhart, auf welchem Wege er sich auch bewegt ..., jedesmal ... zu Uber

schreitungen von manchmal schwindelerregender Waghalsigkeit kommt».

Bei Eckhart bleibt auf dem Weg der mystischen Einung die polare
Spannung zwischen Mensch und Gott erhalten, also keine Identifikation.
Durch das Seelenfiinklein, das als nicht geschaffener Teil von Gott bei
der creatio in die Natur der Seele gelegt wurde — und das K. Weill miB-
verstdndlich als «Anlage» bezeichnet —, kommt es zur Einung mit Gott,
zur Gottesgeburt. Gott wird im mystischen Proze als «deus unus et
trinus» der im Gebéren unaufhérlich aktive Gott.

Weil} stellt die Frage nach der Funktion der Gnade im mystischen
Einungsgeschehen bei Eckhart. Ist die Einung ursichlich der « Natur
der Seele oder ihrer gnadenhaften Uberformung» zuzuschreiben? Bei
aller Hervorhebung der Bedeutung der Gnade bei Eckhart bleibt fiir
Weil} bei Meister Eckhart «die Gnade ... auf der Strecke». Meines Erach-
tens wird Konrad Weill hier Meister Eckhart nicht gerecht. DalBl Gott
der Erste, der durch und durch Bleibende und Setzende ist, wird bei
Eckhart nie in Frage gestellt. Eckharts Seelenfiinklein ist nicht als
religiose Anlage disponiert, die — und sei es zur partiellen — Disquali-
fikation der Gnade fiihrt und so Eigenes als Letztes setzt. Eckhart geht
es um die universale Wirksamkeit Gottes, die ihn auch einen verengten
Gnadenbegriff sprengen lift und Gnade und offene Weite als strenges
Kontinuum verstehen 1df3t.

Weil} sieht zu Recht die Mystik Eckharts auch in ihrer seelsorgeri-
schen Breite. Freisein von den Zwingen und Zuféllen des Lebens,
Armut und Reichtum, Gliick und Ungliick, das «problemlose Hinnehmen
der Dinge» fithrt zur Niichternheit, die WeiB} als «das fast paradoxale
Merkmal der Eckhartschen Mystik» bezeichnet.

WeiB’ Beitrag, der viele herrliche Zitate aus den deutschen Predig-
ten und Traktaten Meister Eckharts enthilt, lockt zur Lektiire Eckhart-
scher Schriften. Man spiirt bei Konrad Weill den Ertrag der jahrzehn-
telangen Beschiftigung mit und die kritische Faszination gegeniiber
dem Werk Eckharts.

Auch RAPHAEL-L. OECHSLIN betont in seinem kurzen Beitrag zur
Eckhartschen Mystik zu stark bei Eckhart die cooperatio, die Mitwir-
kung des Menschen, um die Gnade zu empfangen. Oechslin nivelliert



368 Griindende Tiefe und offene Weite

den fiir Eckhart wesentlichen streng-theologischen Kontext und wird
so wie K. WeiBl dem Eckhartschen Seelenfiinklein nicht gerecht. Aller-
dings weist Oechslin andererseits zu Recht daraufhin, da, wenn bei
Eckhart von der «Kraft der Seele» gesprochen wird, diese nicht als
menschliche potentia, sondern als gottliche virtus zu interpretieren ist.

JURGEN MoOLTMANN definiert mit Luther 4 Mystik als «sapientia
experimentalis et non doctrinalis». Mystische Theologie wird nicht durch
Lehrsitze, sondern durch Erfahrung vermittelt. Abgesehen von Meister
Eckhart sind fiir Moltmann die Lehrinhalte der Mystiker «selten beson-
ders eindrucksvoll». Als «Weisheit der Erfahrung», die das Auf-dem-
Weg-sein, Auf-der-Reise-sein zu Gott und die Unaussprechlichkeit Gottes
kennt, ist mystische Theologie Tugendlehre (ethisch) und «Suche nach
Erfahrung» (mystisch) zugleich. «Das Leben selbst ist fiir die Mystiker
(seit Augustin) das Drama der Liebe, der ungliicklichen, der verzwei-
felten, der befreiten und der suchenden Liebe. Von dieser Voraussetzung
gehen sie alle aus: der Mensch ist ein evotisches Wesen, er ist ein gieriges
Verlangen, ein faustischer Trieb, ein hungriges Herz, das in Gott allein
Geniigen finden kann. Denn der unendliche Gott erregt im Menschen,
seinem Ebenbilde, eine endlose Leidenschaft, die alles Endliche und
Irdische zerstort, wenn sie nicht in seiner Unendlichkeit Ruhe findet.»

Grundstrukturen einer allgemeinen — weniger an Eckhart — orien-
tierten Theologie der Mystik als sapientia experimentalis findet Molt-
mann in fiinf Hauptpunkten: 1. « Aktion und Meditation», 2. «Meditation
und Kontemplation», 3. «Kontemplation und Mystik», 4. «Mystik im
Martyriumy», 5. «Die Visionen der Welt in Gott».

1. Aktion und Meditation

«Meditation ist ... eine alte, durch den modernen Aktivismus (sc.
und «utilitaristische Vermarktungen» von Meditation) verdrangte Weise
des Erkennens.» Aber wir brauchen heute Menschen, die die Erfahrung
von Mystik (Einsamkeit, Schweigen, Leiden, nichtwissendes Wissen)
positiv in die Gesellschaft einbringen, die die bei uns negativ umfunk-
tionierten Werte von Mystik, gestdhlt durch griindende Einsamkeit,
Hindurchgehen in Abgriinde des Selbst als exemplarische Erfahrung
fiir andere zur Erofinung der Ausfahrt erfahren und bauen.

# M. LuTHER, Randbemerkungen zu Tauler (1516), Clemen, V, 306.



Griindende Tiefe und offene Weite 369

2. Meditation und Kontemplation *°

Moltmann versteht unter « Medztation das liebende, erleidende und
teilnehmende Erkennen eines Gegenstandes» und unter « Konfemplation
das reflektierte BewulBtwerden des eigenen Selbst in dieser Meditation».
Meditation und Kontemplation bedingen einander.

Christliche Meditation ist als gegenstindliche Meditation keine
transzendentale Meditation, sondern in ihrem Kern «meditatio passionis
et mortis Christiy. Dieser Tatbestand duBert sich als «meditative Erkennt-
nis des ‘Christus pro nobis’» und als «kontemplative Wahrnehmung des
‘Christus in nobis’», sich gegenseitig streng implizierend. Der die Ge-
schichte Jesu Christi Meditierende erkennt, dafl diese Geschichte ihn
selbst bestimmt. Der gekreuzigte und auferstandene Christus ist der
Priagende. Die «selbstvergessene Erkenntnis der Kreuzesgeschichte
Christi extra nos und die selbsterkennende Wahrnehmung des aufer-
standenen Christus #n nobis» gehoren «in eins zusammen». Dies wird
erfahrbar durch die Gabe des Heiligen Geistes. «Die eigene Geschichte
in und mit der Geschichte Christi ist die Geschichte des Heiligen Geistes.
Ohne die kontemplative Wahrnehmung des Wirkens des Heiligen Geistes
in uns wird die Geschichte Christi fiir uns nicht lebendig.»

3. Kontemplation und Mystik (unio mystica)

Unio mystica ist der «Augenblick der Erfiillung», der «dunkel,
unerkennbar und unbeschreibbar» ist, «die Ekstase der Vereinigung, das
Versinken der Seele im ‘unendlichen Meer der Gottheit’, die ‘Gottes-
geburt in der Seele’». Hier ist absolutes Alleinsein, keine Beobachtung
und kein BewuBtwerdenkénnen moglich. Das Schweigen ist gefordert.
«Um durch das Schweigen aber das silentium mysticum in der unver-
stellten Gegenwart Gottes zu qualifizieren, mufl man reden. Man mul3
reden, um das Reden aufzuheben.»

«Die Meditation der Geschichte Christi fiir unsy fithrt «zur Kon-
templation seiner Geistesgegenwart in uns und zur Erneuerung der eigenen
Gottebenbildlichkeit ... Der Weg von der Kontemplation zum mystischen

46 Vgl. K. TiLmaNnN, Die Fithrung der Meditation, 1, Einsiedeln 1974; W.
Massa (Hg.), Kontemplative Meditation. Die Wolke des Nichtwissens, Mainz
1976%; W. JonnsToN (Hg.), Der Weg des Schweigens, Kevelaer 19752; J. V.TAYLOR,
The Go-Between God, London 1972.



370 Griindende Tiefe und offene Weite

Augenblick fiihrt ... zur Aufhebung der Gottebenbildlichkeit um Gottes
willen, zuletzt zur Aufhebung Gottes um Gottes willen: dann ist die
Seele zu Hause, dann ist die Liebe selig, dann endet die Leidenschaft in
unendlicher Lust, das ist das Gleiche bei dem Gleichen.»

4. Mystik und Martyrium

Der Weg des Mystikers ist der Weg des Mirtyrers. Schweigen,
Einsamkeit, Abgeschiedenheit, Gelassenheit erweisen den mystischen
Weg — Politisches, nicht Religioses — als Martyrium als Nachfolge Christi
und als gegriindetes und gelebtes Nein gegen Unterdriickungen des
Menschen. «Der Ort der mystischen Erfahrung ist ... die Zelle, die Gefdng-
niszelle. Der ‘Zeuge der Wahrheit Christi’ wird verachtet, verschmiht,
verfolgt, entehrt und verworfen. Er erfihrt in seinem Geschick das
Geschick Christin, er erfihrt die «conformitas crucis» und mit ihr die
lebendige Gegenwart des Auferstandenen. Eckharts Hinweis «auf das
Leiden als dem kiirzesten Weg zur Gottesgeburt der Seele» entspricht
diesem. «Gott in der Zelle, Gott im Verhor, Gott in der Folter, Gott in
den Schmerzen des Leibes, Gott in der Umnachtung der Seele, — das ist
die politische Mystik der Mirtyrer ... Das Gefdngnis ist der Ort der
christlichen Freibeitserfahrung. Im Gefingnis wird die Geistesgegen-
wart Christi erfahren. Im Gefdngnis findet die Seele die unio mystica.
Davon berichtet die “Wolke der Zeugen’ in Korea, Siidafrika, Latein-
amerika und anderen Lindern». So ist es sinnvoll, ¢sich in der Zelle eines
Klosters auf die Zelle im Gefidngnis vorzubereiten, ... Einsamkeit und
Schweigen zu lernen, bevor man dazu verurteilt wird. Es ist befreiend,
sich in die Wunden des auferstandenen Christus zu versenken, um dann
die eigenen Qualen als sein Geschick zu erfahren. Es ist erlosend, Gott
in der Tiefe der eigenen Seele zu finden, bevor man von der AuBlenwelt
abgeschnitten wird. Wer in Christus gestorben ist, bevor er stirbt, der
wird leben, ob er gleich stiirbe.»

Neben dem besonderen Weg des Mystikers und Mirtyrers kennt
Moltmann die «Mystik des alltdglichen Lebens», die «tiefste Mystiky,
die «meditatio crucis in passione mundi», die viele iben, ohne es zu wissen
(Leiden der Kleinen, Schwachen, Angste). Annahme der eigenen Gewor-
fenheit, Niedrigkeit, «wahre Demut», «das einfache Dasein», das durch
die gottliche Einfalt im mystischen Kairos bewidhrte, als Anfang und
Ende prisente Leben in Gott beschreiben das weite Feld der Mystik
des alltdglichen Lebens.



Griindende Tiefe und offene Weite 371

5. Die Vision der Welt in Gott

Die nach Romer 14, 7ff. Lebende und Tote umgreifende Prisenz
Christi «ist nach 1 Kor 15, 28 die alles erfiillende Prisenz Gottes selbst»,
die als reale Vision Gottes Grund hat und setzt im Kreuz Christi. Kirch-
liche Schopfungslehre als Wiederholung der priesterschriftlichen und
jahwistischen Traditionen ist hier zuwenig, letzten Endes untaugliches
Interpretationsgeriist; auch der mystische Pantheismus ist, wenngleich
ein erster Schritt, nicht brauchbar. «Nur die» — auch pneumatologische
— «Erkenntnis des gekreuzigten Gottes gibt dieser Vision der Welt in Gott
Grund und Bestand. In der Herrschaft des Gekreuzigten kommen Leben-
dige und Tote zur ewigen Gemeinschaft. In dem Kreuz des Auferstan-
denen versinken die Siinden und Leiden der ganzen Welt. Darum ent-
steht unter dem Kreuz die Vision: Gott in allen Dingen, alle Dinge in
Gott. Wer Gott in der Gottverlassenheit des Gekreuzigten glaubt, der
sieht ihn iiberall. »

Jirgen Moltmann sucht leidenschaftlich nach der gegenwértigen
Relevanz der Mystik. Der starke Punkt seines Beitrages ist der Abschnitt
iiber Mystik und Martyrium. Die Erfahrung des Leidens, des Kreuzes
Christi baut in ihrer «mystischen» Interpretation Wesentliches, um Kir-
che als Stétte der meditatio crucis et passionis Christi sinnvoll und pri-
gend heute sein zu lassen. Durch den Bezug zur Alltdglichkeit als tiefste
Mystik liefert Moltmann einen Entwurf, dem es sich lohnt nachzugehen.

Leider ist Moltmanns Beitrag zuwenig an Eckhart orientiert. Hier
hétte die theoretische, spekulative Dimension von Mystik auch in ihrer
prasentischen Aktualitdt bedacht werden kénnen *7.

ECKHART UND SPRACHE

Der Ziircher Germanist Arois M. HaaAs referierte zum Thema
«Meister Eckhart und die deutsche Sprache». Haas’ Beitrag besticht durch
Soliditdt und hohen Informationsgehalt. Wer sich mit der deutschen
Sprache im Mittelalter beschiftigt, wird an diesem Aufsatz nicht vor-
beigehen konnen. Die Sekundérliteratur wird umfassend als Gesprachs-
partner zur eigenen Analyse herangezogen. Alois M. Haas will Eckhart

47 Vgl. hierzu Upo KRN, Glauben und Erkennen. Bemerkungen zum Leben
und Werk Meister Eckharts, in: Communio viatorum, H. 3, Prag 1979, 153-154,
hier: 156 ff.



372 Griindende Tiefe und offene Weite

gerecht werden und warnt davor, Eckhart als Legitimation des herr-
schenden Zeitgeschmackes unsachlich zu verwenden. Schlimme Spuren
hat hier die Rosenbergsche Verkehrung Eckharts — Eckhart als «wieder-
geborener germanischer Mensch» — hinterlassen. Ideologische Belastun-
gen behindern nach Haas die solide Erforschung des Eckhartschen
Deutsch. Eckhart als Apostel der Drogenszene *8, als anonymer Buddhist
oder hinduistischer Yogin %, als eines marxistischen «Prinzips Hoff-
nung» 3°, als «Anwalt des mittelalterlichen Plebeyertums»>! und als
Reprisentant einer nichttheistischen Religiositdt 52 sind unangemessene
Interpretationschiffren der deutschen — nur diese, kaum werden Eck-
harts lateinische Traktate und Predigten herangezogen - Schriften
Meister Eckharts, denen man nicht wehren kann, die aber «in der Gabe
der Unterscheidung» als «fruchtbare Irritation» dem eigenen Sachgrund
Eckhartschen Denkens gegeniibergestellt werden miissen 3.

Will man Eckharts Verhiltnis zur deutschen Sprache recht ver-
stehen, dann muB «Eckharts eigene Sprechsituation, die ihn zur Anwen-
dung der deutschen Sprache zwingt, angemessen» beachtet werden.
Griindend ist hier:

1. Eckhart ist Dominikaner und somit verpflichtet, die eigene in
Theorie und Praxis bewidhrte « Kontemplation, unmittelbar in der Pre-
digt wirksam werden zu lassen». Das Sprechen der Predigt ist gebunden

48 Vgl. A. J. DEIkMANN, Deautomatization and the Mystic Experience, in:
Altered States of Consciousness, ed. by Ch. T. Tart, New York 1969, 45.30.

4 Vgl. z.B. D. T. Suzuki, Der westliche und der ostliche Weg. Essays iiber
christliche und buddhistische Mystik, Frankfurt a.M. 1971; G. FEUERSTEIN/].
MiILLER, Yoga and Beyond. Essays in Indian Philosophy, New York 1972, 152—
169; R. Otto, West-gstliche Mystik. Vergleich und Unterscheidung zur Wesens-
deutung, Miinchen 31971.

50 Vgl. A. M. Haas, Meister Eckhart im Spiegel der marxistischen Ideologie,
in: Wirkendes Wort, 22 (1972) 123-133.

51 H. Ley, Studie zur Geschichte des Materialismus im Mittelalter, Berlin
1957, 353—444; ders., Geschichte der Aufklirung und des Atheismus, Bd. 2/2,
Berlin 1971, 257-283.

52 D, S6LLE, Die Hinreise. Zur religiésen Erfahrung. Texte und Uberlegun-
gen, Stuttgart 1975.

53 Informative Forschungsberichte zur Eckhartrezeption geben: I. DEGEN-
HARDT, Studien zum Wandel des Eckhartbildes, Leiden 1967 (= Studien zur Pro-
blemgeschichte der antiken und mittelalterlichen Philosophie I11); T. SCHALLER,
Die Meister-Eckhart-Forschung von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart, Diss.
Freiburg i. Ue., 1969 (auch in: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theo-
logie 15 (1968) 262-314, 403-426; 16 (1969) 22-39; W. M. FuEs, Mystik als Erkennt-
nis? Kritische Studien zur Meister-Eckhart-Forschung, Diss. Ziirich 1978 (= Stu-
dien zur Germanistik, Anglistik und Komparatistik, Bouvier, Bonn 1978).



Griindende Tiefe und offene Weite 373

an das kontemplative Gebet. Durch dieses wird die Predigt erst sinn-
voll, dem Heil der Menschen dienlich.

2. Aus einer Bestimmung des Provinzialpriors Hermann von Min-
den aus dem Jahre 1287 geht die Verpflichtung der Dominikanerbriider
zur «cura monialium» %, zur Seelsorge an den Schwestern in den Domi-
nikanerkldstern hervor. Diese Verpflichtung fiihrte die lateinisch den-
kenden und sprechenden fratres docti zur Anwendung der deutschen
Sprache, eine Aufgabe, die vielen Briidern nicht leicht wurde; ein wich-
tiger Aspekt zur Herausbildung der deutschen Sprache.

3. Als frater doctus setzt Eckhart seine philosophisch-theologische
wissenschaftliche Bildung ein, wenn er deutsch predigt. Daher gibt es
keinen Gegensatz zwischen dem deutschen und lateinischen oder zwi-
schen dem mystischen und scholastischen Eckhart.

4. Eckhart kann nicht als der elitire Schopfer der deutschen phi-
losophischen Sprache bezeichnet werden. Das groBe, bisher viel zuwenig
erschlossene deutschsprachige Schrifttum 35 der Bettelorden ist hier der
Zusammenhang, in dem Eckhart steht und aus dem heraus seine sprach-
liche Aktion méglich ist.

5. Eckharts tollkiihn erscheinende Aussage, daBl Gott durch ihn
spreche 36 — ¢ungewohnte Tone in deutscher Sprache» — «bezeugen eine
kerygmatische Autoritit, die gerade nicht auf die Arroganz des Spre-
chenden sich griindet, sondern auf dessen reine Durchldssigkeit fiir die
Offenbarung Gottes im Menschen. Das ist denkbar, weil Eckhart eine
absolute Kohidrenz zwischen innerem und duBerem Wort annimmt» 57.

Hier gibt es Relationen zu Luther, die Haas aber nicht erwéhnt,
geschweige denn analysiert.

6. «Gott ist ihm (sc. Eckhart) das Wort, das der Vater als seinen
eigenen Sohn spricht; indem er es spricht, spricht er die Seele als ein

5+ Vgl. H. S. DeEntrLE, Uber die Anfinge der Predigtweise der deutschen
Mystiker, ALKG 2, 1886, 641-652; H. GRUNDMANN, Die geschichtlichen Grundla-
gen der Deutschen Mystik, in: Ausgewidhlte Aufsitze, Teil 1: Religiose Bewegun-
gen, Stuttgart 1976, 243-268.

55 Vgl. W. STAMMLER, Von mittelalterlicher deutscher Prosa, in: Kleine
Schriften zur Literaturgeschichte des Mittelalters, Berlin 1953, 43-67; ders.,
Deutsche Scholastik, in: a.a.O., 127-151; ders. Mittelalterliche Prosa in deutscher
Sprache, in: W. STAMMLER (Hg.), Deutsche Philologie im Aufri, II, Berlin 21960,
749-1102 (mit reicher Bibliographie); K. RuH, Bonaventura deutsch. Ein Beitrag
zur deutschen Franziskaner-Mystik und Scholastik, Bern 1965; ders., Franziska-
nisches Schrifttum im deutschen Mittelalter, I, Miinchen 1965.

56 Vgl. DW 11, 487, 4ff. und DW 1, 41, 5fi.

57 PFEIFFER, 104, 35-105, 5.

25



374 Griindende Tiefe und offene Weite

biwort, die, indem sie diese Tatsache ratifiziert, eins werden kann mit
dem Sohn und damit auch mit der Gottheit.»

Alois M. Haas formuliert als «Ergebnis» seiner Analyse des Ver-
hdltnisses Meister Eckharts zur deutschen Sprache: «Eckhart trigt
keine Ideologie der deutschen Sprache vor...; er spricht und macht sich
Gedanken iiber sein Sprechen und begriindet sein Sprechen im Wunder
der Wortwerdung und der Geburt Gottes als Wort in der Seele. Er hat
eine Theologie des Wortes, aber keine der deutschen Sprache. Aber der
Glanz, der von dieser Worttheologie in Eckharts locutio emphatica...
aufscheinen darf, gehért der deutschen Sprache als eine historische
GroBe an, die iiber die Zeiten hinweg auch heute noch unmittelbar
ergreift und wahrhaftig als eine ‘sprachliche GroBtat’>® bezeichnet
werden kann.»

ECKHART UND HERMENEUTIK

EBERHARD WINKLER, praktischer Theologe in Halle, dullert sich
zum Thema «Wort Gottes und Hermeneutik bei Meister Eckhart». Drei
wichtige Untersuchungen liegen zur biblischen Hermeneutik Meister
Eckharts vor: von Josef Koch 5°, Konrad Weill ® und von Eberhard
Winkler selbst ¢2. Winkler will die dort erarbeiteten Aussagen in seinem
Erfurter Vortrag nicht alterieren, sondern durch einen neuen Ansatz-
punkt weiterfithren. Eckharts Verstindnis vom Wort Gottes, das bis
auf den eben behandelten Beitrag von A. M. Haas nicht ndher unter-
sucht worden ist, ist Winklers Ausgangspunkt. Vier Problemfelder
bestimmen nach Winkler die Eckhartsche Deduktion des Wortes
Gottes: 1. «Das Wort als Idee und inneres Wort», 2. «Das Wort als Mani-
festation des Sprechendeny, 3. «Das verbum incarnatum» und 4. «Bibel-
wort und Predigtwort».

«Das verbum, der Logos von Joh 1, 1 ist fiir Eckhart die Idee, die
ratio idealis, die im platonischen Sinne als Ursprung und Wurzel der
Dinge gilt.» «Ratio enim logos sive verbum, principium et causa est
omnium» 2,

58 K.-O. ApEL, Die Idee der Sprache in der Tradition des Humanismus von
Dante bis Vico, Bonn 21975, 80.

59 J. KocH, Sinn und Struktur der Schriftauslegung, a.a.O., 73-103.

60 KoNrAD WEIss, Meister Eckharts biblische Hermeneutik, in: La Mystique
Rhénane, Paris 1963, 65-108; ders., Die Hermeneutik des Meister Eckhart, in:
Studia Theologica, 21 (1967) 1-12.

61 E. WINKLER, Exegetische Methoden bei Meister Eckhart, Tibingen 1965.



Griindende Tiefe und offene Weite 375

«Innen in der Seele» wird jedes Wort «gebildet, bevor es gesprochen
und nach auBen kundgetan wird» 8. Der Sprechende — als der Wirkende
— spricht sich im Wort selbst aus 6*. Reden und Hervorbringen sind bei
Eckhart identisch. Gott spricht und zeugt den Sohn, das verbum, und
kreiert die Schopfung. Die Wirkungen sind Kundtun des inneren Wortes
des Sprechenden. Aber sie entsprechen nicht vollkommen dem inneren
Wort. Aus der Identitdt von Reden und Hervorbringen ergibt sich die
Universalitiat des Wortes Gottes, das sich nicht nur in der Bibel, sondern
in der Schépfung {iiberhaupt manifestiert. So kann Eckhart unbe-
kiitmmert Biblisches und Philosophisches kombinieren. Zum anderen
jedoch geniigt Eckhart diese Manifestation Gottes nicht gegeniiber
Gott. Eckhart kennt die Unbegreiflichkeit und Unaussprechlichkeit
Gottes, betont qua via negationis die Nichtigkeit affirmativer Aussagen
iiber Gott 8. Das bedeutet hermeneutisch: das in der Bibel verhiillt
Ausgesagte muB} allegorisch und parabolisch ausgelegt werden 6,

Das verbum incarnatum fithrt Eckhart nicht dazu, die Bedeutung
der historischen Menschwerdung Jesu Christi zu sehen, sondern hat seine
ausschlieBliche Funktion als Gottesgeburt der Seele 7. Die Verabsolutie-
rung des pro me der Heilsgeschichte unter Vernachldssigung des Ephapax
desavoulert dieses zur existentiellen FFunktionschiffre. Die Geschicht-
lichkeit des biblischen Wortes kommt nicht in den Blick.

Das heifit aber fiir Eckhart nicht, die hervorragende Bedeutung
der Bibel aus den Augen zu verlieren. Fiir Eckhart gilt «major est
scripturae, huius auctoritas quam omnis humani ingenii capacitas» 8.
Der Kern der Bibel ist fiir Eckhart Christus. Wer diese Wahrheit nicht
findet, kommt nicht zum Verstehen der Heiligen Schrift ®°. Der den
wahren Kern der Bibel — Christus — erkennende Prediger lebt nach
Eckhart zu Recht in der gegriindeten GewiBheit, daB sein Predigtwort
Gottes Wort ist. So kann alle Schriftauslegung fiir Eckhart nur der
Predigt dienen, wie Josef Koch 7° feststellte.

6z TW I, 201, 10.

63 LW II, 298, 14-299, 1.

6+ Vgl. LW 1, 514, 3-5 und Anmerkung.

65 Vgl. LW I, 4351. und Anm. 1; LW II, 150, 14; 152, 8-153, 1.

6 LW 1I, 470, 6-8.

67 Vgl. Barno WEiss, Die Heilsgeschichte bei Meister Eckhart, Mainz 1965,
63 und 75.

6 T W IV, 213, 1{. und Anm. 2.

6 T W I, 453, 51.

70 J. Kocs, Sinn und Struktur der Schriftauslegung, in: Meister Eckhart der
Prediger, hrsg. v. U. Nix und R. OecHusLIN, Freiburg 1960, 98 ff.



376 Griindende Tiefe und offene Weite

Grundlegend fiir die Eckhartsche Hermeneutik ist nach Winkler
die Einheit von theologischer und philosophischer Wahrheit bei Mei-
ster Eckhart. «Aus einer Quelle und einer Wurzel der Wahrheit» -
nimlich Gott — «geht alles hervor, was wahr ist»7!. Aber das bedeutet
nicht Nivellierung der Differenz: Die Lehre Moses’ ist glaubwiirdig,
die des Aristoteles wahrscheinlich, aber die Lehre Christi ist Wahrheit
schlechthin 72

Eckhart vertritt die Einheit der Wahrheit der Schrift trotz ver-
schiedener Schriftsinne. Eckhart kennt einen doppelten Schriftsinn:
«unum qui patet secundum planum et superficiem litterae, alium qui
latet sub cortice» 7. Im AnschluB an Augustin vertritt Eckhart die
These, dall in allen biblischen Texten neben dem Buchstabensinn der
— letzten Endes entscheidende — von Gott verborgene Sinn hineingelegt
wurde, der die Wahrheit bedeutet und der unter Umstidnden auch dem
vom biblischen Autor Intendierten widersprechen kann.

Motivation und Normierung Eckhartscher Schriftauslegung sieht
Winkler in einem Eckhartschen «Generalskopus» begriindet: «Gott in
seinem Wesen zu erkennen und in Gott alle Kreaturen.»

Winklers Beitrag ist in vielem nur andeutender Entwurf, der zwar
auf der Hauptlinie bleibt, aber zu kurz und abbreviaturmiBig argumen-
tiert, wenngleich er zum Verstehen Eckharts fiihrt, ohne allerdings
eckhartscher christologischer Argumentation voll gerecht zu werden.
Sein lobenswerter Ansatz bei der theologischen Dimension des Wortes
Gottes bei Eckhart kann im Gespriach mit Haas’ Beitrag zur Vertiefung
fithren.

ECKHART-REZEPTION

«Eckhart-Rezeption und Umdeutung in der neueren deutschen Lite-
ratury ist der Beitrag WILLEHAD PAurL EckEerTs (Walberberg) iiber-
schrieben. W. P. Eckert untersucht die Wirkungsgeschichte populari-
sierender Eindeutschungen Meister Eckharts, so etwa die Hermann
Biittners und Gustav Landauers. Diese nicht exakt wissenschaftlichen
Rezeptionen Eckharts haben nach W. P. Eckert eine groBe Wirkung
gehabt. Leider gibt W. P. Eckert nur sehr schmalen Einblick in die

1 LW III, 155, 1.
2 LW 111, 155, 4-6.
73 In Joh. n. 333, vgl. E. WINKLER, a.a.O., 331



Griindende Tiefe und offene Weite 377

neuere Eckhartrezeption. Robert Musils durch Martin Bubers «Ekstati-
sche Konfessionen» von 1909 geformte «Verarbeitung» Eckhartscher
Gedanken, insbesondere in Musils Roman «Der Mann ohne Eigen-
schaften», bildet den Mittelpunkt seines Beitrages.

Martin Buber ist gepriagt von Gustav Landauers 1903 in Berlin
erschienenem Buch «Meister Eckharts mystische Schriften in unsere
Sprache iibertragen». Landauer ging es um die Aktualisierung Eckharts.
In seinem Vorwort erkldrt er: « Meister Eckhart ist zu gut fiir historische
Wiirdigung; er muB3 als Lebendiger auferstehen.» Meister Eckhart ist
nach Landauer der Schopfer «der deutschen wissenschaftlichen Prosa» 74,
dem die christlichen Dogmen nur in symbolischer Bedeutung als Zuge-
stdndnis an den Zeitgeist dienten; Eckhart vertrite einen panpsychisti-
schen Pantheismus. Martin Buber, Freund Landauers, iibernimmt den
Landauerischen Eckhart in seinen «Ekstatischen Konfessionen». Diese
wiederum sind die Basis des Robert Musilschen Eckhartbildes. Wie
Gustav Landauer und Fritz Mauthner ist Robert Musil nicht interessiert
an den theologischen Aussagen der Eckhartschen Mystik. Grandios
einseitig greift Musil wenige Zitate Meister Eckharts heraus, um sie als
Inspiration fiir sein Hauptwerk «Der Mann ohne Eigenschaften» wirken
zu lassen. Grundsteine seiner Eckhartinspiration sind Bubers genannte
Anthologie und Karl Girgensohns Arbeit: «Der seelische Aufbau des
religiosen Erlebens, eine religionspsychologische Untersuchung auf
experimenteller Grundlage», Leipzig 1921. Musils «Eckhartrezeption»
gipfelt in der Auffassung, da8 auch fiir den modernen Menschen die
Erfahrungen der Mystiker — allerdings «in einem weltimmanenten
Sinne» — «fruchtbar» sind.

Der EinfluB Eckharts auf Robert Musil ist sehr begrenzt. Trotz-
dem ist W. P. Eckert der Meinung, daBl Robert Musils «Der Mann ohne
Eigenschaften», wie die Eckhartromane der Zwanziger und Dreifliger
Jahre (z.B. die Paul Gurks und Edwin Guido Kolbenheyers) und die
Tatsache, daB Autoren wie Nelly Sachs und Kurt Singer in den Jahren
der Einsamkeit und Emigration Halt und Kraft im Werk Meister Eck-
harts fanden, «ein Beweis fiir die auBerordentliche Wirkung, die Meister
Eckhart in unserem Jahrhundert auf die deutsche Literatur» hat, ist.

Ganz wohl ist mir bei dieser « Wertung» W. P. Eckerts nicht. So
faszinierend es einerseits ist, da3 Eckhart im 20. Jahrhundert literarische
«Wirkung» in deutscher Literatur erzielt, so verhidngnisvoll ist doch

74 G. LANDAUER, a.a.O., Vorwort.



378 Grindende Tiefe und offene Weite

andererseits, daB zwar Eckhartsche Nomenklatur, nicht aber Eckharts
Intention zur Sprache gebracht wird, sondern Eigenes Eckharts Gedan-
kengut so verwendet und manipuliert, dal von Wirkung Eckhartscher
Gedanken, geschweige denn von Eckhartrezeption kaum gesprochen
werden kann. Fruchtbar kann Eckhart dann werden, wenn er in seiner
Originalitdt und Fremdheit, in seiner faszinierenden Konzentration auf
Gott, in seiner Weite und Gefahrlichkeit in gegriindetem Dialog Partner
des Heute wird. Dieses Gesprich blieb bisher in der neueren deutschen
Literatur aus.

ECKHART UND OSTLICHE MYSTIK

GeEoRrRG FEUERSTEIN, Anthropologe und Indologe in Durham/
England, wendet sich in seinem Beitrag «Meister Eckhart und ‘éstliche
Mystik’» gegen eine Klassifizierung von sogenannter dstlicher und west-
licher Mystik. Durch diese Oberbegriffe ist nach Feuerstein nichts
gewonnen. Sie verfithren zu oberflichlichen, schematischen Losungen
eines Phidnomens, das viel umfassender und umgreifender ist. Mystik
ist in G. Feuersteins Definition «ein System andauernder noetischer,
emotiver, willentlicher, einstellungs- und verhaltensméBiger Komplexe,
die einem Individuum oder einer Gruppe von Individuen zugehéren,
und sich um die Anerkennung einer besonderen Art persénlicher Erfah-
rung kognitiver Einheit oder Identitdt gruppieren, mit einem trans-
phinomenalen Bezug, der intuitiv als tiberwéltigend real erfalt und
um seiner selbst willen fiir wiinschenswert gehalten wird, und wobei
diese Komplexe solchen Erfahrungen férderlich sind.» Mystik ist also
nicht atomistisch interpretierbar qua spezielle Philosophie oder Ideologie,
sondern empirisch mehrdimensional, als innere organische Einheit
strukturiert und ein System andauernder Komplexe.

Mystische Erfahrung ist nicht mit religiéser Erfahrung gleich-
zusetzen. «Anders als mystisches Erfahren schlieft die normative reli-
giose Erfahrung nicht eine derart tiefgreifende Umstrukturierung des
BewuBtseins ein, sondern spielt sich auf der Ebene der gewohnlichen
raum-zeitlichen Wahrnehmung ab», wie profane Erfahrungen. «Die
einzige Weise, auf die sich religitse und profane Erfahrungen unter-
scheiden», bei grundsitzlicher Vorhandenheit des mystischen Grund-
phinomens der Subjekt-Objekt-Transzendenz, besteht in ihrem bewuB-
ten Inhalt, ndmlich einer empfundenen «transempirischen Gegenwart
oder», mit R. Otto, «einer numinosen Wirklichkeit ».



Griindende Tiefe und offene Weite 379

«Mystische Erfahrung ... besteht in einer radikalen erkenntnis-
miBigen Verschiebung, deren wesentliches Merkmal ein ganz bestimmtes
Verwischen der natiirlichen Grenzen zwischen dem erfahrenden Subjekt
und dem erfahrenen Objekt, natiirlich ohne Verlust der BewuBtheit»
ist. Mystische Erfahrung in ihrem differenzierten Erscheinungsbild sieht
Feuerstein gegeben im Christentum, Zen, Tantrismus, Sufismus, in
vielen Religionen, im klassischen Yoga, meditativer Versenkung, aber
auch bewirkt durch kiinstliche Ausloser, «triggers» 7, z.B. durch Expe-
rimente mit psychedelischen und halluzinogenen Drogen wie LSD-25,
Meskalin und Marijuana, die zwar keine Einzueinsrelation zwischen
chemischem Indikator und «mystischem» BewuBtseinzustand ergeben,
aber als cofactor in Abhingigkeit von der psychologischen Struktur des
Betreffenden («set») und den Umweltbedingungen («setting») diesen auch
herbeifithren kénnen. Die indischen Versuche mittels Drogen (z.B. bei
der rgvedischen Priesterschaft wurde die Soma-Pflanze amanita muscaria
[Fliegenpilz] gebraucht) sind Bemiithungen zur Reproduktion des mysti-
schen BewuBtseins, die auf die Tradition der kiinstlichen Ausléser hin-
weisen.

Wichtiges Strukturelement der Mystik sieht Feuerstein in der
metanoia, die in der Abkehr vom Endlichen und in der Hinwendung
zum Unendlichen besteht, die sich bei Meister Eckhart, als Abgeschieden-
heit manifestiert. «Zusammen mit Demut und Reue bewirkt geldzenheit
die schrittweise Umwandlung des homo exterior zam homo interior, der
den Frieden Gottes erfihrt.» Diese metanoia, «diese innere Umkehr»
ist fiir Feuerstein «ein allgemeines Merkmal aller echten Form der
Mystik, wenn sie auch nicht immer in so schwer gewichtige religidse
Begriffe gekleidet wird.»

Feuerstein geht es darum, anthropologisch dem Phidnomen Mystik
gerecht zu werden. Er konstatiert Mystik als Wirklichkeitsfaktum, das
— wenn es sich gleich auch religidser Strukturen bedienen kann — nicht
identisch mit der religiosen Erfahrung, sondern anders und in diesem
Sinne umfassender ist. Von daher erscheint Feuersteins Option fiir eine
interdisziplindre Erforschung von Mystik als konsequent. Allerdings
wird Feuerstein dem theoretischen Entwurf, der sich an mystische
Erfahrung anschlieit, so z. B. bei Meister Eckhart, nicht gerecht; speziell
auch die theologische Verarbeitung ist kaum im Blick. Wenig vertraut

75> FEUERSTEIN benutzt hier einen Terminus, den M. Laski, Ecstasy: A Study of
Some Secular and Religious Experiences, London, repr. 1965, 16, zuerst gebrauchte.



380 Griindende Tiefe und offene Weite

ist Feuerstein mit dem Eckhartschen Werk. Wenige, eklektische Zitate
Eckharts aus der mehr populdren Ausgabe des von Quint herausgege-
benen Bandes «Meister Eckhart. Deutsche Predigten und Traktate», das
ist zu diirftig! Die gute Intention Feuersteins, Mystik als weites, mehr
universales, nicht religids verengtes Phinomen darzustellen, wird leider
wenig wirksam, da die Ecksteine mystischer Erfahrung bei Feuerstein
nicht aus der subtilen Analyse von Mystik gewonnen werden, sondern
wenig Differenziertes, Oberflichliches mystisch operabel gemacht wird.
Man wiinschte dem mutigen und als Zielvorstellunge fruchtbaren Ent-
wurf des jungen Englinders die Soliditdt und Akuratesse der Mitarbeiter
der im Auftrag der Deutschen Forschungsgemeinschaft seit 1936 heraus-
gegebenen und noch nicht zum Abschlufl gekommenen Edition Eckhart-
scher Schriften.

Dieser Erfurter EckhartkongreB, dessen Akten veréffentlicht wur-
den, signalisiert ein fruchtbares Feld. Seine Arbeit — und das entspricht
seinem Gegenstand — geschah interkonfessionell, interdisziplindr und
international. Begegnung mit Meister Eckhart, das bedeutet, nach
Wesentlichem zu fragen, nicht im Sinne historischer Elitdrqualitit,
sondern als Sachzwang. Die oft gefdhrliche Rezeptionsgeschichte Meister
Eckharts zeigt doch immerhin, auch in ihrer Irritation, die von Eckhart
ausgehende Aktualitit. Darum war es richtig, Eckhart in Erfurt syste-
matisch zu behandeln und die historischen Beziige, sicher manchmal
unzuldssig und schmerzlich, in die zweite Linie treten zu lassen. Es ist
hier nicht moglich, alle Linien, Aspekte, Anregungen kritisch aufzu-
zeigen, die in Erfurt erarbeitet wurden. Einige, mir wichtig erscheinende
Hauptpunkte aus den gehaltenen Beitrigen wollte ich kurz skizzieren.
Das aufgenommene Gesprich mit dem groBen mittelalterlichen Erfurter
Meister sollte nicht zu Ende sein, sondern weitergefiihrt werden. Wichtige
Arbeitsfelder, die Fruchtbares fiir das heutige geistig-geistliche Gesprich
aufzeigen konnen, scheinen mir unter anderem in folgenden Punkten
zu liegen:

1. Mystik ist ein komplexes Phinomen. Die hiufig anzutreffende
theologische Disqualifikation von Mystik als in sich gekehrte, intro-
vertierte Frommigkeitsrichtung wird der Mystik nicht gerecht, sondern
ist unzuldssige theologische Ideologisierung. Erarbeitet mul} ein Begriff
von Mystik werden, der der Vielschichtigkeit der Wirklichkeit dieses
Phinomens Raum 1483t, von ihm her bestimmt ist und nicht als blinder
Begriff nicht trifft.



Griindende Tiefe und offene Weite 381

2. Nur interdisziplinire Arbeit kann Mystik hinreichend inter-
pretieren. Kooperation der Theologie mit Philosophie, Anthropologie,
Geschichts- und anderen Wissenschaften ist gefordert.

3. Meister Eckhart macht evident, daB mystische Erfahrung iiber
einem theoretisch-philosophisch-theologischem Geriist interpretiert wird.
Mystik ausschlieBlich als «sapientia experimentalis» (Luther) verkennt
die Theorieaffektion von Mystik.

4. Ideologsiche Usurpation Eckharts sieht nicht, daB Eckhart
primdr Theologe ist. Wer Zugang zum Eckhartschen Denken gewinnen
will, kann an diesem Faktum nicht vorbeigehen.

5. Konzentration auf Gott, das ist der Weg, den Eckhart geht,
von dem her er alles Sein, alle Wirklichkeit erfihrt und definiert.
Erneuverung des Glaubens und Lebens erwartet Eckhart nicht durch
irgendwelche meditative Techniken und elitdre Frommigkeitsprakti-
ken, sondern — mit Ludwig Hédl gesprochen — durch «kritisches Gott-
erkennen».

6. Eckharts kreative Kraft beim Umgang mit Wort und Sprache
griindet in seiner christologisch fundierten Theologie des Wortes, nicht
in irgendwelchen sprachanalytischen Experimenten.

7. Eckharts einseitig auf Inkarnation ausgelegte, das historische
Ephapax verkennende Christologie reizt zum Nachdenken {iiber die
inkarnatorische Qualitit christologischer Aussagen.

8. Das Bedenken der Relationen Luther-Eckhart, Reformation-
Mystik verspricht an Eckhart orientiert (vgl. Punkt 5, 6, 10) einen er-
tragreichen Dialog.

9. Auch fiir das 6kumenische Gespriach zwischen Protestanten und
Katholiken koénnten von der Begegnung mit dem Eckhartschen Den-
ken fruchtbare Impulse ausgehen 76, Auch kénnte Eckhart eine wichtige
Rolle im Dialog zwischen westlichem und &stlichem Denken spielen.

10. Die von Jiirgen Moltmann brillant herausgearbeitete Beziehung
von Mystik und Martyrium mit ihren wesentlichen Elementen: der
conformitas crucis als erfahrendes Geschick, der meditatio crucis in
passione mundi als tiefste alltdgliche «Mystik», reift zukunftweisende
Rdume auf, denen sich heute verantwortliches Reden und Leben in
Theologie und Kirche nicht entziehen kann.

76 Meister Eckhart — wie auf dem Erfurter Eckhartkongre8 in einer Semi-
narsitzung geschehen — einen «Heiligen der Okumene» zu nennen, scheint mir
wohl doch etwas zu emphatisch zu sein.



382 Griindende Tiefe und offene Weite

11. Erfahrung mit und Konzentration auf Gott nétigt nach Eck-
hart zur Aktion, zur realen titigen Liebe. «Innerlichkeit» und «AuBer-
lichkeit» implizieren einander streng.

12. Fir Eckhart gibt es keinen Hiatus zwischen tiefster Frommig-
keitserfahrung, gegriindetem Glauben und Denken, unbegrenztem
Erkennen. Derjenige, der dem lebendigen, «wesenhaften» Gott begegnet,
erfahrt den weiten unbegrenzten Raum, erkennt das Wesentliche, wird
auf weites Feld gestellt.



	Gründende Tiefe und offene Weite

