
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 3

Artikel: Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

Autor: Haas, Alois M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760977

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760977
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alois M. Haas

Meister Eckharts Auffassung
von Zeit und Ewigkeit*

Einszweidrei, im Sauseschritt
Läuft die Zeit; wir laufen mit.
Es ist nun mal die Zeit allhie,
Erst trägt sie dich,

- Dann trägst du sie ;

Und wann's vorüber, weißt du nie. Wilhelm Busch

L'éternité occupe ceux qui ont du temps à perdre.
Elle est une forme de loisir. Paul Valéry

Die Giftstoffe der Zeit ausscheiden, die der Ewigkeit aber
bewahren, - das ist das kindische Bestreben des Mystikers.

E. M. Cioran

Wer Zeit nimmt wie Ewigkeit
und Ewigkeit wie Zeit,
der ist befreit
von allem Streit.

I have desired to go
Where springs not fail,
To fields where flies no sharp and sided hail
And a few lilies blow.
And I have asked to be
Where no storms come,
Where the green swell is in the heavens dumb
And out of the swing of the sea.

Gerard Manley Hopkins

* Vortrag an einem von den Herren Professoren Dr. G. Picht und Dr. C. F.
von Weizsäcker an der Forschungsstätte der Evangelischen Studienstiftung in
Heidelberg über «Mystik und Zeit» organisierten Colloquium (23. Sept. 1980).

22



326 Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

Mensch, wo du deinen Geist schwingst über Ort und Zeit,
So kannst du jeden Blick sein in der Ewigkeit.
Ich selbst bin Ewigkeit, wann ich die Zeit verlasse
Und mich in Gott und Gott in mich zusammenfasse.

Angelus Silesius

redimentes tempus Eph 5, 16

Meister Eckhart ist scheinbar ein Kronzeuge jener Mystik, die durch

Ausschaltung des Zeitaspekts «im mystischen Erleben ewig, mindestens

jedoch zeitlos zu sein (glaubt), und dabei die Welt (verachtet), sich

aus ihr heraus (stellt),... sich nicht (entwickelt),... keine Werke (erstrebt),
nichts von Ordnung und Gesetzen wissen (will), die Ruhe des

ewigen Seins in der Vereinigung mit der Gottheit (wünscht und erstrebt) ;

kurz, die Zeit ist ihm völlig gleichgültig. Er möchte ja am liebsten ganz
aus ihr heraus» 1. Der Beweis für eine solche Zeitauffassung Eckharts ist
leicht mit ein paar Zitaten beigebracht. Zum Beispiel: «... Gott ist nichts
so sehr zuwider wie die Zeit; nicht allein die Zeit, er meint (vielmehr)
auch ein (bloßes) Anhaften (an) der Zeit ; er meint auch nicht allein ein
Anhaften (an) der Zeit, er meint auch ein (bloßes) Berühren der Zeit;
(und) nicht allein ein Berühren der Zeit, sondern auch einen (bloßen)
Geruch und einen Duft nach Zeit, - wie da, wo ein Apfel gelegen hat, da

1 W. Gent, Das Problem der Zeit, Frankfurt a.M. 1934, S. 169; zitiert nach
R. Wendorff, Zeit und Kultur, Geschichte des Zeitbewußtseins in Europa, Opladen

1980, S. 127. Wendorff macht sich in seiner Darstellung der mystischen
Zeitauffassung den alten Vorbehalt der protestantischen Theologie zu eigen, wonach
die Mystik die Zeitekstasen im «Jetzt der Ewigkeit» dahinschwinden läßt (P.
Althaus, Die letzten Dinge, Lehrbuch der Eschatologie, Gütersloh 91964, S. 9; vgl.
auch S. 89ff.). Vgl. dazu auch P. Tillich, Der Widerstreit von Raum und Zeit,
Schriften zur Geschichtsphilosophie, Stuttgart 1963 Gesammelte Werke VI),
S. 174f. Auch von einer jüdischen Konzeption der prophetischen Zeitauffassung
her ergeben sich ähnliche typologische Bestimmungen der mystischen Zeitauffassung.

Vgl. A. Neher, L'essence du prophétisme, Paris 1972, S. 78-81. Kritisch
ist dieser Auffassung, wonach es nur «die Alternative zwischen physikalischer Zeit
und Nicht-Zeit gibt, die dann mit Ewigkeit identifiziert wird» (J. Ratzinger,
Eschatologie - Tod und ewiges Leben, Regensburg 1977 [= J. Auer/J. Ratzinger,
Kleine katholische Dogmatik, Bd. IX], S. 96), entgegenzuhalten, daß eine Typologie

der Zeiten denkbar ist, die das, was Eckhart als «Ewigkeit» deklariert, nicht
schlicht mit der starren Unbeweglichkeit zeitlosen Innehaltens identifiziert,
sondern durchaus in ihrem temporalen Charakter - als 'Erfüllung der Zeit' - zu sehen
erlaubt. Auf der andern Seite bleibt ein grundsätzliches « Spannungsverhältnis
zwischen Mystik und biblischer Offenbarung» bestehen: vgl. J. Bernhart, Das
Mystische, Frankfurt a.M. 1953, S. 25ff.; H. U. von Balthasar, Theologie der
Geschichte, Neue Fassung, Einsiedeln 1959, S. 32.



Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit 327

bleibt ein Duft (zurück) ; so versteh das Berühren der Zeit» 2. Das ist so,
weil die Seele ihrerseits in ihrem Höchsten und Lautersten nichts mit der
Zeit zu tun hat und sie im Rückfließen der drei göttlichen Personen in
ihr Urbild, das ewig ist, in die Gottheit mit zurückgebildet wird 3. Oder
eine andere Stelle: «Wollte ich Gott ansehen mit meinen Augen, mit
jenen Augen, mit denen ich die Farbe ansehe, so täte ich gar unrecht
daran, denn dieses Schauen ist zeitlich; nun ist aber alles, was zeitlich
ist, Gott fern und fremd. Nimmt man Zeit, und nimmt man sie auch nur
im Kleinsten, im 'Nun', so ist es (doch noch) Zeit und besteht in sich
selbst. Solange der Mensch Zeit und Raum hat und Zahl und Vielheit
und Menge, so ist er gar unrecht daran und ist Gott ihm fern und fremd»4.

Solche und eine Fülle ähnlicher Stellen suggerieren eine Anschauung,
nach der der Mensch - soll er Gott auch nur nahekommen - alle Zeit-
verhaftetheit zu lassen hat, um in reiner Gelassenheit in die Ewigkeit
Gottes einzutreten und dort seinen Frieden zu finden. Der Vorwurf des

Eskapismus wäre hier zu erheben und ist auch immer wieder erhoben
worden 5, ohne daß man die für Eckhart typische Verschränkung von
Zeit und Ewigkeit einer näheren Betrachtung gewürdigt hätte, die so

trivial, wie es insinuiert werden könnte, nicht ist. Mit andern Worten:
Um etwas über Eckharts Zeitauffassung zu erfahren, ist der Begriff der
Zeit zunächst mit seinem Gegensatz, dem Begriff der «Ewigkeit», zu
kombinieren. Denn Eckhart redet von der Zeit nicht, ohne gleichzeitig

- meist ausgesprochenermaßen - auch von der Ewigkeit zu sprechen.
Das heißt, daß wohl nicht ein isolierbarer Zeitbegriff vorliegt, sondern

2 want gotte dem ist einkein ding so vaste wider als dv zit; Nicht alleine dv
zit, er meinet ôch ein anehaften der zit ; er enmeinet och nicht alleine ein anehaften der zit,
er meinet och ein rvren der zit; nicht alleine ein rvren der zit, Mer : ôch einen roch vnd
einen smak der zit, - als da ein apfel ist gelegen, da belibet ein smak ; also nim es von
der bervrunge der zit (DW [= Meister Eckhart, Die deutschen und lateinischen Werke,
Die deutschen Werke, hrsg. von J. Quint, Stuttgart] 2, 455, 3 ff. [mit Band-, Seiten-
und Zeilenzahl]). Zitiert bei Wendorff, wie Anm. 1, S. 126.

3 DW 2, 456, 7 ff.
4 DW 1, 169, 6 ff. : Saehe ich got ane mit mînen ougen, sô waere mir gar unreht,

mit den ougen, da mite ich die varwe anesihe, wan ez ist zîtlich; wan allez, daz zîtlich
ist, daz ist gote verre und vremde. Dâ man zit nimet, und nimet man sie von dem
minsten, nû, daz ist zit und stät in im selber. Die wile der mensche zit und stat hât
und zal und menige und schar, so ist im gar unreht und ist im got verre und vremde.
Vgl. auch DW 1, 169, Anm. 4, weitere Stellen über die Zeitlosigkeit Gottes. Alles
kommt darauf an, diese «Zeit», die wohl identisch ist mit der physikalischen Zeit,
richtig zu interpretieren.

5 Siehe oben Anm. 1. Daß dieser Vorwurf für Meister Eckhart in hohem Grade
ungerecht ist, erhellt aus seiner Stellung zur christlichen Tat. Vgl. unten S. 353 f.



328 Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

ein Kombinat zweier gegensätzlicher Begriffe, ein Begriffspaar, das für
Eckhart als solches - und nicht bloß hinsichtlich seiner Glieder - spekulativ

zu ergründen ist. Eckhart versucht tatsächlich, «die spekulativen
Möglichkeiten des Gegensatzes (von Zeit und Ewigkeit) selbst zu ergründen»

6. Methodisch gibt es - das dürften die beiden Zitate schon gezeigt
haben - also keinerlei Voraussetzung, bei Eckhart einen Zeitbegriff, der
nicht in seiner Gegensätzlichkeit zur Ewigkeit umschrieben ist, sinnvoll

auszugrenzen. Wenn diese Voraussetzung gilt, dann muß, indem nach
dem Wesen der Zeit bei Eckhart gefragt wird, immer auch nach dem
Wesen der Ewigkeit mitgefragt werden, die sich - das ist zu zeigen -
keineswegs durch schlichte Gegensätzlichkeit zur Zeit definiert7.

6 H. Burger, Zeit und Ewigkeit, Studien zum Wortschatz der geistlichen
Texte des Alt- und Frühmittelhochdeutschen, Berlin 1972 Studia Linguistica
Germanica 6), S. 318. Hier (S. 318-323) eine wohlabgewogene und kluge Analyse
von Eckharts Zeit- und Ewigkeitsauffassung! Dazu noch: A. K. Coomaraswamy,
Le temps et l'éternité, Paris 1976, S. lOOf. (mit ausgezeichneten Hinweisen auf
die christliche Tradition).

7 Eine umfassende Analyse von Eckharts Auffassung von Ewigkeit und Zeit
gibt es bislang nicht. Vgl. M. Bindschedler, Die unzeitgebundene Fruchtbarkeit
in der Mystik Meister Eckharts, in: Festschrift J. Quint, Bonn 1965, S. 29-33.
Weitere Hinweise zum Thema in den meisten Eckhartarbeiten, bei Coomaraswamy,

wie Anm. 6, vor allem aber in dem bedeutenden Buch von Hanno Helb-
ling, Saeculum Humanum, Ansätze zu einem Versuch über spätmittelalterliches
Geschichtsdenken, Napoli 1958, S. 51—74, besonders S. 64 ff. Helbling tut einer
Forderung methodisch Genüge, die erst jüngst erhoben worden ist: Er bezieht
das Denken Dietrichs von Freiberg (ca. 1250-1318/20) über die Zeit in die
Interpretation eckhartscher Gedanken mit ein (vor allem: De tempore, ed. F.
Stegmüller, Meister Dietrich von Freiberg, Über die Zeit und das Sein, Archives
d'hist. doctr. et litt, du Moyen Age 13 [1940^-2] 153-221). Die Forderung nach
solchem Einbezug erhob verschiedentlich K. Flasch, Kennt die mittelalterliche
Philosophie die konstitutive Funktion des menschlichen Denkens?, Eine
Untersuchung zu Dietrich von Freiberg, Kantstudien 63 (1972) 182-206, bes. 206; ders.,
Zum Ursprung der neuzeitlichen Philosophie im späten Mittelalter, Neue Texte
und Perspektiven, Philos. Jb. der Görresges. 85 (1978) 1-18, bes. 17; vgl. auch
L. Sturlese, Alle origini délia mistica speculativa tedesca, Antichi testi su Teo-
dorico di Freiberg, Medioevo 3 (1977) 21-87; ders., Dietrich von Freiberg, VL 22,

127-137. Helbling sieht die Leistung Dietrichs vor allem in einer starken Subjek-
tivierung der Zeit in aristotelisch-neuplatonischer Umschreibung:

«So wenig Dietrich von Freiberg in seinen Traktaten De tempore und De
mensuris durationis die aristotelische Grundposition aufgibt - namentlich die
erstgenannte Schrift gibt diese über weite Strecken hin wieder -, so bemerkenswert
ist daneben sein Versuch, die Seinsweisen nach ihrem Bezug zu Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft oder nach der Art ihrer Gegenwärtigkeit zu unterscheiden.
Auf einer höchsten Stufe, festzustellen in prima causa vel intelligentiis, finden sich
die drei Zeitformen in einer ewigen Gegenwärtigkeit vereinigt. Von einem zweiten
Grad der praesentialitas ist Vergangenes und Zukünftiges ausgeschlossen; das



Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit 329

Wir wollen im Folgenden in drei Schritten dem von Eckhart in
seltener Schärfe gestellten Problem von Zeit und Ewigkeit nachgehen,
indem wir erstens die eckhartsche Forderung nach Überwindung des

Zeitaspekts im menschlichen Dasein erläutern, zweitens mit ihm den Grund
der Möglichkeit einer Überwindung der Zeit suchen und drittens die so

in den Blick gerückte Ewigkeit in ihrer Struktur auszulegen versuchen.

Seiende ist auf dieses nur secundum privationem bezogen. Huiusmodi autem
substantia, cui competit talis praesentialitas seu duratio seu durationis mensura, est
substantia spiritualis individua, seu etiam corporalis, Habens totam suam substantiam
simul, quam durationem seu durationis mensuram dicimus proprie aevum. Ein drittes
Zeitverhältnis besteht endlich darin, daß die Gegenwärtigkeit das Vergangene und
das Zukünftige weder in sich schließt noch ausschließt, sondern selber den Bezug
dazu darstellt : Quo ipsa talium entium praesentialitas ex sua proprietate et suo modo

significandi in intellectu suo sicut et re ipsa positive important praeteritum et futurum,

eo quod huiusmodi res quaecumque sit, non est tota simul in esse; sed aliquid
substantiae seu essentiae eius transiit et aliquid futurum est; et tales res sunt
quaecumque reales transmutationes in quantum huius modi. Im folgenden ist noch
ausdrücklich gesagt, daß die substantia spiritualis, deren duratio sich vom Vergangenen

durch das Gegenwärtige in das Zukünftige erstrecke, diese Struktur dank
ihrer Besonderung, als hoc ens singulare, Individuum, besitze, et secundum hoc res
aliquae sunt sibi invicem aliquando futurae, et tandem praesentes, et deinde praete-
ritae, secundum extensionem suae durationis per respectum ad res.

Es ist leicht einzusehen, daß die Zeit in diesem Denken eine ungleich
bestimmendere Rolle spielt als in Diskussionen, die, erkenntnistheoretisch ausgerichtet,
allein die Frage nach der Verbindlichkeit eines Maßes umkreisen. Ein Maß ist die
Zeit auch für Dietrich, und ihre Subjektivität betont, in engstem Anschluß an
Aristoteles, auch er. Et hoc dicit Philosophus 4. Phys., quod si numerans, id est

anima, ut dicit, non fuerit, necesse est numerum non esse. Ergo tempus non existit
in realitate naturae extra. Er übernimmt ferner die Meinung, der erste Grund aller
Bewegung und Zeit sei der motus coeli, in quem omnis motus et mobilium proprie-
tates et passiones reducuntur..., und reiht dieser Herleitung diejenige aus dem actus
fantastici nostri und aus dem Feststellen verschiedener Augenblicke an, aus
welchem die Vorstellung eine bestimmte meßbare Dauer erschließe - quandam
durationis extensionem, secundum quae iam possumus numerare motum secundum suas
partes et ipsius quantitatem. Die Deutung der Zeit scheint nun aber, durch diese
mehr oder weniger festgelegten Aussagen hindurch, auf eine tiefere Schicht
zurückzugehen. Wenn das Zeiterlebnis zustandekommt in dem Akt unserer Einbildungskraft,

quo percipimus nos esse in quodam esse divisibili, so ist die Subjektivität des
Zählens oder Messens eben darin begründet, daß alle Zahl in ihrem Wesen Eins
ist, daß das Seiende in seiner Mehrzahl und Zerteiltheit einen Abfall von dem
Einen darstellt, und daß von diesem seinem Charakter her die Zahlen, als vielfache
und teilbare, bestimmt sind.

So verbinden sich, in einer Weise, welche den Denkwegen dieser Zeit
entspricht, die Lehren der aristotelischen Physik mit einer neuplatonischen
Grundkonzeption, und namentlich die STOt^elcocnç 0eoXoyiy.7] des Proklus, welche
Dietrich in Wilhelm von Moerbekes Übersetzung aus dem Jahr 1268 benützt hat,
scheint hier zu wirken. In diesem Werke finden sich Gedanken, welche die
zeitliche Struktur der Seele beschreiben, ihr dauerndes Sein und ihr Teilnehmen am



330 Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

I.

Nach Meister Eckhart ist die Möglichkeit einer Distanznahme zur
Dimension der Zeit in den menschlichen Vermögen Vernunft und Wille
gegeben : die würkent obe zît 8. Sie stânt in der sêle lûterkeit, abegescheiden

von zît und von stat und von allem dem, daz ze zît und stat kein zuoversiht
hät oder smak, die mit nihte niht gemeine enhänt, in den der mensche nâch

gote gebildet ist, in den der mensche gotes gesiebte ist und gotes sippc 9.

zeitlichen Wirkungsbereich; dieser aber gliedert sich nach Vergangenheit und
Zukunft hin auf, und was in ihm ist, das ist niemals, sondern wird nur immer
und bewegt sich mit der Zeit, welche es mißt, dahin. So gibt es in der Zeit kein
gleichzeitiges Ganzes; das in ihr Seiende ist nach ihren Richtungen zerteilt, es
ist ausgedehnt mit ihr; und so besteht sein Sein in Nichtsein, denn das Werdende
ist nicht das, was es wird. Jede Einzelseele vermag, so oft sie will, in dieses Werden
herabzusteigen und sich wieder zu erheben in das Seiende; und sie hält diese
Einkehr in das Zeitliche immer als Ganzes.

Die zyklische Vorstellung, die sich an solche Überlegungen schließt, kann
sich zu universalhistorischen Konzeptionen weiten, wie sie dies in der neueren
Geschichtsphilosophie bisweilen getan hat ; umgekehrt kann aber — und dies scheint
für den hier betrachteten Zeitraum zuzutreffen — das Nachdenken über die geschichtliche

Wirklichkeit stets zu ihr zurückfinden, und dies umso leichter, je geneigter
es ist, die Analogie des allgemeinen Heilsgeschehens und des persönlichen Weges
durch die Zeit zur transzendenten Aufhebung anzunehmen. Das zeitliche Leben
als Abfall vom Sein und als Rückweg in das Sein - in der Ausformung, welche
der Gedanke bei Meister Eckhart finden wird, scheint er für eine Betrachtung
der Historie keinen Raum zu lassen. Geschichtlich ist der Weg der Seele allein,
und zwar gerade nicht in seiner zeitlichen Phase» (a.a.O., S. 59ff.). A. Maier,
Die Subjektivierung der Zeit in der scholastischen Philosophie, in: Philosophia
naturalis, Bd. 1/3, hrsg. von E. May, Meisenheim/Glan 1950, S. 361-398, bes.
S. 364, Anm. 7, möchte Dietrichs Subjektivierung der Zeit eher auf augustinische
Voraussetzungen gründen. Auch Eckhart läßt die Zeit als etwas gelten, das nur
in der Seele ist: tempus et numerus in anima est, et in ipsa tantum proprie et
formaliter... Tempus igitur, utpote numerus, naturaliter in anima est (LW 2, 631, 11 ff.).

8 DW 2, 305, 9. Weitere einschlägige Stellen in DW 2, 305, Anm. 4; DW 3,
169, Anm. 1. Lakonisch kann es bei Eckhart heißen: Da diu créature endet, dâ
beginnet got ze sinne (DW 1, 92, 7). Alles Bild- und Zeithafte muß, damit Gott sein
kann, daher gelassen werden.

9 DW 5, 11, 7ff. Gemeint ist in Eckharts hierarchischer Stufung der
Erkenntnisvermögen - 1. «sinnlich», 2. «vernünftig» und 3. gemäß der «edlen Kraft der
Seele» (DW 1, 182, 7ff.; vgl. dazu A. M. Haas, Nim din selbes war, Studien zur
Lehre von der Selbsterkenntnis bei M. Eckhart, J. Tauler und H. Seuse, Freiburg/
Schweiz 1971, S. 23ff.) - das oberste, das die Kategorien von Zeit und Raum
preisgegeben hat: Daz vihe bekennet in hie und in nû; aber der engel bekennet sunder
hie und nû, und der mensche, der dâ ist ob ander créature, der erkennet in einem
wären liehte, dâ noch zit noch stat enist âne hie und âne nû. Nâch dem als diu sêle

vürbaz kumet, in dem tritet (si) näher in daz lieht. Diu sêle, diu ein lieht ist, diu
sliuzet gotes gar vil in sich (DW 2, 568, 21 ff.).



Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit 331

Das ist ein Optimismus, den Eckhart sowohl psychologisch - ich kann
mir mitten im Winter eine Rose 10 oder mich geistig an einen andern
Ort denken 11 - als auch theologisch begründet: die Vermögen von
Vernunft und Willen sind - als oberste Seelenkräfte - zu Gott im
Verhältnis des Bildes zum Urbild. Insbesondere die vernünfticheit, deren

Spitze oder Grund das vünkelin der Seele - also reine Dynamik des

innersten Gott-Mensch-Bezugs selber 12 - ist, zeichnet sich durch fünf
Eigenschaften aus, sobald sie einmal Gott erfahren hat :

1. Abgeschiedenheit gegen Ort und Zeit,
2. Einzigartigkeit, d.h. Unvergleichlichkeit gegenüber allem,
3. Lauterkeit,
4. Suchen und Wirken nach inwärts in sich selber,
5. Bildhaftigkeit13.

Die Forderung nach Abwendung von der Zeit ist für Eckhart also

innerlich begründet durch die Struktur der menschlichen Seele selbst,
der immer schon diese Möglichkeit gegeben ist14. Deshalb ist an der

10 ich gedenke wol eine rôsen in dem winter (DW 1, 151, 10f.).
11 daz Jérusalem ist miner séle als nähe als diu stat, dä ich nû stân. Jâ, bî

guoter wârheit: daz über tûsent mile ist wîter dan Jérusalem, daz ist miner séle als
nähe als min eigener lîchame, und des bin ich als gewis, als daz ich ein mensche bin,
und ez ist gelérten pfaffen lihte ze verstänne (DW 2, 305, 2ff.). - dä der mensche
erhaben ist über zit in éwicheit, dâ würket der mensche ein werk mit gote. Etliche
vrägent, wie der mensche müge gewürken die werk, diu got vor tûsent jâren und nach
tûsent jâren geworht hât, und enverstânt ez niht. In éwicheit enist weder vor noch
nach. Und dar umbe, daz vor tûsent jâren und nâch tûsent jâren und nû geschihet,
daz enist niht dan einez in der éwicheit. Und dar umbe, swaz got vor tûsent jâren
getân und geschaffen hât und daz er nû tuot, daz enist niht dan éin werk. Dar umbe:
der mensche, der über zit erhaben ist in éwicheit, der würket mit gote, daz got vor tûsent
und nâch tûsent jâren geworht hât. Und diz ist wisen liuten ze wizzenne und groben
ze gloubenne (DW 2, 261, 2ff.).

12 Den dynamischen Charakter dieser ontologischen Beziehung zwischen Gott
und Mensch hat D. Mieth zuletzt in klarer Begrifflichkeit herausgestellt: Die
Einheit von Vita activa und Vita contemplativa in den deutschen Predigten und
Traktaten Meister Eckharts und bei Johannes Tauler, Untersuchungen zur Struktur

des christlichen Lebens, Regensburg 1969 Studien zur Geschichte der kath.
Moraltheologie 15), S. 140ff.

13 DW 3, 169, Iff.
14 Vgl. J. Guitton, Le temps et l'éternité chez Plotin et Saint Augustin,

Paris 41971, S. 57 f. M. Müixer, Zeit und Ewigkeit in der abendländischen Mety-
physik, in : M. M., Erfahrung und Geschichte, Freiburg/München 1971, S. 201-
222; W. Beierwaltes, Plotin, Über Ewigkeit und Zeit, Text, Übersetzung,
Kommentar von W. B., Frankfurt a.M. 1967, S. 69f.

Vehikel der Überführung von Zeit in Ewigkeit oder Gegenwärtigkeit von
Ewigkeit in der Zeit ist die menschliche Vernunft, wenigstens soweit es die plato-



332 Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

zuvor schon zitierten, harten Distanzierung von der Zeit nochmals
festzuhalten. Eckhart sagt : die vemünfticheit scheide tobe von hie und von
nû. Hie und nû daz sprichet als vil als stat und zît. Nû, daz ist daz aller-
minste von der zît; ez enist noch ein stücke der zît noch ein teil der zît: ez

ist wol ein smak der zît und ein spitze der zît und ein ende der zît. Noch-

denne, swie kleine ez sî, ez muoz abe; allez, daz die zît rüeret oder den smak

der zît, daz muoz allez abe 15. Um diese Aussage zu situieren, gilt es

festzuhalten: Eckhart kennt und anerkennt die Möglichkeit, sich von der
Zeit völlig zu lösen, als eine innerste Gegebenheit des Menschen in seiner

irdischen Verfaßtheit, die in «Gelassenheit», «Abgeschiedenheit», «Ledigkeit»

usf. gewissermaßen eingeholt und eingelöst wird 16. Allerdings
bezieht sich diese Dimension der Ewigkeit offensichtlich nicht auf die

leibliche, Zeit und Ort unterworfene Verfaßtheit des Menschen. Zeit-
losigkeit ist eine Dimension der geistigen Natur des Menschen und muß

- in der Ausschaltung noch der kleinstdenkbaren Zeiteinheit: des Nu,

- realisiert werden, soll der Mensch nicht sein Wesentlichstes verfehlen 17.

Als in der Zeit Redender und somit von der Zeit nicht in reine

sprachlose Ewigkeit Abgleitender ist Eckhart immer wieder - um diese

Ewigkeit des Menschen zu umschreiben - auch auf zeitliche Gleichnisse

angewiesen. Da zeigt sich denn, daß die Kategorie des Neuen, des sich
unerhört und überraschend Zeitigenden, für ihn von grundsätzlicher
Attraktion ist. Er will nova et rara 18 verkünden, er will - ein Argument,
das ihm im 16. Jahrhundert Thomas Müntzer aus dem Mund nimmt19

nische Tradition anbelangt, an der Eckhart - über die Neuplatoniker - partizipiert.
Vgl. H. Leisegang, Die Begriffe der Zeit und Ewigkeit im späteren Piatonismus,
Münster W. 1913 Beitr. z. Gesch. d. Phil, des MA's XIII 4), S. 28f.; C. Tres-
montant, Biblisches Denken und hellenische Überlieferung Ein Versuch, Düsseldorf

1956; H.-G. Gadamer, Über leere und erfüllte Zeit, in: Die Frage M. Heideggers,

Heidelberg 1969, S. 17-35; S. Sambursky/S. Pines, The Concept of Time in
Late Neoplaton BM, Jerusalem 1971.

15 DW 3, 170, Iff.
16 Vgl. dazu B. Welte, Meister Eckhart, Gedanken zu seinen Gedanken,

Freiburg i. Br. 1979, S. 31 fi. ; A. M. Haas, Meister Eckhart als normative Gestalt
geistlichen Lebens, Einsiedeln 1979, S. 32 ff.

17 Vgl. oben Anm. 14. Die Ausschaltung der kleinsten Zeiteinheit, des Nu,
bedeutet paradox dessen erneute Einführung als Kernbegriff der vom Menschen
erfahrbaren Ewigkeit. Die Aktualität der Ewigkeit ist für Eckhart nur in zeitlicher
Begrifflichkeit umschreibbar: In solcher Redeweise dokumentiert sich die
Gleichzeitigkeit von Zusammenhang und Unterschied zwischen Zeit und Ewigkeit. Diese
Gleichzeitigkeit mit der Ewigkeit ist nach Eckhart der tiefste Sinn der menschlich-
zeitlichen Existenz.

18 LW Lateinische Werke, vgl. Anm. 2) 1, 149, 1, n. 2.
19 Th. Müntzer, Schriften und Briefe, Kritische Gesamtausgabe, unter Mit-



Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit 333

- «Ungelehrte» zu «Gelehrten» machen 20
; er will das Neue und damit

das je neu einbrechende Nu als die vorderste Position der fliehenden
Zeit. Pathetisch versichert er: Enwaere niht niuwes, sô enwürde niht
altes 21. Also Neues um des Alten willen? Ja, vielleicht, wenn man dieses

«Alte» richtig als den Ursprung versteht, der jenseits der Kategorie
der Zeit zu fassen ist : der ain böm fragti, war vmb er bäri sin frucht, war
er vernüftig, er spräche: das ich mich vernüwere in der frucht, das tun ich
dar vmb, das ich in der nüwe minem vrsprung mich nähi; won dem vrsprung
nach sin, das ist mynneclich. got ist der vrsprung vnd ist mynne 22. In
solchen Sätzen enthüllt sich das Neue als emphatischer Begriff für die

Erfahrung des zeitlosen Ursprungs, der Gott ist. Die Paradoxie ergibt
sich, daß von der erstrebten und je schon verliehenen Ewigkeit auch nur
in temporalen Ausdrücken zu sprechen ist.

So muß Eckhart vom nunc aeternitatis, dem «Jetzt der Ewigkeit»
sprechen 23 - eine Redeweise, die Temporales mit seinem Gegensatz

vereinigt -, allerdings indem er mit Zufügungen die Zeitlosigkeit dieses

nunc betont: Das «Jetzt der Ewigkeit» ist das verum nunc, utpote impar-
tibile, fixum, immobile, das praesenti tempore befreit ist24. Und doch

versucht Eckhart, dieses Jetzt der Ewigkeit immer wieder im Rückgriff

auf die Zeit zu verdeutlichen; etwa folgendermaßen: Waere der

geist alle zît mit gote vereinet in dirre kraft (der vernünfticheit), der mensche

enmöhte niht alten; wann daz nû, dâ got den ersten menschen inne machete,

und daz nû, dâ der leste mensche inne sol vergân, und daz nû, dâ ich inne spri-
che, diu sint glich in gote und enist niht dan éin nû2S. Ein solcher Mensch

könnte niht niuwes von künftigen dingen empfangen, wan er wonet in
einem nû alle zît niuwe âne underlâz 26. Der Begriff niuwe ist in diesem

Zitat höchst paradox verwendet: «nichts Neues» - «allzeit Neues ohne

arbeit von P. Kirn hrsg. von G. Franz, Gütersloh 1968, S. 335, 29ff. ; 500, 11 ff. ;

vor allem 270, 7 ff. Vgl. dazu R. van Dülmen, Reformation als Revolution, Soziale
Bewegung und religiöser Radikalismus in der deutschen Reformation, München
1977, S. 119; J. G. Federer, Dialektik der Befreiung, Eine Studie am Beispiel
Th. Müntzers, Bonn 1976.

20 DW 5, 60, 28 ff.
21 DW 5, 61, 1.
22 DW 3, 76, 1 ff.
23 Vgl. dazu K. Kremer, Meister Eckharts Stellungnahme zum Schöpfungsgedanken,

Trierer Theol. Zs. 74 (1965) 65-82, besonders S. 75.
24 LW 4, 160, 12 ff.
25 DW 1, 34 2ff. Über die ewige Neuheit und jederzeitige Vollendung der

Schöpfung «im Anfang» vgl. LW 1, 162, 9ff., u. 18f.
26 DW 1, 35, lf.



334 Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

Unterlaß »27. Es wäre hier auf eine Anzahl von Problemen einzugehen,
die sich in Eckharts strenger Fassung und Betonung der Ewigkeit
Gottes und - spiegelbildlich - des Menschen ergeben. Zunächst
psychologische Fragen: Wie ist es möglich und nach Eckhart vorstellbar, daß

der Mensch - geistig letzlich in der Ewigkeit beheimatet - doch in der
Zeit leben kann Auf diese Frage werden wir zurückkommen2S. Ein
schwieriges, auch von den Inquisitoren nicht verstandenes Problem ist
das von Eckharts Schöpfungsauffassung. Ist die Schöpfung von Ewigkeit

her? Unser Zitat kann da erklärend auf den für Eckhart entscheidenden

Aspekt hinweisen: Unter dem Aspekt von Gottes und seines

Schöpfungswillens Ewigkeit kann im Ernst gar nicht die Rede sein von

27 Zu Rolle und Funktion des Paradoxons gerade in der Terminologie der
Zeitlichkeit vgl. Bürger, wie Anm. 6, und J. Zapf, Die Funktion der Paradoxie
im Denken und sprachlichen Ausdruck bei Meister Eckhart, Diss. Köln 1966,
S. 157-167 (hier werden die Paradoxien von 'in der zît obe zît', 'vergangen zuokünf-
tic und 'flos in fructu, fructus in flore' mit reichen Belegen besprochen).
Zeiterfahrung und deren Transformation in die Gleichzeitigkeit mit der Ewigkeit ist
für Eckhart ein unauflösbares Paradox, als solches aber der menschlichen Erfahrung

nicht entzogen, sondern ihr schärfer als die plane Wirklichkeit integriert:
das Paradox ist Erfahrung von Zeit als Ewigkeit und von Ewigkeit als Zeit, eine
coincidentia oppositorum, die kein Glied seiner Zusammensetzung auszuschließen
gestattet. Über Eckharts keineswegs einlinige Auffassung der mit dem Aspekt des

Neuen gegebenen Kategorie des Werdens vgl. G. Hoppe-Schweers, Die Wort-
und Begriffsgruppe 'wandel' in den deutschen Schriften Meister Eckharts mit
Berücksichtigung der lateinischen Schriften, Diss. Münster W. 1971, S. 118-132.
Dionysius Areopagita hat schon um die Schwierigkeit, den ewigen Gott zeitlich
zu benennen, sehr genau gewußt. Vgl. De div. nom. X 2: «Als 'der alte der Tage'
aber wird Gott gefeiert, weil er Äon und Zeit aller Dinge und hinwieder vor Tagen
und Äon und Zeit ist. Und doch muß man ihn gottgeziemend Zeit, Tag, Moment
und Äon nennen, insofern er in jeder Bewegung in sich verbleibt und Urheber
von Äon, Zeit und Tagen ist. Deshalb erscheint er in den heiligen Theophanien
der mystischen Gesichte sowohl grau von Haaren als in jugendlicher Gestalt gebildet»

(PG3, 937BC). Zum hier anklingenden puer-senex-Ideal vgl. Ch. Gnilka,
Aetas Spiritalis, Die Überwindung der natürlichen Altersstufen als Ideal frühchristlichen

Lebens, Köln-Bonn 1972, öfter; ders., Neues Alter, neues Leben, Eine
antike Weisheit und ihre christliche Nutzung, Jb. f. Antike und Christentum
20 (1977) 5-38. - Zu Eckharts kühnen, das Neue als inneren Antrieb des Sprechens
ergreifenden Redewendungen vgl. die klugen Bemerkungen von G. Théry, Le
développement historique des études eckhartiennes, La Vie Spirituelle, Suppl.
n° 7, 15 novembre 1948, 304-337, bes. S. 312f. Bei gewissen Mystikern - zum
Beispiel bei Ruusbroec - kann dieses vernuwen einen eschatologischen Aspekt
bekommen. Vgl. B. Fraling, Mystik und Geschichte, Das 'ghemeyne leven' des

Jan van Ruusbroec, Regensburg 1974 Studien zur Geschichte der kath. Moral-
theol. 20), S. 116 (mit Eckhart sehr nahekommenden Wendungen), 351-356 (mit
dem Paradox : boven tijt - in der tijt).

28 Siehe unten S. 353. Vgl. von Balthasar, wie Anm. 1, S. 27f., Anm. 1.



Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit 335

einer zeitlich befristeten Dauer - mit Erschaffung und Ende - der

Schöpfung. Unter dem Aspekt der Schöpfung selber dagegen ist ihre
Passivität und Abhängigkeit vom Schöpferwillen Gottes als Zeitspanne
mit Anfang und Ende zu deuten, ein Faktum, das Eckhart, indem er den

ersten Aspekt aufrechterhält, in seiner Rechtfertigungsschrift gerne
zugibt29. Ahe Dinge haben ein doppeltes Sein 30, eines in Gott und eines

in ihrer eigenen Natur, die gesamte Schöpfung. Daß der erste Aspekt
der für Eckhart entscheidende ist, scheint klar. Mißverständnisse ergaben

und ergeben sich aus der Verwechslung der diversen Aspekte31.
Ohne im Augenblick weiter auf diese Probleme einzutreten, ist nun

zu fragen, ob es bei dieser Paradoxie, die Ewiges mit temporaler Begriff-

29 Siehe C. F. Kelley, Meister Eckhart on Divine Knowledge, New Haven/
London 1977, S. 160-162. Vgl. Eine lateinische Rechtfertigungsschrift des Meister
Eckhart, hrsg. von A. Daniels, Münster W. 1923, S. 10 (III, 8) : principium in
quo creauit deus celum et terram est primum nunc simplex eternitatis, dicendum quod
hoc verum est et necessarium sicut iacet. Creatio siquidem et omnis actio dei est ipsa
essentia dei. Nec tarnen ex hoc sequitur, si deus creauit mundum ah eterno, quod propter
hoc mundus sit ab eterno, ut inperiti putant. Creatio enim passio non est eterna sicut
nec ipsum creatum est eternum. Mit dieser Bemerkung über den aktiven und
passiven Aspekt der Schöpfung, der je verschiedene Aussagen über dieselbe Schöpfung

zuläßt, hat Eckhart sein Verständnis der christlichen Schöpfungslehre geklärt.
Daß Eckharts Sprechweise sich von der der Inquisitoren grundsätzlich unterschied,
hat Welte, wie Anm. 16, S. 249ff., mit allem Nachdruck festgehalten und erläutert.
Vgl. auch G. Hoppe-Schweers, wie Anm. 27, S. 105-109.

30 Nota quod omnis creatura duplex habet esse. TJnum in causis suis originali-
bus, saltem in verbo dei ; et hoc est esse firmum et stabile. Propter quod scientia cor-
ruptibilium est incorruptibilis, firma et stabilis ; scitur enim res in suis causis. A liud
est esse rerum extra in rerum natura, quod habent res in forma propria. Primum est

esse virtuale, secundum est esse formale, quod plerumque infirmum et variabile (Expo-
sitio libri Genesis, LW 1, 238, Iff., n. 77). Vgl. dazu K. Albert, Der Grundgedanke
der Philosophie Meister Eckharts, in: W. Böhme (Hrsg.), Meister Eckhart heute,
Karlsruhe 1980 Herrenaiber Texte 20), S. 11-20, bes. S. 12-14; J. Eberle, Die
Schöpfung in ihren Ursachen, Untersuchung zum Begriff der Idee in den lateinischen

Werken Meister Eckharts, Diss. Köln 1972. Das geschöpfliche esse hoc et hoc

und das göttliche esse simplex sind in solcher Darstellung klar als unterschiedene
eingeführt. Man wird daher Eckharts Lehre weder in einem materialistischen
(H. Ley, Studien zur Geschichte des Materialismus im Mittelalter, Berlin 1957)
noch in einem monistischen Sinne mißdeuten dürfen. Vgl. schon H. S. Denifle,
Die deutschen Mystiker des 14. Jahrhunderts, Beitrag zur Deutung ihrer Lehre,
Freiburg/Schweiz 1951, S. 218ff.

31 An solchen Verwechslungen der Perspektive bei der Rezeption der eck-
hartschen Texte ist die methodisch-systematische Anwendung des verbum abbre-
viatum durch Eckhart selber nicht ganz unschuldig. Vgl. die klärenden Hinweise
von H. Fischer, Meister Eckhart, Einführung in sein philosophisches Denken,
Freiburg/München 1974, S. 43 ff. ; vgl. auch die Bemerkungen bei R. Otto,
Westöstliche Mystik, Vergleich und Unterscheidung zur Wesensdeutung, Gütersloh 1979

Siebenstern 319), S. 103.



336 Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

lichkeit auszudrücken versucht32, bleiben muß, oder ob sich nicht in
dieser Paradoxie ein tieferer Sinn ausdrückt. Die Nachfrage, wie Eckhart

von der Ewigkeit näherhin spricht, kann hier weiterführen. In
seiner Predigt 'In diebus suis placuit deo'33 unterscheidet Eckhart den

Tag der Seele vom Tag Gottes. Der Tag der Seele hat eine wichtige
Funktion, indem er eine Tendenz der Zeit zu sich selber bringt: Die
Tage, die längst oder auch nur vor kurzem verflossen sind, sind dem Heute
so nahe wie der gestrige Tag. Warum? In der Seele ist diu zit in einem

gegenwertigen nû 34. Die Geistseele versammelt die Zeit zum nû, der die
Zeiten und Tage in sich aufhebend enthält. Gottes Tag ist noch eine

Qualitätsstufe höher: Während die Seele - alle Tage und Dinge der Schöpfung

in sich versammelnd - schon auf dem Niveau ihres Seelentages

ewige Jugend verwirklicht - min sêle ist als junc, als dô si geschaffen

wart.jâ, und noch vil jünger Z35, behauptet Eckhart von sich selber-, tritt
sie am Tage Gottes, der nicht etwa in eschatologischer Ferne gesehen

wird, in das «wesenhafte Nu» der zeitlosen Ewigkeit Gottes ein: Dâ ist
gotes tac, dâ diu sêle stât in dem tage der êwicheit in einem wesenlîchen nû...36

Der Tag Gottes ist Tag der Ewigkeit, in den die Seele - schon naturhaft

analog zur göttlichen eine irdisch-psychologische Ewigkeit, d.h.
Gleichzeitigkeit mit Gott verwirklichend37 - gnadenhaft eintreten darf.

Bevor nun nach dem spezifischen Charakter dieser Ewigkeit und
ihrem Verhältnis zur Zeit gefragt werden kann, ist nach dem Grund
der Möglichkeit dieses Überschreitens des Zeitaspekts in ein «wesentliches»,

d.h. seinsspendendes und seinshaftes Nu zu suchen.

32 Ganz abgesehen von der Unmöglichkeit, von der Ewigkeit als von etwas
dem planen Wirklichkeitsbereich Angehörigen zu sprechen, kommt, wie sich
zeigen wird, der Ewigkeit eine in höchstem Grade zeitintegrierende Funktion zu;
sie ist die «Fülle der Zeit»; siehe unten S. 354.

33 DW 1, 161 fi.
34 DW 1, 166, 5. Vgl. das oben, S. 331 f., über die zeitenthobene Wirkmöglichkeit
der höchsten Seelenvermögen (vünkelîn, Vernunft und Wille) Gesagte.
35 DW 2, 305, 6f. Gemeint ist hier Eckharts spezifische Fassung der

Analogielehre. Vgl. Haas, wie Anm. 16, S. 46fî., S. 118, Anm. 23 (Literaturangaben).
Unter dem Gesichtspunkt der Zeit stellt sich die Seinseinflößung von Seiten Gottes
an sein Geschöpf als eine Gleichzeitigkeit dar. Vgl. Rechtfertigungsschrift, ed.

Daniels, wie Anm. 29, S. 10 (III, 9) : Ex isto patet quod deus adest omnibus rebus

quia esse : ergo omni enti et equaliter quia totus deus ita est in minimo sicut in maximo.
Nota ergo quod deus ratione qua infinitus et immensus vbique et in omnibus est, sed

ratione simplicitatis et purissime vnitatis in quolibet est, in vno sicut est in omnibus
totus, in minimo tarn magnus sicut in maximo.

36 DW 1, 166, 8 f.
3' DW 1, 166, 7.



Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit 337

II.

Der Inhalt des wesenlîchen nû ist die ereignishafte, je neu und aktuell
im Seelengrund stattfindende Geburt Gottes 3S. Der eben zitierte Text
hat nämlich seine Fortsetzung in Folgendem: und dâ gebirt der vater

sînen eingebornen sun in einem gegenwertigen nû und wirt diu sêle wider
in got geborn. Als dicke so diu geburt geschihet, als dicke gebirt si den

eingebornen sun. Dar umbe ist der süne vil mer, die die juncvrouwen
gebernt dan der, die die vrouwen gebernt, wan sie gebernt über zit in êwicheit.

Wie vil der süne ist, die diu sêle gebirt in êwicheit, sô ist ir doch niht mêr

dan éin sun, wan ez geschihet über zit in dem tage der êwicheit39. Zum
Verständnis des Textes ist festzuhalten, daß die allegorische
Unterscheidung zwischen juncvrouwe und vrouwe jene zwischen gelassenem
und ungelassenem Menschen meint : Der Gelassene bleibt ûf siner blôzen

abegescheidenheit40 im gegenwertigen nû, von dem die Rede ist. Eckhart
anerkennt - anders als die Vertreter der älteren Kontemplationsmystik 41

38 Zur Geschichte vgl. H. Rahner, Die Gottesgeburt, Die Lehre der Kirchenväter

von der Geburt Christi aus dem Herzen der Kirche und der Gläubigen, in:
H. R., Symbole der Kirche, Die Ekklesiologie der Väter, Salzburg 1964, S. 13-87.
Über den Werdensaspekt der Gottesgeburt in der Seele nach Meister Eckhart vgl.
G. Hoppe-Schweers, wie Anm. 27, S. 218-230. Dieselbe schon erläuterte Paradoxic

von Ewigkeitsaussage in temporaler Begrifflichkeit findet sich auch in einer
für die Gottesgeburt zentralen Stelle über den höchsten Grad der in statu viae dem
Menschen erreichbaren Gottesnähe: Der sehste grât ist, so der mensche ist entbildet
und überbildet von gotes êwicheit und komen ist in ganze volkomen vergezzenlicheit
zergancliches und zîtlîches lebens und gezogen ist und übergewandelt in ein götlich
bilde, gotes hint worden ist. Vürbaz noch hoeher enist hein grât, und dâ ist êwigiu
ruowe und saelicheit, wan daz ende des innern menschen und des n iu w e n menschen
ist êwic leben (DW 5, 112, 19 ff.).

39 DW 1, 166, 9 ff.
40 DW 1, 170, 9.
41 Die Stellung Meister Eckharts zur älteren Kontemplationsmystik

verdiente eine die gesamte Forschung einbeziehende Untersuchung. Insbesondere
müßte die Frontstellung Eckharts gegen eine der Zeit nicht enthobene, in der
Zeit als ein psychologisch faßbarer Augenblick sich ereignende Unio mystica genauer
untersucht werden. Eckhart benützt in vielerlei Hinsicht eine ähnliche Terminologie

wie die Mystik Bernhards, meint aber gerade hinsichtlich der Vereinigung
der Seele mit Gott - der Gottesgeburt - nicht einen psychologischen Moment,
sondern eine ontologische Ewigkeitszeit. J. Bernharts polemische Differenzierung
zwischen Eckhart und Bernhard von Clairvaux ist so nicht mehr haltbar
(Bernhardische und Eckhartische Mystik in ihren Beziehungen und Gegensätzen, Eine
dogmengeschichtliche Untersuchung, Kempten/München 1912, bes. S. 56). Vgl.
dagegen Mieth, wie Anm. 12, S. 182-186 und M. Bindschedler, wie Anm. 7,
S. 30. «Das Thema 'vita activa-vita contemplativa' stellt sich bei Meister Eckhart



338 Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

- keine grundsätzliche Bedeutung eines in zît unde stat erfolgenden
geistlichen Fortschritts oder eines zeitlich zu entfaltenden mystischen
Weges, der zu diesem gegenwertigen nû führen könnte, obwohl er natürlich

im Bereich des faktischen religiösen Daseins solche längst klassisch

gewordenen ModeUe auch zitiert. Sein Modell der Konversion ist - mit

nicht als Frage nach dem Verhältnis zweier ekklesiologischer Aspekte (wie bei
Augustin), noch als Frage der Klassifikation verschiedener Spiritualitätsformen
(wie bei Thomas von Aquin). Es tritt vielmehr als eine Betrachtungsweise des

spirituellen Prozesses der Gottesgeburt auf, in dem sich der ontologische Prozeß
des göttlichen Heilswerkes ereignet. Dieser Prozeß verläuft, wie wir gesehen haben,
'vertikal' zum horizontalen irdischen Zeitablauf. Er beansprucht daher für sich
die Simultaneität und Einheit des Seins. Ein Geschehen, das dem Rhythmus des

Seinsereignisses entspricht, kennt kein zeitliches Nacheinander und keine Differenz
im Sein. Es bezeichnet die Einheit der christlichen Existenz, die von der Einheit
der göttlichen Dynamik erfaßt ist» (Mieth, S. 182f.). Daher unterscheidet sich
Eckhart von allen Versuchen, eine affektive oder intellektive Gottesintuition zu
fassen, wie es die mittelalterlichen Kontemplationsmystiker versuchten. Er distanziert

sich auch von allen Schemata und Aufstiegsmodellen des geistlichen Lebens.
Ebenso fehlt bei ihm die plane Unterscheidung zwischen Innerlichkeit und
Äußerlichkeit: Alle Innerlichkeit bricht nach außen durch in die Tat. Das gegenwertige
nû meint daher nicht die in überschwenglicher Vergänglichkeit gnadenhaft
einbrechende Schau in statu viae, sondern die von Mieth vorgestellte, als ewige Ruhe
und Bewegung konzipierbare «Einheit des spirituellen Aktes» der Vereinigung der
Seele mit Gott im Sinne der Analogielehre Eckharts. Man wird daher die Aussagen
Eckharts über die Zeit und deren Wandelbarkeit (vgl. G. Hoppe-Schweers, wie
Anm. 27, S. 105-132) immer im Lichte der Paradoxie einer in der Zeit sich
ereignenden Zeitlosigkeit sehen müssen. Dagegen kennt die Kontemplationsmystik
- etwa bei Bernhard von Clairvaux - die flüchtige Erfahrung der XJnio : rara hora,
sed parva mora (St. Gilson, Die Mystik des Heiligen Bernhard von Clairvaux,
Wittlich 1936, S. 194, leider ohne genauen Stellenhinweis; die Stelle findet sich
in Bernhards Hoheliedauslegung: Super Cantica, sermo 23, 15; Sancti Bernardi
Opera I, Rom 1957, S. 148, 20 : Sed, heu rara hora et parva mora. Wie D. Sabersky-
Bascho, Studien zur Paronomasie bei Bernhard von Clairvaux, Freiburg/Schweiz
1979, S. 147f., Anm. 330, nachgewiesen hat, stammt die Formel von Johannes
von Fécamp, der schreibt: Heu et in hoc praesenti, quamvis dulcissimo, contuita
rara est hora et parva mora [Lettre à une moniale, ed. J. Leclercq/J. P. Bonnes,
Un maître de la vie spirituelle au XIe siècle, Paris 1946, S. 208, 75 f.] ; sinngemäß
nahe kommt dieser Formel In Cant. Cant., sermo 74, 4; Operall, Rom 1958,
S. 242, Iff.). Auch Thomas von Aquin äußert sich mit einem Zitat aus Gregor
dem Großen (PL 76, 825D) in dem Sinne: in vita activa fixi permanere possumus;
in contemplativa autem intenta mente manere nullo modo valemus (S. th. II—II, q. 181,
a. 4, 3). Oder Tauler: Hie in diser versamnunge wirt ein enzundunge geborn in dem
brande der minne und wirt ein nebel, ein vinsternisse, in dem wirt dir din geist recht
verstoln licht eins halben Ave Marien lang, das du dinen sinnen und diner natürlicher
Vernunft entnomen wirst (Die Predigten Taulers, hrsg. von F. Vetter, Dublin/
Zürich 21968, S. 166, 27ff.). Zum Nachhall der älteren Kontemplationsmystik in
der deutschen Mystik des 14. Jahrhunderts vgl. Denifle, wie Anm. 30, S. 129 ff.
Zur Lehre der kirchlichen Tradition über die mystische Entrückung vgl. die erschöp-



Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit 339

einem Begriff Taulers - der weseliche kêr 42 oder - ein eckhartscher
Terminus - der durchbrach43, der ougenblik 44. Diese Begriffe bezeichnen

ein plötzliches Innewerden dessen, was im vünkelin der Seele in unend-

fende Darstellung bei H. U. von Balthasar, Besondere Gnadengaben und die
zwei Wege menschlichen Lebens, Die deutsche Thomas-Ausgabe, 23. Band: II-II,
171-182, Heidelberg 1954, besonders S. 372 ff. Neuerdings vgl. D. Mieth, Gottesschau

und Gottesgeburt, diese Zs., 204—223.
42 Ed. Vetter, wie Anm. 39, 169, 3fi.; 174, 14.
43 Stellen siehe bei Sh. Ueda, Die Gottesgeburt in der Seele und der Durchbruch

zur Gottheit, Die mystische Anthropologie Meister Eckharts und ihre
Konfrontation mit der Mystik des Zen-Buddhismus, Gütersloh 1965, S. 99ff., bes.
S. 119fi.; Haas, wie Anm. 16, S. 18ff., S. 92ff.

44 Interessant ist, wie Eckhart den Augenblick in der Umschreibung: punct
der zit semantisch ganz verschieden anwendet und auch bewertet.

1. Negative Bewertung des Augenblicks als einer der Wandelbarkeit
überantworteten Zeiteinheit : A her wie daz bilderîche lieht, daz diu sêle enpfangen hät von sîme

gelîchnisse, sich ûf trage über dazpunct der zît dirre wandelunge, gelich den obersten

geisten in ain êwekeit, daz merket. Swenne daz geschiht, daz der geist mê hât ein anhaftunde
inwonunge mit vreuden sînes êwigen bildes, daz got ist, dan er habe ein beliben an ime
selber, so liuhtet daz bilderîche lieht dem geiste in sin êwic bilde (nach F. Pfeiffer, Deutsche
Mystiker des 14. Jahrhunderts, Bd. 2 : Meister Eckhart, Aalen 21962, S.668,25 ff., und
den von G. Hoppe-Schweers, wie Anm. 27, S.116, angebrachten Textverbesserungen
[nach J.Quint]) Auch wenn ich punct hier nicht mit « Zustand », « Faktum », « Merkmal »

übersetzen möchte - nichts hindert uns, die Übersetzung « Augenblickszeit » zu akzeptieren

-, so ist doch klar, daß Eckhart - wie in seiner öfter negativen Bewertung des
zeitlichen Nu - eine eindeutig abschätzige Aussage über die Zeit und die in ihr implizierte

Wandelbarkeit aufgrund der Augenblicksverhaftetheit ihrer Momente macht.
2. Positive Bewertung des bedeutenden Augenblicks: Fiat ist daz vil edelst

wort, daz ie gesprochen wart. Es sprichet alz vil alz : gesche ein einicheit. Ditz fiat
wart gesprochen in der gotlichen ewicheit in der dreier person einung in gotlicher
natur. Ez wart auch gesprochen in dem punct der zit der einung gotlicher und menschlicher

natur in einer person. Es ward gesprochen in der ewicheit und in der zeit in
der einung, daz di sei mit got ein wurd (F. J Ostes, Meister Eckhart und seine Jünger,
Ungedruckte Texte zur Geschichte der deutschen Mystik, Mit einem Wörterverzeichnis

von P. Schmitt und einem Nachwort von K. Ruh, Berlin/New York 1972,
S. 42, 15 ff. ; in dieser selben Predigt 43 findet sich auch die oben nach Pfeiffer
zitierte Stelle : JOstes, 45, 33 ff.). Hier ist deutlich der Zeit und Ewigkeit in der
Menschwerdung einbefassende Moment des marianischen Fiat gemeint. Die einung
umschließt hier Zeit und Ewigkeit. Vgl. auch G. Hoppe-Schweers, wie Anm. 27, S. 116 f.

Der heilsgeschichtliche Augenblick - im Fiat Mariens - ist auch der
heilsgeschichtliche Augenblick jeder einzelnen Seele: Genauso wie Gott bei der
Zeugung, im selben Augenblick, die Materie mit der menschlichen Seele informiert,
so ergießt sich auch Gott in einem Augenblick in die Seele, wenn sie entsprechend
leer und bereit ist: Ez ist ein blic, ze bereitenne unde in ze giezenne. Wenne diu nâtûre
ûf ir hoehstez kumet, sô git got gnâde : in deme selben punten, s<5 der geist bereit ist,
sô gêt got in âne ûfziehen und âne beiten (Pfeiffer, wie oben, 27, 35 ff. ; nhd.
Ubersetzung in J. Quint, M. Eckehart, Deutsche Predigten und Traktate, München
1963, S. 436, 9ff.). Das Gebot des Leerseins ist ein schlagartig ins Jetzt
einbrechendes Ereignis, das jetzt auch zu ergreifen ist: ez enist niht denn ein punte daz



340 Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

licher Gegenwärtigkeit immer schon präsent ist: die Gottesgeburt. Die
Seele sieht sich - nach dem augenblickshaften Durchbrechen - in eine

Bewegung einbezogen, die nicht die ihre ist, obwohl sie ihr innerlicher

ûfluon und daz îngân (Pfeiffer, 28, 5f.; Quint, 436, 21 f.). Dar urnbe stant stille
und enwenke niht, wan dû maht dich zuo der stunden von gote kêren, dû enkumest
niemer wider dar zuo (Pfeiffer, 28, 23ff.; Quint, 437, 6ff.). Interessant ist, daß
Eckhart diese Theologie und Spiritualität des Augenblicks, die jene Kierkegaards
schon mit aller Deutlichkeit vorprägt, ohne Rücksicht auf die Rolle der religiösen
Erfahrung (des bevindens) angewendet wissen will. Kennzeichen für die Ereignis-
haftigkeit dieses Vorgangs ist der Blitz, den Eckhart in der folgenden Weise alle-
gorisiert: «Nun könntest du sagen: Je nun, Herr, Ihr meint immerzu, es müsse
dahin kommen, daß in mir diese Geburt geschehe, der Sohn geboren werde. Wohlan
denn! Könnte ich dafür ein Zeichen haben, woran ich erkennen könnte, daß es

(wirklich) geschehen wäre? - Ja, gewiß, verläßlicher Zeichen wohl ihrer drei! Von
denen will ich nun (nur) eines angeben. Man fragt mich oft, ob der Mensch dahin
gelangen könne, daß ihn die Zeit nicht (mehr) behindere und nicht die Vielheit
noch die Materie. Ja, in der Tat! Wenn diese Geburt wirklich geschehen ist, dann
können dich alle Kreaturen nicht (mehr) hindern; sie weisen dich vielmehr alle
zu Gott und zu dieser Geburt, wofür wir ein Gleichnis am Blitz finden: Was der
trifft, wenn er einschlägt, sei's Baum oder Tier oder Mensch, das kehrt er auf der
Stelle zu sich hin ; und hätte ein Mensch (auch) den Rücken hingewendet, im selben
Augenblick wirft er ihn mit dem Antlitz herum. Hätte ein Baum tausend Blätter,
die alle kehren sich mit der rechten Seite dem Schlage zu. Sieh, so auch geschieht
es allen denen, die von dieser Geburt betroffen werden: die werden schnell zu
dieser Geburt hingewendet, und zwar in jeglichem, was (ihnen) gerade gegenwärtig
ist, wie grob es auch sein mag. Ja, was dir vorher ein Hindernis war, das fördert
dich nun zumal. Das Antlitz wird völlig dieser Geburt zugekehrt; ja, in allem, was
du siehst und hörst, was es auch sei, - in allen Dingen kannst du nichts anderes
aufnehmen als diese Geburt; ja, alle Dinge werden dir lauter Gott, denn in allen
Dingen hast du nichts im Auge als nurmehr Gott. Recht, wie ein Mensch die Sonne
lange ansähe: was er danach ansähe, darin erschiene das Bild der Sonne. Wo dir
dies gebricht, daß du in allem und jedem Gott suchst und im Auge hast, da fehlt
dir (auch) diese Geburt (Quint, 437, 9ff.; Pfeiffer, 28, 26ff.). Das Jetzt der Zeit
wird in dieser Auffassung übergangslos und schlagartig zum Jetzt der Ewigkeit,
in dem über Heil und Unheil entschieden wird: Der sich zemâle lieze einen ougen-
blih, dem würde zemâle gegeben. Und waere ein mensche zweinzic jâr gelâzen, naeme
er sich selben wider einen ougenblik, er enwart noch nie gelâzen. Der mensche, der
gelâzen hât und gelâzen ist und der niemermé gesihet einen ougenblik ûf daz, daz er
gelâzen hât, und blîbet staete, unbeweget in im selber und unwandelliche, der mensche
ist aleine gelâzen (DW 1, 202, 11 ff.). Die Struktur der Ewigkeitszeit ist bei Eckhart
nie bloß sich selber, sondern das nunc aeternitatis (LW 4, 159f., n. 167f.) schlägt
als das verum nunc ein in die irdische Zeit; der davon Betroffene hat so die
Möglichkeit, blitzhaft in die Ewigkeit einzutreten. Mit Christus muß der Christ alze-
mâle (DW 2, 175, 5) - in absoluter Gleichzeitigkeit - auferstehen. Zeichen dieser
Gleichzeitigkeit ist Suchen, Schmecken der Dinge, «die oben sind», und Nicht-
Schmecken der Dinge der Erde. Solche ruowe findet sich, dâ kein zit enist (DW 2,
180, lf.), im Himmel, der in sich nicht eine Ursache der Zeit ist, sondern bloß in
seinem Umlauf (DW 2, 182, Iff.). Dieses himmlische nû ist dem Menschen im
gnadenhaften Blitz Gottes aufgegeben. Die irdische Zeit aber kann sehr wohl zur



Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit 341

ist als sie sich selber: Diu sêle, diu dâ stät in einem gegenwertigen nû,
dâ gebirt der vater in sie sinen eingebornen sun, und in der selben gehurt
wirt diu sêle wider in got geborn. Daz ist ein geburt, als dicke si wider-

geborn wirt in got, sô gebirt der vater sinen eingebornen sun in sie 45. Die
trinitarische Geburt des Sohnes aus dem Vater bezieht in sich ein die

Wiedergeburt der Seele in Gott. Zeitlich gesehen ist dieser Vorgang nur
unter dem Aspekt des Präsens und zwar einer spezifisch in die Kategorie
des ewigkeitlichen Präsens gefaßten Gegenwärtigkeit aussagbar. Alles
verweist darauf hin - die Begriffe sowohl, die das vünkelin der Seele

mitumschreiben46, wie auch die Aussagen, die diesen Vorgang der

einunge bezeichnen 47, daß es sich nicht um ein nunc stans der Ewigkeit
handelt, sondern um einen unaufhörlich und unabsehbar sich steigernden

dynamischen Vorgang. Gott ist für Eckhart nicht ein Gott ewig
eherner Unbeweglichkeit, sondern: Got ist ein got der gegenwerticheit.
Wie er dich vindet, alsô nimet er und enpfaehet dich, niht, waz dû gewesen
sist, sunder waz dû iezunt bist48.

Es ist nicht zu übersehen, daß der Grund der Möglichkeit des

Überschreitens des Zeitaspekts in die Gleichzeitigkeit mit der Ewigkeit eine

spezifische Fassung der Christologie, ein spezifisches Verständnis der
Inkarnation Gottes in seinem Sohn, Christus, voraussetzt 49. Eckhart

Grundlage der Möglichkeit der Erfahrung des ewigen nû (Pfeiffer, 162, 11 f.)
werden: Der Mensch - im Gegensatz zum Engel, der im ewigen Lichte erkennt -
kennet in eime nû der zît. Daz nû der zît ist daz aller minneste. Nim aber daz nû der
zît, sô bistû allenthalben und hast alle zît (Pfeiffer, 162, 12ff.). Die Kritik O. Cull-
manns, Christus und die Zeit, Die urchristliche Zeit- und Geschichtsauffassung,
Zollikon-Zürich 21948, S. 128f., an Kierkegaards Gleichzeitigkeitsbegriff verkennt
dessen Pathos, mit dem er die Zeit Christi als eine weitergehende qualifiziert.

45 DW 1, 171, 8 ff.
46 Vgl. die Hinweise bei Haas, wie Anm. 16, S. 117, Anm. 10-12.
47 Vgl. dazu B. Dietsche, Der Seelengrund nach den deutschen und

lateinischen Predigten, in: U. M. Nix/R. Öchslin (Hrsg.), Meister Eckhart der Prediger,
Festschrift zum Eckhart-Gedenkjahr, Freiburg i. Br. 1960, S. 200-258, bes. S.209fl. ;

K. Berger, Die Ausdrücke der Unio mystica im Mittelhochdeutschen, Nendeln
21967. Zur 'Mystik' Eckharts vgl. K. Weiss, Meister Eckhart der Mystiker,
Bemerkungen zur Eigenart der Eckhartschen Mystik, in: U. Kern (Hrsg.), Freiheit und
Gelassenheit, Meister Eckhart heute, München/Mainz 1980, S. 103-120.

48 DW 5, 234, 5fl.
49 Vgl. V. Lossky, Théologie négative et connaissance de Dieu chez Maître

Eckhart, Paris 1960, S. 188: «Puisque le Verbe de Dieu, en s'incarnant, a réuni en
Lui 1'« œuvre intérieure » et 1'« œuvre extérieure », l'éternel et le temporel, l'incréé et le
créé, c'est dans la christologie de Maître Eckhart que nous trouverons finalement la
réponse à la question comment une personne humaine, qui reçoit la grâce in via,
participe en même temps, dans son «homme intérieur», à la gloire éternelle in patria.»

23



342 Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

schließt sich in seiner Konzeption der Gottesgeburt in der Seele des

Gläubigen an eine alte patristische Überlieferung an, die immer schon
die Menschwerdung Christi als eine progressive, in den gläubigen Christen
sich auszeugende Gegenwärtigkeit des Gottessohnes verstanden hat50.
Das historisch einmalige Faktum der Menschwerdung ist hierbei nicht
übergangen, sondern soll im Gegenteil in strengster Analogie als geistliche

Wirklichkeit und lebendige Gegenwart des christlichen Daseins

erinnert, intensiv nachvollzogen und ratifiziert werden 51. Die Vorbildlichkeit

des Lebens Christi ist nach Eckhart - soll sie überhaupt wirksam
sein - die innere und innerlichste Lebensform, der Lebensquell des

Christen. Diese Tatsache - und nicht irgendeine ekstatische
Überschreitung der Zeitgrenzen in eine immobile Ewigkeit nach der Regie
des Gläubigen - ist Bedingung der Möglichkeit einer Transzendierung
des Zeitaspekts.

Allerdings schließt sich Eckhart dabei in mancherlei anthropologischen

Hinsichten an neuplatonische Lehren an, so etwa in der Anschauung,

daß die Seele nicht in der Zeit sei, sondern an sich schon mit ihrem
obersten Teil über der Zeit stehe : diu sêle ist geschaflen als ûf ein ort
zwischen zit und ewicheit. Mit den nidersten sinnen näch der zît Hebet

si zitlichiu dinc; nach der obersten kraft begrifet und enpfindet si âne zît

êwigiu dinc 52. Aufgrund ihrer Wandelbarkeit und ihrer UnVergänglichkeit

ist sie weder von der Zeit noch von der Ewigkeit her gemacht oder

abkünftig: sie ist aus Nichts geschaffen53. In der Festlegung der Seele

50 Vgl. oben Anm. 36.
51 «... wenig bedeutete es mir, daß das Wort für die Menschen Fleisch

wurde in Christus, jener von mir verschiedenen Person, wenn es nicht auch in
mir persönlich (Fleisch annähme), damit auch ich Gottes Sohn wäre» (Exp. s. ev.
sec. Joh., cap. 1, 14; LW 3, 101, 14ff., n. 117). Vgl. auch Haas, Meister Eckhart
und die Sprache, Sprachgeschichtliche und sprachtheologische Aspekte seines
Werkes, in: Meister Eckhart heute, wie Anm. 30, S. 20-41, bes. S. 34fi. Zu
vergleichen wäre dazu der Entwurf von A. Zottl, Erfahrung und Gegenwärtigkeit,
Dialogische Folien über der Anthropologie von C. Rogers, Göttingen 1980, S. 326 ff.

52 DW 1, 405, Iff. Zum platonisch-aristotelischen und neuplatonischen
Hintergrund vgl. Beierwaltes, wie Anm. 14; vielerlei Hinweise auch bei M. Nicoll,
Living Time and the Integration of the Life, London 21953; H. Conrad-Martius,
Die Zeit, München 1954 (Plato, Aristoteles); O. Fröbe-Kapteyn (Hrsg.), Eranos-
Jahrbuch 1951, Bd. 20: Mensch und Zeit, Zürich 1952; W.R.Inge, Mysticism
in Religion, London 1969, S. 71-90; H.-Ch. Puech, En quête de la Gnose I, La
Gnose et le temps et autres essais, Paris 1978 (wichtige Hinweise zur christlichen
und gnostischen Zeit-Ewigkeitsauffassung) ; W. Beierwaltes, Proklos, Grundzüge
seiner Metaphysik, Frankfurt a.M. 21979, S. 196ff.; A. J. Festugière, Le temps
et l'âme selon Aristote, in: Etudes de philosophie grecque, Paris 1971, S. 197-220.

53 DW 2, 133, Anm. 1. Vgl. dazu G. Scholem, Schöpfung aus Nichts und



Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit 343

auf diese Zwischenposition zwischen Zeit und Ewigkeit hält sich Eckhart

an die Auskunft des 'Liber de causis': esse autem quod est post
aeternitatem et supra tempus est anima, quoniam est in orizonte aeternitatis

inferius et supra tempus 54. Diese Ansicht rückt aber ohne weitere Pro-

Selbstverschränkung Gottes, in: G. Sch., Über einige Grundbegriffe des Judentums,
Frankfurt a.M. 1970, S. 53-89, bes. S. 74f.

54 O. Bardenhewer (Hrsg.), Die pseudo-aristotelische Schrift Über das reine
Gute bekannt unter dem Namen Liber de causis, Freiburg i.Br. 1882, § 2, S. 165,
7-9; A. Pattin (Hrsg.), Le Liber de causis, Leuven o. J., S. 50; H. D. Saffrey
(Hrsg.), Sancti Thomae de Aquino Super Librum de causis expositio, Fribourg/
Louvain 1954, S. 10-16. Von einer andern Seite her rückt Helbling, wie Anm. 7,
S. 65 ff., diese Zwischenstellung der Seele ins Licht, indem er, von LW 3, 122 ff.,
wo im Kommentar zum Johannesevangelium von der Aufeinanderfolge des Täufers

und Christi die Rede ist, ausgehend, die Unterschiede zwischen generatio und
alteratio im Sinne Eckharts fruchtbar macht:

« Eckhart spricht hier von der alteratio, die den Zweck hat, der in der Materie
verborgenen Form zur Verwirklichung zu verhelfen. So beschreibt Johannes seine
eigene Aufgabe: ut manifestatur in Israel, scilicet Christus, propterea veni ego;
et prius ibidem : ego baptizo in aqua, medius autem vestrum stetit, quem vos nescitis.
Medius, inquit, vestrum, quia forma substantialis quasi latet incognita in abditis,
in medio, in corde materiae So gilt die Sendung des Täufers dem Entstehen der
forma substantialis ; dieses Entstehen aber ist nicht alteratio, sondern generatio : in
der Verwirklichung später, aber nach dem Heilsplan früher, während die alteratio
bloß der Zeit nach früher ist (post me venit vir qui ante me factus est, quia prior me
erat). So sagt Johannes aber auch von Christus: cuius non sum dignus etc., weil
die Ordnung - quae est nécessitas ad formam - eher in der generatio als in der alte-
ratio zustandekommt: Alteratio enim non tantae perfectionis seu dignitatis est, ut
possit attingere et inducere seu imprimere dispositionem, de qua dictum est, unientem
formam cum materia.

So ist das wesentliche Geschehen im vorhinein nicht als ein Zeitliches im
gängigen Sinn verstanden. Im Einklang mit der aristotelischen Lehre heißt es von
der generatio, daß sie sich nicht mit der Bewegung vollziehe und nicht in der Zeit
sei, sed est finis et terminus motus, substantiam rei et esse respiciens; sie kann darum
nie in Nichtsein, in Vergangenheit übergehen; sie ist immer «im Anfang»; und so
wird das Wort immer, und der Sohn wird und ist immer geboren. Die physikalische
Ableitung - von der Unbeweglichkeit des Nichtseienden zur Zeitlosigkeit seines
Übergangs zum Seienden - wird hier zur Hilfskonstruktion; denn Eckhart geht
es um den Unterschied zwischen göttlichem und natürlichem Entstehen und Wirken;

er nimmt die Freiheit vom Zeitlichen nur für das erste in Anspruch. In dem
Traktat Von dem edlen Menschen wird dies deutlich: Natûre machet den man von
dem kinde und daz huon von dem eie, aber got machet den man vor dem kinde und
daz huon vor dem eie (DW 5, 118, 6ff.). Das göttliche Hervorbringen, oder die
Emanation, wie es in solchem Zusammenhang heißen kann, widerspricht der
tieferen starren Ordnung der Zeit, welche das Seiende von dem Ursprung trennt:
want gote dem ist enkein dinc sâ vaste wider als diu zît; so ergibt sich die Spannung
zwischen der überzeitlichen Herkunft und dem zeitlichen Leben, die zumal die
menschliche Seele bestimmt. Unser besten meister sprechent, daz der lîphafte himel
unde diu sunne und ouch die Sternen, daz die als wéninc hânt ze tuonde mit der zît,
niht wan daz si eht rüerent die zît. Hie meine ich allez, daz diu sêle verre ober dem



344 Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

bleme als anthropologische Bekräftigung in die Lehre von der Gottesgeburt

in der Seele ein, denn nur so ist erklärlich, wie der Mensch 'in
der Zeit' 'über der Zeit' die Gottesgeburt erfahren kann 55.

himel geschaffen ist unde daz si an irme hoehsten unde lûtersten mit der zît niht enhahe

ze tuonde (DW 2, 456, 3fi.). So gehört sie in ihrem Eigentlichen einer Ordnung an,
welche der Zeit entrückt ist und damit auch den Gesetzen der Kausalität; denn
alliu dinc, die in der zît sint, diu habent ein warum.be (DW 2, 27, 3f.).

Von diesem Gedankengang her ergibt sich, erneut im Anschluß an Aristoteles
und Thomas, sowie in zum Teil fast wörtlicher Übereinstimmung mit Dietrich von
Freiberg, die Auffassung der Zeit als eines subjektiven Maßes, eines Nichtseienden,
das von dem Einen, vom Sein, von Gott trennt. Kursus eciam anima, ex sui pro-
prietate, format- proposiciones de non ente, puta de preterito et futuro, de chimera, et

has veras et per consequens entes (LW 2, 632, 2ff.). Die Gültigkeit der Vorstellungen
von dem zeitlich Bestimmten wird nicht angefochten; doch richten sich dieselben
auf Nichtseiendes, denn seiend ist nur die eine, unmeßbare Gegenwart; so kann
es von der göttlichen Weisheit heißen, sie verharre in sich selbst und erneuere
alles : Permanens enim dicitur quia manet ens, non cadens in preteritum, nec prete-
riens, quasi preteritus ens. Ait autem: 'in se' quia non ab alio, sed ex se ipso presens,
quasi presto ens, quod utique est ipsius esse ex se ipso, quia esse. Deus autem est esse

(LW 2, 497, 10 £E.). In Gott, welcher der Anfang aller Dinge ist, erneuert sich alles,
denn neu ist, was seinem Anfang nahe ist; neu aber auch, was in dem Sein ist,
das weder Vergangenheit noch Zukunft kennt; non ergo in tempore, sed extra tem-

pus est; tempus autem facit vêtus, ut ait Philosophus (LW 2,498, 5f.). Am klarsten
vielleicht ordnet eine Stelle der von Denifle exzerpierten Erfurter Handschrift die
Zeit in das Geschehen der Welt ein: Sine tempore, subito, in instanti agit deus

omne, quod agit; in hiis autem, que agunt secunda agentia, incidit motus et tempus
(LW 1, 307, 8ff.).»

Auch hier zeigt sich wieder, daß es bei Eckhart kein separiertes Denken
über den Menschen und seine Zeitlichkeit an sich gibt, sondern daß jegliches Denken

über menschliche Zeitlichkeit sinnhaft nur im Kontext von Gottes Ewigkeit
einen Ort haben kann, wo das wesentliche Geschehen seinen Austrag hat, weil hier
Sein geschenkt wird.

55 «Die Menschwerdung Gottes, die Geburt Christi, vollzieht sich in der
Zeitlichkeit, aber das besagt nicht, daß sie als einmaliges Ereignis begriffen sei. Semper
nascitur, semper natus est; die generatio fällt niemals der Vergangenheit anheim;
von dem Sohne wird gesagt, daß er eher in dem Vater als von dem Vater sei, quia
Ii 'a notât causam efficientem vel sapit et notât efficientis proprietatem, Ii 'in vero
sapit naturam causae finalis (LW 3, 35, 5ff.). Unter Berufung auf den leider verlorenen

Traktat De fine spricht Eckhart von der höheren Wirksamkeit des Zieles
gegenüber der des Ausgangs und dehnt dieses Urteil auch auf die Hervorbringung
der Dinge aus : Ex praemissis ergo notandum quod productio rerum in esse est a fine
virtute, ab efficiente vero formaliter, et per consequens radicalius et per prius sive
nobilius a fine quam ab efficiente (LW 3, 36, 1 ff.). Christus wird nicht zur
historischen Person gemacht. Filius enim ymago est Patris (LW 2, 615, 11), und die
Erörterung des Bild-Begriffs, im Anschluß an Matth. XXII, 20, macht Eckharts
Vorstellung von dem Begegnen Gottes deutlich. Nota quod imago proprie est ema-
nacio simplex, formalis, transfusiua tocius essende pure nude; qualem considérât
metaphisicus circumscripta efficiente et fine, sub quibus causis cadunt in considera-
cione nature phisice. Est ergo ymago emanacio ab intimis in silencio et exclusione



Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit 345

Eine andere Tradition ist aber für die innere Bestimmung dieses

je-jetzt waltenden, dynamischen Bezugs zwischen Schöpfer und Geschöpf
zwischen Gott und Mensch - im Sinne gleichzeitig einer creatio und einer

omnis forinsici, uita quedam, ac si ymaginis rem ex se ipsa et in se ipsa intumescere
et buttire in se ipsa, nec dum cointellecta ebullicione (LW 4, 425, 14fi.).

Das Bild als Geschehen, uita quedam, als das Sichvollziehen der similitudo :
darin ergibt sich das Nichtunterschiedene, welches von Gott ausgeht, wesentlicher
aber zu ihm zurückführt: so daß es zwar im Sohne ein Nochnichtunterschiedenes
bleibt, in der Seele aber ein Nichtmehrunterschiedenes wird. Denn diese - in welche
Christus ja geboren wird und ist — geht aus der Vielheit der Dinge zum Sein, zu
Gott hervor, ist darum ad ymaginem Dei. Und in der Erschaffung jener Vielheit
aus der Einheit der Emanation heraus konstituiert sich das Unterschiedene und
von Gott Getrennte: Ii 'omnia' divisionem dieit et numerum, et per consequens sub

Ii 'omnia' non cadit filius nec Spiritus sanctus nec quidquam divinum, in quantum
divinum est (LW 3, 44, 6ff.). Wohl wird Gott aus diesen seinen äußeren Werken
erkannt, jedoch nur mittelbar; denn sie sind 'longe in regione dissimilitudinis'.
Aus dieser Entfremdung wächst die Seele in die 'Abgeschiedenheit', in die Freiheit
und dem Bilde Gottes zu : Est autem similis deo, qui nulla creato assimilatur. Hic
est, qui omnia reliquit, qui transfiguratur in monte cum christo (LW 4,424, Iff.).
So erst wird die Seele in das Sein kommen, so nur ist es auszulegen, wenn geschrieben

steht: 'Creavit ut essent'» (Helbling, a.a.O., S. 69f.).
Die Bildhaftigkeit der menschlichen Existenz - daß sie einerseits nur Bild,

andererseits aber Bild Gottes ist - wird zum Grund der Möglichkeit einer inchoativen,

je neuen Existenz in Gott: «ein Ding ist und heißt im eigentlichen Sinn
dann neu, wenn es aus dem Nichts entsteht... Gott aber, und er allein, bringt
alles aus dem Nichts hervor, nicht aus etwas anderem, was schon vorher dagewesen

wäre. Und so ist jedes Werk Gottes neu, wie es hier heißt, und in Offb. (21, 5)
steht: 'der auf dem Thron saß', nämlich Gott, 'sprach: sieh, ich mache alles neu'.

alt ist das, was fern oder weit von seinem Ursprung ist. Von Gott aber, dem
Sein, ist nur eins fern, das Nichts. Was ist aber dem Sein, das Gott ist, so nahe
wie das Seiende? 'Nahe bist du, Herr' (Ps. 118, 151). Was könnte einander näher
sein als das Seiende und das Sein, zwischen denen es kein Mittleres gibt? 'Unver-
gänglichkeit läßt ganz nahe bei Gott sein', wie es oben (Weish. 6, 20) hieß. Das
meint auch das Wort: 'er ist nicht fern von einem jeden von uns; denn in ihm
leben wir, bewegen wir uns und sind wir' (Apg. 17, 25 f.). Augustin sagt zum 36.
Psalm: 'was dir lang zu währen scheint, ist für Gott bald; unterwirf dich Gott,
und es wird (auch) für dich bald sein'. Und zu dem Wort: 'eile, mich zu befreien'
(Ps. 30, 3) sagt er: 'was dir lange scheint, ist in den Augen Gottes kurz'. Und zu
dem Wort: 'eine kleine Weile, und der Sünder wird nicht mehr sein' (Ps. 36, 10)

sagt er: 'bald wird sein, was für dich lange ist...'. alt ist, was weit oder fern
von seinem Ursprung ist; neu ist, was nahe oder ganz nahe bei dem Ursprung
ist. Nichts ist aber so nahe bei Gott, dem Sein, wie jedes Seiende. Das ist der Sinn
dessen, was hier von Gott gesagt wird: er macht alles neu» (LW 2, 498, 8ff.). Im
Aspekt der Kreatürlichkeit erscheint dem Menschen die göttliche Ewigkeit als je-
jetzt einbrechende inchoative Augenblickshaftigkeit (vgl. das subito, in instanti
agit Deus omne, quod agit, LW 1, 307, 8f.), der er sich - als Bild, das er ist -
anzugleichen hat. 'Bald', eine 'kleine Weile' usf. sind Kennwörter der mystischen con-
versio! Zum theologischen Problem der Ewigkeit Gottes und der Zeitlichkeit des
Menschen vgl. die grundlegenden Bemerkungen von J. Mouroux, Eine Theologie



346 Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

incarnatio continua56, d.h. des unaufhörlichen Schöpfungsaktes und
der je neu sich ereignenden Logosgeburt -, noch von weit gewichtigerem
Rang. Gemeint ist die Tradition des platonischen s^aiqwjq, das seine

ins Christentum und seine Mystik hineinreichende Geschichte hat57.

Synonyma zu é^atçvyjç sind bei Eckhart nû und ougenblik, allenfalls
auch durchbruch. Zunächst intendieren diese Begriffe bei Eckhart
Ähnliches, wie sie es bei Piaton und in der sich daran anschließenden
Überlieferung des Neuplatonismus anzielten : das «Plötzlich» oder der «Augenblick»

ist das Zeitlose in der Zeit, das als konstitutives Element in der

der Zeit, Freiburg i.Br. 1965, S. 17 ff. (Die mystische Zeitauffassung am Beispiel
Johannes' vom Kreuz, S. 294ff.).

56 G. Poulet schon, Etudes sur le temps humain/1, Paris 1952, S. 11, hat
in dieser Identifikation von creatio und incarnatio das Neue an Eckharts Zeit-
Ewigkeitsauffassung gesehen: «Mais déjà à la fin du moyen âge d'autres conceptions

se faisaient jour. Transformant en identité la ressemblance analogique entre
la génération du Verbe et la création du monde, Eckhart avait confondu toute
durée en un moment éternellement répété où la genèse de Dieu et celle du monde
s'accomplissent l'une par l'autre, simultanément.» Vgl. unten Anm. 81.

57 Auf die Rolle dieses «Plötzlich» für Meister Eckhart haben schon
hingewiesen: M. de Gandillac, Valeur du temps dans la pédagogie spirituelle de Jean
Tauler, Montréal/Paris 1956, S. 43f.; V. Lossky, wie Anm. 47, S. 378: «Le caractère

platonicien de l'instant eckhartien est d'autant plus remarquable que les
textes sur l'è^oâçvYjç restaient inconnus en Occident au XIVe siècle: la VIIe lettre
n'était pas traduite en latin. Quant à la traduction du commentaire de Proclus
sur le Parménide, elle s'arrêtait à la fin de la première hypothèse. Cette limite
intemporelle du temps et de l'éternité, ce point d'attouchement du devenir héra-
clitéen avec l'être parménidien, cette étincelle qui jaillit au contact du créé et de
l'incréé appartient à la spéculation personnelle du mystique thuringien. La variété
des expressions sous lesquelles cette notion insaisissable se présente chez Maître
Eckhart montre bien qu'il s'agit ici d'une intuition qui lui est propre, plutôt que
d'une influence doctrinale quelconque de 'maîtres païens' ou de théologiens plato-
nisants. » Zur Geschichte des sijaîtpvrçç vgl. W. Beierwaltes, Lux intelligibilis,
Untersuchung zur Lichtmetaphysik der Griechen, München 1957, S. 94 ff. ; ders.,
'EÇalcpV7]Ç oder: Die Paradoxie des Augenblicks, Philos. Jb. d. Görresges. 74/11
(1967) 271-283; ders., wie Anm. 14, S. 82, 87, 224f.; M. Puder, Die Synkopierung
von sÇa(<pv7)ç und vöv in Piatons 'Parmenides' und am Schluß von Faust II, Philos.
Jb. d. Görresges. 76/11 (1969) 420-422. Zur modernen Fassung einer Philosophie
der Plötzlichkeit vgl. G. Nebel, Das Ereignis des Schönen, Stuttgart 1953; ders.,
Zeit und Zeiten, Stuttgart 1965 ; K. H. Bohrer, Die Ästhetik des Schreckens,
München 1978 (mit historischen Rückgriffen, die nicht hinter C. Schmitt,
Heidegger, Scheler und Kierkegaard reichen). Ohne Zweifel würde sich ein
Vergleich zwischen Eckharts und Kierkegaards religiöser Kategorie des Plötzlichen
lohnen (vgl. S. Kierkegaard, Der Augenblick, Jena 21909; ders., Der Begriff
Angst, Düsseldorf 1952, S. 83 ff. ; Philosophische Brocken, Düsseldorf 1952, S. 16;
zitiert bei Beierwaltes, 'Eijaûpvrçç, S. 280 ff.). Vgl. auch K. Jaspers, Psychologie
der Weltanschauungen, Berlin 61971, S. 108-117.



Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit 347

Zeit das ihm Gegensätzliche aus sich entläßt58, oder dann ist es der

«eindeutige Umschlag von Nicht-Wissen in Wissen», die «Erleuchtung»,
das «glückhafte Ereignis der philosophischen Existenz» 59. Neuplatonisch

- etwa bei Plotin - ist das è^afcpvv]ç der Einschnitt, der die Entzeitlichung
der Seele vollendet, wenn sie, Geist geworden, «als Nicht-Geist und NichtSeele

im zeitlosen Nu (s^odcpvrçç) das Eine selbst ekstatisch berührt.
Dieser zeitlose Augenblick der 'Evidenz' oder Einung, in dem Sein und
Denken, Zeit und Ewigkeit in das Über-Sein des Ursprungs aufgehen,
ist das letzte Ziel des läuternd aufsteigenden Rückganges. In ihm erst
erfüllt sich der Sinn der menschlichen Existenz» 60.

Solche philosophische Modellvorstellungen eines schlagartigen
Eingangs der Geistseele in das Eine sind für Eckhart, soweit er sie kennen

konnte 61, natürlich von hoher Attraktion gewesen. Daß aber der

Begriff des nû auch theologisch von Belang für ihn werden konnte, liegt
an der Kontamination des èi;afcpvi)ç-Begriffs mit dem heilsgeschichtlichen

Ereignis der Menschwerdung Christi durch Pseudo-Dionysius
Areopagita. In seinem dritten Brief an Gaios schreibt er: «Plötzlich
(s^al<pv7]<;) - das heißt gegen die Hoffnung (unvermutet), das heißt, daß

es aus dem bisher Verborgenen (àtpavéç) in das Offene (èfnpotvsç) herausgeführt

wird. Bei der Liebe Christi zu den Menschen scheint mir die Theologie

dadurch anzudeuten, daß der Überseiende, als er menschliches Sein

annahm, aus dem Verborgenen (xpixpiov) in unsere Offenheit (sp/paveia)

hervorgegangen ist (-TtposX-rçXuOévou). Indes ist er verborgen auch nach
der Offenbarung (êxcpavcnç) ; oder, um es Gott entsprechender zu sagen :

auch in der Offenbarung. Dieses Mysterium Jesu nämlich bleibt
verborgen (xéxpuTtTai.) und kann mit keinem Gedanken angemessen
ausgedrückt werden, und selbst wenn man es ausspricht, bleibt es unsagbar
(app7]Tov), und wenn man es denkt, unerkennbar (ayvwcnrov) » 62.

Wie Werner Beierwaltes gezeigt hat, vereinigen sich in diesem

s^afcpvrjç drei Elemente «in eine wirkungsgeschichtliche Einheit»: «das

è^afçvvjç des platonischen Siebenten Briefes, welches das zwar erstrebte

- aber dennoch unvermutet, im zeitlosen Nu einleuchtende Licht der
Evidenz meint; ferner das èÇouepv7)ç des platonischen Parmenides,
welches ursprünglich als zeitloser Umschlag in der Zeit und als dessen

58 Plato, Parmenides 156b.
59 Plato,7. Brief, 341c ; zitiert bei Beierwaltes, 'EÇaî(pvif]Ç, wie Anm. 57, S. 275.
60 Beierwaltes, Plotin, wie Anm. 14, S. 82.
61 Vgl. oben Anm. 57, den Hinweis von Lossky.
62 Beierwaltes, 'EEafcpvtjç, wie Anm. 57, S. 277 (nach Ep. III, PG 3, 1069B).



348 Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

bewegendes Element gedacht, nun den zeitlosen Übergang des ewigen
Über-Seins aus dem 'Verborgenen' in das Sein der Zeit begreiflich machen

will und damit zum bewegenden Element der Zeit als 'offenbarer'
Heils-Geschichte wird; und schließlich das alttestamentliche, auf Christus

hin typologisch ausgelegte è^afcpvTjç, das den plötzlichen Einbruch
der Gnade in der Person Christi ankündigt: xal èÇafçvvjç rfeet de, tov
êauTou Kûpioç (Malachias 3,1) »63.

Hier knüpft Eckhart mit aller Vehemenz an, indem er das Christusereignis

als augenblickshaften, schlagartigen Einbruch der Ewigkeit in
die Zeit deutet, als «Fülle der Zeit»: to 7Do)pwfxa toü XP°V0U (Gal 4, 4),
darin der Mensch gnadenhaft immer, je neu, nicht nur historisch
einmalig, im Kern seines Wesens, im Seelengrund seinshaft betroffen ist.
Denn die Inkarnation empfängt in solcher Schau zusätzlich eine onto-
logische Bestimmung: Wenn schon «Fülle der Zeit», d.h. Ewigkeitszeit

herrscht, dann ist Erschaffung, d. h. Seinsspendung an die Geschöpfe,
identisch mit der Inkarnation, in der die Geschöpfe auf überschwengliche

Weise erlöst wurden. Die Inkarnation ist die vollgültige Weise,
wie Gott in seiner Sohnesgeburt dem Menschen Sein spendet. Der
«christologische Augenblick ist die heilsgeschichtliche Entfaltung seines

in der Welt-Schöpfung liegenden Anfangs: auch diese geschieht im
zeitlosen Augenblick, der Zeithaft-Seiendes setzt»64: Das gegenwer-

63 Beierwaltes, a.a.O., S. 278.
64 Beierwaltes, a.a.O., S. 279.

Helbling, wie Anm. 7, S. 71 f., differenziert die bonaventurische Auffassung
von Gal 4, 4 gegenüber der eckhartschen im Sinn einer Radikalisierung :

« Bonaventura sprach von der Ankunft des Sohnes in der plenitudo temporum,
welche nicht das Ende der Zeit bedeute, sondern die Erfüllung der mysteria tem-

poralia. Als das Sichlösen einer Spannung scheint er diese zu verstehen, welche
die irdische Zeit darstellt, oder als die Lösung eines Rätsels, das sie aufgibt; und
zwar vollzieht sie sich in einem ganz bestimmten Augenblick innerhalb der
Menschheitsentwicklung, zu Beginn des sechsten Zeitalters, da die Welt reif ist zu der
Gegenwart Christi. Eckhart ordnet, wie erwähnt, die Geburt des Sohnes nicht in
die Welt-Geschichte ein; aber auch ihm ist sie noch der Berührungspunkt von
ewigem Sein und Zeitlichkeit; vielmehr, sie wird dies nun in dem tiefsten und
genauesten Sinn. Die Menschwerdung Gottes vollzieht sich in der Zeitlichkeit, das
heißt, sie wird aus der Zeitlichkeit heraus erfahren. Sie ereignet sich nicht in einem
bestimmten Augenblick, sondern in jedem, oder eher: was sie, von der Seite der
Zeitlichkeit, aufnimmt, ist nicht mehr nur Augenblick, sondern in einem damit
Ewigkeit, ist nicht mehr einzuordnen in ein Teil- und Meßbares, sondern geht
im Einen auf. Und so ist es zugleich das Aufgehen der Seele in Gott, die Vollendung

ihres Weges, welche, in gewissem Sinn der Lehre Bonaventuras entsprechend,
nicht mehr mit einem zeitlichen Ende zusammenfällt. Auch Eckhart nennt diesen
Zustand, oder dieses Geschehen, die Fülle der Zeit. »



Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit 349

tige nû, von dem die Rede war, begreift in sich also gleichzeitig den

Moment der Schöpfung, den Zeitpunkt der Inkarnation und - als creatio

und incarnatio continua - jedes nû, darin Gott je neu erschaffend,
seinsspendend und je neu gnadenhaft in der Sohnesgeburt sich schenkend
dem Menschen zuwendet. Das ist dann das nû, das chronometrisch nicht
aufrechenbar - ein solches nû als kleinste Zeiteinheit gibt es bei Eckhart

ja auch - zum inneren Quellgrund von Zeit überhaupt wird, weil
es «Fülle der Zeit» ist: Nime ich aber nû, daz begrîfet in im alle zit. Daz

nû, dâ got die werlt inne machete, daz ist als nähe dirre zit als daz nû, da

ich iezuo inne spriche, und der jüngeste tac ist als nähe disem nû als der

tac, der gester was 65. Das ist das êwige nû 66, von dem Eckhart anderswo

spricht. Mit diesem Thema aber sind wir bei unserem dritten Problem:
Was versteht Eckhart unter Ewigkeit

III.

Ewigkeit ist «Fülle der Zeit» (Gal4, 4) 67. Eckhart erklärt diesen

Ausdruck, was er nach seiner Meinung zu bedeuten hat, folgendermaßen,
indem er daran ein negatives und positives Moment unterscheidet.
Zunächst das negative: Danne ist der tac vol, als des tages niemer enist.

65 DW 1, 143, 8 ff. ; vgl. auch 144, Anm. 1.
66 DW 1, 34, 2.
67 Der Konnex zwischen Zeit und Ewigkeit ist bei Eckhart sehr eng: «Gott

läßt die Zeit aus der ewigen Dauer, das heißt aus der Ewigkeit selbst oder dem
Jetzt der Ewigkeit, unmittelbar herabsteigen, so daß Zeit und Ewigkeit dem
gleichen, was sich gegenseitig berührt und ineinander übergeht. So fließt denn die
Zeit immer aus der Ewigkeit, aus der ewigen Dauer, wie der heutige Tag aus dem
gestrigen und die heutige Himmelsumdrehung ununterbrochen aus der gestrigen
fließt. So wirkt ja auch Gott ohne Unterbrechung und Ruhepause - entsprechend
dem Wort: 'mein Vater wirkt bis jetzt' (Joh5,16) - nämlich in einem einzigen
und selben einfachen Akt, sowohl in der Ewigkeit als auch in der Zeit, so wirkt
er zeitlos sowohl das Zeitliche wie das Ewige» (LW 3, 181, 15fi., n. 216). In diesen
und andern Ausführungen über das Verhältnis von Zeit (und in der Zeit gegebener
Schöpfung) und Ewigkeit knüpft Eckhart an Boethius und Augustinus an. H. Hof,
Scintilla animae, Eine Studie zu einem Grundbegriff in Meister Eckharts Philosophie

Lund 1952, S. 120-123, möchte das Verhältnis so sehen, daß «die Zeit nach
Eckhart in Beziehung einer attributiven Analogie zur Ewigkeit steht» (S. 122) :

«die Zeit als solche, tempus inquantum tempus, d.h. die Zeit in ihrem Analogon,
ist nichts anderes als die Ewigkeit, terminus principalis der Analogie» (a.a.O.).
Zeit in ihrer äußersten Konsequenz — im weselichen oder ewigen nû genommen —

ist dann schlechterdings «Fülle der Zeit». Weitere Literatur siehe bei G. Hoppe-
Schweers, wie Anm. 27, S. 110, Anm. 3; G. Stephenson, Gottheit und Gott in der
spekulativen Mystik Meister Eckharts, Diss. Bonn 1954, S. 178-187. So hat denn



350 Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

Daz ist ein nôtwârheit: alliu zît muoz dâ abe sin, dâ sich disiu gehurt
hebet, wan niht enist, daz dise geburt alsô sêre hinder als zît und créature.

Daz ist ein gewissiu wärheit, daz zît got noch die sêle von natûre niht
berüeren enmac. Möhte diu sêle von zît berüeret werden, si enwaere niht
sêle, und möhte got von zît berüeret werden, er enwaere niht got. Waere

aber, daz zît die sêle berüeren möhte, sö enmöhte got niemer in ir geborn
werden, und si enmöhte niemer in gote geborn werden. Dâ got geborn sol

werden in der sêle, dâ muoz alle zît abegevallen sîn, oder si muoz der zît
entvallen sîn mit willen oder mit begerunge 6S. Wegfall der Zeit definiert
sowohl Gott wie die gutwillige Seele, die willentlich und wunschgemäß
sich der Zeit entschlägt. Dann - wenn dieser Freiraum geschaffen ist

- ist die Geburt Gottes in der Seele möglich. Das verweist alles auf die

Forderung der abegescheidenheit, die zentral die Trennung von
Zeitlichem verlangt. Eckhart weiß aber noch einen andern sin von 'vüllede

der zît' : der die kunst haete und die maht, daz er die zît und allez, daz in
der zît in sehs tûsent jâren ie geschach und daz noch geschehen sol biz an
daz ende, her wider geziehen künde in ein gegenwertic nû, daz waere 'vüllede
der zît'. Daz ist daz nû der êwicheit, dâ diu sêle in gote alliu dinc niuwe und
vrisch und gegenwertic bekennet und in der lust, als diu ich iezuo gegenwertic

hân. Ich las niuwelîche in einem buoche daz got die werlt iezuo

machet als an dem êrsten tage, do er die werlt geschuof. Hie ist got rîche,

und daz is gotes rîche. Diu sêle, in der got sol geborn werden, der muoz
diu zît entvallen, und si muoz der zît entvallen und sol sich ûftragen und sol

stân in einem inkaffene in disen rîchtuom gotes : dâ ist wîte âne wîte und breite

âne breite; dâ bekennet diu sêle alliu dinc und bekennet sie dâ volkomen 69.

«das Sein der Dinge als solches sein Maß an der Ewigkeit, keineswegs an der Zeit.
Denn der Geist, dessen Gegenstand das Seiende ist und der dies nach Avicenna
zuerst von allem erfaßt, sieht vom Hier und Jetzt und folglich von der Zeit ab»

(LW 1,154, 3ff., n. 9). Gottes Schöpfung ist daher gleichzeitig immer «im Anfang»
und vollendet: «die Schöpfung und jedes Werk Gottes ist in eben dem Anfang der
Schöpfung alsbald zugleich vollendet und zum Zielpunkt geführt» (LW 1, 160, 4ff.,
n. 15). Vgl. dazu DW1.74, 6ff.; 78, 3ff.; 143, 8£f.; 171, 6ff.; 177, 9£E.; 319, Iff.;
Pf 105, 20£f.; LW 3, 245, 8ff. Zur Einordnung der eckhartschen «Fülle der Zeit»
in die Tradition vgl. Beierwaltes, 'EÇahpvrçç, wie Anm. 57, S. 279. Der Ewigkeit
Gottes im eckhartschen Verstand wäre eine eigene Studie zu widmen. Vgl.
vorläufig LW 1,160, 2fi.; 162, 9fi.; 164, llff.; 299,71: 316,Iff.; LW 2, 496, 7-535, 8;
626, Iff.-634, 5. J. Mouroux, wie Anm. 55, S. 321 ff., fordert dem Mystiker - nach
dem Vorbild Johannes' vom Kreuz - gleichzeitig eine «Verewigung» und eine «Ver-
zeitlichung» ab!

68 DW 2, 230, 5 ff.
69 DW 2, 231, 7 ff.



Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit 351

Was wir schon feststellen konnten: der Verzicht auf Zeit in der
Umschreibung der Ewigkeit 70 kann nicht ein Verzicht auf temporale Begriffe
schlechthin bedeuten. Im Gegenteil: die Semantik von «Ewigkeit» ist
letztlich nichts anderes als der Inbegriff von Zeit, von Gegenwart, aus
der die Zeitekstasen überhaupt erst entspringen können 71. Außerhalb
der Zeit wird absolute Zeit erlangt, in der alles in Gleichzeitigkeit
einander gleich und eins seiend gegenwärtig ist 72.

Es ist naheliegend, daß Eckhart diesen Eintritt in das Nu der
Sohnesgeburt im Seelengrund als einen Vorgang der «Wiederbringung der
Zeit» darstellen kann73. Ewigkeit restituiert die Zeit in ihrem Wesen

70 Vgl. LW 4, 81, 8ff., n. 85; es wird «die Größe in der Einfachheit, die Vielheit

im Einen verborgen: 'indem wir alles in dir dem Einen haben' (Tob 10, 5).
Wer würde das Viele im Einen, wer die Ewigkeit und alle Zeit im einzigen Nun
suchen» (LW 4, 84, 13ff., n. 89; LW 4, 81f., Anm. 6). Dazu die Predigt «Iustus in
perpetuum vivet», DW 2, 251 ff. Die Definition des Boethius dessen, was Ewigkeit
ist, zitiert Eckhart meines Wissens nicht (aeternitas est interminabilis vitae tota
simul et perfecta possessio. De consolatione philosophiae V, 6). Vgl. dazu Thomas
von Aquin S. th. I, q. 10, a. 1. Zu Eckhart noch: H. S. Denifle, Meister Eckeharts
lateinische Schriften und die Grundanschauung seiner Lehre, Archiv für Literatur-
und Kirchengeschichte des Mittelalters 2 (1886), 450f. Heinrich Seuse dagegen
zitiert Boethius ausdrücklich: Deutsche Schriften, hrsg. von K. Bihlmeyer, Frankfurt

a.M. 1961, 343, 23ff. (dazu 171, 18ff.). Vgl. neben den Anmerkungen Bihl-
meyers auch jene Denifees in: Deutsche Schriften des seligen Heinrich Seuse,
München 1876, S. 254, Anm. 1; 540, Anm. 1. Zu Boethius' Ewigkeits- und
Zeitauffassung vgl. L. Obertello, Severino Boezio, Bd. I, Genova 1974, S. 673-699.

71 Vgl. oben Anm. 67 die zitierten Stellen.
72 Vgl. dazu Haas, wie Anm. 16, S. 88 ff.
73 Trotzdem läßt sich bei Eckhart nicht schlicht von einer zyklischen, was

wohl letztlich heißen würde: mythischen, Zeitauffassung sprechen (vgl. Stephenson,

wie Anm. 67, S. 184f.). Überhaupt genügt die übliche religionsphilosophische
Unterscheidung von profaner und heiliger Zeit zur Bestimmung von Eckharts
Zeitauffassung nicht. Zur religionsphilosophischen Zeittypologie vgl. M. Eliade,
Die Religionen und das Heilige, Elemente der Religionsgeschichte, Salzburg 1954,
S. 443ff. ; ders., Ewige Bilder und Sinnbilder, Vom unvergänglichen menschlichen
Seelenraum, Ölten 1958, S. 74ff. ; ders., Das Heilige und das Profane, Vom Wesen
des Religiösen, Hamburg 1957, S. 40 ff. ; ders., Kosmos und Geschichte, Der Mythos
der ewigen Wiederkehr, Hamburg 1966, S. 80 ff. Meister Eckhart integriert die
beiden im Mittelalter noch herrschenden Zeitauffassungen, die zyklische und
lineare, in letzter dialektischer Schärfe ineinander: Dem Kreis der Zeit widersteht
deren lineare Neuheit, der Linie widersteht deren je schon im Anfang gegebenes
Ende! Zur mittelalterlichen Zeitauffassung vgl. A. J. Gurjewitsch, Das Weltbild
des mittelalterlichen Menschen, Dresden 1978, S. 98-187 ; M.-D. Chenu, Situation
humaine, corporalité et temporalité, in: L'homme et son destin d'après les
penseurs du moyen-âge, Louvain/Paris 1960, S. 23^19; ders., La théologie au XIIesiècle,
Paris 1957, S. 93f.; A. Maier, Scholastische Diskussionen über die Wesensbestimmung

der Zeit, Scholastik 26(1951) 520-556; zu Augustins Zeitauffassung, die
fürs Mittelalter insgesamt und für Eckhart im besonderen entscheidend ist, vgl.



352 Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

dann, wenn es gelingt, zum Beispiel den Willen in rechter Weise frei zu
machen 74, d. h. ihn von allem Geschöpflichem abzukehren : swenne sich

{der) wille kêret von im selber und von aller geschaffenheit einen ougenblick
wider in sinen ersten ursprunc, dâ stât der wille in sîner rehten vrîen art
und ist vri, und in disem ougenblicke wirt alliu verlorne zît widerbraht75.
Solche wiedergebrachte Schöpfungszeit ist nur in der Ewigkeit denkbar,
die schlagartig in einem Nu - das gleichzeitig eine Abwendung von allen
defizienten Modi zeitverhafteter Existenz beinhaltet - gnadenhaft
erreicht wird. Es geht - wie immer in der eckhartschen Mystik - um die
Rückkehr in den unvordenklichen Ideenschoß Gottes, in die Exemplarursache

in Gott. Solche Rückkehr nennt er mit Augustinus eine
«Morgenerkenntnis» 76 darin die Mücke77, die Fliege78, das Mistwürmchen79
und der Grashalm 80 alle dieselbe Identität wie das menschliche Ich
als Gott in Gott haben. Ältere Forschung hat diesen christlich
allbekannten Exemplarismus oft naiverweise als Pantheismus mißdeutet.
Eine solche Fehldeutung kann entstehen, wenn man den Unterschied
zwischen Zeit und Ewigkeit in den Grundgedanken Eckharts nicht
unterscheidet. «In einem transzendentalen Denken, das von der Struktur
Gottes ausgeht, fallen die zeitlichen Unterschiede weg. Die Ereignisse
der Offenbarung in der Zeit sind deshalb in der Ewigkeit eine Einheit,
eine einzige Heilszuwendung Gottes. Manche monistischen
Mißverständnisse wären auszuschließen, wenn dieser 'Ort' der Spekulation

Guitton, wie Anm. 14; St. Gilson, Der Heilige Augustin, Leipzig 1930, S. 332 ff. ;

H.-I. Marrou, Das Janusantlitz der historischen Zeit bei Augustin, in: C. Andre-
sen (Hrsg.), Zum Augustin-Gespräch der Gegenwart, Darmstadt 1962, S. 349—380;
H. U. von Balthasar, Das Ganze im Fragment, Aspekte der Geschichtstheologie,
Einsiedeln 1963, S. 17 ff. ; K. Flasch, Augustin, Einführung in sein Denken, Stuttgart

1980, S. 269-286. Zu den ZeitvorsteEungen des Spätmittelalters vgl. die wichtige

Arbeit von H. Helbling, wie Anm. 7.
74 Vgl. Gandillac, wie Anm. 57, S. 42, Anm. 94.
75 DW 1, 94, 10 ff. Vgl. Gurjewitsch, wie Anm. 73, S. 174.
76 DW 1, 116, 9 ff. Die Unterscheidung geht zurück auf Augustinus, De Gen.

ad litt. IV, 23, 40; IV, 24, 41. Vgl. J. Th. Ernst, Die Lehre der hochmittelalterlichen

Theologen von der vollkommenen Erkenntnis Christi, Freiburg i. Br. 1971,
S. 13f., 130fE.; Otto, wie Anm. 31, S. 70f. Es wäre - selbst wenn der Mensch diese

Morgenerkenntnis von Gott gnadenhaft geschenkt bekommt - natürlich nie die
Rede davon, daß der Mensch dadurch die «innere Zeit des personalen Geistes»,
von der K. Rahner (Theologische Bemerkungen zum Zeitbegriff, in: Schriften IX,
S. 302-322) so intensiv spricht, verlöre; im Gegenteil, der menschliche Geist findet
sich nach Eckhart in seiner vollen Freiheit erst in seiner Primärursache wieder!
Vgl. dazu Haas, wie Anm. 9, S. 33 f.

77 DW 1, 70, 5ff. 79 DW 1, 198, 4f.
78 DW 1, 199, 5 f. 80 DW 1, 384, 4 ff.



Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit 353

Eckharts gesehen würde. Eckhart betrachtet die einzelnen Ereignisse
unter einem doppelten Aspekt: unter dem Aspekt der ewigen Einheit
und unter dem Aspekt der geschichtlichen Projektion, in der diese Einheit

sich zeitlich differenziert. So ist die Schöpfung sowohl zeitlich als

auch ewig. Als Werk Gottes ist sie ewig, denn Gott kann nur Ewiges
wirken, und in ihm gibt es keine Zeit, so daß Zeit erst konstituiert werden

muß in eben diesem Akt der Schöpfung, der als Akt Gottes ewig ist.
Als Ergebnis des Schöpfungsaktes ist die Schöpfung in der Zeit, und
insofern ist die Schöpfung auch zeitlich begrenzt. Die Schöpfung kann
aber keinen zeitlichen Anfang haben, da ihr keine Zeit vorausging;
denn ginge ihr eine Zeit voraus, dann wäre Gott zeitlich bestimmt.
Schöpfung ist also in ihrem Ursprung, d.h. in Gott, ewig Darum ist
'creatio' für Eckhart kein geschichtlicher Schöpfungsakt, sondern der

dynamische Bezug, der immer zwischen Schöpfer und Schöpfung
besteht, d.h. zeitlich ausgedrückt, 'creatio continua'. Ebenso verhält
es sich mit der Inkarnation des göttlichen Logos. Als Gottes Akt, der
Gott gleich ist, ist sie ewige Logosgeburt, als geschichtliches Ereignis
ist sie raumzeitliche Fleischwerdung des Gottessohnes. Da es in der

Ewigkeit keinen Zeitunterschied gibt, gibt es auch keinen Zeitunterschied

zwischen Logosgeburt, Schöpfung und Inkarnation als der einen
Heilsökonomie Gottes»81. Daß Eckhart meistens den Aspekt der Ewigkeit

bevorzugt, liegt auf der Hand, da der Zeitaspekt ja nur seinsschwache

Momente der Schöpfung ins Licht rücken kann, während der Augenblick

und das Nu ewigkeitlicher Zeitfülle gerade die volle Seinsfülle
Gottes und die Totalität der Schöpfung, so wie sie von Gott von Ewigkeit

her gedacht wird, in ihrer ewigen Aktualität hervortreten läßt.
Hier wird das Seinsereignis unmittelbar zu jeder Zeiteinheit, genauso
wie die Inkarnation - ihrer historischen Einschränkung enthoben -
jeder Seele zur unmittelbaren Erfahrung als Sohnesgeburt wird, da sie

ja in der gnadenhaften Dynamik des Heilshandelns Gottes immer schon

vorgegeben und so zur Schenkung an den Menschen geplant ist. In der
«Fülle der Zeit» werden also Schöpfungsereignis und Heilsereignis in der

Inkarnation, creatio und incarnatio, auf die Ebene ewiger Gleichzeitigkeit

und Unmittelbarkeit für den der irdischen Verfallszeit enthobenen
Menschen erhoben.

Die Frage bleibt, wie denn nun nach Eckhart die irdische Zeit und
die konkrete Existenz in ihrer Zeitlichkeit einzuschätzen ist. Die Konzep-

81 Mieth, wie Anm. 12, S. 132f.



354 Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

tion einer ewigkeitlichen, augenblickshaften, nuhaften «Fülle der Zeit»

jenseits der fliehenden Zeit des Menschen hat natürlich ihren
Rückschlag auf die irdische Existenz des Menschen. Und zwar in einem
paradoxen Sinn. Man möchte denken, daß die für Eckhart gemäße und
entscheidende Lebensform die des klausurierten, von aller Außenwelt
abgeschiedenen Menschen ist. Das Gegenteil ist der Fall. In seiner Predigt
über Maria und Martha (Lk 10, 38ff.) 82 äußert er sich in einer geradezu

provokanten Form über dieses Problem. Nachdem Maria in der Geschichte

der Spiritualität seit Jahrhunderten das Modell jener Existenzweise

abgegeben hatte, in der «das bessere Teil» erwählt worden war, nämlich
das Leben der reinen Betrachtung und Kontemplation, wird nun bei
Eckhart die ganze Sache umgestülpt: Nicht die beschauliche Maria,
sondern die geschäftige Martha hat den richtigen Lebensstatus gefunden.
Maria wird zwar nicht abgewertet, aber sie wird korrigiert, soweit sie in
ihrer Beschauung ein Moment des geistlichen Genusses verwirklicht.
Dieser Genuß ist ein Besitz, der preiszugeben ist. Die unerfahrene, noch
nicht voll entwickelte Maria muß noch Lebenserfahrung bekommen, bis
sie auch die genußvolle ekstatische Mystik drangibt. Wieweit sich in
solcher Kritik ein Tadel an der damaligen Nonnenmystik verbirgt, ist
dann zu ermessen, wenn man diese Stelle mit den Schilderungen der
ekstatischen Aufschwünge der Nonnen beispielsweise aus dem Kloster
Töß zusammenhält. Martha dagegen besitzt die volle, reife Lebenserfahrung.

«Unter drei Aspekten wird ihre Lebenstüchtigkeit entworfen:
dem Aspekt der Lebenserfahrung - 'das Leben schenkt die edelste

Erkenntnis' -, des 'vernunfterhellten Gewerbes', das die Zeit
überwindet, und der 'Wesentlichkeit' ihrer 'Tugend', d.h. der Entsprechung
von Handeln und Sein. Fromme Zuwendung zu Gott als Besitz und
Lebensversicherung wird gemessen am 'Wirken in der Zeit'»83. Das

Paradox ergibt sich, daß die volkomenheit zitlicher werke 84 die Bedingung
der Möglichkeit des Eintritts in die Fülle der Zeit wird. Der Mensch ist
in der Welt der Geschöpfe beheimatet, die für ihn «Mittel» sind. Das kann
zweierlei heißen : Einez ist, âne daz ich in got niht komen enmac : daz ist
were und gewerbe in der zit, und daz enminnert niht êwige saelde Daz
ander mittel daz ist: blôz sin des selben. Wan dar umbe sin wir gesetzet in

82 DW 3, 472ff. Vgl. dazu Mieth, wie Anm. 12, und von dems., Christus,
das Soziale im Menschen, Texterschließungen zu Meister Eckhart, Düsseldorf 1972,
S. 75 ff.

83 Mieth, Christus, wie Anm. 82, S. 79.
84 DW 3, 484, 16.



Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit 355

die zît, daz wir von zîtlîchem vernünftigen gewerbe gote naeher und glicher
werden. Daz meinte ouch sunt Paulus, dô er sprach: 'loeset die zît, die

tage sint übel' 85. 'Die zît loesen' ist, daz man âne underlâz mit vernünf-
ticheit ûfgâ in got, niht nâch bildelîcher underscheidenheit (Unterschiedlichkeit

bildlicher Vorstellungen), mer: mit vernünftiger lebelîcher wâr-
heit&6. «Bei den Dingen stehen» und nicht «in den Dingen», das ist
gefordert. Diese Menschen, denen solches vergönnt ist, stânt vil nähe

(bei den Dingen) und enhânt es niht minner, dan ob sie stüenden dort oben

an dem umberinge der êwicheit 87. Der «Umkreis der Ewigkeit» ist
allerdings noch nicht das Letzte. Er bedeutet noch Auf-dem-Wege-Sein,
indem man in allen Kreaturen Gott sucht 88 oder in Gott hinein
entrückt wird. Diese beiden Wege aber überschreitet Eckhart in einem

dritten Weg, der kein Weg mehr ist, sondern ein Zuhause-Sein, ein got
sehen âne mittel in sînesheit 89. Solcher nu-haften Schau sind die lyrischen
Worte adäquat, die Eckhart ihr widmet: Nû lose wunder! Welch wunderlich

stân ûze und innen, begrîfen und umbegriffen werden, sehen und sîn
diu gesiht, enthalten und enthalten werden: daz ist daz ende, dâ der geist
blîbet mit ruowe in einicheit der lieben êwicheit 90. Einzig dieser letzte
Aspekt - von Eckhart nicht in statu viae, sondern als eschatologische
Schau gedacht - entzieht sich der Würde der Zeit, sofern der Mensch
sie leben muß. Eckhart aber betont sehr ausdrücklich, daß daz zîtlîch
werk als edel als dehein vüegen (Sich-Gott-Verbinden) in got ist 91. Hierin

- konkret: an Eckharts Forderung nach ordentlichem, einsichtsvollem
und besonnenem Wirken in der Zeit, nach «Gewerbe» - erhärtet sich das

Paradox seiner Zeitauffassung am klarsten : Nur wer die Zeit auskauft92,
im positiven und negativen Sinne, wird des Nus des Gottschauens

gewürdigt. Deshalb ist Martha, die - lebenserfahren und tüchtig - im
Gewerbe der Zeit sich umtut, jene, die vom «Umkreis der Ewigkeit»
her lebt und den paradox unaufhörlichen, augenblickshaften Durchbruch

in die zeitlose Gottheit am ehesten geschenkt erhalten darf.

85 redimentes tempus, Eph 5, 16.
86 DW 3, 485, 8 ff. 89 DW 3, 487, 14.
89 DW 3, 485, 6f. 90 DW 3, 488, 4ff.
88 DW 3, 486, 11. 91 DW 3, 488, 8 f.
92 Eckhart übersetzt das redimere von Eph 5, 16 mit loesen, mißt ihm also

zunächst einen rein negativen Sinn 'Sich-Ablösen' von der Zeit) zu. Der positive
Aspekt eines intensiven Zeit-Wahrnehmens, weil sich darin Ewigkeit repräsentiert
und weil die Zeit aus Ewigkeit erfließt, darf hinzugedacht werden. Der Gedanke
kann durch andere Texte Eckharts leicht gestützt werden.


	Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

