Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 3

Artikel: Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit
Autor: Haas, Alois M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760977

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760977
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Arois M. Haas

Meister Eckharts Auffassung
von Zeit und Ewigkeit”

Einszweidrei, im Sauseschritt
Liuft die Zeit; wir laufen mit.

Es ist nun mal die Zeit allhie,

Erst tragt sie dich,

— Dann tragst du sie;

Und wann’s voriiber, weillt du nie. Wilhelm Busch

L’éternité occupe ceux qui ont du temps a perdre.
Elle est une forme de loisir. Paul Valéry

Die Giftstoffe der Zeit ausscheiden, die der Ewigkeit aber
bewahren, — das ist das kindische Bestreben des Mystikers.
E. M. Cioran

Wer Zeit nimmt wie Ewigkeit
und Ewigkeit wie Zeit,

der ist befreit

von allem Streit.

I have desired to go

Where springs not fail,

To fields where flies no sharp and sided hail
And a few lilies blow.

And T have asked to be
‘Where no storms come,
Where the green swell is in the heavens dumb
And out of the swing of the sea.
Gerard Manley Hopkins

* Vortrag an einem von den Herren Professoren Dr. G. Picht und Dr. C. F.
von Weizsicker an der Forschungsstidtte der Evangelischen Studienstiftung in
Heidelberg iiber «Mystik und Zeit» organisierten Colloquium (23. Sept. 1980).

22



326 Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

Mensch, wo du deinen Geist schwingst iiber Ort und Zeit,

So kannst du jeden Blick sein in der Ewigkeit.

Ich selbst bin Ewigkeit, wann ich die Zeit verlasse

Und mich in Gott und Gott in mich zusammenfasse.
Angelus Silesius

... redimentes tempus Eph 5, 16

Meister Eckhart ist scheinbar ein Kronzeuge jener Mystik, die durch
Ausschaltung des Zeitaspekts «im mystischen Erleben ewig, mindestens
jedoch zeitlos zu sein (glaubt), und ... dabei die Welt (verachtet), ... sich
aus ihr heraus (stellt), ... sich nicht (entwickelt), ... keine Werke (erstrebt),
... nichts von Ordnung und Gesetzen wissen (will),... die Ruhe des
ewigen Seins in der Vereinigung mit der Gottheit (wiinscht und erstrebt);
kurz, die Zeit ist ihm vollig gleichgiiltig. Er mochte ja am liebsten ganz
aus ihr heraus» . Der Beweis fiir eine solche Zeitauffassung Eckharts ist
leicht mit ein paar Zitaten beigebracht. Zum Beispiel: «... Gott ist nichts
so sehr zuwider wie die Zeit; nicht allein die Zeit, er meint (vielmehr)
auch ein (bloBes) Anhaften (an) der Zeit; er meint auch nicht allein ein
Anhaften (an) der Zeit, er meint auch ein (bloBes) Berithren der Zeit;
(und) nicht allein ein Beriihren der Zeit, sondern auch einen (bloBen)
Geruch und einen Duft nach Zeit, — wie da, wo ein Apfel gelegen hat, da

1 'W. GeNT, Das Problem der Zeit, Frankfurt a.M. 1934, S. 169; zitiert nach
R. WENDORFF, Zeit und Kultur, Geschichte des Zeitbewultseins in Europa, Opla-
den 1980, S. 127. Wendorff macht sich in seiner Darstellung der mystischen Zeit-
auffassung den alten Vorbehalt der protestantischen Theologie zu eigen, wonach
die Mystik die Zeitekstasen im « Jetzt der Ewigkeit» dahinschwinden 148t (P. ArT-
HAUS, Die letzten Dinge, Lehrbuch der Eschatologie, Giitersloh 21964, S. 9; vgl.
auch S. 80ff.). Vgl. dazu auch P. TiLLicH, Der Widerstreit von Raum und Zeit,
Schriften zur Geschichtsphilosophie, Stuttgart 1963 (= Gesammelte Werke VI),
S.174f. Auch von einer jiidischen Konzeption der prophetischen Zeitauffassung
her ergeben sich dhnliche typologische Bestimmungen der mystischen Zeitauffas-
sung. Vgl. A. NEHER, L’essence du prophétisme, Paris 1972, S.78-81. Kritisch
ist dieser Auffassung, wonach es nur «die Alternative zwischen physikalischer Zeit
und Nicht-Zeit gibt, die dann mit Ewigkeit identifiziert wird» (J. RATZINGER,
Eschatologie — Tod und ewiges Leben, Regensburg 1977 [= J. AUER/]. RATZINGER,
Kleine katholische Dogmatik, Bd. IX], S. 96), entgegenzuhalten, daB eine Typo-
logie der Zeiten denkbar ist, die das, was Eckhart als « Ewigkeit» deklariert, nicht
schlicht mit der starren Unbeweglichkeit zeitlosen Innehaltens identifiziert, son-
dern durchaus in ihrem temporalen Charakter — als ‘Erfiillung der Zeit’ — zu sehen
erlaubt. Auf der andern Seite bleibt ein grundsitzliches «Spannungsverhiltnis
zwischen Mystik und biblischer Offenbarung» bestehen: vgl. J. BERNHART, Das
Mystische, Frankfurt a.M. 1953, S. 25ff.; H. U. voN BALTHASAR, Theologie der
Geschichte, Neue Fassung, Einsiedeln 1959, S. 32.



Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit 327

bleibt ein Duft (zuriick); so versteh das Berithren der Zeit» 2. Das ist so,
weil die Seele ihrerseits in ihrem Hochsten und Lautersten nichés mit der
Zeit zu tun hat und sie im RiickflieBen der drei géttlichen Personen in
ihr Urbild, das ewig ist, in die Gottheit mit zuriickgebildet wird 3. Oder
eine andere Stelle: «Wollte ich Gott ansehen mit meinen Augen, mit
jenen Augen, mit denen ich die Farbe ansehe, so tite ich gar unrecht
daran, denn dieses Schauen ist zeitlich; nun ist aber alles, was zeitlich
ist, Gott fern und fremd. Nimmt man Zeit, und nimmt man sie auch nur
im Kleinsten, im ‘Nun’, so ist es (doch noch) Zeit und besteht in sich
selbst. Solange der Mensch Zeit und Raum hat und Zahl und Vielheit
und Menge, so ist er gar unrecht daran und ist Gott ihm fern und fremd»*.

Solche und eine Fiille &4hnlicher Stellen suggerieren eine Anschauung,
nach der der Mensch — soll er Gott auch nur nahekommen — alle Zeit-
verhaftetheit zu lassen hat, um in reiner Gelassenheit in die Ewigkeit
Gottes einzutreten und dort seinen Frieden zu finden. Der Vorwurf des
Eskapismus wére hier zu erheben und ist auch immer wieder erhoben
worden 3, ohne dafl man die fiir Eckhart typische Verschrinkung von
Zeit und Ewigkeit einer niheren Betrachtung gewiirdigt hitte, die so
trivial, wie es insinuiert werden konnte, nicht ist. Mit andern Worten:
Um etwas tiber Eckharts Zeitauffassung zu erfahren, ist der Begriff der
Zeit zunichst mit seinem Gegensatz, dem Begriff der «Ewigkeit», zu
kombinieren. Denn Eckhart redet von der Zeit nicht, ohne gleichzeitig
— meist ausgesprochenermaflen — auch von der Ewigkeit zu sprechen.
Das heiBt, da wohl nicht ein isolierbarer Zeitbegriff vorliegt, sondern

2 ... want gotte dem ist einkein ding so vaste wider als dv zit; Nicht alleine dv
zit, ev meinet Och ein anchaften dey zit; er enmeinet och nicht alleine ein anehaften der zit,
ev meinet och ein viven dev zit; nicht alleine ein vvren dev zit, Mev : Och einen voch vnd
einen smak der zit, — als da ein apfel ist gelegen, da belibet ein smak; also nim es von
der berUrunge der zit (DW [= Meister Eckhart, Die deutschen und lateinischen Werke,
Die deutschen Werke, hrsg. von J. QuinT, Stuttgart] 2, 455, 3 ff. [mit Band-, Seiten-
und Zeilenzahl]). Zitiert bei WENDORFF, wie Anm. 1, S. 126.

3 DW 2, 456, 71.

+ DW 1, 169, 61f.: Saehe ich got ane mit minen ougen, sé waeve miv gar unveht,
wmit den ougen, dd mite ich die varwe anesihe, wan ez ist zitlich; wan allez, daz zitlich
ist, daz ist gote verve und vvemde. D3 man zit wnimet, und nimet man sie von dem
minsten, ni, daz ist zit und stdt in im selber. Die wile dev mensche zit und stat hat
und zal und menige und schar, s6 ist im gav unveht und ist im got verrve und vvemde.
Vgl. auch DW 1, 169, Anm. 4, weitere Stellen iiber die Zeitlosigkeit Gottes. Alles
kommt darauf an, diese «Zeit», die wohl identisch ist mit der physikalischen Zeit,
richtig zu interpretieren.

5 Siehe oben Anm. 1. Daf3 dieser Vorwurf fiir Meister Eckhart in hohem Grade
ungerecht ist, erhellt aus seiner Stellung zur christlichen Tat. Vgl. unten S.353{.



328 Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

ein Kombinat zweier gegensdtzlicher Begriffe, ein Begriffspaar, das fiir
Eckhart als solches — und nicht blof hinsichtlich seiner Glieder — speku-
lativ zu ergriinden ist. Eckhart versucht tatsdchlich, «die spekulativen
Moglichkeiten des Gegensatzes (von Zeit und Ewigkeit) selbst zu ergriin-
den» . Methodisch gibt es — das diirften die beiden Zitate schon gezeigt
haben — also keinerlei Voraussetzung, bei Eckhart einen Zeitbegriff, der
nicht in seiner Gegensétzlichkeit zur Ewigkeit umschrieben ist, sinnvoll
auszugrenzen. Wenn diese Voraussetzung gilt, dann muB, indem nach
dem Wesen der Zeit bei Eckhart gefragt wird, immer auch nach dem
Wesen der Ewigkeit mitgefragt werden, die sich — das ist zu zeigen —
keineswegs durch schlichte Gegensitzlichkeit zur Zeit definiert 7.

6 H. BURGER, Zeit und Ewigkeit, Studien zum Wortschatz der geistlichen
Texte des Alt- und Frithmittelhochdeutschen, Berlin 1972 (= Studia Linguistica
Germanica 6), S. 318. Hier (S. 318-323) eine wohlabgewogene und kluge Analyse
von Eckharts Zeit- und Ewigkeitsauffassung! Dazu noch: A. K. COOMARASWAMY,
Le temps et 1'éternité, Paris 1976, S. 100f. (mit ausgezeichneten Hinweisen auf
die christliche Tradition).

7 Eine umfassende Analyse von Eckharts Auffassung von Ewigkeit und Zeit
gibt es bislang nicht. Vgl. M. BINDSCHEDLER, Die unzeitgebundene Fruchtbarkeit
in der Mystik Meister Eckharts, in: Festschrift J. Quint, Bonn 1965, S. 29-33.
Weitere Hinweise zum Thema in den meisten Eckhartarbeiten, bei CooMARAS-
waAaMY, wie Anm. 6, vor allem aber in dem bedeutenden Buch von Hanno HELB-
LING, Saeculum Humanum, Ansitze zu einem Versuch iiber spidtmittelalterliches
Geschichtsdenken, Napoli 1958, S.51-74, besonders S. 64ff. Helbling tut einer
Forderung methodisch Geniige, die erst jlingst erhoben worden ist: Er bezieht
das Denken Dietrichs von Freiberg (ca. 1250-1318/20) uber die Zeit in die Inter-
pretation eckhartscher Gedanken mit ein (vor allem: De tempore, ed. F. STEG-
MULLER, Meister Dietrich von Freiberg, Uber die Zeit und das Sein, Archives
d’hist. doctr. et litt. du Moyen Age 13 [1940-42] 153-221). Die Forderung nach
solchem Einbezug erhob verschiedentlich K. FrascH, Kennt die mittelalterliche
Philosophie die konstitutive Funktion des menschlichen Denkens?, Eine Unter-
suchung zu Dietrich von Freiberg, Kantstudien 63 (1972) 182-206, bes. 206; ders.,
Zum Ursprung der neuzeitlichen Philosophie im spédten Mittelalter, Neue Texte
und Perspektiven, Philos. Jb. der Gorresges. 85 (1978) 1-18, bes. 17; vgl. auch
L. SturLEsE, Alle origini della mistica speculativa tedesca, Antichi testi su Teo-
dorico di Freiberg, Medioevo 3 (1977) 21-87; ders., Dietrich von Freiberg, VL 22,
127-137. Helbling sieht die Leistung Dietrichs vor allem in einer starken Subjek-
tivierung der Zeit in aristotelisch-neuplatonischer Umschreibung:

«So wenig Dietrich von Freiberg in seinen Traktaten De fempore und De
mensuris duvationis die aristotelische Grundposition aufgibt — namentlich die erst-
genannte Schrift gibt diese iiber weite Strecken hin wieder —, so bemerkenswert
ist daneben sein Versuch, die Seinsweisen nach ihrem Bezug zu Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft oder nach der Art ihrer Gegenwirtigkeit zu unterscheiden.
Auf einer hochsten Stufe, festzustellen in prima causa vel intelligentiis, finden sich
die drei Zeitformen in einer ewigen Gegenwirtigkeit vereinigt. Von einem zweiten
Grad der praesentialitas ist Vergangenes und Zukiinftiges ausgeschlossen; das



Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit 329

Wir wollen im Folgenden in drei Schritten dem von Eckhart in
seltener Schérfe gestellten Problem von Zeit und Ewigkeit nachgehen,
indem wir erstens die eckhartsche Forderung nach Uberwindung des Zeit-
aspekts im menschlichen Dasein erldutern, zweitens mit ihm den Grund
der Méglichkeit einer Uberwindung der Zeit suchen und drittens die so
in den Blick geriickte Ewigkeit in ihrer Struktur auszulegen versuchen.

Seiende ist auf dieses nur secundum privationem bezogen. Huiusmodi autem sub-
stantia, cui competit talis praesentialitas seu durvatio sew duvationis mensura, est sub-
stantia spirvitualis individua, seu etiam corporalis, habens totam suam substantiam
stmul, quam duvationem seu durationis mensuram dicimus proprie aevum. Ein drittes
Zeitverhiltnis besteht endlich darin, daB3 die Gegenwartigkeit das Vergangene und
das Zukiinftige weder in sich schlieBt noch ausschliefit, sondern selber den Bezug
dazu darstellt: Quo ipsa talium entium praesentialitas ex sua proprietate et suo modo
significandi in intellectu suo sicut et ve ipsa positive important praeteritum et futu-
rum, eo quod huiusmodi ves quaecumque sit, non est tota simul in esse; sed aliquid
substantiae sew essentiae eius tvamsiit et aliguid futurum est; et tales ves sunt quae-
cumque rveales transmutationes in quantum huius modi. Im folgenden ist noch aus-
dricklich gesagt, daBl die substantia spivitualis, deren duratio sich vom Vergan-
genen durch das Gegenwirtige in das Zukiuinftige erstrecke, diese Struktur dank
ihrer Besonderung, als hoc ens singularve, individuum, besitze, et secundum hoc ves
aliguae sunt sibi invicem aliquando futurae, et tandem praesentes, et deinde praete-
vitae, secundum extensionem suae duvationis per vespectum ad ves.

Es ist leicht einzusehen, daf3 die Zeit in diesem Denken eine ungleich bestim-
mendere Rolle spielt als in Diskussionen, die, erkenntnistheoretisch ausgerichtet,
allein die Frage nach der Verbindlichkeit eines MaBes umkreisen. Ein MaB ist die
Zeit auch fiir Dietrich, und ihre Subjektivitdt betont, in engstem Anschluf3 .an
Aristoteles, auch er. Et hoc dicit Philosophus 4. Phys., quod si numerans, id est
anima, ut dicit, non fuevit, necesse est numerum non esse. Evgo tempus non existit
in vealitate naturae extva. Er iibernimmt ferner die Meinung, der erste Grund aller
Bewegung und Zeit sei der motus coeli, in quem omnis motus et mobilium proprie-
tates et passiones reducuntur..., und reiht dieser Herleitung diejenige aus dem actus
fantastici nostri und aus dem Feststellen verschiedener Augenblicke an, aus wel-
chem die Vorstellung eine bestimmte meBbare Dauer erschliee — quandam dura-
tionis extensionem, secundum quae 1am pPOSSUMUS numerave motum Ssecundum Suas
partes et ipsius quantitatem. Die Deutung der Zeit scheint nun aber, durch diese
mehr oder weniger festgelegten Aussagen hindurch, auf eine tiefere Schicht zuriick-
zugehen. Wenn das Zeiterlebnis zustandekommt in dem Akt unserer Einbildungs-
kraft, quo percipimus nos esse in quodam esse divisibili, so ist die Subjektivitat des
Ziahlens oder Messens eben darin begriindet, daf3 alle Zahl in ihrem Wesen Eins
ist, daBl das Seiende in seiner Mehrzahl und Zerteiltheit einen Abfall von dem
Einen darstellt, und dafl von diesem seinem Charakter her die Zahlen, als vielfache
und teilbare, bestimmt sind.

So verbinden sich, in einer Weise, welche den Denkwegen dieser Zeit ent-
spricht, die Lehren der aristotelischen Physik mit einer neuplatonischen Grund-
konzeption, und namentlich die Ztotyeiwotg Oeoroyixn) des Proklus, welche
Dietrich in Wilhelm von Moerbekes Ubersetzung aus dem Jahr 1268 beniitzt hat,
scheint hier zu wirken. In diesem Werke finden sich Gedanken, welche die zeit-
liche Struktur der Seele beschreiben, ihr dauerndes Sein und ihr Teilnehmen am



330 Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

Nach Meister Eckhart ist die Moglichkeit einer Distanznahme zur
Dimension der Zeit in den menschlichen Vermégen Vernunft und Wille
gegeben: die wiirkent obe zit 8. Sie stdnt in der séle literkeit, abegescherden
von it und von stat und von allem dem, daz ze zit und stat kein zuoversiht
hdt oder smak, die mat nihte niht gemeine enhdnt, in den der mensche ndch
gote gebildet ist, in den der mensche gotes geslehte ist und gotes sippe®.

zeitlichen Wirkungsbereich; dieser aber gliedert sich nach Vergangenheit und
Zukunft hin auf, und was in ihm ist, das ist niemals, sondern wird nur immer
und bewegt sich mit der Zeit, welche es mi3t, dahin. So gibt es in der Zeit kein
gleichzeitiges Ganzes; das in ihr Seiende ist nach ihren Richtungen zerteilt, es
ist ausgedehnt mit ihr; und so besteht sein Sein in Nichtsein, denn das Werdende
ist nicht das, was es wird. Jede Einzelseele vermag, so oft sie will, in dieses Werden
herabzusteigen und sich wieder zu erheben in das Seiende; und sie hilt diese Ein-
kehr in das Zeitliche immer als Ganzes.

Die zyklische Vorstellung, die sich an solche Uberlegungen schliet, kann
sich zu universalhistorischen Konzeptionen weiten, wie sie dies in der neueren
Geschichtsphilosophie bisweilen getan hat; umgekehrt kann aber — und dies scheint
fir den hier betrachteten Zeitraum zuzutreffen — das Nachdenken iiber die geschicht-
liche Wirklichkeit stets zu ihr zuriickfinden, und dies umso leichter, je geneigter
es ist, die Analogie des allgemeinen Heilsgeschehens und des perstnlichen Weges
durch die Zeit zur transzendenten Aufhebung anzunehmen. Das zeitliche Leben
als Abfall vom Sein und als Riickweg in das Sein — in der Ausformung, welche
der Gedanke bei Meister Eckhart finden wird, scheint er fiir eine Betrachtung
der Historie keinen Raum zu lassen. Geschichtlich ist der Weg der Seele allein,
und zwar gerade nicht in seiner zeitlichen Phase» (a.a.O., S.591f.). A. MAIER,
Die Subjektivierung der Zeit in der scholastischen Philosophie, in: Philosophia
naturalis, Bd. I/3, hrsg. von E. May, Meisenheim/Glan 1950, S. 361-398, bes.
S. 364, Anm. 7, mochte Dietrichs Subjektivierung der Zeit eher auf augustinische
Voraussetzungen griinden. Auch Eckhart 143t die Zeit als etwas gelten, das nur
in der Seele ist: ... tempus et numerus in anima est, et in ipsa tantum proprie et for-
wmaliter... Tempus igitur, utpote numerus, naturaliter in anima est (LW 2,631, 11 ).

8 DW 2, 305, 9. Weitere einschligige Stellen in DW 2, 305, Anm. 4; DW 3,
169, Anm. 1. Lakonisch kann es bei Eckhart heillen: D4 diu créatiive endet, dd
beginnet got ze sinme (DW 1, 92, 7). Alles Bild- und Zeithafte muB, damit Gott sein
kann, daher gelassen werden.

 DW 5, 11, 7ff. Gemeint ist in Eckharts hierarchischer Stufung der Erkennt-
nisvermogen — 1. «sinnlich», 2. «verniinftig» und 3. gemaB der «edlen Kraft der
Seele» (DW 1, 182, 71ff.; vgl. dazu A. M. Haas, Nim din selbes war, Studien zur
Lehre von der Selbsterkenntnis bei M. Eckhart, J. Tauler und H. Seuse, Freiburg/
Schweiz 1971, S. 23ff.) — das oberste, das die Kategorien von Zeit und Raum
preisgegeben hat: Daz vike bekennet in hie und in nik, aber dev engel bekennet sunder
hie und nid, und dev mensche, dev dd ist ob ander créative, dev erkennet in einem
wdven liehte, dd moch zit noch stat enist dne hie und éne ni. Ndch dem als diu séle
vitrbaz Rumet, in dem tritet (si) ndher in daz lieht. Diu séle, diu ein lieht ist, diu
sliuzet gotes gar vil in sich (DW 2, 568, 211.).



Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit 231

Das ist ein Optimismus, den Eckhart sowohl psychologisch — ich kann
mir mitten im Winter eine Rose !° oder mich geistig an einen andern
Ort denken 1! — als auch theologisch begriindet: die Vermodgen von
Vernunft und Willen sind — als oberste Seelenkrifte — zu Gott im Ver-
héltnis des Bildes zum Urbild. Insbesondere die vermiinfticheif, deren
Spitze oder Grund das vinkelin der Seele — also reine Dynamik des
innersten Gott-Mensch-Bezugs selber 12 — ist, zeichnet sich durch fiinf
Eigenschaften aus, sobald sie einmal Gott erfahren hat:

Abgeschiedenheit gegen Ort und Zeit,

Einzigartigkeit, d.h. Unvergleichlichkeit gegeniiber allem,
Lauterkeit,

Suchen und Wirken nach inwirts in sich selber,
Bildhaftigkeit 13.

-l

Die Forderung nach Abwendung von der Zeit ist fiir Eckhart also
innerlich begriindet durch die Struktur der menschlichen Seele selbst,
der immer schon diese Moglichkeit gegeben ist !*. Deshalb ist an der

10 . ich gedenke wol eine vésen in dem winter (DW 1, 151, 101.).

1 ... daz Jérusalem ist miner séle als ndhe als diu stat, dd ich nd stin. Ja, bi
guoter wdrheit: daz iiber tidsent mile ist witer dan [Jérusalem, daz ist miner séle als
nihe als min eigener lichame, und des bin ich als gewis, als daz ich ein mensche bin,
und ez ist gelévien pfaffen lihte ze verstinne (DW 2, 305, 2ff.). — ... dd der mensche
evhaben ist diber zit in éwicheit, dd wiivket dev mensche ein wevk wmit gote. Etliche
vrdgent, wie der mensche miige gewiirken die wevk, diu got vor tilsent jdven und ndch
tiisent jdven gewovhi hdt, und ewnverstint ez niht. In Ewicheit enist weder vor noch
ndch. Und dar umbe, daz vov lisent jarven und ndch tisent jarven und wil geschihet,
daz enist niht dan einez in dev Ewicheit. Und dav wmbe, swaz got vor tisent jarven
getdn und geschaffen hit und daz ev ni tuot, daz enist niht dan éin werk. Dar umbe :
der mensche, dev iiber zit evhaben ist in Ewicheit, der wiirket mit gote, daz got vor tisent
und ndch tidsent jdvem geworvht hit. Und diz ist wisen liuten ze wizzenne und groben
ze gloubenne (DW 2, 261, 21f.).

12 Den dynamischen Charakter dieser ontologischen Beziehung zwischen Gott
und Mensch hat D. MieTH zuletzt in klarer Begrifflichkeit herausgestellt: Die
Einheit von Vita activa und Vita contemplativa in den deutschen Predigten und
Traktaten Meister Eckharts und bei Johannes Tauler, Untersuchungen zur Struk-
tur des christlichen Lebens, Regensburg 1969 (= Studien zur Geschichte der kath.
Moraltheologie 15), S. 1401.

13 DW 3, 169, 11

14 Vgl. J. GuirTtoN, Le temps et l'éternité chez Plotin et Saint Augustin,
Paris 41971, S. 57f. M. MULLER, Zeit und Ewigkeit in der abendlindischen Mety-
physik, in: M. M., Erfahrung und Geschichte, Freiburg/Miinchen 1971, S. 201-
222; W. BE1ERWALTES, Plotin, Uber Ewigkeit und Zeit, Text, Ubersetzung, Kom-
mentar von W. B., Frankfurt a.M. 1967, S. 691.

Vehikel der Uberfithrung von Zeit in Ewigkeit oder Gegenwartigkeit von
Ewigkeit in der Zeit ist die menschliche Vernunift, wenigstens soweit es die plato-



332 Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

zuvor schon zitierten, harten Distanzierung von der Zeit nochmals
festzuhalten. Eckhart sagt: die vernidinfticheit scheide tabe von hie und von
nit. Hie und nit daz sprichet als vil als stat und zit. Ni, daz ist daz aller-
manste von der zit; ez enist noch ein stiicke der zit noch ein teil der zit: ez
ist wol ein smak dev zit und ein spitze der zit und ein ende der zit. Noch-
denne, swie kleine ez st, ez muoz abe,; allez, daz die zit riieret odey den smak
der zit, daz muoz allez abe . Um diese Aussage zu situieren, gilt es fest-
zuhalten: Eckhart kennt und anerkennt die Moglichkeit, sich von der
Zeit vollig zu 19sen, als eine innerste Gegebenheit des Menschen in seiner
irdischen VerfaBtheit, die in «Gelassenheit», « Abgeschiedenheit», « Ledig-
keit» usf. gewissermalBen eingeholt und eingelost wird 6. Allerdings
bezieht sich diese Dimension der Ewigkeit offensichtlich nicht auf die
leibliche, Zeit und Ort unterworfene VerfaBltheit des Menschen. Zeit-
losigkeit ist eine Dimension der gesstigen Natur des Menschen und mufl
— in der Ausschaltung noch der kleinstdenkbaren Zeiteinheit: des Nu,
— realisiert werden, soll der Mensch nicht sein Wesentlichstes verfehlen 17,

Als in der Zeit Redender und somit von der Zeit nicht in reine
sprachlose Ewigkeit Abgleitender ist Eckhart immer wieder — um diese
Ewigkeit des Menschen zu umschreiben — auch auf zeitliche Gleichnisse
angewiesen. Da zeigt sich denn, daB3 die Kategorie des Neuen, des sich
unerhort und tiberraschend Zeitigenden, fiir thn von grundsédtzlicher
Attraktion ist. Er will nova ef rara '8 verkiinden, er will — ein Argument,
das ihm im 16. Jahrhundert Thomas Miintzer aus dem Mund nimmt *°

nische Tradition anbelangt, an der Eckhart — {iber die Neuplatoniker — partizipiert.
Vgl. H. LEISEGANG, Die Begriffe der Zeit und Ewigkeit im spiteren Platonismus,
Miinster W. 1913 (= Beitr. z. Gesch. d. Phil. des MA’s XIII 4), S. 28f.; C. TREs-
MONTANT, Biblisches Denken und hellenische Uberlieferung Ein Versuch, Diissel-
dorf 1956; H.-G. GADAMER, Uber leere und erfiillte Zeit, in: Die Frage M. Heideg-
gers, Heidelberg 1969, S.17-35; S. SAMBURSKY /S. PINEs, The Concept of Time in
Late Neoplaton BM, Jerusalem I1971.

15 DW 3,170, 14.

16 Vgl. dazu B. WELTE, Meister Eckhart, Gedanken zu seinen Gedanken,
Freiburg i. Br. 1979, S. 31ff.; A. M. Haas, Meister Eckhart als normative Gestalt
geistlichen Lebens, Einsiedeln 1979, S. 32ff.

17 Vgl. oben Anm. 14. Die Ausschaltung der kleinsten Zeiteinheit, des Nu,
bedeutet paradox dessen erneute Einfithrung als Kernbegriff der vom Menschen
erfahrbaren Ewigkeit. Die Aktualitit der Ewigkeit ist fiir Eckhart nur in zeitlicher
Begrifflichkeit umschreibbar: In solcher Redeweise dokumentiert sich die Gleich-
zeitigkeit von Zusammenhang und Unterschied zwischen Zeit und Ewigkeit. Diese
Gleichzeitigkeit mit der Ewigkeit ist nach Eckhart der tiefste Sinn der menschlich-
zeitlichen Existenz.

18 LW (= Lateinische Werke, vgl. Anm. 2) 1, 149, 1, n. 2.

19 Th. Miintzer, Schriften und Briefe, Kritische Gesamtausgabe, unter Mit-



Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit 333

— «Ungelehrte» zu «Gelehrten» machen 2°; er will das Neue und damit
das je neu einbrechende Nu als die vorderste Position der fliehenden
Zeit. Pathetisch versichert er: Enwaere niht niuwes, s0 enwiivde wniht
altes 2. Also Neues um des Alten willen? Ja, vielleicht, wenn man dieses
«Alte» richtig als den Ursprung versteht, der jenseits der Kategorie
der Zeit zu fassen ist: der ain bom fragt, war vmb er bari sin frucht, war
er verniiftig, er spriche: das ich mich verniiwere in der frucht, das tin ich
dar vmb, das ich in der niiwe minem vrsprung mich nihi,; won dem vrsprung
nach sin, das ist mynneclich. got ist der vrsprung vnd ist mynne 22, In
solchen Sitzen enthiillt sich das Neue als emphatischer Begrift fiir die
Erfahrung des zeitlosen Ursprungs, der Gott ist. Die Paradoxie ergibt
sich, daf3 von der erstrebten und je schon verliehenen Ewigkeit auch nur
in temporalen Ausdriicken zu sprechen ist.

So muB3 Eckhart vom nunc aeternitatis, dem « Jetzt der Ewigkeit»
sprechen 23 — eine Redeweise, die Temporales mit seinem Gegensatz
vereinigt —, allerdings indem er mit Zufiigungen die Zeitlosigkeit dieses
nunc betont: Das « Jetzt der Ewigkeit» ist das verum nunc, utpote impar-
tibile, fixum, immobile, das praesents tempore befreit ist ¢, Und doch
versucht Eckhart, dieses Jetzt der Ewigkeit immer wieder im Riick-
griff auf die Zeit zu verdeutlichen; etwa folgendermallen: Waere der
geist alle it mit gote vereinet in dirvrve kraft (der verniinfticheit), der mensche
enmdohte niht alten,; wann daz nii, dd got den érsten menschen inne machete,
und daz nit, dd dey leste mensche inne sol vergdn, und daz ni, da ich inne spri-
che, diu sint glich in gote und enist niht dan éin ni*. Ein solcher Mensch
konnte niht niuwes von kRinftigen dingen empfangen, wan er wonet in
einem ni alle 21t niuwe dne underldz *°. Der Begriff ninwe ist in diesem
Zitat hochst paradox verwendet: «nichts Neues» — «allzeit Neues ohne

arbeit von P, Kirn hrsg. von G. Franz, Giitersloh 1968, S. 335, 29ff.; 500, 11ff.;
vor allem 270, 7ff. Vgl. dazu R. vaNn DULMEN, Reformation als Revolution, Soziale
Bewegung und religioser Radikalismus in der deutschen Reformation, Miinchen
1977, S.119; J. G. FEDERER, Dialektik der Befreiung, Eine Studie am Beispiel
Th. Miintzers, Bonn 1976.

20 DW 5, 60, 28ff.

2L DW 5,61, 1.

22 DW 3, 76, 11t.

23 Vgl. dazu K. KREMER, Meister Eckharts Stellungnahme zum Schépfungs-
gedanken, Trierer Theol. Zs. 74 (1965) 65-82, besonders S. 75.

2 LW 4, 160, 121

25 DW 1, 34 2ff. Uber die ewige Neuheit und jederzeitige Vollendung der
Schopfung «im Anfang» vgl. LW 1, 162, 9ff., u. 18f.

26 DW 1,.35, 1.



334 Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

UnterlaB» 2. Es wire hier auf eine Anzahl von Problemen einzugehen,
die sich in Eckharts strenger Fassung und Betonung der Ewigkeit
Gottes und — spiegelbildlich — des Menschen ergeben. Zunichst psycho-
logische Fragen: Wie ist es moglich und nach Eckhart vorstellbar, daf3
der Mensch — geistig letzlich in der Ewigkeit beheimatet — doch in der
Zeit leben kann? Auf diese Frage werden wir zuriickkommen %8, Ein
schwieriges, auch von den Inquisitoren nicht verstandenes Problem ist
das von Eckharts Schopfungsauffassung. Ist die Schépfung von Ewig-
keit her? Unser Zitat kann da erkldrend auf den fiir Eckhart entschei-
denden Aspekt hinweisen: Unter dem Aspekt von Gottes und seines
Schopfungswillens Ewigkeit kann im Ernst gar nicht die Rede sein von

27 Zu Rolle und Funktion des Paradoxons gerade in der Terminologie der
Zeitlichkeit vgl. BURGER, wie Anm. 6, und J. Zapr, Die Funktion der Paradoxie
im Denken und sprachlichen Ausdruck bei Meister Eckhart, Diss. Koéln 1966,
S. 157-167 (hier werden die Paradoxien von ‘in der zit obe zit’, ‘vergangen zuokiinf-
tic’ und ‘flos in fructu, fructus in flore’ mit reichen Belegen besprochen). Zeiter-
fahrung und deren Transformation in die Gleichzeitigkeit mit der Ewigkeit ist
fiir Eckhart ein unauflésbares Paradox, als solches aber der menschlichen Erfah-
rung nicht entzogen, sondern ihr schirfer als die plane Wirklichkeit integriert:
das Paradox ist Erfahrung von Zeit als Ewigkeit und von Ewigkeit als Zeit, eine
coincidentia oppositorum, die kein Glied seiner Zusammensetzung auszuschlieBen
gestattet. Uber Eckharts keineswegs einlinige Auffassung der mit dem Aspekt des
Neuen gegebenen Kategorie des Werdens vgl. G. HopPE-SCHWEERS, Die Wort-
und Begriffsgruppe ‘wandel’ in den deutschen Schriften Meister Eckharts mit
Beriicksichtigung der lateinischen Schriften, Diss. Miinster W. 1971, S. 118-132.
Dionysius Areopagita hat schon um die Schwierigkeit, den ewigen Gott zeitlich
zu benennen, sehr genau gewuBt. Vgl. De div. nom. X 2: «Als ‘der alte der Tage’
aber wird Gott gefeiert, weil er Aon und Zeit aller Dinge und hinwieder vor Tagen
und Aon und Zeit ist. Und doch muB man ihn gottgeziemend Zeit, Tag, Moment
und Aon nennen, insofern er in jeder Bewegung in sich verbleibt und Urheber
von Aon, Zeit und Tagen ist. Deshalb erscheint er in den heiligen Theophanien
der mystischen Gesichte sowohl grau von Haaren als in jugendlicher Gestalt gebil-
detr» (PG 3,937BC). Zum hier anklingenden puer-senex-Ideal vgl. CH. GNILKA,
Aectas Spiritalis, Die Uberwindung der natiirlichen Altersstufen als Ideal frithchrist-
lichen Lebens, Koéln-Bonn 1972, 6fter; ders., Neues Alter, neues Leben, Eine
antike Weisheit und ihre christliche Nutzung, Jb. f. Antike und Christentum
20 (1977) 5-38. — Zu Eckharts kithnen, das Neue als inneren Antrieb des Sprechens
ergreifenden Redewendungen vgl. die klugen Bemerkungen von G. THERY, Le
développement historique des études eckhartiennes, La Vie Spirituelle, Suppl.
n° 7, 15 novembre 1948, 304-337, bes. S. 312{. Bei gewissen Mystikern — zum
Beispiel bei Ruusbroec — kann dieses vernuwen einen eschatologischen Aspekt
bekommen. Vgl. B. FrRaLING, Mystik und Geschichte, Das ‘ghemeyne leven’ des
Jan van Ruusbroec, Regensburg 1974 (= Studien zur Geschichte der kath. Moral-
theol. 20), S. 116 (mit Eckhart sehr nahekommenden Wendungen), 351-356 (mit
dem Paradox: boven tijt — in der tijt).

28 Siche unten S. 353. Vgl. voN BALTHASAR, wie Anm. 1, S. 27f., Anm. 1.



Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit 335

einer zeitlich befristeten Dauer — mit Erschaffung und Ende — der
Schopfung. Unter dem Aspekt der Schopfung selber dagegen ist ihre
Passivitdt und Abhdngigkeit vom Schopferwillen Gottes als Zeitspanne
mit Anfang und Ende zu deuten, ein Faktum, das Eckhart, indem er den
ersten Aspekt aufrechterhilt, in seiner Rechtfertigungsschrift gerne
zugibt %, Alle Dinge haben ein doppeltes Sein 3, eines in Gott und eines
in ihrer eigenen Natur, die gesamte Schopfung. Dal der erste Aspekt
der fiir Eckhart entscheidende ist, scheint klar. Mi3verstdndnisse erga-
ben und ergeben sich aus der Verwechslung der diversen Aspekte 3I.
Ohne im Augenblick weiter auf diese Probleme einzutreten, ist nun
zu fragen, ob es bei dieser Paradoxie, die Ewiges mit temporaler Begriff-

29 Siehe C. F. KELLEY, Meister Eckhart on Divine Knowledge, New Haven/
London 1977, S. 160-162. Vgl. Eine lateinische Rechtfertigungsschrift des Meister
Eckhart, hrsg. von A. Daniers, Miinster W. 1923, S. 10 (III, 8): principium in
quo cveawit deus celum et tevvam est primum nunc simplex eternitatis, dicendum quod
hoc verum est et necessavium sicut iacet. Creatio siquidem et omnis actio dei est ipsa
essentia dei. Nec tamen ex hoc sequitur, si deus creauit mundum ab eterno, quod propier
hoc mundus sit ab eterno, ut inperiti putant. Creatio enim passio non est eterna sicut
nec ipsum creatum est eternum. Mit dieser Bemerkung tiber den aktiven und pas-
siven Aspekt der Schoépfung, der je verschiedene Aussagen iiber dieselbe Schép-
fung zulaBt, hat Eckhart sein Verstindnis der christlichen Schépfungslehre geklirt.
DaB Eckharts Sprechweise sich von der der Inquisitoren grundsétzlich unterschied,
hat Welte, wie Anm. 16, S. 249ff., mit allem Nachdruck festgehalten und erliutert.
Vgl. auch G. HoPPE-SCHWEERS, wie Anm. 27, S. 105-109.

30 Nota quod omnis cveatura duplex habet esse. Unum in causis suis oviginali-
bus, saltem in verbo dei,; et hoc est esse firmum et stabile. Propter quod scientia cor-
ruptibilium est incorvuptibilis, firma et stabilis; scituv enim ves in suis causis. Aliud
est esse vevum extra in vevum natura, quod habent ves in forma propria. Primum est
esse virtuale, secundum est esse formale, quod plerumque infirmum et variabile (Expo-
sitio libvi Genesis, LW 1, 238, 11f., n. 77). Vgl. dazu K. ALBERT, Der Grundgedanke
der Philosophie Meister Eckharts, in: W. Boume (Hrsg.), Meister Eckhart heute,
Karlsruhe 1980 (= Herrenalber Texte 20), S. 11-20, bes. S. 12-14; J. EBERLE, Die
Schépfung in ihren Ursachen, Untersuchung zum Begriff der Idee in den lateini-
schen Werken Meister Eckharts, Diss. Kéln 1972. Das geschopfliche esse hoc et hoc
und das gottliche esse simplex sind in solcher Darstellung klar als unterschiedene
eingefithrt. Man wird daher Eckharts Lehre weder in einem materialistischen
(H. Lev, Studien zur Geschichte des Materialismus im Mittelalter, Berlin 1957)
noch in einem monistischen Sinne miBdeuten diirfen. Vgl. schon H. S. DENIFLE,
Die deutschen Mystiker des 14. Jahrhunderts, Beitrag zur Deutung ihrer Lehre,
Freiburg/Schweiz 1951, S. 2181f.

31 An solchen Verwechslungen der Perspektive bei der Rezeption der eck-
hartschen Texte ist die methodisch-systematische Anwendung des verbum abbre-
viatum durch Eckhart selber nicht ganz unschuldig. Vgl. die klirenden Hinweise
von H. FiscHER, Meister Eckhart, Einfithrung in sein philosophisches Denken,
Freiburg/Miinchen 1974, S. 431f.; vgl. auch die Bemerkungen bei R. OrTro, West-
ostliche Mystik, Vergleich und Unterscheidung zur Wesensdeutung, Giitersloh 1979
(= Siebenstern 319), S. 103.



336 Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

lichkeit auszudriicken versucht 32, bleiben muB}, oder ob sich nicht in
dieser Paradoxie ein tieferer Sinn ausdriickt. Die Nachfrage, wie Eck-
hart von der Ewigkeit niherhin spricht, kann hier weiterfithren. In
seiner Predigt ‘In diebus suis placuit deo’ 33 unterscheidet Eckhart den
Tag der Seele vom Tag Gottes. Der Tag der Seele hat eine wichtige
Funktion, indem er eine Tendenz der Zeit zu sich selber bringt: Die
Tage, die lingst oder auch nur vor kurzem verflossen sind, sind dem Heute
so nahe wie der gestrige Tag. Warum? In der Seele ist diu zit in einem
gegenwertigen ni 3*. Die Geistseele versammelt die Zeit zum #d, der die
Zeiten und Tage in sich aufhebend enthélt. Gottes Tag ist noch eine Qua-
litdtsstufe hoher: Wahrend die Seele — alle Tage und Dinge der Schop-
fung in sich versammelnd — schon auf dem Niveau ihres Seelentages
ewige Jugend verwirklicht — min séle ist als junc, als do si geschaffen
wart, 14, und noch vil jiinger ! 3%, behauptet Eckhart von sich selber —, tritt
sie am Tage Gottes, der nicht etwa in eschatologischer Ferne gesehen
wird, in das «wesenhafte Nu» der zeitlosen Ewigkeit Gottes ein: Dd st
gotes tac, dd diu séle stdt in dem tage dev éwicheit in einem wesenlichen ni... 38
Der Tag Gottes ist Tag der Ewigkeit, in den die Seele — schon natur-
haft analog zur gottlichen eine irdisch-psychologische Ewigkeit, d.h.
Gleichzeitigkeit mit Gott verwirklichend3” — gnadenhaft eintreten darf.

Bevor nun nach dem spezifischen Charakter dieser Ewigkeit und
ihrem Verhiltnis zur Zeit gefragt werden kann, ist nach dem Grund
der Mbglichkeit dieses Uberschreitens des Zeitaspekts in ein «wesent-
liches», d.h. seinsspendendes und seinshaftes Nu zu suchen.

32 Ganz abgesehen von der Unmdoglichkeit, von der Ewigkeit als von etwas
dem planen Wirklichkeitsbereich Angehérigen zu sprechen, kommt, wie sich zei-
gen wird, der Ewigkeit eine in hdchstem Grade zeitintegrierende Funktion zu;
sie ist die «Fiille der Zeit»; siehe unten S. 354.

33 DW 1, 1614

3% DW 1, 166, 5. Vgl. das oben, S. 331 1., iitber die zeitenthobene Wirkmoglich-
keit der hochsten Seelenvermogen (viinkelin, Vernunft und Wille) Gesagte.

35 DW 2, 305, 61. Gemeint ist hier Eckharts spezifische Fassung der Analo-
gielehre. Vgl. Haas, wie Anm. 16, S.46ff.,, S. 118, Anm. 23 (Literaturangaben).
Unter dem Gesichtspunkt der Zeit stellt sich die Seinseinfléfung von seiten Gottes
an sein Geschopf als eine Gleichzeitigkeit dar. Vgl. Rechtfertigungsschrift, ed.
DanieLs, wie Anm. 29, S. 10 (I1I, 9): Ex isto patet quod deus adest omnibus rvebus
quia esse: evgo ommni enti et equaliter quia totus deus ita est in minimo sicut in maximo.
Nota ergo quod deus vatione qua infinitus et immensus vbique et in omnibus est, sed
ratione simplicitatis et purissime vnitatis in quolibet est, in vno sicut est in omnibus
totus, in minimo tam magnus sicul in maximo.

36 DW 1, 166, 81.

37 DW 1, 166, 7.



Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit 337

11

Der Inhalt des wesenlichen nii ist die ereignishafte, je neu und aktuell
im Seelengrund stattfindende Geburt Gottes 3. Der eben zitierte Text
hat ndmlich seine Fortsetzung in Folgendem: ... und dd gebirt der vater
sinen eingebornen sun 1n einem gegenwertigen ni und wirt diu séle wider
wn got geborn. Als dicke s6 diu geburt geschihet, als dicke gebirt si den
eingebornen sun. Dar umbe ist der siine vil mér, die die juncvrouwen
gebernt dan der, die die vrouwwen gebernt, wan sie gebernt iber 2it in éwicheit.
Wie vil der siine 1st, die din séle gebirt in éwichert, s6 1st wr doch niht mér
dan éin sun, wan ez geschihet tiber zit in dem tage der Ewicheit 3. Zum
Verstandnis des Textes ist festzuhalten, daB die allegorische Unter-
scheidung zwischen juncvrouwe und vrowwe jene zwischen gelassenem
und ungelassenem Menschen meint: Der Gelassene bleibt 4f siner blozen
abegescheidenheit *° im gegenwertigen nit, von dem die Rede ist. Eckhart
anerkennt — anders als die Vertreter der dlteren Kontemplationsmystik #

38 Zur Geschichte vgl. H. RAHNER, Die Gottesgeburt, Die Lehre der Kirchen-
viter von der Geburt Christi aus dem Herzen der Kirche und der Glaubigen, in:
H. R., Symbole der Kirche, Die Ekklesiologie der Viter, Salzburg 1964, S. 13-87.
Uber den Werdensaspekt der Gottesgeburt in der Seele nach Meister Eckhart vgl.
G. HoPPE-SCHWEERS, wie Anm. 27, S, 218-230. Dieselbe schon erlduterte Para-
doxie von Ewigkeitsaussage in temporaler Begrifflichkeit findet sich auch in einer
fur die Gottesgeburt zentralen Stelle iiber den héchsten Grad der in statu viae dem
Menschen erreichbaren Gottesnadhe: Der sehste grdt ist, s dev mensche ist entbildet
und tiberbildet von gotes Ewicheit und komen ist in ganze volkomen vergezzenlicheit
zevgancliches und zitliches lebens und gezogenm ist und tibergewandelt in ein gotlich
bilde, gotes kint worden ist. Viivbaz noch hoeher enist kein grdt, und dd ist éwigiu
yuowe und saelicheit, wan daz ende des innern menschen und des n 14 w e 1 menschen
ist éwic leben (DW 5, 112, 104f.).

3 DW 1, 166, 91f.

0 DW 1,170, 9.

“1 Die Stellung Meister Eckharts zur #lteren Kontemplationsmystik ver-
diente eine die gesamte Forschung einbeziehende Untersuchung. Insbesondere
miiBte die Frontstellung Eckharts gegen eine der Zeit nicht enthobene, in der
Zeit als ein psychologisch fabarer Augenblick sich ereignende Unio mystica genauer
untersucht werden. Eckhart beniitzt in vielerlei Hinsicht eine dhnliche Termino-
logie wie die Mystik Bernhards, meint aber gerade hinsichtlich der Vereinigung
der Seele mit Gott — der Gottesgeburt — nicht einen psychologischen Moment,
sondern eine ontologische Ewigkeitszeit. J. BERNHARTS polemische Differenzierung
zwischen Eckhart und Bernhard von Clairvaux ist so nicht mehr haltbar (Bern-
hardische und Eckhartische Mystik in ihren Beziehungen und Gegensitzen, Eine
dogmengeschichtliche Untersuchung, Kempten/Miinchen 1912, bes. S.56). Vgl
dagegen MieTH, wie Anm. 12, S.182-186 und M. BINDSCHEDLER, wie Anm. 7,
S. 30. «Das Thema ‘vita activa-vita contemplativa’ stellt sich bei Meister Eckhart



338 Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

— keine grundsitzliche Bedeutung eines in z7¢ unde stat erfolgenden
geistlichen Fortschritts oder eines zeitlich zu entfaltenden mystischen
Weges, der zu diesem gegenwertigen nii fithren kénnte, obwohl er natiir-
lich im Bereich des faktischen religiésen Daseins solche lingst klassisch
gewordenen Modelle auch zitiert. Sein Modell der Konversion ist — mit

nicht als Frage nach dem Verhidltnis zweier ekklesiologischer Aspekte (wie bei
Augustin), noch als Frage der Klassifikation verschiedener Spiritualititsformen
(wie bei Thomas von Aquin). Es tritt vielmehr als eine Betrachtungsweise des
spirituellen Prozesses der Gottesgeburt auf, in dem sich der ontologische ProzeB3
des gottlichen Heilswerkes ereignet. Dieser Prozel3 verlduft, wie wir gesehen haben,
‘vertikal’ zum horizontalen irdischen Zeitablauf. Er beansprucht daher fiir sich
die Simultaneitit und Einheit des Seins. Ein Geschehen, das dem Rhythmus des
Seinsereignisses entspricht, kennt kein zeitliches Nacheinander und keine Differenz
im Sein. Es bezeichnet die Einheit der christlichen Existenz, die von der Einheit
der gottlichen Dynamik erfaBt ist» (MieTtH, S.1821.). Daher unterscheidet sich
Eckhart von allen Versuchen, eine affektive oder intellektive Gottesintuition zu
fassen, wie es die mittelalterlichen Kontemplationsmystiker versuchten. Er distan-
ziert sich auch von allen Schemata und Aufstiegsmodellen des geistlichen Lebens,
Ebenso fehlt bei ihm die plane Unterscheidung zwischen Innerlichkeit und AuBer-
lichkeit: Alle Innerlichkeit bricht nach auBlen durch in die Tat. Das gegenwertige
## meint daher mnicht die in tberschwenglicher Verginglichkeit gnadenhaft ein-
brechende Schau i# statu viae, sondern die von Mieth vorgestellte, als ewige Ruhe
und Bewegung konzipierbare « Einheit des spirituellen Aktes» der Vereinigung der
Seele mit Gott im Sinne der Analogielehre Eckharts. Man wird daher die Aussagen
Eckharts iiber die Zeit und deren Wandelbarkeit (vgl. G. HOPPE-SCHWEERS, wie
Anm. 27, S. 105-132) immer im Lichte der Paradoxie einer in der Zeit sich ereig-
nenden Zeitlosigkeit sehen miissen. Dagegen kennt die Kontemplationsmystik
— etwa bei Bernhard von Clairvaux — die fliichtige Erfahrung der Uwnio: vara hora,
sed parva mora (ST. GiLsoN, Die Mystik des Heiligen Bernhard von Clairvaux,
Wittlich 1936, S. 194, leider ohne genauen Stellenhinweis; die Stelle findet sich
in Bernhards Hoheliedauslegung: Super Cantica, sermo 23, 15; Sancti Bernardi
Opera I, Rom 1957, S. 148, 20: Sed, heu! vara hora et parva mova. Wie D. SABERSKY-
Bascao, Studien zur Paronomasie bei Bernhard von Clairvaux, Freiburg/Schweiz
1979, S.1471., Anm. 330, nachgewiesen hat, stammt die Formel von Johannes
von Fécamp, der schreibt: Hew ef in hoc praesenti, quamvis dulcissimo, contuita
rara est horva et parva wmora [Lettre & une moniale, ed. J. LECLERcQ/]. P. BONNES,
Un maitre de la vie spirituelle au XI¢ siécle, Paris 1946, S. 208, 751.]; sinngemaf3
nahe kommt dieser Formel In Cant. Cant., sermo 74, 4; Opera II, Rom 1958,
S.242,1f.). Auch Thomas von Aquin duBert sich mit einem Zitat aus Gregor
dem GrofBlen (PL 76, 825D) in dem Sinne: in vita activa fixi permaneve possumus;
in contemplativa autem intenta mente maneve nullo modo valemus (S. th. II-1I, q. 181,
a. 4, 3). Oder Tauler: Hie in diser versamnunge wivt ein enzundunge geborn in dem
brande der minne und wirt ein nebel, ein vinsternisse, in dem wirt div din geist vecht
verstoln licht eins halben Ave Mavien lang, das du dinen sinnen und diney natuvlicher
vernunft entnomen wirst (Die Predigten Taulers, hrsg. von F. VETTER, Dublin/
Zurich 21968, S. 166, 27ff.). Zum Nachhall der dlteren Kontemplationsmystik in
der deutschen Mystik des 14. Jahrhunderts vgl. DENIFLE, wie Anm. 30, S. 1294
Zur Lehre der kirchlichen Tradition tiber die mystische Entriickung vgl. die erschép-



Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit 339

einem Begriff Taulers — der weseliche kér > oder — ein eckhartscher
Terminus — der durchbruch *3, der ougenblik **. Diese Begriffe bezeichnen
ein plotzliches Innewerden dessen, was im viinkelin der Seele in unend-

fende Darstellung bei H. U. voN BALTHASAR, Besondere Gnadengaben und die
zwei Wege menschlichen Lebens, Die deutsche Thomas-Ausgabe, 23. Band: II-11,
171-182, Heidelberg 1954, besonders S. 372ff. Neuerdings vgl. D. MieTH, Gottes-
schau und Gottesgeburt, diese Zs., 204-223.

42 Ed. VETTER, wie Anm. 39, 169, 31.; 174, 14.

43 Stellen siehe bei SH. UEDA, Die Gottesgeburt in der Seele und der Durch-
bruch zur Gottheit, Die mystische Anthropologie Meister Eckharts und ihre Kon-
frontation mit der Mystik des Zen-Buddhismus, Giitersloh 1965, S.99ff., bes.
S. 119ff.; Haas, wie Anm. 16, S. 18ff., S. 92ff.

4 Tnteressant ist, wie Eckhart den Augenblick in der Umschreibung: punct
der zit semantisch ganz verschieden anwendet und auch bewertet.

1. Negative Bewertung des Augenblicks als einer der Wandelbarkeit iiberant-
worteten Zeiteinheit: Aber wie daz bilderiche lieht, daz diu séle enpfangen hit von stme
gelichnisse, sich 1if trage itber daz punctder zit divve wandelunge, gelich den obersten
geisten in ain éwekeit, daz mevket. Swenne daz geschiht, daz dev geist mé hit ein anhaftunde
inwonunge mit vreuden stnes éwigen bildes, daz got ist, dan er habe ein beliben an ime sel-
bev, sé liuhtet daz bildeviche lieht dem geiste in sin éwic bilde (nach I. PFEIFFER, Deutsche
Mystiker des 14. Jahrhunderts, Bd. 2: Meister Eckhart, Aalen 21962, S. 668, 251f., und
den von G. HoPPE-SCHWEERS, wie Anm. 27, S.116, angebrachten Textverbesserungen
[nach J.QuiNT]). Auch wenn ich punct hier nicht mit«Zustand», «Faktumy»,«Merkmal»
itbersetzen mochte — nichts hindert uns, die Ubersetzung « Augenblickszeit» zu akzep-
tieren —, so ist doch klar, dal Eckhart — wie in seiner 6fter negativen Bewertung des
zeitlichen Nu — eine eindeutig abschitzige Aussage iiber die Zeit und die in ihr impli-
zierte Wandelbarkeit aufgrund der Augenblicksverhaftetheit ihrer Momente macht.

2. Positive Bewertung des bedeutenden Augenblicks: Fiaf ist daz vil edelst
wort, daz ie gesprochen wart. Es sprichet alz vil alz: gesche ein einicheit. Ditz fiat
wart gespvochen in dev gotlichen ewicheit in dev drveier person einung in gotlicher
natur. Ez wart auch gesprochen in dem punct dev zit dev einung gotlichey und mensch-
licher natur in einev pervson. Es ward gesprochen in der ewicheit und in dev zeit in
der einung, daz di sel mit got ein. wurd (F. JosTEs, Meister Eckhart und seine Junger,
Ungedruckte Texte zur Geschichte der deutschen Mystik, Mit einem Worterver-
zeichnis von P. ScaMITT und einem Nachwort von K. Rus, Berlin/New York 1972,
S.42, 15ff.; in dieser selben Predigt 43 findet sich auch die oben nach PFEIFFER zi-
tierte Stelle: JosTEs, 45, 331f.). Hier ist deutlich der Zeit und Ewigkeit in der Mensch-
werdung einbefassende Moment des marianischen Fiat gemeint. Die einung um-
schlieBt hier Zeit und Ewigkeit. Vgl. auch G. HOPPE-SCHWEERS, wie Anm. 27, S.1161.

Der heilsgeschichtliche Augenblick — im Fiat Mariens — ist auch der heils-
geschichtliche Augenblick jeder einzelnen Seele: Genauso wie Gott bei der Zeu-
gung, im selben Augenblick, die Materie mit der menschlichen Seele informiert,
so ergieBt sich auch Gott in einem Augenblick in die Seele, wenn sie entsprechend
leer und bereit ist: Ez ist ein blic, ze beveitenne unde in ze giezenne. Wenne diu ndtire
Af iv hoehstez kumet, sé git got gndde: in dewme selben punten, s6 dev geist beveit ist,
s6 gét got in dne difziehen und dne beiten (PFEIFFER, wie oben, 27, 35ff.; nhd. Uber-
setzung in J. QuiNT, M. Eckehart, Deutsche Predigten und Traktate, Miinchen
1963, S. 436, 9ff.). Das Gebot des Leerseins ist ein schlagartig ins Jetzt einbre-
chendes Ereignis, das jetzt auch zu ergreifen ist: ez enist niht denn ein punte daz



340 Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

licher Gegenwirtigkeit immer schon prasent ist: die Gottesgeburt. Die
Seele sieht sich — nach dem augenblickshaften Durchbrechen — in eine
Bewegung einbezogen, die nicht die ihre ist, obwohl sie ihr innerlicher

dftuon und daz ingdn (PFEIFFER, 28, 5f.; QUINT, 436, 211.). Dar umbe stant stille
und enwenke niht, wan di maht dich zuo der stunden von gote kéven, dit enkumest
niemer wider dav zuo (PFEIFFER, 28, 23ff.; QuinT, 437, 6ff.). Interessant ist, daB
Eckhart diese Theologie und Spiritualitit des Augenblicks, die jene Kierkegaards
schon mit aller Deutlichkeit vorprigt, ohne Riicksicht auf die Rolle der religiésen
Erfahrung (des bevindens) angewendet wissen will. Kennzeichen fiir die Ereignis-
haftigkeit dieses Vorgangs ist der Blitz, den Eckhart in der folgenden Weise alle-
gorisiert: « Nun koénntest du sagen: Je nun, Herr, Thr meint immerzu, es miisse
dahin kommen, da3 ¢n mir diese Geburt geschehe, der Sohn geboren werde. Wohlan
denn! Konnte ich dafiir ein Zeichen haben, woran ich erkennen koénnte, dal3 es
(wirklich) geschehen wire? — Ja, gewiB, verldBlicher Zeichen wohl ihrer drei! Von
denen will ich nun (nur) eines angeben. Man fragt mich oft, ob der Mensch dahin
gelangen konne, daB ihn die Zeit nicht (mehr) behindere und nicht die Vielheit
noch die Materie. Ja, in der Tat! Wenn diese Geburt wirklich geschehen ist, dann
konnen dich alle Kreaturen nicht (mehr) hindern; sie weisen dich vielmehr alle
zu Gott und zu dieser Geburt, wofiir wir ein Gleichnis am Blitz finden: Was der
trifft, wenn er einschldgt, sei’s Baum oder Tier oder Mensch, das kehrt er auf der
Stelle zu sich hin; und hitte ein Mensch (auch) den Riicken hingewendet, im selben
Augenblick wirft er ihn mit dem Antlitz herum. Hitte ein Baum tausend Blitter,
die alle kehren sich mit der rechten Seite dem Schlage zu. Sieh, so auch geschieht
es allen denen, die von dieser Geburt betroffen werden: die werden schnell zu
dieser Geburt hingewendet, und zwar in jeglichem, was (ihnen) gerade gegenwirtig
ist, wie grob es auch sein mag. Ja, was dir vorher ein Hindernis war, das fordert
dich nun zumal. Das Antlitz wird vollig dieser Geburt zugekehrt; ja, in allem, was
du siehst und horst, was es auch sei, — in allen Dingen kannst du nichts anderes
aufnehmen als diese Geburt; ja, alle Dinge werden dir lauter Gott, denn in allen
Dingen hast du nichts im Auge als nurmehr Gott. Recht, wie ein Mensch die Sonne
lange ansdhe: was er danach ansdhe, darin erschiene das Bild der Sonne. Wo dir
dies gebricht, daB du in allem und jedem Gott suchst und im Auge hast, da fehlt
dir (auch) diese Geburt (Quint, 437, Off.; PFEIFFER, 28, 26ff.). Das Jetzt der Zeit
wird in dieser Auffassung iibergangslos und schlagartig zum Jetzt der Ewigkeit,
in dem iiber Heil und Unheil entschieden wird: Der sich zemdle lieze einen ougen-
blik, dem wiivde zemdle gegeben. Und waeve ein mensche zweinzic jar geldzen, naeme
ev sich selben wider einen ougenblik, er enwart noch nie geldzem. Dev mensche, der
geldzen hdt und geldzem ist und dev niemermé gesihet einen ougenblik df daz, daz er
geldzen hat, und blibet staete, unbeweget in im selber und unwandelliche, der mensche
ist aleine geldzen (DW 1, 202, 111f.). Die Struktur der Ewigkeitszeit ist bei Eckhart
nie bloB sich selber, sondern das nuunc aeternitatis (LW 4, 1591., n. 167{.) schligt
als das verum nunc ein in die irdische Zeit; der davon Betroffene hat so die Mog-
lichkeit, blitzhaft in die Ewigkeit einzutreten. Mit Christus muf3 der Christ alze-
mdle (DW 2,175, 5) — in absoluter Gleichzeitigkeit — auferstehen. Zeichen dieser
Gleichzeitigkeit ist Suchen, Schmecken der Dinge, «die oben sind», und Nicht-
Schmecken der Dinge der Erde. Solche ruowe findet sich, dd kein zit enist (DW 2,
180, 11.), im Himmel, der in sich nicht eine Ursache der Zeit ist, sondern blof3 in
seinem Umlauf (DW 2, 182, 11f.). Dieses himmlische ## ist dem Menschen im gna-
denhaften Blitz Gottes aufgegeben. Die irdische Zeit aber kann sehr wohl zur



Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit 341

ist als sie sich selber: Diu séle, diu dd stdt in einem gegenmwertigen wii,
da gebirt dev valer in sie sinen eingebornen sun, und in der selben geburt
wirt din séle wider in got geborn. Daz ist ein geburt, als dicke si wider-
geborn wirt 1n got, s6 gebirt der vater sinen eingebornen sun in sie *>. Die
trinitarische Geburt des Sohnes aus dem Vater bezieht in sich ein die
Wiedergeburt der Seele in Gott. Zeitlich gesehen ist dieser Vorgang nur
unter dem Aspekt des Prisens und zwar einer spezifisch in die Kategorie
des ewigkeitlichen Prisens gefaliten Gegenwirtigkeit aussagbar. Alles
verwelst darauf hin — die Begriffe sowohl, die das wvinkelin der Seele
mitumschreiben *6, wie auch die Aussagen, die diesen Vorgang der
etnunge bezeichnen 47, daf es sich nicht um ein nunc stans der Ewigkeit
handelt, sondern um einen unaufhérlich und unabsehbar sich steigern-
den dynamischen Vorgang. Gott ist fiir Eckhart nicht ein Gott ewig
eherner Unbeweglichkeit, sondern: Got ist ein got der gegemwerticheit.
Wie er dich vindet, alsé nimel er und enpfaehet dich, niht, waz di gewesen
sist, sunder waz di tezunt bist 4.

Es ist nicht zu iibersehen, daB der Grund der Moglichkeit des Uber-
schreitens des Zeitaspekts in die Gleichzeitigkeit mit der Ewigkeit eine
spezifische Fassung der Christologie, ein spezifisches Verstdndnis der
Inkarnation Gottes in seinem Sohn, Christus, voraussetzt 9. Eckhart

Grundlage der Moéglichkeit der Erfahrung des éwigen nil (PFEIFFER, 162, 11f.)
werden: Der Mensch — im Gegensatz zum Engel, der im ewigen Lichte erkennt —
kennet in eime nil dev zit. Daz ni der zit ist daz aller minneste. Nim aber daz ni der
zit, s0 bistd allenthalben und hdst alle zit (PFEIFFER, 162, 121f.). Die Kritik O. CuLL-
MANNS, Christus und die Zeit, Die urchristliche Zeit- und Geschichtsauffassung,
Zollikon-Ziirich 21948, S. 1281., an Kierkegaards Gleichzeitigkeitsbegriff verkennt
dessen Pathos, mit dem er die Zeit Christi als eine weitergehende qualifiziert.

4 DW 1,171, 8ff.

%6 Vgl. die Hinweise bei HaAs, wie Anm. 16, S. 117, Anm. 10-12.

#7 Vgl. dazu B. DietsceE, Der Seelengrund nach den deutschen und latei-
nischen Predigten, in: U. M. Nix/R. OcusLin (Hrsg.), Meister Eckhart der Prediger,
Festschrift zum Eckhart-Gedenkjahr, Freiburg i.Br. 1960, S. 200-258, bes. S.2091f.;
K. BERGER, Die Ausdriicke der Unio mystica im Mittelhochdeutschen, Nendeln
21967. Zur ‘Mystik’ Eckharts vgl. K. WEriss, Meister Eckhart der Mystiker, Bemer-
kungen zur Eigenart der Eckhartschen Mystik, in: U. KErN (Hrsg.), Freiheit und
Gelassenheit, Meister Eckhart heute, Miinchen/Mainz 1980, S. 103-120.

8 DW 5, 234, 51f.

4 Vgl. V. Lossky, Théologie négative et connaissance de Dieu chez Malitre
Eckhart, Paris 1960, S.188: «Puisque le Verbe de Dieu, en s’incarnant, a réuni en
Lui '«ceuvre intérieure» et '«ceuvre extérieures, I'éternel et le temporel, I'incréé et le
créé, c’est dans la christologie de Maitre Eckhart que nous trouverons finalement la
réponse a la question comment une personne humaine, qui regoit la grice in via, par-
ticipe en méme temps, dans son «homme intérieur», a la gloire éternelle in patria.»

23



342 Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

schlieBt sich in seiner Konzeption der Gottesgeburt in der Seele des
Gliubigen an eine alte patristische Uberlieferung an, die immer schon
die Menschwerdung Christi als eine progressive, in den glaubigen Christen
sich auszeugende Gegenwirtigkeit des Gottessohnes verstanden hat 0.
Das historisch einmalige Faktum der Menschwerdung ist hierbei nicht
iibergangen, sondern soll im Gegenteil in strengster Analogie als geist-
liche Wirklichkeit und lebendige Gegenwart des christlichen Daseins
erinnert, intensiv nachvollzogen und ratifiziert werden 3. Die Vorbild-
lichkeit des Lebens Christi ist nach Eckhart — soll sie iiberhaupt wirksam
sein — die innere und innerlichste Lebensform, der Lebensquell des
Christen. Diese Tatsache — und nicht irgendeine ekstatische Uber-
schreitung der Zeitgrenzen in eine immobile Ewigkeit nach der Regie
des Gldubigen — ist Bedingung der Moglichkeit einer Transzendierung
des Zeitaspekts.

Allerdings schliefit sich Eckhart dabei in mancherlei anthropologi-
schen Hinsichten an neuplatonische Lehren an, so etwa in der Anschau-
ung, daB die Seele nicht in der Zeit sei, sondern an sich schon mit ihrem
obersten Teil iiber der Zeit stehe: diu séle ist geschaflen als uf ein ort
zwischen zit und ewicheit. M1t den widersten sinmen ndch der zit iiebet
st zitlichiu dinc,; ndch der obersten kraft begrifet und enpfindet si dne zit
éwigiu dinc 52. Aufgrund ihrer Wandelbarkeit und ihrer Unverginglich-
keit ist sie weder von der Zeit noch von der Ewigkeit her gemacht oder
abkiinftig: sie ist aus Nichts geschaffen 33. In der Festlegung der Seele

50 Vgl. oben Anm. 36.

51 «... wenig bedeutete es mir, dal das Wort fiir die Menschen Fleisch
wurde in Christus, jener von mir verschiedenen Person, wenn es nicht auch in
mir personlich (Fleisch anndhme), damit auch ich Gottes Sohn wire» (Exp. s. ev.
sec. Joh., cap. 1,14; LW 3,101, 141ff,, n. 117). Vgl. auch Haas, Meister Eckhart
und die Sprache, Sprachgeschichtliche und sprachtheologische Aspekte seines
Werkes, in: Meister Eckhart heute, wie Anm. 30, S. 2041, bes. S. 34ff. Zu ver-
gleichen wire dazu der Entwurf von A. ZorrL, Erfahrung und Gegenwartigkeit,
Dialogische Folien iiber der Anthropologie von C. Rogers, Géttingen 1980, S. 326 ff.

52 DW 1, 405, 1ff. Zum platonisch-aristotelischen und neuplatonischen Hin-
tergrund vgl. BEIERWALTES, wie Anm. 14; vielerlei Hinweise auch bei M. Nicort,
Living Time and the Integration of the Life, London 21953; H. CONRAD-MARTIUS,
Die Zeit, Miinchen 1954 (Plato, Aristoteles); O. FR6BE-KarTEYN (Hrsg.), Eranos-
Jahrbuch 1951, Bd. 20: Mensch und Zeit, Zurich 1952; W. R. INGE, Mysticism
in Religion, London 1969, S.71-90; H.-CH. PukcH, En quéte de la Gnose I, La
Gnose et le temps et autres essais, Paris 1978 (wichtige Hinweise zur christlichen
und gnostischen Zeit-Ewigkeitsauffassung); W. BEIERWALTES, Proklos, Grundziige
seiner Metaphysik, Frankfurt a.M. 21979, S. 196ff.; A. J. FESTUGIERE, Le temps
et I’Ame selon Aristote, in: Etudes de philosophie grecque, Paris 1971, S. 197-220.

55 DW 2,133, Anm. 1. Vgl. dazu G. ScHOLEM, Schoépfung aus Nichts und



Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit 343

auf diese Zwischenposition zwischen Zeit und Ewigkeit hilt sich Eck-
hart an die Auskunft des ‘Liber de causis’: esse autem quod est post
aeternitatem et supra tempus est anima, quoniam est in orizonte aeternitatis
wnferius et supra tempus 5*. Diese Ansicht riickt aber ohne weitere Pro-

Selbstverschrinkung Gottes, in: G. Sch., Uber einige Grundbegriffe des Judentums,
Frankfurt a.M. 1970, S. 53-89, bes. S. 74f.

54 O. BARDENHEWER (Hrsg.), Die pseudo-aristotelische Schrift Uber das reine
Gute bekannt unter dem Namen Liber de causis, Freiburg i.Br. 1882, § 2, S. 165,
7-9; A.PatTIN (Hrsg.), Le Liber de causis, Leuven o.]J., S. 50; H. D. SAFFREY
(Hrsg.), Sancti Thomae de Aquino Super Librum de causis expositio, Fribourg/
Louvain 1954, S. 10-16. Von einer andern Seite her riickt HELBLING, wie Anm. 7,
S. 651ff., diese Zwischenstellung der Seele ins Licht, indem er, von LW 3, 122ff.,
wo im Kommentar zum Johannesevangelium von der Aufeinanderfolge des Tau-
fers und Christi die Rede ist, ausgehend, die Unterschiede zwischen generatio und
altevatio im Sinne Eckharts fruchtbar macht:

«Eckhart spricht hier von der alteratio, die den Zweck hat, der in der Materie
verborgenen Form zur Verwirklichung zu verhelfen. So beschreibt Johannes seine
eigene Aufgabe: ... ut manifestatur in Isvael, scilicet Christus, proptevea veni ego;
et prius ibidem : ego baptizo in aqua, medius autem vestrum stetit, quem vos nescitis.
Medius, inquit, vestrum, quia forma substantialis quasi latet incognita in abditis,
in medio. in corde materiae ... So gilt die Sendung des Tdufers dem Entstehen der
forma substantialis; dieses Entstehen aber ist nicht alteratio, sondern gemeratio: in
der Verwirklichung spéter, aber nach dem Heilsplan frither, wihrend die alteratio
bloB der Zeit nach friher ist (post me venit vir qui ante me factus est, quia prior me
evat). So sagt Johannes aber auch von Christus: cuius non sum dignus etc., weil
die Ordnung — quae est necessitas ad formam — eher in der generatio als in der alte-
ratio zustandekommt: Altevatio enim non tantae perfectionis sew dignitatis est, ut
possit attingere et induceve seu tmprimere dispositionem, de qua dictum est, unientem
formam cum maleria.

So ist das wesentliche Geschehen im vorhinein nicht als ein Zeitliches im
gingigen Sinn verstanden. Im Einklang mit der aristotelischen Lehre heif3t es von
der gemeratio, daf} sie sich nicht mit der Bewegung vollziehe und nicht in der Zeit
sei, sed est finis et tevminus motus, substantiam vei et esse vespiciens; sie kann darum
nie in Nichtsein, in Vergangenheit iibergehen; sie ist immer «im Anfang»; und so
wird das Wort immer, und der Sohn wird und ist immer geboren. Die physikalische
Ableitung — von der Unbeweglichkeit des Nichtseienden zur Zeitlosigkeit seines
Ubergangs zum Seienden — wird hier zur Hilfskonstruktion; denn Eckhart geht
es um den Unterschied zwischen géttlichem und natiirlichem Entstehen und Wir-
ken; er nimmt die Freiheit vom Zeitlichen nur firr das erste in Anspruch. In dem
Traktat Von dem edlen Menschen wird dies deutlich: Nattive machet den man von
dem kinde und daz huon von dewm eie, abey got machet den man vor dem Rinde und
daz huon vor dem eie (DW 5,118, 64f.). Das gottliche Hervorbringen, oder die
Emanation, wie es in solchem Zusammenhang heien kann, widerspricht der tie-
feren starren Ordnung der Zeit, welche das Seiende von dem Ursprung trennt:
wanit gote dem ist enkein dinc s6 vaste wider als diu zit; so ergibt sich die Spannung
zwischen der iiberzeitlichen Herkunft und dem zeitlichen Leben, die zumal die
menschliche Seele bestimmt. Unser besten meister sprechent, daz dev liphafte himel
unde diu sunne und ouch die sternen, daz die als wéninc hdnt ze tuonde mit dev zit,
niht wan daz si eht vievent die zit. Hie meine ich allez, daz diu séle vevve ober dem



344 Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

bleme als anthropologische Bekraftigung in die Lehre von der Gottes-
geburt in der Seele ein, denn nur so ist erkldrlich, wie der Mensch ‘in
der Zeit’ ‘iiber der Zeit’ die Gottesgeburt erfahren kann 3.

himel geschaffen ist unde daz si an ivme hoehsten unde litersten mit dev zit niht enhabe
ze tuonde (DW 2, 456, 311.). So gehért sie in ihrem Eigentlichen einer Ordnung an,
welche der Zeit entriickt ist und damit auch den Gesetzen der Kausalitit; denn
alliv dinc, die in dev zit sint, diu habent ein warumbe (DW 2, 27, 31.).

Von diesem Gedankengang her ergibt sich, erneut im Anschlufl3 an Aristoteles
und Thomas, sowie in zum Teil fast wortlicher Ubereinstimmung mit Dietrich von
Freiberg, die Auffassung der Zeit als eines subjektiven Mafes, eines Nichtseienden,
das von dem Einen, vom Sein, von Gott trennt. Rursus eciam anima, ex sui pro-
prietate, format proposiciones de non ente, puta de pretevito et futurvo, de chimera, et
has veras et per consequens entes (LW 2, 632, 21f.). Die Giiltigkeit der Vorstellungen
von dem zeitlich Bestimmten wird nicht angefochten; doch richten sich dieselben
auf Nichtseiendes, denn seiend ist nur die eine, unmefBbare Gegenwart; so kann
es von der gottlichen Weisheit heillen, sie verharre in sich selbst und erneuere
alles: Permanens enim dicituv quia manet ens, non cadens in preteritum, nec prete-
viens, quasi pretevitus ens. Ait autem : ‘in se’ quia non ab alio, sed ex se ipso presens,
quasi presto ens, quod utique est ipsius esse ex se ipso, quia esse. Deus autem est esse
(LW 2, 497, 101f.). In Gott, welcher der Anfang aller Dinge ist, erneuert sich alles,
denn neu ist, was seinem Anfang nahe ist; neu aber auch, was in dem Sein ist,
das weder Vergangenheit noch Zukunft kennt; non ergo in tempore, sed extra tem-
pus est; tempus autem facit vetus, ut ait Philosophus ... (LW 2,498, 51.). Am klarsten
vielleicht ordnet eine Stelle der von Denifle exzerpierten Erfurter Handschrift die
Zeit in das Geschehen der Welt ein: Sine tempore, subifo, in instanti agit deus
omne, quod agit; in hiis autem, que agunt secunda agentia, incidit motus et tempus
(LW 1, 307, 8ff.).»

Auch hier zeigt sich wieder, daB es bei Eckhart kein separiertes Denken
iiber den Menschen und seine Zeitlichkeit an sich gibt, sondern daB jegliches Den-
ken iiber menschliche Zeitlichkeit sinnhaft nur im Kontext von Gottes Ewigkeit
einen Ort haben kann, wo das wesentliche Geschehen seinen Austrag hat, weil hier
Sein geschenkt wird.

55 ¢Die Menschwerdung Gottes, die Geburt Christi, vollzieht sich in der Zeit-
lichkeit, aber das besagt nicht, daB sie als einmaliges Ereignis begriffen sei. Semper
nascitur, semper natus est; die gemeratio fillt niemals der Vergangenheit anheim;
von dem Sohne wird gesagt, daB er eher in dem Vater als von dem Vater sei, quia
li ‘@’ notat causam efficientem vel sapit et notat efficientis proprietatem, li “in’ vero
sapit naturam causae finalis (LW 3, 35, 5f.). Unter Berufung auf den leider verlo-
renen Traktat De fine spricht Eckhart von der hoheren Wirksamkeit des Zieles
gegeniiber der des Ausgangs und dehnt dieses Urteil auch auf die Hervorbringung
der Dinge aus: Ex praemissis ergo notandum quod productio verum in esse est a fine
vivtute, ab efficiente vevo formalitey, et per consequens rvadicalius et pev prius sive
nobilius a fine quam ab efficiente (LW 3, 36, 11f.). Christus wird nicht zur histo-
rischen Person gemacht. Filius enim ymago est Patris (LW 2,615, 11), und die
Erérterung des Bild-Begriffs, im AnschluBl an Matth. XXII, 20, macht Eckharts
Vorstellung von dem Begegnen Gottes deutlich. Nota quod imago proprie est ema-
nacio simplex, formalis, transfusiua focius essencie pure nude; qualem considevat
metaphisicus civeumscripto efficiente et fine, sub quibus causis cadunt in considera-
cione nature phisice. Est evgo ymago emanacio ab intimis in stlencio et exclusione



Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit 345

Eine andere Tradition ist aber fiir die innere Bestimmung dieses
je-jetzt waltenden, dynamischen Bezugs zwischen Schopfer und Geschopf
zwischen Gott und Mensch — im Sinne gleichzeitig einer creatio und einer

omnis forinsici, wita quedam, ac si ymaginis vem ex se ipsa et in se ipsa intumesceve
et bullive in se ipsa, nec dum cointellecta ebullicione (LW 4, 425, 1411.).

Das Bild als Geschehen, uita quedam, als das Sichvollziehen der similitudo :
darin ergibt sich das Nichtunterschiedene, welches von Gott ausgeht, wesentlicher
aber zu ihm zuriickfithrt: so dal es zwar im Sohne ein Nochnichtunterschiedenes
bleibt, in der Seele aber ein Nichtmehrunterschiedenes wird. Denn diese — in welche
Christus ja geboren wird und ist — geht aus der Vielheit der Dinge zum Sein, zu
Gott hervor, ist darum ad ymaginem Dei. Und in der Erschaffung jener Vielheit
aus der Einheit der Emanation heraus konstituiert sich das Unterschiedene und
von Gott Getrennte: ... 1 ‘omnia’ divisionem dicit et numerum, et pev consequens sub
li ‘ommnia’ non cadit filius nec spivitus sanctus nec quidquam divinum, n quantum
divinum est (LW 3, 44, 6ff.). Wohl wird Gott aus diesen seinen duleren Werken
erkannt, jedoch nur mittelbar; denn sie sind ‘longe in vegione dissimilitudinis’.
Aus dieser Entfremdung wiachst die Seele in die ‘Abgeschiedenheit’, in die Freiheit
und dem Bilde Gottes zu: Est autem similis deo, qui nullo crveato assimilatur. Hic
est, qui omnia veliguit, qui lransfiguvatur in monle cum chvisto (LW 4, 424, 11f.).
So erst wird die Seele in das Sein kommen, so nur ist es auszulegen, wenn geschrie-
ben steht: ‘Creavit ut essent’» (HELBLING, a.a.0., S. 691.).

Die Bildhaftigkeit der menschlichen Existenz — dal3 sie einerseits nur Bild,
andererseits aber Bild Gottes ist — wird zum Grund der Moglichkeit einer inchoa-
tiven, je neuen Existenz in Gott: «ein Ding ist und heiBt im eigentlichen Sinn
dann neu, wenn es aus dem Nichts entsteht ... Gott aber, und er allein, bringt
alles aus dem Nichts hervor, nicht aus etwas anderem, was schon vorher dagewe-
sen wire. Und so ist jedes Werk Gottes neu, wie es hier heiBt, und in Offb. (21, 5)
steht: ‘der auf dem Thron safB’, nimlich Gott, ‘sprach: sieh, ich mache alles neu’.
... alt ist das, was fern oder weit von seinem Ursprung ist. Von Gott aber, dem
Sein, ist nur eins fern, das Nichts. Was ist aber dem Sein, das Gott ist, so nahe
wie das Seiende? ‘Nahe bist du, Herr’ (Ps. 118, 151). Was konnte einander ndher
sein als das Seiende und das Sein, zwischen denen es kein Mittleres gibt? ‘Unver-
ganglichkeit 148t ganz nahe bei Gott sein’, wie es oben (Weish. 6, 20) hieB. Das
meint auch das Wort: ‘er ist nicht fern von einem jeden von uns; denn in ihm
leben wir, bewegen wir uns und sind wir’ (Apg. 17, 25£.). Augustin sagt zum 36.
Psalm: ‘was dir lang zu wihren scheint, ist fiir Gott bald; unterwirf dich Gott,
und es wird (auch) fiir dich bald sein’. Und zu dem Wort: ‘eile, mich zu befreien’
(Ps. 30, 3) sagt er: ‘was dir lange scheint, ist in den Augen Gottes kurz’. Und zu
dem Wort: ‘eine kleine Weile, und der Siinder wird nicht mehr sein’ (Ps. 36, 10)
sagt er: ‘bald wird sein, was fiir dich lange ist...’. ... alt ist, was weit oder fern
von seinem Ursprung ist; neu ist, was nahe oder ganz nahe bei dem Ursprung
ist. Nichts ist aber so nahe bei Gott, dem Sein, wie jedes Seiende. Das ist der Sinn
dessen, was hier von Gott gesagt wird: er macht alles neu» (LW 2, 498, 8ff.). Im
Aspekt der Kreatiirlichkeit erscheint dem Menschen die gottliche Ewigkeit als je-
jetzt einbrechende inchoative Augenblickshaftigkeit (vgl. das subito, in instanti
agit Deus omne, quod agit, LW 1, 307, 81.), der er sich — als Bild, das er ist — anzu-
gleichen hat. ‘Bald’, eine ‘kleine Weile’ usf. sind Kennworter der mystischen con-
versio! Zum theologischen Problem der Ewigkeit Gottes und der Zeitlichkeit des
Menschen vgl. die grundlegenden Bemerkungen von J. Mouroux, Eine Theologie



346 Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

incarnatio continua %6, d.h. des unaufhorlichen Schépfungsaktes und
der je neu sich ereignenden Logosgeburt —, noch von weit gewichtigerem
Rang. Gemeint ist die Tradition des platonischen &Eaigvng, das seine
ins Christentum und seine Mystik hineinreichende Geschichte hat 7.
Synonyma zu &Eaigvyg sind bei Eckhart w4 und ougenblik, allenfalls
auch durchbruch. Zunichst intendieren diese Begriffe bei Eckhart Ahn-
liches, wie sie es bei Platon und in der sich daran anschlieBenden Uber-
lieferung des Neuplatonismus anzielten: das «Pl6tzlich» oder der « Augen-
blick» ist das Zeitlose in der Zeit, das als konstitutives Element in der

der Zeit, Freiburg i.Br. 1965, S. 17ff. (Die mystische Zeitauffassung am Beispiel
Johannes’ vom Kreuz, S. 2941f.).

56 G. PourLeT schon, Etudes sur le temps humain/l, Paris 1952, S. 11, hat
in dieser Identifikation von creatio und incarnatio das Neue an Eckharts Zeit-
Ewigkeitsauffassung gesehen: «Mais déja a la fin du moyen age d’autres concep-
tions se faisaient jour. Transformant en identité la ressemblance analogique entre
la génération du Verbe et la création du monde, Eckhart avait confondu toute
durée en un moment éternellement répété ou la genése de Dieu et celle du monde
s’accomplissent 1'une par l'autre, simultanément.» Vgl. unten Anm. 81.

57 Auf die Rolle dieses «Plotzlich» fiir Meister Eckhart haben schon hinge-
wiesen: M. DE GANDILLAC, Valeur du temps dans la pédagogie spirituelle de Jean
Tauler, Montréal/Paris 1956, S. 431.; V. Lossky, wie Anm. 47, S. 378: «Le carac-
tére platonicien de l'instant eckhartien est d’autant plus remarquable que les
textes sur 1'8€aipvnc restaient inconnus en Occident au XIVe siécle: la VIIe lettre
n’était pas traduite en latin. Quant a la traduction du commentaire de Proclus
sur le Parménide, elle s’arrétait & la fin de la premiére hypothese. Cette limite
intemporelle du temps et de 1'éternité, ce point d’attouchement du devenir héra-
clitéen avec I'étre parmeénidien, cette €tincelle qui jaillit au contact du cré€ et de
I’incréé appartient a la spéculation personnelle du mystique thuringien. La variété
des expressions sous lesquelles cette notion insaisissable se présente chez Maitre
Eckhart montre bien qu’il s’agit ici d’une intuition qui lui est propre, plutdt que
d’une influence doctrinale quelconque de ‘maitres paiens’ ou de théologiens plato-
nisants.» Zur Geschichte des #faipvne vgl. W. BEiErwALTEs, Lux intelligibilis,
Untersuchung zur Lichtmetaphysik der Griechen, Miinchen 1957, S. 94ff.; ders.,
’Efalpvne oder: Die Paradoxie des Augenblicks, Philos. Jb. d. Gorresges. 74/11
(1967) 271-283; ders., wie Anm. 14, S. 82, 87, 224f.; M. PupEgRr, Die Synkopierung
von Eaievng und viv in Platons ‘Parmenides’ und am SchluB3 von Faust II, Philos.
Jb. d. Gorresges. 76/I1 (1969) 420—422. Zur modernen Fassung einer Philosophie
der Plotzlichkeit vgl. G. NEBEL, Das Ereignis des Schénen, Stuttgart 1953; ders.,
Zeit und Zeiten, Stuttgart 1965; K. H. Bourer, Die Asthetik des Schreckens,
Miinchen 1978 (mit historischen Riickgriffen, die nicht hinter C. ScamirT, HEI-
DEGGER, SCHELER und KIERKEGAARD reichen). Ohne Zweifel wiirde sich ein Ver-
gleich zwischen Eckharts und Kierkegaards religioser Kategorie des Plotzlichen
lohnen (vgl. S. KiERKEGAARD, Der Augenblick, Jena 21909; ders., Der Begriff
Angst, Diisseldorf 1952, S. 83ff.; Philosophische Brocken, Diisseldorf 1952, S. 16;
zitiert bei BEIERWALTES, 'Efalevng, S. 280ff.). Vgl. auch K. Jaspers, Psychologie
der Weltanschauungen, Berlin 61971, S. 108-117.



Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit 347

Zeit das ihm Gegensitzliche aus sich entldBt 58, oder dann ist es der
«eindeutige Umschlag von Nicht-Wissen in Wissen», die « Erleuchtungy,
das «gliickhafte Ereignis der philosophischen Existenz» *°. Neuplatonisch
— etwa bei Plotin —ist das é£xigvnc der Einschnitt, der die Entzeitlichung
der Seele vollendet, wenn sie, Geist geworden, «als Nicht-Geist und Nicht-
Seele im zeitlosen Nu (¢£aigwnc) das Eine selbst ekstatisch beriihrt.
Dieser zeitlose Augenblick der ‘Evidenz’ oder Einung, in dem Sein und
Denken, Zeit und Ewigkeit in das Uber-Sein des Ursprungs aufgehen,
ist das letzte Ziel des lduternd aufsteigenden Riickganges. In ihm erst
erfiillt sich der Sinn der menschlichen Existenz» 0.

Solche philosophische Modellvorstellungen eines schlagartigen
Eingangs der Geistseele in das Eine sind fiir Eckhart, soweit er sie ken-
nen konnte ¢, natiirlich von hoher Attraktion gewesen. Dall aber der
Begriff des n4 auch theologisch von Belang fiir ihn werden konnte, liegt
an der Kontamination des &Eaigvy¢-Begriffs mit dem heilsgeschicht-
lichen Ereignis der Menschwerdung Christi durch Pseudo-Dionysius
Areopagita. In seinem dritten Brief an Gaios schreibt er: «Plétzlich
(2€alovrnc) — das heiBt gegen die Hoffnung (unvermutet), das heit, daf3
es aus dem bisher Verborgenen (kouvéc) in das Offene (Eupavég) heraus-
gefithrt wird. Bei der Liebe Christi zu den Menschen scheint mir die Theo-
logie dadurch anzudeuten, daBl der Uberseiende, als er menschliches Sein
annahm, aus dem Verborgenen (xpd¢tov) in unsere Offenheit (¢ppavete)
hervorgegangen ist (mpoehnAvBévar). Indes ist er verborgen auch nach
der Offenbarung (éxgpavoic); oder, um es Gott entsprechender zu sagen:
auch i» der Offenbarung. Dieses Mysterium Jesu ndmlich bleibt ver-
borgen (xéxpumton) und kann mit keinem Gedanken angemessen aus-
gedriickt werden, und selbst wenn man es ausspricht, bleibt es unsagbar
(&ppnTov), und wenn man es denkt, unerkennbar (&yvewortov)» 62

Wie Werner Beierwaltes gezeigt hat, vereinigen sich in diesem
gEalovng drei Elemente «in eine wirkungsgeschichtliche Einheit»: «das
gEaiovng des platonischen Siebenten Briefes, welches das zwar erstrebte
— aber dennoch unvermutet, im zeitlosen Nu einleuchtende Licht der
Evidenz meint; ferner das é€aipvng des platonischen Parmenides, wel-
ches urspriinglich als zeitloser Umschlag in der Zeit und als dessen

58 Plato, Parmenides 156b.

59 Plato,7. Brief, 341c; zitiert bei BEIERWALTES, 'EEatpwnc, wie Anm. 57, S. 275.
60 BEIERWALTES, Plotin, wie Anm. 14, S. 82.

61 Vgl. oben Anm. 57, den Hinweis von LossKY.

62 BEIERWALTES, Efalpvng, wie Anm. 57, S. 277 (nach Ep. 111, PG 3, 1069B).



348 Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

bewegendes Element gedacht, nun den zeitlosen Ubergang des ewigen
Uber-Seins aus dem ‘Verborgenen’ in das Sein der Zeit begreiflich machen
will und damit zum bewegenden Element der Zeit als ‘offenbarer’
Heils-Geschichte wird; und schlieBlich das alttestamentliche, auf Chri-
stus hin typologisch ausgelegte e£aigvrne, das den plotzlichen Einbruch
der Gnade in der Person Christi ankiindigt: xol Eaiowne 9Eer el Tov
gxvtol Kbprog (Malachias 3, 1)» 63,

Hier kniipft Eckhart mit aller Vehemenz an, indem er das Christus-
ereignis als augenblickshaften, schlagartigen Einbruch der Ewigkeit in
die Zeit deutet, als «Fiille der Zeit»: 16 Tinpopa tod ypbvou (Gal 4, 4),
darin der Mensch gnadenhaft immer, je neu, nicht nur historisch ein-
malig, im Kern seines Wesens, im Seelengrund seinshaft betroffen ist.
Denn die Inkarnation empfingt in solcher Schau zusitzlich eine onto-
logische Bestimmung: Wenn schon «Fiille der Zeit», d.h. Ewigkeits-
zeit herrscht, dann ist Erschaffung, d. h. Seinsspendung an die Geschépfe,
identisch mit der Inkarnation, in der die Geschopfe auf iiberschweng-
liche Weise erlost wurden. Die Inkarnation ist die vollgiiltige Weise,
wie Gott in seiner Sohnesgeburt dem Menschen Sein spendet. Der
«christologische Augenblick ist die heilsgeschichtliche Entfaltung seines
in der Welt-Schépfung liegenden Anfangs: auch diese geschieht im
zeitlosen Augenblick, der Zeithaft-Seiendes setzt» ¢*: Das gegenwer-

63 BEIERWALTES, a.a.0., S. 278.

64 BEIERWALTES, a.a.0., S. 279.

HEeLBLING, wie Anm. 7, S. 71{., differenziert die bonaventurische Auffassung
von Gal 4, 4 gegeniiber der eckhartschen im Sinn einer Radikalisierung:

«Bonaventura sprach von der Ankunft des Sohnes in der plenitudo temporum,
welche nicht das Ende der Zeit bedeute, sondern die Erfilllung der mysteria tem-
poralia. Als das Sichlosen einer Spannung scheint er diese zu verstehen, welche
die irdische Zeit darstellt, oder als die Losung eines Rétsels, das sie aufgibt; und
zwar vollzieht sie sich in einem ganz bestimmten Augenblick innerhalb der Mensch-
heitsentwicklung, zu Beginn des sechsten Zeitalters, da die Welt reif ist zu der
Gegenwart Christi. Eckhart ordnet, wie erwidhnt, die Geburt des Sohnes nicht in
die Welt-Geschichte ein; aber auch ihm ist sie noch der Berithrungspunkt von
ewigem Sein und Zeitlichkeit; vielmehr, sie wird dies nun in dem tiefsten und
genauesten Sinn. Die Menschwerdung Gottes vollzieht sich in der Zeitlichkeit, das
heiBt, sie wird aus der Zeitlichkeit heraus erfahren. Sie ereignet sich nicht in einem
bestimmten Augenblick, sondern in jedem, oder eher: was sie, von der Seite der
Zeitlichkeit, aufnimmt, ist nicht mehr nur Augenblick, sondern in einem damit
Ewigkeit, ist nicht mehr einzuordnen in ein Teil- und MeBbares, sondern geht
im Einen auf. Und so ist es zugleich das Aufgehen der Seele in Gott, die Vollen-
dung ihres Weges, welche, in gewissem Sinn der Lehre Bonaventuras entsprechend,
nicht mehr mit einem zeitlichen Ende zusammenfillt. Auch Eckhart nennt diesen
Zustand, oder dieses Geschehen, die Fiille der Zeit.»



Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit 349

tige nii, von dem die Rede war, begreift in sich also gleichzeitig den
Moment der Schopfung, den Zeitpunkt der Inkarnation und — als creatio
und sncarnatio continua — jedes ni, darin Gott je neu erschaffend, seins-
spendend und je neu gnadenhaft in der Sohnesgeburt sich schenkend
dem Menschen zuwendet. Das ist dann das #4, das chronometrisch nicht
aufrechenbar — ein solches %4 als kleinste Zeiteinheit gibt es bei Eck-
hart ja auch — zum inneren Quellgrund von Zeit iiberhaupt wird, weil
es «Iiille der Zeit» ist: Nime ich aber nii, daz begrifet in im alle zit. Daz
nit, dd got die werlt inne machete, daz ist als ndhe dirre zit als daz nit, dd
ich tezuo inne spriche, und dev jiingeste tac ist als ndhe disem nii als der
tac, der gester was ®. Das ist das éwige ni %, von dem Eckhart anderswo
spricht. Mit diesem Thema aber sind wir bei unserem dritten Problem:
Was versteht Eckhart unter Ewigkeit?

III.

Ewigkeit ist «Fiille der Zeit» (Gal 4, 4) 7. Eckhart erkliart diesen
Ausdruck, was er nach seiner Meinung zu bedeuten hat, folgendermafen,
indem er daran ein negatives und positives Moment unterscheidet.
Zunichst das negative: Danne 15t der tac vol, als des tages niemer enist.

65 DW 1, 143, 8ff.; vgl. auch 144, Anm. 1.

66 DW 1, 34, 2.

67 Der Konnex zwischen Zeit und Ewigkeit ist bei Eckhart sehr eng: «Gott
146t die Zeit aus der ewigen Dauer, das heilt aus der Ewigkeit selbst oder dem
Jetzt der Ewigkeit, unmittelbar herabsteigen, so dal Zeit und Ewigkeit dem glei-
chen, was sich gegenseitig berithrt und ineinander iibergeht. So flieBt denn die
Zeit immer aus der Ewigkeit, aus der ewigen Dauer, wie der heutige Tag aus dem
gestrigen und die heutige Himmelsumdrehung ununterbrochen aus der gestrigen
flieBt. So wirkt ja auch Gott ohne Unterbrechung und Ruhepause — entsprechend
dem Wort: ‘mein Vater wirkt bis jetzt’ (Joh 5,16) — ndmlich in einem einzigen
und selben einfachen Akt, sowohl in der Ewigkeit als auch in der Zeit, so wirkt
er zeitlos sowohl das Zeitliche wie das Ewige» (LW 3, 181, 15ff., n. 216). In diesen
und andern Ausfithrungen iiber das Verhiltnis von Zeit (und in der Zeit gegebener
Schopfung) und Ewigkeit kniipft Eckhart an Boethius und Augustinus an. H. Hor,
Scintilla animae, Eine Studie zu einem Grundbegriff in Meister Eckharts Philoso-
phie ..., Lund 1952, S.120-123, moéchte das Verhdltnis so sehen, daB «die Zeit nach
Eckhart in Beziehung einer attributiven Analogie zur Ewigkeit steht» (S.122):
«die Zeit als solche, tempus inquantum tempus, d.h. die Zeit in ihrem Analogon,
ist nichts anderes als die Ewigkeit, terminus principalis der Analogie» (a.a.O.).
Zeit in ihrer duBersten Konsequenz — im weselichen oder éwigem nil genommen —
ist dann schlechterdings «Fiille der Zeit». Weitere Literatur siehe bei G. HoprPE-
ScHWEERS, wie Anm. 27, S.110, Anm. 3; G. STEPHENSON, Gottheit und Gott in der
spekulativen Mystik Meister Eckharts, Diss. Bonn 1954, S. 178-187. So hat denn



350 Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

Daz ist ein nétwdrheit: alliu zit muoz dé abe sin, dé sich disiu geburt
hebet, wan niht enist, daz dise geburt alsé sére hinder als zit und créatitre.
Daz ist ein gewissiw wdrheit, daz zit got moch die séle von natire wiht
beriieren enmac. Mohte diu séle von zit beriieret werden, si enwaere niht
séle, und mohte got von zit beriieret werden, er enwaere niht got. Waere
aber, daz zit die séle beriieren mohte, s6 enmdhte got miemer in 1r geborn
werden, und si enmobhte niemer 1n gote geborn werden. Dd got geborn sol
werden in der séle, dd muoz alle zit abegevallen sin, oder si muoz der zit
entvallen sin mit willen oder mit begerunge 8. Wegfall der Zeit definiert
sowohl Gott wie die gutwillige Seele, die willentlich und wunschgemi0
sich der Zeit entschligt. Dann — wenn dieser Freiraum geschaffen ist
— ist die Geburt Gottes in der Seele moglich. Das verweist alles auf die
Forderung der abegescheidenheit, die zentral die Trennung von Zeit-
lichem verlangt. Eckhart weil aber noch einen andern sin von ‘viillede
dey it : der die kunst haete und die maht, daz er die zit und allez, daz in
der zit in sehs tisent jdven e geschach und daz noch geschehen sol biz an
daz ende, her wider gezichen kiinde in ein gegenwertic ni, daz waere ‘viillede
der zit’. Daz ist daz nit der éwicheit, dd diu séle in gote alliu dinc niwwe und
vrisch und gegenwertic bekemnet und in der lust, als din ich tezuo gegen-
wertic hdn. Ich las nmiuweliche in einem buoche ... daz got die werlt iezuo
machet als an dem érsten tage, d6 er die werlt geschuof. Hie ist got viche,
und daz is gotes viche. Diu séle, in der got sol geborn werden, der muoz
din 2t entvallen, und si muoz der it entvallen und sol sich dftragen und sol
stdn in einem inkajfene in disen vichtuom gotes : da ist wite dne wite und breite
dne breite; di bekennet diu séle allin dinc und bekennet sie dd volkomen ©.

«das Sein der Dinge als solches sein MaB an der Ewigkeit, keineswegs an der Zeit.
Denn der Geist, dessen Gegenstand das Seiende ist und der dies nach Avicenna
zuerst von allem erfafBt, sieht vom Hier und Jetzt und folglich von der Zeit ab»
(LW 1,154, 3ff., n.9). Gottes Schépfung ist daher gleichzeitig immer «im Anfang»
und vollendet: «die Schopfung und jedes Werk Gottes ist in eben dem Anfang der
Schépfung alsbald zugleich vollendet und zum Zielpunkt gefithrt» (LW 1, 160, 4ff.,
n.15). Vgl. dazu DW 1, 74, 6ff.; 78, 31f.; 143, 8ff.; 171, 61ff.; 177, 9ff.; 319, 1ff.;
Pf105, 20ff.; LW 3, 245, 8ff. Zur Einordnung der eckhartschen «Fiille der Zeit»
in die Tradition vgl. BEIERWALTES, 'EEaipvng, wie Anm. 57, S.279. Der Ewigkeit
Gottes im eckhartschen Verstand wire eine eigene Studie zu widmen. Vgl. vor-
laufig LW 1,160, 2ff.; 162, 9ff.; 164, 11£f.; 299, 71.: 316,1ff.; LW 2, 496, 7-535, 8;
626, 11f.—634,5. J. MoURrROUX, wie Anm. 55, S. 321 ff., fordert dem Mystiker — nach
dem Vorbild Johannes’ vom Kreuz — gleichzeitig eine « Verewigung» und eine «Ver-
zeitlichung» ab!

% DW 2; 230, 511

9 DW 2,231, TH.



Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit 351

Was wir schon feststellen konnten: der Verzicht auf Zeit in der Um-
schreibung der Ewigkeit 70 kann nicht ein Verzicht auf temporale Begriffe
schlechthin bedeuten. Im Gegenteil: die Semantik von «Ewigkeit» ist
letztlich nichts anderes als der Inbegriff von Zeit, von Gegenwart, aus
der die Zeitekstasen iiberhaupt erst entspringen kénnen 71, AuBerhalb
der Zeit wird absolute Zeit erlangt, in der alles in Gleichzeitigkeit
einander gleich und eins seiend gegenwirtig ist 72,

Es ist naheliegend, daBl Eckhart diesen Eintritt in das Nu der Soh-
nesgeburt im Seelengrund als einen Vorgang der « Wiederbringung der
Zeit» darstellen kann 73. Ewigkeit restituiert die Zeit in ihrem Wesen

70 Vgl. LW 4, 81, 8ff., n. 85; es wird «die GroBe in der Einfachheit, die Viel-
heit im Einen verborgen: ‘indem wir alles in dir dem Einen haben’ (Tob 10, 5).
Wer wiirde das Viele im Einen, wer die Ewigkeit und alle Zeit im einzigen Nun
suchen» (LW 4, 84, 13ff., n. 89; LW 4, 81f., Anm. 6). Dazu die Predigt «Iustus in
perpetuum vivet», DW 2, 251 ff. Die Definition des Boethius dessen, was Ewigkeit
ist, zitiert Eckhart meines Wissens nicht (aefernitas est interminabilis vitae ftota
simul et perfecta possessio. De consolatione philosophiae V, 6). Vgl. dazu Thomas
von Aquin S. th. I, gq. 10, a. 1. Zu Eckhart noch: H. S. DENIFLE, Meister Eckeharts
lateinische Schriften und die Grundanschauung seiner Lehre, Archiv fiir Literatur-
und Kirchengeschichte des Mittelalters 2 (1886), 450f. Heinrich Seuse dagegen
zitiert Boethius ausdriicklich: Deutsche Schriften, hrsg. von K. BIHLMEYER, Frank-
furt a.M. 1961, 343, 23ff. (dazu 171, 18ff.). Vgl. neben den Anmerkungen BIHL-
MEYERS auch jene DENIFLES in: Deutsche Schriften des seligen Heinrich Seuse,
Miinchen 1876, S. 254, Anm. 1; 540, Anm. 1. Zu Boethius” Ewigkeits- und Zeit-
auffassung vgl. L. OBERTELLO, Severino Boezio, Bd. I, Genova 1974, S. 673-699.

71 Vgl. oben Anm. 67 die zitierten Stellen.

72 Vgl. dazu Haas, wie Anm. 16, S. 881f.

73 Trotzdem 148t sich bei Eckhart nicht schlicht von einer zyklischen, was
wohl letztlich heien wiirde: mythischen, Zeitauffassung sprechen (vgl. STEPHEN-
SON, wie Anm. 67, S. 184f.). Uberhaupt geniigt die iibliche religionsphilosophische
Unterscheidung von profaner und heiliger Zeit zur Bestimmung von Eckharts
Zeitauffassung nicht. Zur religionsphilosophischen Zeittypologie vgl. M. ELIADE,
Die Religionen und das Heilige, Elemente der Religionsgeschichte, Salzburg 1954,
S. 443ff.; ders., Ewige Bilder und Sinnbilder, Vom unverginglichen menschlichen
Seelenraum, Olten 1958, S. 74 ff.; ders., Das Heilige und das Profane, Vom Wesen
des Religitsen, Hamburg 1957, S. 401ff.; ders., Kosmos und Geschichte, Der Mythos
der ewigen Wiederkehr, Hamburg 1966, S. 80ff. Meister Eckhart integriert die
beiden im Mittelalter noch herrschenden Zeitauffassungen, die zyklische und
lineare, in letzter dialektischer Schirfe ineinander: Dem Kreis der Zeit widersteht
deren lineare Neuheit, der Linie widersteht deren je schon im Anfang gegebenes
Ende! Zur mittelalterlichen Zeitauffassung vgl. A. J. GurjEwitscH, Das Weltbild
des mittelalterlichen Menschen, Dresden 1978, S. 98-187; M.-D. CHENU, Situation
humaine, corporalité et temporalité, in: L’homme et son destin d’aprés les pen-
seurs du moyen-age, Louvain/Paris 1960, S. 23-49; ders., La théologie au XIIesiecle,
Paris 1957, S. 931.; A. MAIER, Scholastische Diskussionen iiber die Wesensbestim-
mung der Zeit, Scholastik 26 (1951) 520-556; zu Augustins Zeitauffassung, die
furs Mittelalter insgesamt und fiir Eckhart im besonderen entscheidend ist, vgl.



352 Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

dann, wenn es gelingt, zum Beispiel den Willen in rechter Weise frei zu
machen 74, d. h. ihn von allem Geschopflichem abzukehren: swenne sich
(der) wille kéret von 1m selber und von aller geschaffenheit einen ougenblick
wider in sinen érsten ursprunc, dd stdt dev wille in siner rehten vrien art
und ist vrt, und in disem ougenblicke wirt alliu verlorne zit widerbraht 7>,
Solche wiedergebrachte Schopfungszeit ist nur in der Ewigkeit denkbar,
die schlagartig in einem Nu — das gleichzeitig eine Abwendung von allen
defizienten Modi zeitverhafteter Existenz beinhaltet — gnadenhaft
erreicht wird. Es geht — wie immer in der eckhartschen Mystik — um die
Riickkehr in den unvordenklichen IdeenschoB3 Gottes, in die Exemplar-
ursache in Gott. Solche Riickkehr nennt er mit Augustinus eine «Morgen-
erkenntnis» 76 darin die Miicke 77, die Fliege 78, das Mistwiirmchen 7°
und der Grashalm 8 alle dieselbe Identitdt wie das menschliche Ich
als Gott in Gott haben. Altere Forschung hat diesen christlich all-
bekannten Exemplarismus oft naiverweise als Pantheismus mifdeutet.
Eine solche Fehldeutung kann entstehen, wenn man den Unterschied
zwischen Zeit und Ewigkeit in den Grundgedanken Eckharts nicht unter-
scheidet. «In einem transzendentalen Denken, das von der Struktur
Gottes ausgeht, fallen die zeitlichen Unterschiede weg. Die Ereignisse
der Offenbarung in der Zeit sind deshalb in der Ewigkeit eine Einheit,
eine einzige Heilszuwendung Gottes. Manche monistischen MiBver-
stindnisse wiren auszuschlieBen, wenn dieser ‘Ort’ der Spekulation

GUITTON, wie Anm. 14; St. GiLsoN, Der Heilige Augustin, Leipzig 1930, S. 332fi.;
H.-I. MarroOU, Das Janusantlitz der historischen Zeit bei Augustin, in: C. ANDRE-
SEN (Hrsg.), Zum Augustin-Gesprich der Gegenwart, Darmstadt 1962, S. 349-380;
H. U. von BALTHASAR, Das Ganze im Fragment, Aspekte der Geschichtstheologie,
Einsiedeln 1963, S. 17ff.; K. FLascH, Augustin, Einfihrung in sein Denken, Stutt-
gart 1980, S. 269-286. Zu den Zeitvorstellungen des Spatmittelalters vgl. die wich-
tige Arbeit von H. HELBLING, wie Anm. 7.

74 Vgl. GanbpIiLLAC, wie Anm. 57, S. 42, Anm. 94.

75 DW 1, 94, 10ff. Vgl. GUrRJEWITSCH, wie Anm. 73, S. 174.

76 DW 1, 116, 9ff. Die Unterscheidung geht zuriick auf Augustinus, De Gen.
ad litt. IV, 23, 40; IV, 24, 41. Vgl. J. TH. ErNsT, Die Lehre der hochmittelalter-
lichen Theologen von der vollkommenen Erkenntnis Christi, Freiburg i.Br. 1971,
S. 131., 130ff.; OtTo, wie Anm. 31, S. 701f. Es wire — selbst wenn der Mensch diese
Morgenerkenntnis von Gott gnadenhaft geschenkt bekommt — natiirlich nie die
Rede davon, daB der Mensch dadurch die «innere Zeit des personalen Geistesn,
von der K. RauNER (Theologische Bemerkungen zum Zeitbegriff, in: Schriften IX,
S. 302-322) so intensiv spricht, verldére; im Gegenteil, der menschliche Geist findet
sich nach Eckhart in seiner vollen Freiheit erst in seiner Primédrursache wieder!
Vgl. dazu Haas, wie Anm. 9, S. 33{.

77 DW 1, 70, 51f. % DW 1, 198, 4{.

8 DW 1, 199, 51. 80 DW 1, 384, 41f.



Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit 353

Eckharts gesehen wiirde. Eckhart betrachtet die einzelnen Ereignisse
unter einem doppelten Aspekt: unter dem Aspekt der ewigen Einheit
und unter dem Aspekt der geschichtlichen Projektion, in der diese Ein-
heit sich zeitlich differenziert. So ist die Schépfung sowohl zeitlich als
auch ewig. Als Werk Gottes ist sie ewig, denn Gott kann nur Ewiges
wirken, und in ithm gibt es keine Zeit, so dal3 Zeit erst konstituiert wer-
den muf} in eben diesem Akt der Schopfung, der als Akt Gottes ewig ist.
Als Ergebnis des Schopfungsaktes ist die Schopfung in der Zeit, und
insofern ist die Schopfung auch zeitlich begrenzt. Die Schopfung kann
aber keinen zeitlichen Anfang haben, da ihr keine Zeit vorausging;
denn ginge ihr eine Zeit voraus, dann wire Gott zeitlich bestimmt.
Schopfung ist also in ithrem Ursprung, d.h. in Gott, ewig ... Darum ist
‘creatio’ fiir Eckhart kein geschichtlicher Schopfungsakt, sondern der
dynamische Bezug, der immer zwischen Schopfer und Schopfung
besteht, d.h. zeitlich ausgedriickt, ‘creatio continua’. Ebenso verhilt
es sich mit der Inkarnation des géttlichen Logos. Als Gottes Akt, der
Gott gleich ist, ist sie ewige Logosgeburt, als geschichtliches Ereignis
ist sie raumzeitliche Fleischwerdung des Gottessohnes. Da es in der
Ewigkeit keinen Zeitunterschied gibt, gibt es auch keinen Zeitunter-
schied zwischen Logosgeburt, Schépfung und Inkarnation als der einen
Heilstkonomie Gottes» 8. Dall Eckhart meistens den Aspekt der Ewig-
keit bevorzugt, liegt auf der Hand, da der Zeitaspekt ja nur seinsschwa-
che Momente der Schépfung ins Licht riicken kann, wihrend der Augen-
blick und das Nu ewigkeitlicher Zeitfiille gerade die volle Seinsfiille
Gottes und die Totalitdt der Schopfung, so wie sie von Gott von Ewig-
keit her gedacht wird, in ihrer ewigen Aktualitit hervortreten 1483t.
Hier wird das Seinsereignis umsmittelbar zu jeder Zeiteinheit, genauso
wie die Inkarnation — ihrer historischen Einschrinkung enthoben -
jeder Seele zur unmittelbaren Erfahrung als Sohnesgeburt wird, da sie
ja in der gnadenhaften Dynamik des Heilshandelns Gottes immer schon
vorgegeben und so zur Schenkung an den Menschen geplant ist. In der
«Fiille der Zeit» werden also Schépfungsereignis und Heilsereignis in der
Inkarnation, creatio und incarnatio, auf die Ebene ewiger Gleichzeitig-
keit und Unmittelbarkeit fiir den der irdischen Verfallszeit enthobenen
Menschen erhoben.

Die Frage bleibt, wie denn nun nach Eckhart die irdische Zeit und
die konkrete Existenz in ihrer Zeitlichkeit einzuschitzen ist. Die Konzep-

81 MieETH, wie Anm. 12, S. 1321.



354 Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

tion einer ewigkeitlichen, augenblickshaften, nuhaften «Fiille der Zeit»
jenseits der fliehenden Zeit des Menschen hat natiirlich ihren Riick-
schlag auf die irdische Existenz des Menschen. Und zwar in einem para-
doxen Sinn. Man mochte denken, dal die fiir Eckhart gemédBe und ent-
scheidende Lebensform die des klausurierten, von aller AuBenwelt
abgeschiedenen Menschen ist. Das Gegenteil ist der Fall. In seiner Predigt
iiber Maria und Martha (Lk 10, 38ff.) 8 duflert er sich in einer geradezu
provokanten Form {iber dieses Problem. Nachdem Maria in der Geschich-
te der Spiritualitit seit Jahrhunderten das Modell jener Existenzweise
abgegeben hatte, in der «das bessere Teily erwihlt worden war, nimlich
das Leben der reinen Betrachtung und Kontemplation, wird nun bei
Eckhart die ganze Sache umgestiilpt: Nicht die beschauliche Maria,
sondern die geschiftige Martha hat den richtigen Lebensstatus gefunden.
Maria wird zwar nicht abgewertet, aber sie wird korrigiert, soweit sie in
ihrer Beschauung ein Moment des geistlichen Genusses verwirklicht.
Dieser Genul} ist ein Besitz, der preiszugeben ist. Die unerfahrene, noch
nicht voll entwickelte Maria muf3 noch Lebenserfahrung bekommen, bis
sie auch die genuBvolle ekstatische Mystik drangibt. Wieweit sich in
solcher Kritik ein Tadel an der damaligen Nonnenmystik verbirgt, ist
dann zu ermessen, wenn man diese Stelle mit den Schilderungen der
ekstatischen Aufschwiinge der Nonnen beispielsweise aus dem Kloster
To6B zusammenhédlt. Martha dagegen besitzt die volle, reife Lebenser-
fahrung. «Unter drei Aspekten wird ihre Lebenstiichtigkeit entworfen:
dem Aspekt der Lebenserfahrung — ‘das Leben schenkt die edelste
Erkenntnis’ —, des ‘vernunfterhellten Gewerbes’, das die Zeit iiber-
windet, und der ‘“Wesentlichkeit’ ihrer “Tugend’, d.h. der Entsprechung
von Handeln und Sein. Fromme Zuwendung zu Gott als Besitz und
Lebensversicherung wird gemessen am ‘Wirken in der Zeit’»®. Das
Paradox ergibt sich, daB die volkomenheit zitlicher werke 8* die Bedingung
der Moglichkeit des Eintritts in die Fiille der Zeit wird. Der Mensch ist
in der Welt der Geschopfe beheimatet, die fiir ihn «Mittel» sind. Das kann
zweierlel heiBen: Ewnez ist, dne daz ich in got niht komen enmac: daz 1st
werc und gewerbe in der zit, und daz enminnert niht éwige saelde ... Daz
ander mittel daz ist: bloz sin des selben. Wan dar wmbe sin wir gesetzet in

82 DW 3, 472ff. Vgl. dazu MieTH, wie Anm. 12, und von dems., Christus,
das Soziale im Menschen, TexterschlieBungen zu Meister Eckhart, Diisseldorf 1972,
S. 751t

8 MietH, Christus, wie Anm. 82, S. 79.

8 DW 3, 484, 16.



Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit 355

die zit, daz wir von zitlichem verniinftigen gewerbe gote nacher und glicher
werden. Daz meinte ouch sant Paulus, do er sprach: ‘loeset die zit, die
tage sint wibel’ ®5. ‘Die zit loesen’ ist, daz man dne underldz mit verniinf-
ticheit 1fgd in got, miht ndch bildelicher underscheidenheit (Unterschied-
lichkeit bildlicher Vorstellungen), mér: mat verniinftiger lebelicher war-
heit 8. «Bei den Dingen stehen» und nicht «in den Dingen», das ist
gefordert. Diese Menschen, denen solches vergonnt ist, stdnt vil ndhe
(bei den Dingen) und enhdnt es niht minner, dan ob sie stiienden dort oben
an dem umberinge der éwicheit 8. Der « Umkreis der Ewigkeity ist aller-
dings noch nicht das Letzte. Er bedeutet noch Auf-dem-Wege-Sein,
indem man in allen Kreaturen Gott sucht # oder in Gott hinein ent-
riickt wird. Diese beiden Wege aber iiberschreitet Eckhart in einem
dritten Weg, der kein Weg mehr ist, sondern ein Zuhause-Sein, ein go¢
sehen dne mattel in sinesheit 8. Solcher nu-haften Schau sind die lyrischen
Worte adiquat, die Eckhart ihr widmet: N# lose wunder! Welch wunder-
lich stdn dize und innen, begrifen und umbegriffen werden, sehen und sin
diu gesthi, enthalten und enthalten werden: daz ist daz ende, dd der geist
blibet mit ruowe in etmicheit der licben éwicheit °°. Einzig dieser letzte
Aspekt — von Eckhart nicht i#n statu viae, sondern als eschatologische
Schau gedacht — entzieht sich der Wiirde der Zeit, sofern der Mensch
sie leben muB. Eckhart aber betont sehr ausdriicklich, daB daz zitlich
werk als edel als dehein viiegen (Sich-Gott-Verbinden) in gof ist 1. Hierin
— konkret: an Eckharts Forderung nach ordentlichem, einsichtsvollem
und besonnenem Wirken in der Zeit, nach «Gewerbe» — erhirtet sich das
Paradox seiner Zeitauffassung am klarsten: Nur wer die Zeit auskauft 92,
im positiven und negativen Sinne, wird des Nus des Gottschauens
gewlirdigt. Deshalb ist Martha, die — lebenserfahren und tiichtig — im
Gewerbe der Zeit sich umtut, jene, die vom «Umkreis der Ewigkeit»
her lebt und den paradox unaufhorlichen, augenblickshaften Durch-
bruch in die zeitlose Gottheit am ehesten geschenkt erhalten darf.

85 yedimentes tempus, Eph 5, 16.

8 DW 3, 485, 8ff. 89 DW 3, 487, 14.
87 DW 3, 485, 6f. 90 DW 3, 488, 41f.
88 DW 3, 486, 11. % DW 3, 488, 81.

92 Eckhart iibersetzt das redimere von Eph 5, 16 mit loesen, mi3t ihm also
zunéchst einen rein negativen Sinn (= ‘Sich-Ablésen’ von der Zeit) zu. Der positive
Aspekt eines intensiven Zeit-Wahrnehmens, weil sich darin Ewigkeit reprisentiert
und weil die Zeit aus Ewigkeit erflieBt, darf hinzugedacht werden. Der Gedanke
kann durch andere Texte Eckharts leicht gestiitzt werden.



	Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit

