Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 3

Artikel: Zur Mystik des seligen Bruder Klaus
Autor: Planzer, Dominikus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760976

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760976
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DoMmiNIKUS PLANZER

Zur Mystik des seligen Bruder Klaus®

Wir betreten mit dem heutigen Vortrag ein Gebiet, welches wohl den
allermeisten aus Thnen unbekannt sein wird: das Gebiet der Geschichte
der deutschen Mystik. Wir wollen versuchen, an zwel ausgewidhlten
Beispielen aufzuzeigen, wie Bruder Klaus mit der groBen Bewegung der
deutschen Mystik auf das engste verkniipft ist, wie er gewissermaflen
nur ein Glied jener groBen Frommigkeitsbewegung ist, welche wir mit

* Zufillig kam uns, in der Bibliothek des Dominikanerklosters in Luzern,
das Ms. «Zur Mystik des seligen Bruder Klaus» des bekannten und gewiegten
Medidvisten Dr. DomiNnikus Pranzer O.P. (geb.20.9.1901 in Altdorf, gest.
13.2.1970 in Schwyz) in die Hand. Einem Bericht in der Tageszeitung « Vaterland»
(Luzern, 31.10.1942, Nr. 254, 2. Blatt, S. 1-2) ist zu entnehmen, daB Planzer am
28.10.1942 in Luzern, zur Eréffnung des 100. Gesellschaftsjahres der Historisch-
Antiquarischen Gesellschaft einen Vortrag «Zur Mystik Bruder Klausens» hielt.
Der Rezensent vermerkt am SchluB3: «Es sei darauf hingewiesen, daB die hier
gefithrte Untersuchung mit den wissenschaftlichen Belegen in einem der ndchsten
Hefte der Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte im Druck erscheinen
wird.» Zum geplanten Druck kam es nie. Der hier verdffentlichte Text entspricht
inhaltlich dem Resiimee des Vortrages, muf3 aber eine erweiterte Fassung desselben
sein (das Ms. besteht aus 70 Schreibmaschinenseiten).

Planzers Niederschrift hat keine Fullnoten. Die hier beigefiigten Anmerkun-
gen mochten nur das Auffinden der Zitate aus dem Quellenwerk von ROBERT
DuRrrER: Bruder Klaus, Die dltesten Quellen..., Sarnen 1917-21, erleichtern, ferner
auf einige neuere Verdffentlichungen hinweisen und zwei dem Autor unterlaufene,
geringfiigige Fehler berichtigen (Anm. 17 u.47). Am Text selber wurde nichts
gedndert. Den letzten Abschnitt (2, c: P. Alban Stockli, Bruder Klaus und Heinrich
Seuse) bringen wir in Kleindruck. Er enthilt eine ziemlich polemische und heute
anachronistisch anmutende Auseinandersetzung mit Stéckli. Da Planzer indessen
in diesem Postskriptum einige Punkte seiner Gedankenfithrung zur Erklirung von
Klausens Betrachtungsbild weiter prézisiert, glaubten wir, auf eine integrale Wie-
dergabe auch dieses Teiles nicht verzichten zu diirfen.

Posthume Vertffentlichung wirft delikate Probleme auf. Die Experten, die
wir konsultierten, waren der Meinung, es handle sich hier um eine fiir die Bruder-

19



278 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

dem Namen «Deutsche Mystik» bezeichnen. Freilich ein Glied, welches,
wie Walter Muschg ! mit Recht betont, am Ende dieser Bewegung steht.
Dabei machen wir uns freilich das weitere Urteil Muschgs nicht zu eigen,
daf Bruder Klaus ein Zeuge des Niederganges der mystischen Bewegung
sei, sofern diese eine vollendete Laienmystik geworden sei.

Wir wollen uns um eine genauere Begriffsbestimmung der deutschen
Mystik hier nicht bemiihen. Wir fassen unter diesem Namen einfach jene
Frommigkeitsbestrebungen zusammen, welche vorziiglich unter der
Fithrung der Dominikaner seit der Mitte des 13. Jhs. in deutschen Lan-
den lebendig wurde, um schlieBlich im Dreigestirn der Tauler, Meister
Eckhart und Seuse ihren Hohepunkt zu finden. Diese etwas weite
Begriffsfassung geniigt fiir unsere Untersuchung heute vollauf.

Die deutsche Mystik war teils eine praktische Frommigkeitsbe-
wegung, welche sich in einer ganz charakteristischen Frommigkeits-
iibung der Mystiker und in einer besonders gekennzeichneten Predigt-
weise 2 kundtat. Anderseits aber dullerte sich die deutsche Mystik auch
auf dem Gebiete der eigentlichen Theorie, in mystischen Abhandlungen
und Traktaten, die zum Teil von subtilster Spekulation durchdrungen
sind: Exponent dieser zweiten Richtung ist Meister Eckhart 3.

Bruder Klaus, und das sei die erste Feststellung, gehorte zur Reihe
der praktischen Mystiker. Er war kein spekulativer Kopf, sondern ein
einfacher Innerschweizer Bauer mit einem iiber das Mittelmaf hinaus-
gehenden gesunden Menschenverstand. Und auf dieses einfache Niveau
war auch seine Frommigkeit und sein religioses Wissen eingestellt. Es
gelang ihm zwar mehr als ein Mal, gehissige und aufséssige Theologen,

£
v
i

Klausen-Forschung bedeutsame Studie, die einem weiteren Leserkreis zugidnglich
gemacht werden miisse. Die «typologische Untersuchung» zu Klausens «Passions-
betrachtung» (Teil 1) gibt wertvolle Hinweise auf spdtmittelalterliche Gebetspraxis.
Die «Revision des Quellenbestandes» beziiglich der «Dreifaltigkeitsbetrachtungs
(Teil 2) ist zweifellos der seit Durrer markanteste, mit methodischer Strenge
gefiihrte Beitrag zur vieldiskutierten und trotz zahlreicher — oft phantasievoller —
Hypothesen bis heute nicht geklirten Geschichte der Entstehung des berithmten
Betrachtungsbildes (filschlich «Visionsbild» genannt), das sich seit der Mitte des
17. Jahrhunderts in der Sachsler Pfarrkirche befindet. HEINRICH STIRNIMANN

1 W. MuscHG: Die Mystik in der Schweiz 1200-1500, Frauenfeld u. Leipzig
1935.

2 Vgl. A. M. Haas: Die Problematik von Sprache und Erfahrung in der
deutschen Mystik, in: W. Beierwaltes, H. U. von Balthasar, A. M. Haas: Grund-
fragen der Mystik, Einsiedeln 1974 (Kriterien, 33), 73-104, bes. 77-87.

3 Das neueste Eckhart-Buch: A. M. Haas: Meister Eckhart als normative
Gestalt geistlichen Lebens, Einsiedeln 1979 (Kriterien, 51).



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 279

die herkamen, ihn in Verlegenheit zu bringen, so richtig am Seil herunter-
zulassen 4; aber schlieBlich wurde die Sache doch etwas zu bunt betrieben,
so daf die auf die Ehre ihres Heiligen bedachte Obwaldner Regierung
sich der Angelegenheit energisch annahm, dem Bruder die Theologen
vom Hals hielt und sogar die verbiindeten Orte, vor allem die Luzerner
ersuchte, die in den Ranft reisenden streitbaren Geistlichen rechtzeitig
abzufassen >. Wir wollen uns dabei vor Augen halten, dafl im 15. Jh. die
Theologie einen Tiefstand erreicht hatte wie nie mehr im Laufe der
Geschichte, und daB3 das theologische Gesprich — wie wir heute etwa
sagen wiirden — zu einem dialektischen Wortgezink iibler Sorte wurde.
Begreiflich, dafl ein gesunder Menschenverstand von der Art Bruder
Klausens auf solche Dinge eher massiv reagierte!

Wir haben diese Dinge nur erwdhnt, damit von Anfang an klar ist,
dafB Bruder Klaus nicht mit der spekulativ-deutschen Mystik, ja iiber-
haupt nicht mit der Spekulation in Beziehung gebracht werden kann.
Meister Eckhart und Bruder Klaus sind zwei Dinge, die man nicht
einander nahe bringen darf. Wir werden im Laufe dieser Untersuchung
sehen, dall sogar die Dreifaltigkeitsbetrachtung des Seligen sich fern
von aller Spekulation bewegte. Dafiir fuBlte er auf der mehr praktisch
gerichteten Mystik, wie sie etwa von Seuse und allenfalls auch noch von
Tauler betrieben wurde; aber vor allem ist Bruder Klaus mit jenem vor-
ziiglich praktisch gerichteten Schrift- und Brauchtum in Beziehung zu
bringen, welches den Grundstock der popularisierenden, fiir weitere
Kreise zugeschnittenen « Mystik» ausmacht. Von diesem Zweig der deut-
schen Mystik steht freilich sehr wenig in den wissenschaftlichen Reper-
torien. Und man mul} schon die Geduld haben, sich aus Handschriften
und alten Drucken selbst ein Bild iiber diese Dinge zu machen, wenn
man zu einem Ergebnis gelangen will.

Besonders seit den Forschungen Oehls ¢ und Durrers 7 sind die
Wege bekannt, auf welchen Bruder Klaus zu einer Berithrung mit der
deutschen Mystik kam. Das der Schweiz so nahe Elsall war die eigent-
liche Heimstdtte der deutschen Mystik; Stralburg mit seinem Domini-
kanerkloster und vor allem mit dem Johanniterhaus zum Griinen Wérth
— von wo aus die Fabel vom unbekannten Gottesfreund im Oberland,

+ DURRER I, 346-348.

5 A.a.0. 203 1.

¢ W. OesL: Bruder Klaus und die deutsche Mystik, Zeitschr. fiir Schweiz.
Kirchengeschichte 11 (1917) 161-174, 241-254.

7 DURRER 1I, 1053-1067.



280 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

einem geheimnisvollen Einsiedler, den Weg in die literarische Welt
fand — war das Zentrum dieses mystischen elsdssischen Kreises. Man
mag es heute fast nicht mehr begreifen: aber vom ElsaB fiithrten direkte
Wege nach Unterwalden. Zahlreiche StraBburger Biirger lieBen sich in
die unterwaldnischen Bruderschaftsbiicher eintragen, und unmittel-
bare Beziehungen zwischen Straburg und dem Benediktiner- bzw.
Benediktinerinnenkloster in Engelberg sind aus den Quellen nachweis-
bar. In den beiden genannten Kldstern war die mystische Literatur des
Mittelalters beinahe in ihrer ganzen Weite vertreten, und heute noch
sind mafgebende Mystikerhandschriften — ich erinnere nur an die aus-
gezeichnete Hs. des Biichleins der Ewigen Weisheit Seuses, die vor-
treffliche Sammlung der Predigten Taulers, den sog. Engelberger Pre-
diger in der Engelberger Bibliothek — in den Biichersammlungen dieser
beiden alten Kulturstdtten erhalten.

Ein weiterer, hauptsidchlich von Heinrich Seuse und seinem Ein-
fluB beherrschter Mystikerkreis dehnte sich von Konstanz aus in die
heutige Schweiz hinein: die Dominikanerinnenkldster von ToB bei
Winterthur — wo Seuses gelehrigste Schiilerin, Elsbeth Stagel, lebte —,
von Katharinental bei DieBenhofen, von Ottenbach in Ziirich waren
Stitten, an welchen die Mystik zu einer hohen Bliite gelangte. Auch mit
diesen Kreisen stand Engelberg in Berithrung. Der bedeutende Engel-
berger Prior, Johannes von Bolsenheim (Ende des 14. Jhs.) war vermut-
lich ein Neffe des Dominikanerprovinzials Bartholomaeus von Bolsen-
heim, der uns als Freund, Beschiitzer und Berater Heinrich Seuses
bekannt ist. Von seiner Hand oder doch aus seinem Besitz diirfte ein
schoner Teil der mystischen Literatur stammen, welche um die Wende
des 14. zum 15. Jh. in Engelberg vorhanden war.

Bruder Klaus lebte eine gute Generation spdter als alle die Ge-
nannten. Aber er lebte doch noch ganz in der Sphire jenes geistigen
Erlebens, welches durch sie angebahnt worden war. Es war nicht so
vollig abwegig und sinnlos, da Bruder Klaus sich nach der Trennung
von seiner Familie ausgerechnet ins Elsall begeben wollte, also in ein
Land, in welchem damals die mystische Bewegung immer noch lebendig
war. Dies mag auch gelten, wenn wir annehmen, daB Bruder Klaus
eigentlich als heimatloser Pilger — wie uns alte Quellen nahelegen —
durch die Lande ziehen wollte. Auch seine beiden malgebenden Berater
und Beichtviter, Heini am Grund und Oswald Isner, standen mit der
mystischen Bewegung in enger Berithrung. Durch ihre Vermittlung ist
Bruder Klaus mit der Mystik in Beriihrung gekommen; wir werden den



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 281

Beweis dafiir unten antreten kénnen. Auch der vermutlich aus Siid-
deutschland zugewanderte Bruder Ulrich, der im Mdsli mit Bruder
Klaus das Einsiedlerleben teilte, diirfte diesen von der Mystik erfaflten
Kreisen angehtrt haben: zum mindesten weisen die wenigen Berichte,
die wir iiber seine Biicherei besitzen, klar und deutlich in diese Richtung.

Auf diesem historischen Hintergrund, den ich hier nur in aller Kiirze
umrissen habe, hebt sich die Gestalt des Seligen vom Ranft ab. Und
wir wollen nun an zwel genau abgegrenzten Beispielen versuchen, die
Zusammenhidnge, welche zwischen Bruder Klausens Frommigkeit und
der deutschen Mystik bestehen, genauer herauszustellen. Es handelt
sich um typologische Untersuchungen, indem der Versuch gemacht
wird, nachzuweisen, wie wenigstens zwei Erscheinungsformen der
Frommigkeit Bruder Klausens sich an ganz bestimmte Vorbilder inner-
halb der mystischen Literatur des hohen Mittelalters anlehnen und nur
von diesen aus verstanden werden konnen.

1. DIE PASSIONSBETRACHTUNG DES BRUDER KLAUS

Im Jahre 1469 machte Bruder Klaus einem nicht weiter bekannten
Dominikaner Mitteillungen iiber die Entwicklung seines Innenlebens 8.
Leider sind diese Mitteilungen nicht v6llig erhalten geblieben: sie bre-
chen gerade dort ab, wo sie am interessantesten zu werden versprechen,
mit dem Beginn des Einsiedlerlebens. Aber auch in der heutigen frag-
mentarischen Form sind sie ein iiberaus wichtiges Dokument zur Ge-
schichte des Innenlebens des Seligen.

Bruder Klaus erzdhlt dort, dafl er ungefdhr zwei Jahre vor seinem
Weggang von Frau und Kindern, also um 1465, von schweren Ver-
suchungen und von Niedergedriicktheit geplagt worden sei, so dal ihm
selbst die Gesellschaft der Frau und der Kinder ldstig wurde. Da bekam
er den Besuch seines bewidhrten Ratgebers, des Krienser Pfarrers Heini
am Grund, der spéter als Pfarrer von Stans beim Zustandekommen des
Stanser Verkommnisses die Vermittlung des seligen Bruder Klaus
anrief. Bruder Klaus enthiillte ihm seine Beidngstigung und Beschwernis.
Heini am Grund gab ihm verschiedene heilsame Ratschlidge, seine Ver-
suchungen loszuwerden. Aber Klaus bedeutete ihm, daB er diese Mittel
schon ldngst, aber ohne Erfolg angewendet habe. Darauf wies am Grund

8 A.a.0. I, 3840,



282 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

noch auf ein letztes und bestes Mittel hin: Klaus solle die andichtige
Betrachtung des Leidens Jesu Christi pflegen. Bruder Klaus erwiderte
ganz erheitert (totaliter exhilaratus), daBl er die Art und Weise, das
Leiden Christi zu betrachten, nicht kenne. Daraufhin - erzdhlt spiter
Bruder Klaus im genannten Berichte — lehrte mich dieser die Betrach-
tungspunkte iiber das Leiden des Heilandes, indem er diese nach den
sieben kanonischen Horen (des Breviergebetes) unterschied; und ich
kehrte wieder zu mir zuriick und habe angefangen, die besagte Ubung
tiglich zu pflegen. Ich habe in dieser Ubung durch die Barmherzigkeit
des Erlosers trotz meiner Armseligkeit Fortschritte gemacht. Diese
Ubung weckte schlieBlich in Klaus den EntschluB, sich von seiner Familie
abzusondern und als Einsiedler zu leben.

Im Jahre 1488 berichtet nun Heinrich von Gundelfingen, der
dlteste Biograph des Seligen, daBl Bruder Klaus im Ranft vor Beginn
des Tageswerkes die Matutin und Laudes mit ihren Gebeten angefangen,
dann sich zur Betrachtung gewendet und sodann die Gebete verrichtet,
welche Prim, Terz, Sext, Non und auch Vespergebete genannt werden,
so daB er in den einzelnen Teilen des viergeteilten Tages Gott durch die
verschiedenen Lobgebete und Betrachtungen ehrte °. Da Bruder Klaus
nach maBgebenden Zeugnissen nicht lesen konnte — eyn purer leye, der
kan nicht gelesen, wie Hans von Waldheim 1474 sagt 10—, diirfen wir nicht
annehmen, daB er wirklich das Breviergebet gepflegt hat. Er wird also
entweder das Laienbrevier gebetet haben, wie es die Laienbriider in den
mittelalterlichen Orden taten, die fiir jede Hore eine gewisse Anzahl von
Vater unser beteten; oder aber, und das scheint uns weitaus das wahr-
scheinlichere, Bruder Klaus hat die bei Pfarrer am Grund gelernte
Gewohnheit, das Leiden Christi nach Art von sieben kanonischen Gebets-
stunden betend zu betrachten, beibehalten.

Was haben wir nun unter diesen Puncta passionis, distinguens per
septem horas canonicas zu verstehen? Durrer 11, der sonst in solchen
Dingen auBerordentlich vorsichtig ist, meint, das Betrachtungsschema,
welches Bruder Klaus von am Grund erhalten habe, sei nichts anderes
gewesen als die dlteste Fassung des sog. GroBen Gebetes, wie sie in der
Form von 92 Betrachtungen 1585 durch den Freiburger Jesuiten Petrus
Canisius «inhaltlich getreu» auf Grund des sogenannten Gebetbuches

9 A.a.0. 439,
1 A.a.0; 65.
1 A0 1T; 813,



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 283

Bruder Klausens herausgegeben 12 worden sei. Durrer kniipft diese
Betrachtungsweise an die Andachtsformen des Dominikaners Heinrich
Seuse und der Dominikaner iiberhaupt an 3.

Ich will gern zugestehen, daB inhaltlich sicher Beziehungen zu den
sog. 100 Betrachtungen, welche Heinrich Seuse seinem Biichlein der
Ewigen Weisheit als Anhang beigab !* und die spiter in verschiedenen
Uberarbeitungen ins Lateinische und vor allem ins Niederdeutsche iiber-
setzt wurden, bestehen. Wenigstens fiir die 92 bei Canisius iiberlieferten
Betrachtungen scheint mir das sicher zu sein; das ist insofern kein
Wunder, als die 100 Betrachtungen Seuses vielleicht jene Andachtsform
waren, welche wie keine zweite im hohen Mittelalter gepflegt wurde.
Aber wir miissen hier ein Zweifaches festhalten: erstens besteht meines
Erachtens gar keine Gewdhr dafiir, daB die bei Canisius iiberlieferten
Betrachtungen wirklich von Bruder Klaus herstammen, und zweitens
sind diese Betrachtungen (auch wenn sie schlieBlich doch noch von
Bruder Klaus heriihrten) sicher nicht jene puncta passionis, distinguens
per septem horas canonicas, auf welche Bruder Klaus von seinem geist-
lichen Berater aufmerksam gemacht wurde und welche er nach den alten
Quellen bei seiner Betrachtung befolgte 1°.

Aber wir kénnen doch anderweitig sehr genau die Literaturgattung
nachweisen, an welche die von am Grund empfohlene Betrachtungs-
weise ankniipfte. Diese Literaturgattung ist sogar eine sehr ausge-
breitete und dem Mittelalter wohl bekannte. Es sind die sogenannten
Meditationes de passione domini secundum septem horas canonicas €.

Das dlteste Zeugnis dieser Gattung von Betrachtungen sind die
Meditationes de passione domini secundum septem horas canonicas,
welche im Mittelalter teils Beda Venerabilis, teils Bernard von Clair-
vaux zugeschrieben wurden, aber keinen der beiden als Verfasser haben.
Sie beginnen mit den Worten: Septies in die laudem dixi tibs... (Druck:
Migne, PL 94, 561-568) und sind auch handschriftlich bis zum Uber-
drul} verbreitet worden.

12 A.a.0O. 819-833.

13 A.a.0. 815.

14 K. BIHLMEYER: Heinrich Seuse, Deutsche Schriften, Stuttgart 1907
(Frankfurt a.M. 1961), 314-322 (= Bdew, III. Teil).

15 Vgl. dazu auch H. STIRNIMANN: Bruder Klausens «gewonlich bet», FZPhTh
26 (1979) 269-335, 312-317.

16 Vgl. dazu J. STADLHUBER: Das Laienstundengebet vom Leiden Christi in
seinem mittelalterlichen Fortleben, Zeitschr. fiir kath. Theol. 72 (1950) 282-322.



284 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

Einer spdteren Zeit gehort die in der Hs. Miinchen, clm. 4692
(geschrieben 1455, aus Benediktbeuern) Bl. 1r2-1217b erhaltene Passions-
betrachtung an, deren Prolog mit Videns vidisti, domine, afflictionem...,
deren Text aber mit: Secuntur septem hore canonice. ... Septem sunt hore
diei, in quibus... anfingt. Sie zitieren als Quellen Bernardus (also die
oben genannten Meditationes), dann Thomas von Aquin und endlich
die Bonaventura zugeschriebenen Meditationes de Vita Christi.

Diese Meditationes devote vite [esu Christi salvatoris nostri mit dem
Anfang Inter alia virtutum... (Beniitzter Druck: Paris, Caillaut um
1485; Ges.-Kat. n. 4743), welche man lange Bonaventura zuwies und
die in ihrer Urform nach der neuern Forschung wohl wirklich auf Bona-
ventura zuriickzufiihren sind, wihrend andere sie, in der spateren Uber-
arbeitung wenigstens, Johannes de Caulibus zuweisen, verdienen eben-
falls hier erwdhnt zu werden: denn cap. 63, 65, 66, 68 sind auf gewisse
Horen des kirchlichen Stundengebetes, auf Matutin, Terz, Sext und
Komplet festgelegt.

Auch das vermutlich vor der Mitte des 14. Jhs. (um 13247 in Stral3-
burg? Verfasser: Ludolf von Sachsen?) in Dominikanerkreisen entstan-
dene Speculum humanae salvationis (in den deutschen Bearbeitungen:
Spiegel menschlicher Behaltnus oder kurz Heilsspiegel) bietet im letzten
bzw. zweitletzten Teil eine Passionsbetrachtung, welche nach den sieben
kanonischen Tagzeiten eingeteilt wurde. Der Heilsspiegel ist auch inso-
fern bemerkenswert, als zu jeder Betrachtung ein Bild beigefiigt wird,
welches den Betrachtungspunkt darstellt.

Die genannte Literatur ist aber zu einem Teil nur die Weiterent-
wicklung von Ansidtzen, welche bereits frither in der mystischen Lite-
ratur gegeben waren. So hat schon Mechtild von Madgeburg !7 in ihrem
Liber specialis gratiae 1. 18 (= Revel. II. 56-58) wie in ihrem Lux divi-
nitatis fluens in corda veritatis VII. 18 (= Rev. II. 663-665) das Leiden
Christi nach den Horen des kirchlichen Stundengebetes betrachtet. Das

17 Planzer unterscheidet hier nicht zwischen Mechthild von Hackeborn und
Mechthild von Magdeburg. Der Passus ist wie folgt zu lesen: «So haben schon
Mechthild von Hackeborn in ihrem Liber specialis gratiae... wie Mechthild von
Magdeburg in ihrem Lux divinitatis... das Leiden Christi nach den Horen des
kirchlichen Stundengebetes betrachtet. Das letzterwdhnte Kapitel tiberschreibt
die Magdeburgerin ausdriicklich mit... Daneben bieten die Hackebornerin im Liber
specialis gratiae... und im Fragmentum I... und die Magdeburgerin in einem Anhang
zum deutschen FlieBenden Licht... eine geistliche Lehre im Anschlul3 an die Tag-
zeiten.»



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 285

letzterwdhnte Kapitel tiberschreibt sie ausdriicklich mit Commendatio
septem horarum domini nostri passionis. Daneben bietet sie im Liber
specialis gratiae III. 29-31 und im Fragmentum I (= Rev. II. 233-236
708f) und in einem als Anhang zum deutschen FlieBenden Licht der
Gottheit verdffentlichten Fragment (ed. Morel 282f.) eine geistliche
Lehre im Anschlufl an die Tagzeiten. Man vergleiche auch: Lux divini-
tatis IV. 26 (= Rev. II. 580f.) und FlieBendes Licht I. 30 (ed. Morel 16).
Weitere Belege bei Greith, Die Deutsche Mystik im Predigerorden,
Freiburg i.Br. 1861, 329f., wo eine ausfiihrliche Inhaltsangabe solcher
nach den kirchlichen Tagzeiten geordneten Passionsbetrachtungen
geboten wird.

Eine Weiterentwicklung fand statt, als man die Passionsbetrachtung
nicht mehr an die sieben Kirchlichen Tagzeiten, sondern an die 24
Stunden des Tages anschlofl. Der bedeutendste Zeuge dieser Literatur-
gattung ist das Horologium devotionis circa vitam Christi, das einem
noch immer ritselhaften Dominikaner, Bruder Berthold 8, zuweilen
genannt Huenlen, der um 1304 Lektor in Freiburg i.Br. war, zuge-
schrieben wird. Das Werk wurde auch unter dem Titel Zeutglocklein in
deutscher Sprache verbreitet. — Offensichtlich an Berthold schlieBt sich
an das nach Seuse entstandene Horologium passionis (iiber die nieder-
deutschen Bearbeitungen vgl. Meertens I. 1621f.), das in seiner Betrach-
tungsweise ebenfalls den 24 Stunden des Tages folgt.

Ich weill sehr wohl, daB diese Angaben sehr unvollstindig sind.
Aber es diirfte allein schon durch diese erste Ubersicht der Nachweis
erbracht worden sein, dafl der Rat am Grunds an eine ganz bestimmte
Literaturgattung des Mittelalters anschlieBt: an die Meditationes pas-
sionis domini secundum septem horas canonicas in ihrer mannigfaltigen
Gestalt. Es ist leider nicht moglich, den Nachweis zu fithren, an welches
Werk sich nun im einzelnen die Ubung Bruder Klausens anschloB;
dafiir sind die Angaben, welche diese Ubung betreffen, auch gar zu
spirlich. Aber es steht doch iiber allem Zweifel, dafl die puncta passionis,
welche am Grund seinem geistlichen Schiiler mitteilte, Betrachtungs-
punkte waren, welche nach Art der erwdhnten mittelalterlichen Passions-
betrachtung die Geschichte des Leidens des Herrn in sieben Betrach-
tungspunkte aufloste und jeden derselben nach Art einer kanonischen
Hore wertete. Hat sich am Grund etwa gar im Besitze eines Speculum

18 Vgl. H. WECK: Art. «Berthold», in: Die deutsche Literatur des Mittelalters,
Verfasserlexikon, Bd. 1, Berlin 1978, Sp. 801f.



286 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

humanae salvationis befunden, so ist sogar mehr als bloB wahrscheinlich,
daB er Bruder Klaus auch auf die dort befindlichen Bilder aufmerksam
machte: das wiirde dann ausgezeichnet erkliren, wie diese Betrachtungs-
weise auf das Gemiit des leseunkundigen Einsiedlers einen so grofen
Eindruck ausiiben konnte.

Wir wollen in diesem Zusammenhang auch darauf aufmerksam
machen, daB die Ubung des Kreuzweges, die vermutlich ebenfalls ins
14. Jh. zuriickzufiihren ist !°, urspriinglich sich mit sieben Stationen
begniigte. Es scheint mir sicher zu sein, daB hier Beziehungen zu der
oben besprochenen Betrachtungsiibung vorliegen.

Nur als Beispiel mochte ich erwdhnen 2°, wie das Speculum humanae
salvationis die wichtigsten Ereignisse der Passion mit den kanonischen
Tagzeiten verbindet:

Vesper: Abendmahl

Complet: Olbergszene und Verrat des Judas
Matutin: Jesus vor Caiphas

Prim: Jesus vor Pilatus

Terz: GeiBelung und Dornenkrénung

Sext: Verurteilung zum Tode und Kreuzigung
Non: Tod am Kreuze.

Neben diesen Betrachtungen, die einfach eine Siebeneinteilung
beobachten, kennt das Mittelalter aber auch noch eigentliche Horen,
die sich auf die Passion Christi beziehen. Es sind die vielgestaltigen
Cursus de passione Domini, die uns in lateinischer und Vulgirsprache
(deutsch und franzosisch) immer und immer wieder begegnen. Es gibt
wohl kaum ein Livre d’heures, welches diesen Cursus, dessen Form
iibrigens nicht einheitlich ist, nicht enthielte. Doch scheint es mir nicht
wahrscheinlich zu sein, da3 Bruder Klaus ein solches Offizium betete.
Da er nicht lesen konnte, ist es weit wahrscheinlicher, daB3 er sich in
seinen Puncta passionis distinguens per septem horas canonicas an die

19 Diese Ansetzung des Beginns der Kreuzwegandacht im 14. Jahrhundert
ist wohl zu frith. Vgl. dazu K. A. KNELLER: Geschichte der Kreuzwegandacht,
Freiburg i. Br. 1908 (Ergdnzungshefte zu den Stimmen aus Maria Laach, 98) und
T. HErRBERT: The Stations of the Cross, London 1906. Alter ist die Andacht der
«7 FuBfille», vgl. M. ZENDER: Spitmittelalterliche Frommigkeit und Volksbrauch,
Das Beten der sieben FuBfille im Rheinland, in: Festschrift fiir Josef Quint,
Bonn 1964, 291-303.

20 Vgl. dazu auch H. STIRNIMANN a.a.O. (Anm. 15), 320, Anm. 226.



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 287

eigentliche Betrachtungsliteratur anlehnte; die Einfithrung in diese
Betrachtungsweise aber verdankte er seinem geistlichen Ratgeber Heini
am Grund.

2. DIE DREIFALTIGKEITSBETRACHTUNG DES BRUDER KLAUS

Wir wenden uns nun im zweiten Teile dieser Arbeit der sog. «Drei-
faltigkeitsvision» des seligen Bruder Klaus zu. Wir reden hier nicht
weiter davon, dafl Bruder Klaus nach dem Bericht alter Quellen ver-
mutlich ein recht ausreichendes Wissen iiber die Dreifaltigkeit besessen
hat, wenn wir auch annehmen, dafl auch auf diesem Gebiete sein theolo-
gisches Koénnen enge Grenzen gehabt haben mag; was bei ihm vor allem
malBgebend war, ist jener Instinkt fiir das Wahre, welcher frommen
Seelen immer zugeschrieben werden mufB. Aus diesem heraus hat er
wohl auch die wunderfitzigen Frager abgefertigt, welche sich mit ihm
in theologische Streitgespriache einlassen wollten, bis solche von der
Obwaldnerregierung durch ein Besuchsverbot abgebremst wurden 22,

Was uns hier interessiert, ist jene sog. Vision der Dreifaltigkeit in
Form eines Rades, welche in der Bruderklausen-Literatur als die gréte
Vision bezeichnet und behandelt wird. Wir wollen eine doppelte Frage
zu beantworten suchen: 1. Welches war der Anteil Bruder Klausens an
jenem Geschehen, welches uns heute von einer Dreifaltigkeitsvision des
Seligen sprechen 1dBt? 2. Wie muB dieser Anteil Bruder Klausens
historisch verstanden werden? Von andern Dingen und von andern
Dreifaltigkeits- oder sonstigen Visionen reden wir hier mit Vorbedacht
nicht.

Uber das Radsymbol — denn dieser Ausdruck scheint zum vorn-
herein besser den eigentlichen Sachverhalt zu bezeichnen als «Dreifaltig-
keitsvision» — ist schon unendlich viel geschrieben worden. Von der
dltern Literatur abgesehen haben sich seit dem Anbruch der kritischen
Bruderklausen-Forschung Rochholz 22, Ming 23, Durrer 2, Herzog %,

21 Vgl. Anm. 5.

22 E. L. RocuHorz: Die Schweizer Legende von B. Klaus..., Aarau 1875,
148-162.

23 J.MiNG: Der sel. Bruder Nikolaus von Fliie, sein Leben und Wirken,
Bd. I, Luzern 1861, 247-256.

24 Durrer 11, 1068-1077.

25 E. HErzoG: Bruder Klaus, Bern 1917, 73-87.



288 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

Wilhelm 26, Oehl??, Stockli?®, Muschg ?°, Lavaud 3° und viele andere mit
diesem Radsymbol beschiftigt. Das Beste stammt immer noch von Durrer,
der seiner Vorsicht wegen stets geriihmt werden muB8. Was im {ibrigen
iiber die Radvision geschrieben wurde, ist teilweise unkritisch, teilweise
unbegreiflich, oder gehort zu jener Literatur, in welcher der unanimis
consensus theologorum nach dem Worte meines ehemaligen Professors
der Moral dadurch zustande kommt, daf3 der eine den andern ausschreibt.

Unter sotanen Verhiltnissen gibt es fiir den Historiker keinen andern
Ausweg, als die Literatur einstweilen beiseite zu lassen und sich einzig
und allein auf die Quellen zu stiitzen. Eine solche Revision des Quellen-
bestandes und eine erneute Quellenkritik lohnt sich immer: sie ist auch
der einzige redliche Weg, der zu einer Losung fiithrt. Und so haben wir
denn frischen Mutes die ganze Frage wieder einmal von vorn angepackt;
und wir miissen gestehen, die Miihe hat sich reichlich gelohnt.

a) Die Quellen zur Radvision des Bruder Klaus. Deren Wertung.

1. Das sog. Visionsbild. — In der Pfarrkirche von Sachseln hingt heute
ein Bild, welches alter Uberlieferung nach einst im Besitze des seligen
Bruder Klaus war 3!, Seine Geschichte ist merkwiirdig: Lange Jahre
war es verschwunden, nachdem es vorher in der Ranftkapelle gehangen.
Es scheint, daf3 der exaltierte Freiherr Jakob von Mérsberg es von dort
weggenommen hat, um das Bild (ca. 1562) der Kirchenversammlung
in Trient vorzulegen. Seither blieb es verschwunden. 1608 wurde es von
den Kapuzinern — vermutlich im NachlaB des Ritters Melchior Lussy
— wieder entdeckt und nach Ennetmoos gebracht. 1647 war das Bild
noch dort; 1654 hing es bereits neben dem Eremitenrock tiber dem Grabe
des Seligen. Seither ist es dort geblieben.

Unkritische «Kritiker» haben das Bild in Unkenntnis seiner Ge-
schichte, die nun vollig klargelegt ist, als eine unterschobene Filschung
bezeichnen wollen. Kunsthistorische Erwidgungen aber stellen sicher,

26 B. WiLHELM: Bruder Klausens « Buch», Stimmen der Zeit 95 (1918) 143-156.

27 OEHL a.a.0. (Anm. 6) 242-248.

28 A.StockLi: Die Visionen des Seligen Bruder Klaus, Einsiedeln 1933, 36-62.

29 MuscHG a.a.O. (Anm. 1) 391-394.

30 B. Lavaup: Vie profonde de Nicolas de Flue, Fribourg 1942, 112-123;
vgl. 210-216; 230-238.

31 Vgl. Durrer I, 384-389; II, 1068-1077 u. pERs.: Die Kunstdenkmiler
des Kantons Unterwalden, Zurich 1899-1928 (Basel 1971), 487492, 1160-1161.



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 289

dafl das Bild wenigstens der zweiten Hilfte des 15. Jhs. angehort.
Ebenso sicher ist, daf} das Bild sich beim Ableben Bruder Klausens
schon im Ranft befand. Wir werden unten den Nachweis fithren, daf3
das Bild ilter ist als der sog. Pilgertraktat, der um 1487 erstmals im
Druck erschien. Durch diesen Nachweis wird das Alter des Bildes, nicht
aber sein Verhiltnis zu Bruder Klaus eindeutig sichergestellt.

Das Bild (GréBe: 77 cm breit, 86,5 cm hoch, mit der Inschrift
08 cm) ist in Temperafarben auf Leinwand gemalt. Es ist verhiltnis-
mdBig gut erhalten, hat sogar die Gefahr einer Verrestaurierung durch
Paul von Deschwanden, die sich nur auf das Haupt in der Bildmitte
und wenige andere Stellen beschrinkte, mit Gliick tiberstanden.

Uns interessiert hier nur der ikonographische Gehalt des Bildes.
Die Mitte des Bildes ist von einem gekrénten, zum mindesten christus-
dhnlichen Haupt eingenommen, von dessen rechtem Ohr, linkem Auge
und Mund je drei Strahlen ausgehen, welche sich nach auBen verbreitern.
Das Haupt ist von einem engen Kreis umschlossen; ein weiterer konzen-
trischer groBerer Kreis umgibt das Haupt in einem gewissen Abstand.
Um diesen duBern Ring gruppiert finden sich je in einer kreisférmigen
Umrahmung sechs kleine Gemaélde. Drei davon finden sich an der Stelle,
an welcher die nach auBlen breiter werdenden Strahlen den &#uBern
Kreis durchschneiden. Der Strahl, der vom Ohr ausgeht, weist zu einem
Bilde, welches offensichtlich die Schopfung darstellt. Der Strahl, der vom
Auge ausgeht, weist zu einem Kreuzigungsbild: der dritte, der vom
Mund ausgeht, zu einem Bild mit der Verkiindigung. Die iibrigen drei
Gemailde stellen dar: Oben: die Gefangennahme Christi; links unten:
die Geburt Christi; rechts unten: die hl. Messe. Von diesen drei Bildern
fiihren wiederum Strahlen zum innern Kreis, der um das Haupt gelegt
ist: gegen das Bild hin sind sie spitz, werden aber gegen den innern
Kreis hin breiter. In den vier Ecken des gesamten Bildes sind in Qua-
draten die Symbole der vier Evangelisten angebracht, und zwar oben
links: Adler — Johannes; oben rechts: Engel — Matthdus; unten links:
Ochse — Lukas; unten rechts: Lowe — Markus. Heute ist dem ganzen
Bild unten ein Spruchband beigefiigt, in welchem die Geschichte der
Wiederauffindung des Bildes erzidhlt wird. Dieser Teil gehort also nicht
zum urspriinglichen Bestand und mubB infolgedessen unbeachtet bleiben.

Bei jedem Bild ist das Symbol eines der sechs Werke der Barm-
herzigkeit eingetragen.

Besser als eine genaue Wiedergabe des Visionsbildes macht uns ein
Schema dessen Aufbau deutlich.



290 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

Adler
Joh.

Engel
Matth.

Gefangennahme
Fesseln
Gefangene besuchen

Schipfung
Brot und Krug
Hungrige speisen
Diirstende trinken

Kreuzigung
Kleid
Nackte bekleiden

Geburt Christi
Pilgertasche, Stab
Fremde beherbergen

Mefopfer
Sarg
Tote begraben

Verkiindigung
Kriicken
Kranke besuchen

Ochse
Lukas

Léwe
Markus

Fig. 1. Schema des Betrachtungsbildes
mit Medaillons und «Werken der Barmherzigkeit»
(Zeichnung von D. Planzer)

2. Der sog. Pilgertraktat — Um 1487 erschien bei Peter Berger in Augsburg
ein Druck, in welchem ein unbekannter Pilger iiber seinen Besuch bei
Bruder Klaus berichtet (Ausgabe A). In kurzer Zeit erschienen zwei
Nachdrucke: der erste 1488 bei Marx Ayrer in Niirnberg (= B) und der
zweite bei Peter Wagner in Niirnberg um 1489-90. Nach der Inkunabel-
zeit wurde der gleiche Traktat noch zweimal gedruckt:



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 201

Vorerst wurde er 1569 von Adam Walasser bei Sebald Mayer in
Dillingen in einer Sammlung geistlicher Traktate herausgegeben, und
1573 wurde durch die gleichen eine Neuausgabe veranstaltet. Diese
Ausgabe Walassers ist sachlich ohne Bedeutung: durch ihren weniger
genauen Text und vor allem durch die falsch aufgefaBten Darstellungen
des Bildteiles sind sie zu einem groBen Teil an den spdtern MiBverstidnd-
nissen schuld. Wir beniitzen hier ausschlieBlich die Inkunabeln, deren
Text von Durrer mit groBer Sorgfalt herausgegeben wurde 32.

Der Traktat zerfdllt deutlich in zwei Teile. Im ersten Teil werden
fiinf Fragen behandelt, welche der Pilger mit Bruder Klaus besprochen
hat: die vierte Frage betraf die Radvision. Im zweiten Teil wird (und
das steht tiber allen Zweifeln) die oben enwihnte Visionstafel beschrie-
ben und erkldrt.

Zur Verdeutlichung des Gesagten sind jeder Ausgabe zehn Holz-
schnitte beigegeben: Vorerst zu der vierten Frage eine Figur des Rades,
wie es der Pilger bei Bruder Klaus gesehen haben will. Dann eine groB3e
Abbildung der Visionstafel. Endlich sechs Bilder, in welchen die sechs
Werke der Barmherzigkeit dargestellt werden. Und schliellich wie-
derum ein groBer Holzschnitt, der ohne allen Zweifel die Aufnahme der
Seele in den Himmel versinnbildet.

Wir wollen uns an dieser Stelle noch nicht iiber die Bedeutung des
Pilgertraktates aussprechen, sondern einstweilen die iibrigen Quellen
zur Radvision aufzdhlen und besprechen.

3. Heinrich von Gundelfingen. — Dieser vertffentlichte 1488 (15. August)
die dlteste Bruderklausen-Biographie 33, deren Originalhandschrift vor
wenigen Jahren von meinem gelehrten Mitbruder P. Thomas Kippeli
in der Biblioteca comunale dell’Archiginnasio in Bologna (Cod. A. 152)
wieder aufgefunden wurde 3¢:

Nonne eam ipsam rotae picturam, quam suo in oratorio depingere
fecit, in spiritus sancti gymnasio didicit, in qua totius divinitatis
speculum splendidissimum effulsit; ubi tres radioli suas iuxta acies
in interiori circulo divinitatis faciei infiguntur, a qua personarum
trinitas, tres iuxta potiores trinitatis operationes, creationem vide-

32 DurRrEeR I, 361-381.

33 Vgl. a.a.0. 418-458.

3+ Planzer bringt im folgenden den Text nach der Bologneser Hs. Der ent-
sprechende Passus steht bei DURRER I, 433—435.



292 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

licet, passionem dominicamque annuntiationem ab auro, oculo ore-
que faciei splendidissime divinitatis ab acumine in latum emanare
solet, coelum totumque mundum complectitur. Et veluti sua in
potentia tres personae radiolorum egrediuntur acumen, ita per
latum aliorum trium radiolorum in eadem potentia regrediuntur
atque divinitatis speculo infiguntur.

Per sensibilium sane effectuumque apud nos causatorum cogni-
tionem in incomprehensibilis divinitatis notitiam discursiva qua-
dam reflexione devenire poterimus; hoc tres radioli (qui secundum
acutiorem partem divinitatis speculo innituntur) designant. Intel-
lectus namque noster a latiori via, hoc est per sensibilia in divini-
tatis causam, quae subtilis est atque acuta, tendit; novissima
autem radiorum pars, secundum incarnationis passionisque causam
ampla lataque est. Illas aliasque istiusmodi rotae mysticitates
anagogiasque prout eremita noster in suo libro, id est rota sua
edocuit, praecipue cum in duobus radiolis, qui divinitatis speculo
secundum latum innectuntur divinissimi eucharistiae sacramenti,
nativitatisque Christi mysteria atque intemeratissimae virginis et
matris Mariae singularissimae suae patronae praeconia, quomodo a
fulgidissimo divinitatis speculo per singularem spiritus sancti ob-
umbrationem conceperit, contemplatus sit. Qualiterque per tertium
secundum latum radium, divinitatis speculum tangentem, vitam
nostram brevem transitoriamque parvo tempore maxima, infinita,
ineffabiliaque in regno ccelorum gaudia obtinentem, idem eremita
noster ostenderit, aliis ab eodem satius edoctis relinquo. — Es folgt
in der Bologneser Hs. eine leider unvollendete Zeichnung des Rades.

Uns beschiftigt hier vor allem die Frage, ob dem Bericht Gundel-
fingens ein selbstidndiger Wert zukomme oder nicht. Und wir miissen
hier mit allem Nachdruck betonen, daBl Gundelfingen in den Dingen, die
er von der Radvision auszusagen wei3, ketnen Eigenwert hat; seine Aus-
sagen sind deshalb nicht weiter als eine selbstdndige Quelle zum Thema
zu beniitzen. Wir sagen das vor allem deshalb, weil in der Literatur
immer und immer wieder auf Gundelfingen verwiesen wird und man in
seinen Aussagen eine eigenwertige Bestdtigung von Dingen ersieht, die
auch sonst schon bekannt sind.

Wir konnen fiir unsere Behauptung die folgenden Griinde anfiihren:
1. Ist nicht nachweisbar, da Gundelfingen (obwohl er in der Zeit von
Okt. 1480 bis Jan. 1481 wenigstens kurz in Beromiinster war) mit



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 293

Bruder Klaus in Beziehung getreten ist. Wenn eine Begegnung zwischen
Bruder Klaus und Gundelfingen auch eine gewisse Wahrscheinlichkeit
beanspruchen darf, so ist sie doch nicht nachweisbar. 2. Was die Rad-
vision betrifft, so geht aus dem Text mit volliger Sicherheit hervor, daB
Gundelfingen sich nicht auf eine personliche Mitteilung und Erkldrung
des Seligen stiitzen kann. Dafiir ist Gundelfingens Bericht allzu unper-
sonlich. Ob er je das Visionsbhild sah, das Bruder Klaus — wie Gundel-
fingen sagt — in suo oratorio depingere fecit, ist mehr als zweifelhaft.
Denn Gundelfingen konnte sehr wohl von diesem Bild auch sonst Kennt-
nis bekommen haben. Dall das Bild im Oratorium, also in der Kapelle
hing, ist vermutlich eine Kombination, denn andere sagen ausdriicklich,
das Bild habe in der Zelle des Seligen gehangen. Und wie es um die Aus-
sage steht, daB Bruder Klaus selbst das Bild habe malen lassen, wird
spater zu untersuchen sein. 3. Und das ist das Wichtigste: Gundel-
fingens ganzer Bericht stammt deutlich von jenem Bericht ab, den wir
als die vierte Frage und Antwort im Pilgertraktat vorgefunden haben.
Es 148t sich bel Gundelfingen nichts nachweisen, was entweder nicht
schon in diesem Bericht des Pilgertraktates enthalten ist oder anderseits
nicht aus diesem Traktat erschlossen werden kann. Besonders kennzeich-
nend ist in dieser Beziehung, daB Gundelfingen in wértlicher Ubersetzung
der Aussage des Pilgertraktates das Bild als das Buch bezeichnet, in
welchem Bruder Klaus las. Und wiederum: da3 bei ihm die Erwihnung
des obersten Bildteiles mit der Darstellung der Gefangennahme fehlt, —
ein evidenter Beweis, dal} er das Bild selbst nie gesehen hat — und dal} er
ganz im AnschluB} an die vierte Frage des Pilgertraktates den zu diesem
Bilde fithrenden Strahl oder Speiche auf die Kiirze des menschlichen
Lebens ausdeutet, in welcher wir uns unségliche Freude im Himmelreich
erwerben konnen. Auch hier ist die Ubereinstimmung wértlich genau.

Es gibt zur Erkldrung dieses Sachverhaltes eine doppelte Hypothese.
Entweder gehen der Pilgertraktat und Gundelfingen fiir diese Teile auf
eine gemeinsame Quelle zuriick, oder Gundelfingen hat bei Abfassung
seiner Biographie den Pilgertraktat beniitzt. Wir selbst geben dieser
zweiten Hypothese den Vorzug: denn der Pilgertraktat fiithrt seine
Darlegungen in der vierten Frage so klar auf Bruder Klausens eigene
Aussage zuriick, dafl wir nicht annehmen konnen, es sei iiber die gleiche
Sache eine weitere schriftliche Quelle vorhanden gewesen.

Man wende nun nicht ein: Wenn Gundelfingen den Pilgertraktat
gekannt hdtte, so wiirde er auch den zweiten Teil desselben beniitzt
haben, in welchem die volle Erklirung des Bildes geboten wird. Denn

20



294 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

wir werden sehen, daf8 Bruder Klaus an diesem zweiten Teil nicht mehr
beteiligt ist, sondern daB es sich um eine Erweiterung des Grundgedan-
kens des Bildes handelt, die allein vom Pilger stammt. Das konnte
Gundelfingen sehr wohl gemerkt haben, wenn er nicht gerade ein Dubel
war, der seine Quellen mit verschlossenen Augen las. Und noch etwas
geht aus diesem Sachverhalt deutlich hervor: daB Gundelfingen das
Bild selbst hochst wahrscheinlich nie gesehen hat, denn sonst wiren
ihm die dort gegebenen Symbole der Werke der Barmherzigkeit (auf
die ihn ja der zweite Teil des Pilgertraktates ohnehin aufmerksam machen
muBte) sicher in die Augen gesprungen.

DaB er den Pilgertraktat (4. Frage) beniitzte, geht auch noch daraus
hervor, daB er in dem Prachtexemplar seiner Schrift, welches er dem
Luzerner Rat widmete, eine Zeichnung des Rades beifiigte. Wenn auch
diese Zeichnung nicht vollendet wurde (weil sie vielleicht von einem
Berufszeichner ausgefithrt werden sollte), so ist doch ganz deutlich,
daB Gundelfingen nicht das Visionsbild zur Darstellung bringen will,
sondern jene Figur wiederholt, welche sich nach der vierten Frage im
Pilgertraktat vorfindet. Wobei leider nicht zu unterscheiden ist, ob
Gundelfingen sich hier an die erste oder an die zweite-dritte Ausgabe
des Traktates anlehnt.

Immerhin: es steht fest, da Gundelfingen keine selbstidndige Quelle
ist und daB er nicht als eine solche angefithrt und beniitzt werden darf.
Er scheidet aus den Quellen zur Geschichte der Radvision véllig aus.

Man hat zuweilen darauf hingewiesen, daBl Gundelfingen sage,
Bruder Klaus habe seine Radvision in gymnasio sancti spiritus gelernt,
und daraus auf den iibernatiirlichen Charakter dieser «Vision» geschlos-
sen, bzw. behauptet, Bruder Klaus sei durch eine Vision zu seiner Rad-
darstellung gelangt. Davon kann keine Rede sein: der Ausdruck ist
ein typisches Erzeugnis der Gundelfingischen Humanistensprache. Denn
auch an einer andern Stelle sagt er dhnlich: Nonne hanc similitudinem
(das Gleichnis von den bleiernen, kupfernen, silbernen und goldenen
Rohren fiir die unwiirdigen und wiirdigen Priester, das sich auch sonst
bei Mystikern findet) ex sancti spiritus gymnasio habuit...? 3 Und an
einer andern Stelle: Eo tempore, quo heremum intravit, abstinere que
ab omni corporali cibo inceptaverat, spiritus sancti discipulus effectus
est. — Vom iibernatiirlichen Ursprung der Radvision wird also hier sicher
kein Sterbenswortlein gesagt!

35 A.a.O. 433.



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 295

4. Heinrich Wolflin, genannt Lupulus. — Von ihm erschien ca. 1501 eine
Biographie des Seligen, die er auf Veranlassung der Obwaldner Regie-
rung gewissermaBen als offizielle Lebensbeschreibung Bruder Klausens
herausgab 3¢, In dieser Biographie nun berichtet Wolflin, dal Bruder
Klausens Gesichtsausdruck erschreckend gewesen sei. Das sel nach
Bruder Klausens Aussage darauf zuriickzufiihren, daB er einmal einen
hellen Glanz gesehen habe, in welchem ihm ein menschliches Antlitz
erschienen sei. Diese Vision habe ihn so erschreckt, daB3 er zur Erde fiel
und daB seither sein Gesichtsausdruck schreckenerregend wurde.

Quotquot autem ad hunc advenissent, primo asspectu nimio
stupore sunt perculsi. Eius ille terroris hanc esse causam dicebat,
quod splendorem vidisset intensissimum, humanam faciem osten-
tantem, cuius intuitu cor sibi in minuta dissiliturum frustula per-
timesceret: unde et ipse stupefactus averso statim vultu in terram
corruisset atque ob eam rem suum aspectum caeteris videri horri-
bilem 37.

Mit diesem Text ist die reinste Schundluderei getrieben worden.
Wir wollen uns nicht dabei aufhalten, da8 Bruder Klausens Gesichts-
ausdruck von den &ltern Quellen ganz anders beschrieben wird, sein
Benehmen als auBerordentlich freundlich bezeichnet wird. Denn es mag
ja sein, daB ein auBerordentliches Ereignis hier einen Wandel vollzogen
hat. Aber es ist unkritisch, wenn sozusagen alle, die sich mit Bruder
Klaus beschiftigt haben, diesen Bericht Wolflins mit der Rad- oder
Dreifaltigkeitsvision in Beziehung bringen. Man hat ndmlich gemeint,
daB diese bei Wolflin berichtete Vision erkldre, weshalb im Betrachtungs-
bild im innern Ringe des Radsymbols sich ein Antlitz abgebildet finde.
Ja man ging sogar so weit, zu bedauern, da3 Paul von Deschwanden
auf dem Betrachtungsbild just das Antlitz restauriert habe, wodurch
sein schreckhafter Ausdruck vollig verlorenging. So weit treiben uns
unsere Skrupeln nicht! Denn wir werden spédter sehen, daBl die Dar-
stellung des Antlitzes auf einem ganz andern Weg in das Radsymbol
hineingeraten ist, ohne dafl Bruder Klaus hier durch eine Vision etwas
dazu beigetragen hitte. Und wie um den letzten Skrupel zu vertreiben,
sagt der Pilgertraktat ausdriicklich: Das Antlitz im Radsymbol sei
deswegen gewihlt worden, weil es nichts Schoneres gebe als eines Men-

36 Vgl. a.a.0. 522-555.
5 A.a.0. 547.



296 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

schen Antlitz! Gerade das spricht doch dafiir, daB das Antlitz auf dem
Betrachtungsbild schon dargestellt war; von einem schrecklichen Ant-
litz kann auch keine Spur gefunden werden, und auch die genaueste
Restauration wird auf dem Betrachtungsbild nie jenes schreckliche
Antlitz hervorzaubern, welches den bisherigen Bearbeitern der Drei-
faltikgeitsvision Bruder Klausens vorgeschwebt haben mag!

Besonders auffillig aber ist, dal Wolflin die Radsymbolik mit
keinem Wort erwdhnt! Hitte er etwas von einem Antlitz gewult, das in
ein Rad eingesetzt war, so wiirde er das sicher erwdhnt haben, insbeson-
dere, da ihm ja durch den Auftrag der Obwaldner Regierung die aller-
besten Quellen zur Verfiigung standen. Wir miissen darum sagen:
Walflins Bericht hat mit der Radvision tiberhaupt nichts zu tun. Sein
Bericht betrifit ein anderes Ereignis aus dem Leben Bruder Klausens.
Darum streichen wir Wolflin endgiiltig aus der Reihe der Quellen,
welchen etwas iiber die Radvision Bruder Klausens zu entnehmen ist.
Eine genaue und gewissenhafte Quellenanalyse 148t gar keinen andern
SchluB zu.

5. Bovillus und Nachfolger. — 1510 und 1513 veroffentlichte der franzosi-
sche Humanist Charles de Bouelles oder Bouvelles (zu latein: Bovillus)
einen echt humanistischen Briefwechsel, den er mit Nicolaus Horius
gepflegt hatte 38, Bovillus hatte 1503 den Ranft besucht; seine Briefe,
in welchen er iiber diesen Besuch berichtet, stammen aus den Jahren
1508 und 1510.

Er erwdhnt dabei ein Gesicht, welches Bruder Klaus gehabt haben
soll: in einer sternklaren Nacht sei dem Seligen am Himmel das Bild
eines menschlichen Hauptes mit fiirchterlichem, von Zorn und Drohung
erfiilltem Ausdruck erscheinen. Es trug eine dreifache oder pépstliche
Krone. Ein dreigeteilter Bart hing lang herunter. Sechs Schwertklingen
ohne Handgriff schienen in wechselnder Richtung vom Haupt auszu-
gehen: eine mitten aus der Stirn, zwei andere von den Augen, eine aus
dem Mund und zwei aus der Nase. Diese Vision habe Bruder Klaus malen
lassen : Bovillus habe das Gemalde gesehen, im Gemiite erfa3t und seinem
Gedichtnis eingezeichnet. Er bittet Horius, ihm das Bild zu deuten, was
es sel und was Gott damit wolle. Die von Horius gebotene Auslegung auf
die Zeitereignisse, in welchen sich Gottes Zorn und Strafgericht vor allem
iiber das Papsttum kund tue, interessiert uns hier nicht.

38 Vgl. a.a.0. 559-572.



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 297

Wir machen bei Bovillus vorerst die Feststellung, daB anldBlich seines
Besuches im Ranft, also 1503, das Betrachtungsbild dort vorhanden
war und den Pilgern gezeigt wurde. Diese Feststellung ist fiir die Echt-
heit des Bildes wichtig. Aber Bovillus stiitzt sich fiir die Beschreibung
des Bildes blof auf sein Gedidchtnis. Das erkldrt uns, wie ihm so grofle
Irrtiimer unterlaufen konnten, daf3 er von einer Tiara, von einem drei-
geteilten Bart, von Schwertern und dergleichen sprechen konnte. Auch
die Art und Weise, wie er die Verbindung zwischen den «Schwertern»
und dem Haupt darstellt, entspricht keineswegs dem Befund auf dem
Betrachtungsbild. Er weill auch nichts von den zwei Kreisen, innerhalb
derer sich das Bild eines menschlichen Hauptes befindet. Die Abbildung,
welche er seinem Briefwechsel beifiigt, ist ebenso phantasievoll wie
seine Bildbeschreibung: sie entspricht keineswegs dem Original. Obwohl
wir hier zufiigen miissen, daB in der Abbildung das Ganze wenigstens in
ewnen Kreis eingesetzt wird.

Bovillus’ Bericht kommt also fiir die Deutung und auch fiir die
Kenntnis der Gestalt des Bildes keineswegs in Betracht. Bemerkenswert
ist nur, daBB bei ihm zum ersten Mal der Bericht Wolilins iiber die
Erscheinung eines Hauptes mit dem Betrachtungsbild kombiniert wird.
Und noch etwas kénnen wir vermutlich erschliefen: daf bereits um 1500
herum der Sinn des Betrachtungsbildes selbst vertrauten Kreisen unklar
geworden war; denn Bovillus hatte bei Bruder Klausens Sohn gewohnt
und in seiner Begleitung den Ranft besucht. Ob die Deutung der Strah-
len bzw. Radspeichen als Schwerter etwa gar auf ein Mifverstindnis
zuriickzufithren ist, dem Bruder Klausens Sohn erlegen war, ist nicht
sicher festzustellen; aber wir méchten das doch nicht vollig ausschlieBen.

In jedem Fall hat Durrer recht, wenn er sagt, daB} der Auslegung
des Horius nur Kuriositiatswert zukommt und sich nicht im mindesten
mit der wahren Bedeutung der mystischen Tafel Bruder Klausens
beriihrt. Wir scheiden darum auch Bovillus aus der Reihen jener Quellen
aus, in welchen wir einen zuverldssigen Bericht tiber den Sinn der
Betrachtungstafel finden.

Trotzdem ist Bovillus historisch wichtig geworden. Denn Martin
Luther gab 1528 den Bericht des Bovillus heraus und verwendete ihn
im Rahmen seiner Polemik gegen das Papsttum 3°. Eine weitere Aus-
gabe erschien in einem vermutlich lutherischen Einblattdruck unbekann-
ten Datums. Und noch 1556 erwdhnt Matthias Flacius Illyricus den

3% Vgl. a.a.O. II, 643-649.



298 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

Briefwechsel des Bovillus in einer polemischen Schrift gegen die Katho-
liken. Wir haben hier nur ein weiteres Zeugnis der polemischen Auseinan-
dersetzung zwischen Katholiken und Neugldubigen, in welcher Bruder
Klaus seit den Anfingen der Reformation von beiden Teilen mit groBer
Bitterkeit ausgespielt wurde.

6. Hans Salat *® weill 1537 nichts iiber die Radvision zu melden. Er
erwihnt nur eine Dreifaltigkeitsvision anderer Art, die erstmals von
Wolflin beschrieben wurde.

7. Ulrich Witwyler. — 1571 erschien die auch spiter noch oft aufgelegte
Bruderklausen-Biographie Ulrich Witwylers . Er sagt aber nur, daf3
Gott sich dem Seligen in allerlei Gesichten und geistlichen Offenbarungen
gezeigt habe: und er beruft sich hier ausdriicklich auf die Betrachtungs-
tafel. Um eine Auslegung derselben aber bemiiht er sich nicht, sondern
fiigt wunderbar vorsichtig bei: Was nun dabei fiir ein Mysterium und
Bedeutung zu verstehen sei, das wollen wir den lieben erlauchten Freun-
den Gottes anheimstellen, weil es nicht jedem gegeben ist, die uner-
griindlichen Geheimnisse Gottes zu wissen und zu erkldren #2. Diesem
weisen Zugestindnis 148t er das Visionsbild aus dem Walasserschen
Neudruck des Pilgertraktates folgen, was sehr wohl dadurch zu erkliren
ist, daBl Witwylers Lebensbeschreibung in erster Auflage genau wie der
Druck Walassers bei Sebald Mayer in Dillingen herauskam.

8. Sebastian Werro 3. — Die Darstellung, welche er in seiner Chronik
(um 1597) vom Betrachtungsbild gibt, ist iiberaus miBverstdndlich und
nicht von Irrtiimern frei. Durrer vermutet wohl zu Recht, dal Werro
das Bild nur aus dem Walasserschen Neudruck des Pilgertraktates
kannte und auf Grund der dort gebotenen Abbildung das iibrige kom-
binierte. Wir scheiden darum auch Werro aus der Reihe der zu beniitzen-
den Quellen aus; denn soweit er etwas Neues bietet, fullt alles auf freier
Kombination, und soweit seine Angaben stimmen, beruhen sie auf lingst
besprochenen Quellen, die ihm aber nur in mangelhafter Form zuging-
lich waren.

Damit schlieBen wir unsere Ubersicht iiber die Quellen zur Rad-
vision Bruder Klausens ab. Und wir machen hier eine erste, sehr wichtige

40 Vgl a.a.0. 661-691.
4 Vgl. a.a.0. 768-791.
42 A.a.0. 780.

43 Vgl. a.a.0. 936-937.



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 299

Feststellung: Es diirfen vom kritischen historischen Standpunkt aus
nur die sog. Betrachtungstafel Bruder Klausens und der Bericht des
Pilgertraktates als Quellen in Betracht gezogen werden. Mit diesen bei-
den Quellen miissen wir auskommen. Aber auch bei ihnen hat vorerst
noch die historische kritische Arbeit einzusetzen, in dem Sinne, daf} ihr
Zeugniswert genauer zu untersuchen ist.

b) Betrachtungstafel und Pilgertraktat

Zuerst miissen wir die Frage nach der Prioritdt von Betrachtungs-
tafel und Pilgertraktat abklidren. P. Alban Stéckli hat auf diesem Gebiete
umwilzende Hypothesen aufgestellt 44, die einer genaueren Unter-
suchung sehr wohl wert sind. Obwohl P. St6ckli im Anschlufl an Durrer
zugibt, daf sich die bekannte Tatigkeit Peter Bergers in Augsburg, des
ersten Druckers des Pilgertraktates, auf die Jahre 1486 bis 1489 erstreckt,
ist seiner Annahme nach die erste Ausgabe des Pilgertraktates bedeutend
frither anzusetzen, mindestens um 1480! Er meint, dieses Datum aus
innern Griinden, der Stellung des Traktates zur Immaculatafrage und
der Erwdhnung der Pest von 1480 erschlieBen zu koénnen. Er meint
auch, die Illustrationen der ersten Ausgabe unverkenntlich auf die
Augsburger Buchillustration von 1470 bis 1480 hinweisen! Also noch
frither als bloB 1480!

Aber die Untersuchung von Inkunabeln befolgt doch etwas exaktere
Methoden! Sie ist vor allem auf die genaue Typenvergleichung ange-
wiesen, welche bei der Datierung von Inkunabeln ohne Zeitangabe die
kostbarsten Dienste leistet. Und wenn von der Inkunabelillustration
die Rede ist, so ist auch hier mit groBter Genauigkeit vorzugehen,
besonders nachdem man genau weill, wie beim Aufkommen der ersten
gedruckten Biicher die Holzschnitte von einem Drucker zum andern
wanderten oder einfach mehr oder weniger gliicklich nachgeschnitten
wurden. Man darf da nicht einfach ins Blaue hinein kombinieren, auch
wenn einem durch den Tatsachenbestand etwas weniger bequeme Dinge
iiber den Weg zu laufen beginnen.

Nun aber ist der erste Druck des Pilgertraktates bereits seit Jahren
von malBgebendster Seite her eingehend untersucht worden: von der
Kommission fiir die Herausgabe des Gesamtkataloges der Wiegendrucke

44 StéckLr a.a.O. (Anm. 28), S0 £,



300 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

in Berlin . Und seit Jahren sind die Ergebnisse, die sich immer auf ein-
gehende Typenvergleichung und den ganzen ausgebreiteten Apparat
der Inkunabelkunde stiitzen, im Gesamtkatalog verdffentlicht worden.
Und es heil3t dort: um 7487/ Der Leiter der Kommission hat mir zudem
brieflich bestdtigt, dal diese Datierung einwandfrei sei. Durrer hatte also
doch recht, als er die erste Ausgabe des Pilgertraktates nur kurze Zeit
vor der zweiten und dritten ansetzte. Soweit ich selbstindig eine Unter-
suchung, die sich vor allem auf den Augsburger Buchdruck und die Buch-
illustration bei den &dltesten Augsburger Buchdruckern stiitzte, durch-
fiihrte, bin auch ich nur zu einer Bestatigung der im Gesamtkatalog gebo-
tenen Datierung gelangt. Damit legen wir diese erste Frage ruhig ad acta.

Aber damit ist die weitere Irage, ob Betrachtungstafel oder erster
Druck des Pilgertraktates dlter sei, noch nicht gelést! Und hier miissen
wir zu einer stilistisch sachlichen Vergleichung der Betrachtungstafel
und der Abbildung im Pilgertraktat (1. Ausgabe) ¢ im Rahmen des
Textes des Pilgertraktates unsere Zuflucht nehmen. Wir diirfen jetzt
schon das Ergebnis verraten: die Betrachtungstafel ist unseres Erach-
tens einwandfrei dlter als der erste Druck des Pilgertraktates. Durrer
hat also auch in dieser Beziehung recht gesehen.

Die Griinde, welche wir fiir die Prioritdt des Betrachtungsbildes
anfithren, decken sich auf weite Strecken hin mit jenen, die Durrer schon
erwihnte:

1. Rein stilistisch besehen, weist das Betrachtungsbild sicher auf eine
frithere Zeit hin als 1487. Es konnte vom rein kunsthistorischen Stand-
punkt aus sehr wohl schon der Zeit um 1450 angehéren.

2. Im Text des Pilgertraktates fehlt jede Erkldrung der vier Evange-
listen, welche auf dem Holzschnitt und auf der Betrachtungstafel zu
finden sind. Wire nun der Holzschnitt dlter als die Tafel, so miilten wir
notgedrungen annehmen, da der Holzschnitt bloB eine Illustration
zum Texte ist. Das ist aber beziiglich der Evangelisten sicher nicht der
Fall, denn er «illustriert» eben etwas, was im Text nicht vorkommt!
Darum bleibt keine andere Annahme, als dal der Holzschnitt sich an
eine Vorlage anlehnt: und diese kann nach dem heutigen Befund nur
das Betrachtungsbild sein.

4+ Vgl. Gesamtkatalog der Wiegendrucke, hg. von der Deutschen Staats-
bibliothek zu Berlin, Bd. VI, 700, Nr. 7074-7076.
4 Vgl. DURRER I, 366.



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 301

3. Im Traktat fehlen Wappen und Kiinstler- oder Hauszeichen, welche
auf dem Bild selbst vorkommen. Daf} sie auf dem Holzschnitt nicht zur
Darstellung kamen, ist auf die Schwierigkeit der Holzschnittechnik
zuriickzufithren. Auch das deutet m. E. auf die Prioritit des Bildes hin,
obwohl ich diesem Argument keinen aufBlerordentlichen Wert beimessen
wollte. Im Ganzen gesehen ist es freilich auch nicht wertlos.

4. Vor allem aber ist die Darstellung des Holzschnittes dort fehlerhaft,
wo es sich um das Schopfungsbild handelt. Auf der Betrachtungstafel
ist alles deutlich: die gesamte Kreatur wird dargestellt: Engel, Mensch,
Tierreich und Pflanzenwelt. Im Holzschnitt aber fehlt gerade die Haupt-
sache: der Mensch! Es sind dort nur zwei Engel (mit drei sichtbaren
Iliigeln) dargestellt, wihrend auf dem Betrachtungsbild der Mensch
bzw. die Menschenseele zwischen zwei Engeln dargestellt wird 7. Es
fehlen auf dem Holzschnitt auch die Symbole des Tierreiches: Hase und
Bock. Es ist hier ganz deutlich, da das Betrachtungsbild sicher dlter
ist als der unvollstindige Holzschnitt.

5. Die Gefangennahme Christi am Olberg ist auf dem Betrachtungsbild
viel reicher, zugleich aber auch viel eindeutiger als auf dem Holzschnitt;
dabei ist zu beachten, daB der Holzschnitt in der zweiten und dritten
Ausgabe des Traktates erst recht zu einer unverstindlichen Darstellung
herabgesunken ist. Und doch lehnt sich der Holzschnitt der spdtern Aus-
gabe ohne allen Zweifel an die erste Ausgabe an: das beweist unmiBBver-
stdndlich, wie wenig der Nachschneider mit seiner Vorlage anzufangen
wuBte. Auch ist zu beachten, daBl auf dem Holzschnitt das Symbol des
entsprechenden Werkes der Barmherzigkeit fehlt, wihrend es auf dem
Betrachtungsbild vorhanden ist (Handschellen); auch das, obwohl der
Pilgertraktat dieses Symbol einfach erfordert. Und noch etwas: die
Olbergszene ist im Betrachtungsbild in einen einfachen Kreis einge-
schlossen, wie die iibrigen Bilder. Auf dem Holzschnitt hingegen ist der
Kreis zu einer Ranke geworden. Auch hier spricht der Befund unbedingt
zugunsten der Prioritdt des Betrachtungsbildes.

Wir konnen also einstweilen sagen: die Darstellung des Betrach-
tungsbildes ist sicher die dltere. Sie allein entspricht dem Texte des

47 Planzer ist hier derselbe Fehler wie auch Durrer (I, 382) unterlaufen. Auf
dem Holzschnitt der Ausgabe A (Augsburg) ist auf dem Schépfungsmedaillon
hinter den beiden Engeln noch ein drittes Gesicht zu erkennen. Auf dem Holz-
schnitt der Ausgabe B (Niirnberg), DurRRER I, 367, sind hingegen nur noch zwei
Engel (ohne Gesicht einer dritten Figur) zu sehen.



302 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

Pilgertraktates. Der Holzschnitt dagegen ist eine deutliche Verein-
fachung des Bildbestandes, der uns heute noch im Betrachtungsbild
begegnet. Sehr wahrscheinlich geht dies auf den Umstand zuriick, daf
die damals in der Werkstdtte Peter Bergers verwendete Holzschnittech-
nik noch recht primitiv war und nicht zur Darstellung feinerer Einzel-
heiten hinreichte. Hinge aber das Betrachtungsbild vom Holzschnitt ab,
so wire nicht zu erkldren, wieso sich dort Elemente vorfinden, die auf
dem Holzschnitt in keiner Weise zu entdecken waren, die aber sachlich
mit den Angaben des Pilgertraktates selbst voll und ganz iiberein-
stimmen. Darum bleibt keine andere Lisung als das Zugestindnis: Die
Darstellungsweise, wie sie uns auf dem Betrachtungsbild begegnet, ist
die idltere, vollstindigere und auch die einzige, welche dem Texte des
Pilgertraktates entspricht. Ihr gehort die Prioritét.

Nun aber kann dieses Verhiltnis zwischen Betrachtungstafel und
Holzschnitt entweder so zustande gekommen sein, dafl der Holzschnitt
unmittelbar auf das Betrachtungsbild als Vorlage zuriickzufiihren ist,
oder aber, daf3 beide, Holzschnitt und Gemailde, auf eine gemeinsame
Vorlage zuriickgehen. Um diese Frage abzukldren, miissen wir wiederum
auf den Pilgertraktat selbst zuriickgreifen. Und zwar ist fiir unsere
Frage vor allem der zweite Teil des Traktates maf3gebend.

Hier erkliart der Pilger, daB er in seiner Vernunft den Grund dieses
Rades, welches Bruder Klaus ithm gezeigt habe, habe erfinden wollen.
Und siehe, sagt er, ¢ch machte ein Gleichnis dieses Rades und setzte auf
jede Speiche des Rades eine Figur, damit sck das gut verstehen mdchte #2.
Zwar erwahnt der Pilger gleich die sechs Werke der Barmherzigkeit.
Aber nach dem genauen Wortlaut miissen wir einfach annehmen, daB
der Pilger der geistige Urheber jener sechs Bilder ist, welche sich heute
am Ende jeder Speiche oder jeden Strahles befinden. DaB3 er dabei wenig-
stens feilweise die Interpretation der Speichen, wie Bruder Klaus sie
geboten hatte, auswertete, das ist einstweilen nicht von Belang.

Besonders wichtig sind die Ausfiihrungen des Pilgers iiber das
Haupt, welches sich nun in der Mitte des Rades befindet. Er sagt: Der
innere Kreis des Rades bedeutet, wie mich Bruder Klaus unterwiesen
hat, den klaren Spiegel des wahren lebendigen Gottes, d.h. seine Wesen-
heit. Ich aber setz diesen Spiegel hier nach Gestalt eines Menschen-
antlitzes, obwohl es mir nicht recht griindlich wissend (klar) ist. Aber
ich setze es doch so ein, weil der Herr sprach: Wir wollen einen Menschen

4 DuRrreRr I, 365-368.



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 303

nach unserem Gleichnis und Bild schaffen. Aber man konnte das auch
anders probieren. Doch sage ich so: Gott ist vom Himmel herabgestiegen
und hat menschliches Bild an sich genommen. Auch die menschliche
Vernunft legt das nahe, denn der Mensch sieht nichts lieber an als ein
schones, klares, unversehrtes Angesicht oder einen zarten Menschen....
Denn jede Kreatur hat an seinesgleichen Freude. Nicht anders ist es,
wenn der gerechte Mensch Gott ansieht und ihm sein gottlicher Spiegel
(Wesenheit) in Gestalt eines Menschenantlitzes erscheint (= sich so vor-
stellt), so macht ihm das eine gréBere Freude, als wenn er Gott in einer
andern Gestalt ansdhe.... Darum habe ick ein Bild menschlichen Ange-
sichtes gesetzt 4°.

Wenn man diesen Text unvoreingenommen liest, so wird einem
ganz klar, dal Bruder Klaus einfach den innern Kreis als Gottes Wesen-
heit deutete, dafl aber die Darstellung der gottlichen Wesenheit durch
ein Haupt das Werk des Pilgers ist. Er hat diese Darstellungsweise aus
verschiedenen Moglichkeiten gewédhlt, weil sie ihm die beste erschien. Und
er gibt fiir seine Wahl drei Griinde an: 1. Dafl Gott den Menschen nach
seinem Vorbild geschaffen. 2. DaBl Gott Mensch geworden. 3. Dal3 der
Mensch ob nichts so Freude empfinde, wie ob seinesgleichen. Wenn dem
aber so ist, so ist die Wahl des Bildes vom menschlichen Antlitz nicht auf
Bruder Klaus, sondern auf den Pilger zuriickzufiihren. Diese Erkenntnis
scheint mir fiir die ganze Frage von fundamentaler Bedeutung zu sein.

Geht aber das Haupt selbst auf den Pilger zuriick, dann auch die
Verbindung der Strahlen mit dem Haupt, mit Auge Ohr und Mund. Auch
an diesen Dingen ist Bruder Klaus nicht beteiligt.

Und noch etwas stammt am heutigen Betrachtungsbild eindeutig
vom Pilger: die Symbolik der sechs Werke der Barmherzigkeit. Die
diesbeziiglichen Ausfithrungen im Traktat sind in dieser Hinsicht vollig
eindeutig: Nun will ich setzen auf diese Speiche diese Heimsuchung 3°
... Nun will <ck weiter von der andern Speiche sagen... 5 Nun merke, 7ch
will dir sagen 52 usw. Im iibrigen beruft sich der Pilger im zweiten Teile
seines Traktates nur noch einmal auf eine Anweisung Bruder Klausens:
er habe nach des Seligen Unterweisung die Figur des allerheiligsten
Altarssakramentes auf eine Speiche gesetzt 3.

49 A.a.0. 368.
50 A.a.0. 371,
51 A.a.0. 372.
52 A.a.0. 373.
53 A.a.O. 377.



304 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

Wie haben wir nun diesen Sachverhalt zu deuten? Das Betrach-
tungsbild, wie es heute vorliegt, weist wenigstens drei Elemente auf,
welche nach dem personlichen Gestidndnis des Pilgers von ihm persén-
lich hinzugefiigt wurden: 1. Die sechs Bilder zur genauern Deutung der
Speichen. 2. Das Antlitz und die besondere Verbindung der Strahlen
mit dem Antlitz. 3. Die sechs Werke der Barmherzigkeit mit den ent-
sprechenden Symbolen. Dabei ist noch zu beachten: daBl das Betrach-
tungsbild auch sonst noch an einem wichtigen Punkt von jener Deutung
der Strahlen abweicht, welche Bruder Klaus nach der vierten Frage des
Pilgertraktates geboten hat, ndmlich im Bild, das zuoberst steht. Bruder
Klaus hat diese Speiche als Symbol des kurzen menschlichen Lebens
gedeutet, welches uns unvergidngliche Freude erringen kann %4, Der
Pilger hat statt dessen die Gefangennahme Christi dargestellt, vermut-
lich nur, um mit seiner Symbolik von den sechs Werken der Barmherzig-
keit besser auszukommen ; denn es mullte auch im Bilde selbst ein Ver-
kniipfungspunkt mit dem Werke der Barmherzigkeit «Gefangene besu-
chen» geschaffen werden.

Nach diesem Befund sagen wir: Das Betrachtungsbild ist, sofern
wir von dem eigentlichen Radsymbol samt Speichen und von der Bedeu-
tung von fiinf der sechs Speichen absehen, das Werk des Pilgers. Nicht
zu entscheiden ist einstweilen, ob die Darstellung der Evangelisten auf
den Pilger oder Bruder Klaus zuriickzufiihren ist.

Wenn aber die wesentlichen Bestandteile des heutigen Betrachtungs-
bildes das Werk des Pilgers sind, so ist vollig auszuschlieBen, daB3 das
Bild unter dem EinfluB Bruder Klausens entstanden sein kann. Wir
stehen den Tatsachen unbedingt viel niher, wenn wir annehmen, daf}
der Pilger selbst Bruder Klaus das Bild geschenkt hat. Wir nehmen
damit eine Hypothese auf, welche bereits Durrer irgendwie erwogen
hat 5. Uns scheint diese Hypothese umso mehr Wahrscheinlichkeits-
gehalt zu besitzen, als auch noch andere Griinde gegen den schweizeri-
schen Ursprung des Bildes und fiir die siiddeutsche Herkunft desselben
sprechen. Denn kunsthistorisch gesehen kniipft das Bild nicht an eine
schweizerische Malerschule, sondern weit eher an eine siiddeutsche Maler-
schule an. Und dariiber hinaus weist das Bild ein Wappen und ein Werk-
oder Hauszeichen auf, welche sicher nicht innerschweizerischen Ur-

5t A.a.O. 364.
35 Vgl. DURRER I, 387 u. II, 1076. Durrer nimmt diese Ansicht aber in seiner
letzten AuBerung zu dieser Frage, Die Kunstdenkmiler, 1161 [Nachtrige], zuriick.



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 305

sprunges sind. Trotz verschiedener Versuche, zu einer Feststellung dieser
Wappen zu gelangen, kann ich dieselben nicht deuten; nur soviel steht
fest, dal weder Wappen noch Werkzeichen schweizerischen Ursprunges
sind. Beide Argumente bestitigen unsere These vom auBerschweizeri-
schen Ursprung des Bildes. Und sobald einmal ein solcher angenommen
wird, kann im Rahmen des Tatsachenbestandes nur noch die eine Mog-
lichkeit angenommen werden: Das Betrachtungsbild ist eine Schenkung
des Pilgers an Bruder Klaus.

Von hier aus wird nun das Verhiltnis zwischen Betrachtungsbild
und den Holzschnitten des Pilgertraktates deutlich. Wenn das Bild
sich einst im Besitz des Pilgers befand, so kann der Holzschnitt nur auf
dieses Bild zuriickgehen. Und zwar wird es vermutlich so sein, daB der
Holzschnitt entweder auf das Bild als solches oder dann auf eine Kopie
oder einen Entwurf, die im Besitze des Pilgers verblieben sind, zuriickge-
fiihrt werden muB. So fithrt uns denn auch die innere Kritik dazu, anzu-
nehmen, dal dem Betrachtungsbild einwandfrei die Prioritit vor dem
Holzschnitt der ersten Ausgabe des Pilgertraktates zukommt. Somit wird
unsere erste Feststellung, die sich auf die genaue Datierung des Druckes des
Pilgertraktates stiitzte, von einer andern Seite her voll und ganz bestitigt.

Fiir die Kenntnis des Anteils Bruder Klausens an der Radvision
hat also das Betrachtungsbild keine weitere Bedeutung, oder doch zum
mindesten bloB eine sekundire sofern durch Ausscheidung jener Ele-
mente, welche am Bild deutlich dem Pilger zuzuschreiben sind, einen
SchluB auf das erlaubt, was Bruder Klaus zugehéren kénnte, und zugleich
einige Gedankengidnge verdeutlicht, welche nach andern Quellen von
Bruder Klaus herstammen. Als einzige zuverldssige Quelle zur Kennt-
nis des primitiven Befundes der Radvision und des Anteils Bruder
Klausens an derselben bleibt also blof die vierte Frage und Antwort
des Pilgertraktates iibrig. Und wir diirfen diesen Bericht umso eher als
zuverldssig ansehen, als der Pilger in seiner personlichen Deutung der
Radvision sehr erheblich von dem abweicht, was er in der vierten
Frage Bruder Klaus in den Mund legt; vermutlich hat sich der Pilger
anlaBlich seines Besuches im Ranft eingehende Notizen gemacht und
vielleicht eine Skize des Radbildes Bruder Klausens angefertigt.

Wir wollen nun versuchen, anhand der Angaben, welche Bruder
Klaus dem Pilger iiber sein Rad gemacht hat 56, dasselbe zu rekon-
struieren und die Bedeutung der einzelnen Teile herauszuschilen.

% Vgl. DURRER I, 363364 [= 1. Teil, Frage 4].



306 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

Bruder Klaus zeigt dem Pilger ein Buch, in welchem er lernt und
die Kunst der Lehre sucht. Miissen wir nun den Ausdruck «Buch» blo8
bildlich verstehen, oder handelt es sich wirklich um ein Buch? Ich bin
gar nicht abgeneigt, wirklich anzunehmen, daBl Bruder Klausens Figur
eine Miniatur war, die sich in einem Buch befand. Denn nach dem
Pilgerbericht trug er her verczaichnet ein figur in der geleichnus als ein
rad mait sechs spaichen. Verczaichnet heiBt hier sicher: gezeichnet. Und
das wiirde sehr gut auf eine Strichzeichnung passen, wie sie in der zweiten
Halfte des 15. Jhs. gewohnlich zur Illustration wenig kostbarer Biicher
verwendet wurde. Hitte es sich um ein Gemilde gehandelt, so wire
sicher nicht der Ausdruck verczaichnet, sondern etwa gemelt oder ein
dhnlicher Ausdruck verwendet worden. Es 148t sich auch, wenn wir ein
wirkliches Buch annehmen, sehr leicht verstehen, wie Bruder Klaus
seine Zeichnung zum Besucher bringen konnte. Bei einem Gemdlde
hitte er vermutlich weit eher den Besucher zum Standort desselben
hingefiihrt, und es wire thm kaum eingefallen, in seiner kleinen Zelle,
wo doch alles ohnehin vor den Augen des Besuchers offenstand, ein
Gemailde von der Wand zu nehmen. Wir sind darum der Ansicht, daB
es sich hier um eine Strichzeichnung handelte, die sich sehr wahrschein-
lich in einem Buche befand.

Wie sah nun diese Zeichnung vermutlich aus? Der Pilgertraktat
bezeichnet sie als ein figur in der geleichnus als ein rad mit sechs spaichen.
Weitere Zutaten erwdhnt er nicht: weder das Gesicht in der Mitte des
Rades noch die sechs Bilder, die sich auf dem Betrachtungsbild um das
Rad herum befinden, noch die vier Evangelisten. Er kennt nur das Rad
mit den sechs Speichen.

Bruder Klaus spricht von einem innern Zirkel und von einem duflern
Zirkel (= Kreis): wir werden uns also das Rad als zwei konzentrische
Kreise verschiedener GréBe vorzustellen haben. Da er aber auch von
dem Punkt des inwendigen Zirkels spricht, miissen wir uns das Ganze
wohl so vorstellen, da3 er den innern Kreis als Nabe, den Punkt des
innern Kreises als das Nabenloch auffafte. Diese Auffassung entspricht
sehr wohl der Zeichnung, welche der ersten Ausgabe des Pilgertraktates
beigegeben war.

Die Speichen des Rades sind doppelter Art: solche, die gegen den
Punkt des innern Kreises spitz zulaufen, gegen den dulern Kreis hin
aber breiter werden. Wiederum andere Speichen gehen spitz vom duflern
Kreis aus und werden gegen den innern Kreis hin breiter. Von jeder Art
dieser Speichen zadhlt er drei auf und gibt jeder eine besondere Bedeutung.



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 307

Diese Auffassung des Rades weicht etwas von der tiblichen Deutung
des Bildes, wie sie in den Holzschnitten des Pilgertraktates und auch
im Visionsbild zum Ausdruck kommt ab: denn dort gehen die Speichen,
die innen spitz sind, vom Rande des innern Kreises aus, wihrend nach
unserer Darstellung die drei Spitzen der Speichen sich im Punkt des
innern Zirkels treffen.

Nach Bruder Klausens Symbolik bedeuten nun die einzelnen Teile
des Rades das Folgende:

1. Der mittlere Punkt, also das Nabenloch bzw. die Nabe: die unge-
teilte Gottheit, darin sich alle Heiligen erfreuen.

2. Die Speichen, die im Punkt des inwendigen Kreises zusammentreffen:
die drei Personen, Vater, Sohn und Heiliger Geist, die von der unteil-
baren Gottheit ausgehen und Himmel und Welt umgreifen und in ihrer
Gewalt haben. Verbunden mit diesen Speichen ist die Erwdhnung der
allerseligsten Jungfrau Maria: denn sie ist 1. von der gottlichen Weisheit
vorausgesehen worden. 2. Die gottliche Weisheit hat Maria umgeben,
sobald Gott ihrer gedachte, dall sie sollte empfangen werden. 3. Die
Kraft des Allerhdéchsten ist auf sie ausgegangen und hat sie kraftiglich
des Heiligen Geistes erfiillt. — Wir bringen also, da es sich bei der Weisheit
um die Appropriation des Heiligen Geistes handelt, diese Erwdhnung
der Mutter Gottes auch mit der Speiche in Beziehung, welche den
Heiligen Geist symbolisiert.

3. Die Speichen, die vom duBern Kreis spitz ausgehen und gegen den
innern Kreis hin breiter werden:

o) Die erste Speiche kniipft an das eben {iber die Muttergottes Gesagte
an: Sie bedeutet den groBmichtigen Gott, der ein kleines Kindlein
geworden ist, und in der allerseligsten Jungfrau ohne Versehrung ihrer
Jungfraulichkeit einging und ausging.

B) Die zweite Speiche bedeutet die groBmichtige Gottheit, die in der
kleinen Substanz der Hostie in der hl. Eucharistie ist.

v) Die dritte Speiche aber bedeutet die Zeit unseres Lebens, die klein
und zergdnglich ist, in der wir aber eine unaussprechliche Freude, die
nie mehr ein Ende nimmt, verdienen kénnen.

Wir sehen, die Sache ist also viel einfacher als etwa auf dem Visions-
bild. Es ist ganz sicher, dal die von Bruder Klaus vorgewiesene Zeich-
nung keinerlei figiirliche Zutaten aufwies. Bei ihm liegt die ganze Sym-



308 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

bolik in der besonderen Form der Radspeichen: Nach bedeutung und form
der spaichen also... Als du sichst dise spaichen... also ist die grofmdchtig-
keit got des almechtigen... Nun merck mer ein spaichen des rads... das ist
die bedeutung umsers lebems. Solche Formulierungen sprechen ganz fiir
unsere Auffassung.

Und noch etwas: Die Form der Speichen, die an einer Seite spitzig,
an der andern breit ist, soll auch wiederum etwas Besonderes bedeuten.
Bei den Speichen, welche die drei gottlichen Personen bedeuten, bedeutet
das breite Ende den Ausgang der Gottheit, das Wirken nach auBen
(ausgehend in gottlicher Gewalt), das spitze Ende aber die Einheit, das
Eingehen (also geend sy in und sind einig und unteilig...). Wir stoBen
hier also auf das Unbegreifliche: Ausgang und doch Eingang, Vielfalt
und doch Einheit, was eben durch die besondere Speichenform symboli-
slert werden soll.

Ganz dhnliche Gegensdtze sollen auch bei den Speichen, die innen
breit sind, durch die besondere Form bezeichnet werden. Und zwar
handelt es sich hier fast immer um den Gegensatz: GroB-Klein. So ist
das Leben klein an Zeit, verdient aber unendliche Freude. Der groB-
michtige Gott ist in der kleinen Hostie. Der groBe Gott ist ein kleines
Kind geworden. — Auch das Gegensatzpaar vom Eingang und Ausgang
begegnet uns hier noch einmal: Der groBe Gott ist in Maria ohne Ver-
letzung der Jungfrdulichkeit eingegangen und ausgegangen. Von hier aus
wird dann die Verbindung zwischen den beiden Speichenarten hergestellt.

Wir wollen nun versuchen, anhand einer Zeichnung uns die von
Bruder Klaus verwendete Figur zu verdeutlichen.

Der Grundgedanke der ganzen Radsymbolik ist also hdchst ein-
fach. Von der gottlichen Wesenheit gehen die drei géttlichen Personen
aus: Gott Vater als der Schopfer, Gott Sohn als der Erléser, Gott der
Heilige Geist als der Heiliger. Es liegt also dem ganzen Gedankengang
die theologische Lehre von den Appropriationen zu Grunde, freilich in
einer stark vereinfachenden Art. Und von den Werken der drei géttlichen
Personen fithrt wiederum eine Spur zur géttlichen Wesenheit zuriick:
vom Leben, von der hl. Eucharistie, von der Geburt des Heilandes, der
durch die Kraft des Heiligen Geistes empfangen worden war.

Miissen wir nun gestehen, daB diese Erkenntnisse, wie Bruder Klaus
sie in seinem Bild zur Darstellung brachte, auf eine tibernatiirliche
Erleuchtung zuriickzufiihren seien? Liegt also der ganzen Symbolik eine
Vision zugrunde? Ich glaube, wir diirfen das rundweg verneinen. Denn
der einzige Beweis fiir den tibernatiirlichen Ursprung der Kenntnisse



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 309

Die Bedeutung unseres Lebens,
das klein ist und verginglich.
In der Eleinen Zeit
verdienen wir unaussprechliche Freude

Gott Vater Gott Sohn

ngeteilt

Gottjheit

Der

grofimdchtige Gott
in der

kleinen Substanz
der Hostie

Der grofie Gott
als kleines Kind.
In der héchsten
Jungfrau ohne
Verletzung der

Jungfriulichkeit .
eingegangen und Gott HI. Geist.
ausgegangen
\ ¢ Maria»
«Die Kraft des Allerhdchsten
~ ; :
e hat Maria umgriffen

—

und sie ist kriftiglich
erfiillt des Heiligen Geistes»

Fig. 2 Radskizze mit Klausens Erklirung nach Pilgertraktat
(Zeichnung von D. Planzer)

Bruder Klausens, soweit sie in seiner Radsymbolik zum Ausdruck
kommen, wire der Bericht Wolflins tiber die lichte Erscheinung eines
Hauptes; aber dieser Bericht steht ja gar nicht mit der Radsymbolik
in Beziehung, und das Haupt gehort nicht zum primitiven Bestand des
Symbols, wie Bruder Klaus es geschaffen hat. Zudem handelt es sich bei
den Lehren, welche Bruder Klaus im Anschlufl an die Zeichnung ent-
wickelt, keineswegs um hohe spekulative Dinge. Einzig das Radsymbol
selbst und die Verwendung der Speichen mogen etwas iiberraschen;
aber zum mindesten das Radsymbol ist nichts Neues und die Speichen

21



310 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

mogen vielleicht so entstanden sein, dafl man zuerst gewissermaBen als
Erlduterung einfache Linien vom Kreis aus zog. Was nun aber die
Bedeutung der ausgehenden Speichen betrifft, so kniipft sie deutlich
an die heute jedem Kind bekannte Wahrheit an, daBl Gott Vater der
Schopfer, Gott Sohn der Erloser, Gott der Heilige Geist der Heiliger ist,
durch dessen Uberschattung Maria empfing. Auch die drei andern Sym-
bole von der Kiirze des Lebens, von der Geburt Christi und vom heiligen
Altarssakrament fithren nicht iiber das Wissen hinaus, welches jedem
glaubigen Christen als erste Religionskenntnisse zur Verfiigung stehen.

Wir begehen also gar keine Vermessenheit, wenn wir annehmen,
dafl auch das Radsymbol Bruder Klausens die Frucht einer Erklirung
ist, welche er etwa von einem geistlichen Berater empfangen haben
mag. Wir haben ja weiter oben gesehen, daB z.B. die Passionsbetrach-
tung Bruder Klausens auf die Erklirung Heini am Grunds zuriickzu-
fihren ist. Und warum sollte es beim Radsymbol nicht ebenso sein
diirfen? Ja mit tibergroBer Wahrscheinlichkeit wirklich so sein!

Und hier kommt uns nun ein ganz iiberraschender Fund zu Hilfe.
Es 148t sich ndmlich nachweisen, daf3 Bruder Klausens zweiter Berater,
Oswald Isner, Pfarrer von Kerns, im Besitze eines Buches war, welches
sehr wohl die Anregung zur Radsymbolik Bruder Klausens gegeben
haben mag. Damit ich mich aber nicht mit fremden Federn schmiicke,
will ich gleich hinzufiigen, daff dieser Fund meinem gelehrten Freund
Dr. P. Ephrem Omlin O. S. B. in Engelberg gegliickt ist. Schon Durrer
hatte seinerzeit darauf hingewiesen, dafl in einer Handschrift aus dem
Besitz des Johannes von Bolsenheim mit den Postillen des Nikolaus von
Lyra (Hs. 249 der Stiftsbibliothek Engelberg) zwei Miniaturen bzw.
lavierte Strichzeichnungen enthalten sind, welche die Vision des Pro-
pheten Ezechiel (1, 15-20) verdeutlichen 7. Durrer meinte, es verdiene
gewil3 Beachtung, dafl wir hier, am Ausgangspunkt von Bruder Klausens
mystischer Schulung, die Hauptelemente, die Grundkonturen der
Komposition des Ranftbildes schon bildlich vorfinden 8. Nun aber
trigt die Hs. 249 auf der duBlern Seite des hintern Deckels, 6 cm unter
dem obern Rand in Schrift des 15. Jahrhunderts folgenden Vermerk:
Dizs hat her Oswald (ze) Kerns gehept. Und dieser Herr Oswald zu Kerns
ist mit absoluter Sicherheit niemand anders als der Beichtvater und
Berater Bruder Klausens, Oswald Isner! Es tun sich also auf einmal

57 Vgl. die Abbildung bei DURRER: Die Kunstdenkmailer, 220, Fig. 106.
58 DuURRER 11, 1069.



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 311

Zusammenhidnge auf, welche viel eindeutiger als alle bisherigen Erkla-
rungsversuche die Radsymbolik Bruder Klausens erkldren koénnen.

In der Hs. 249 wird also Ezechiel, Kap. 1 illustriert, und zwar durch
zwei ganzseitige lavierte Federzeichnungen auf farblosem Grund; die
beiden Bilder befinden sich Bl. 3¢ und 3V. Sie zeigen (Bild bei Durrer,
Kunstdenkmaéler 220, dort 239-240 die Beschreibung) iibereinstimmend
die Evangelistensymbole mit dem speichenlosen gelben Rad, darob einen
gewoOlkten mit roten Sternen besdten Halbkreis, aus dem Flammen
hervorbrechen und iiber dem das mit Szepter und Reichsapfel ausge-
stattete Christkind auf einem kleinen Bogen thront. Der einzige Unter-
schied der beiden Bilder besteht darin, da die Evangelistensymbole
hier kreuzférmig vereinigt, dort in Paradestellung nebeneinander stehen.

Mit der Annahme, daBl das Radsymbol Bruder Klausens auf diese
Zeichnungen zuriickzufiithren ist, wird darum endlich auch ein Umstand
aufgekliart, der auf Grund des Pilgertraktates nicht zu deuten war:
das Vorkommen der vier Evangelistensymbole auf der Betrachtungs-
tafel. Der Pilger hat sich in seinem Traktat nicht iiber dieselben ausge-
sprochen, ja er hat sie nicht einmal erwdhnt. Und nun tauchen diese
Symbole gerade in jenem Bild auf, von welchem mehr als eine bloBe
Vermutung nahelegt, dafl es Bruder Klaus vorgelegen hat. Wenn uns
nicht alles tduscht, miissen wir sagen, dafl auch diese vier Evangelisten-
symbole zum Grundbestand des Symbols gehdren, wie es von Bruder
Klaus ausgearbeitet wurde.

Aber man wird einwerfen: Bei Bruder Klaus kommt mehr als ein
Rad vor, er stattet dasselbe auch mit Speichen aus. Darauf ist zu sagen,
daB auch der Text bei Ezechiel mehr als von einem Rad spricht; er redet
von vier Riddern, welche die Cherubine begleiten, «sie waren alle vier
einander dhnlich und so geformt, als ob ein Rad im andern wire» (Ez
1,16 und 10, 10). Schon allein dieser Ausdruck konnte darauf fiihren,
daB man ein Rad in ein anderes einschachtelte. Aber wenn unsere oben
gebotene Deutung richtig ist, daB das innere Rad eigentlich die Nabe
bedeutet, so brauchen wir nicht einmal zu dieser Erklirung zu greifen.

Wir koénnten in diesem Zusammenhang noch auf einen andern
Umstand hinweisen. Im hohen Mittelalter war ein Traktat unter dem
Titel Rota Ezechielis, Rota in medio rotae in zahlreichen Hss. verbreitet.
Wir haben eine Basler Hs. dieses Traktates eingesehen, aber daraus
nichts Wesentliches fiir unsere Sache entnehmen konnen: der Traktat
ist nichts anderes als eine kleine Konkordanz, in welcher zu den wich-
tigsten Ereignissen des Neuen Testamentes einige Vorbilder aus dem



312 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

Alten Testamente (und zuweilen aus der Naturgeschichte) nachge-
wiesen werden. — Und trotzdem scheint uns ein Doppeltes an diesem
Traktat auffillig zu sein: Erstens, daB3 er die Symbolik zweier ineinander
gefiigter Réder kennt und dieses Symbol wiederum mit Ezechiel ver-
bindet; zweitens, daB unter dem Symbol dieser Rider der Zusammen-
hang zwischen Ereignissen des Alten und des Neuen Testamentes ver-
deutlicht werden sollte. Es wire von hier aus nur noch ein kleiner
Schritt bis zu Verbindung anderer religioser Wahrheiten mit dem Rad-
symbol, wie wir das eben bei Bruder Klaus treffen. Ich weise auf diese
Dinge nur deshalb hin, weil sie uns doch deutlich machen, daf3 die bei
Bruder Klaus vorkommende Symbolik keine vollig neuen Wege geht.
Doch hiite ich mich sehr zu sagen, es bestehe just ein klarer Zusammen-
hang zwischen Bruder Klaus und unserem Traktat Rota Ezechieles
oder Rota in medio rotae.

Fiir das Vorkommen der Speichen im Radsymbol Bruder Klausens
mochte ich eine doppelte Erklirung in Betracht ziehen. Entweder hat
Bruder Klaus in echt realistischem Sinn sich nicht mit einem bloBen
leeren Rad, wie wir es in der Engelberger Hs. vorfinden, begniigen
wollen. Thm mufte ein Rad, das sich, wie es bei Ezechiel hei3t, dreht,
eben mit Nabe und Speichen ausgestattet sein. Das wire nichts anderes
als der Ausdruck echt realistischen Sinnes, wie er bei einem Inner-
schweizer Bauern nicht weiter verwunderlich ist. Und dann wird er sich
— vielleicht in einer Unterredung mit Oswald Isner — um eine Deutung
dieser Speichen bemiiht haben. Oder aber, er ging den umgekehrten
Weg: Er suchte, vielleicht indem er vorerst nur gew6hnliche Linien von
der Mitte des Rades aus zog, die Appropriationen der drei gottlichen
Personen, dann das Leben, die Geburt Christi und das MeBopfer anzu-
deuten. Und weil auf diese Art und Weise die Figur eines Rades mit
Speichen entstand, hat er schlieflich sein Symbol als ein richtiges Rad
mit Speichen ausgezeichnet oder auszeichnen lassen. Beide Erkliarungs-
weisen sind moglich, ja sie schlieBen einander nicht einmal aus.

Etwas komplizierter ist die Erklirung der eingehenden und der
ausgehenden Speichen. Ich will mich gewil nicht zu einer verwegenen
Erkldrung versteigen; aber ich mdchte es gar nicht ausschlieBen, daf
hier Oswald Isners Hand mitgespielt hat. So einfach schlieflich die
Verbindung der drei gottlichen Personen mit den Werken der Schopfung,
der Erlésung und der Heiligung war — und Bruder Klaus konnte sehr
wohl auf dieselben verfallen —, so ist doch der Gedanke an die gottlichen
Aus- und Eingédnge kaum Bruder Klausens Spekulationen zuzutrauen.



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 313

Zwar wire noch immer zu untersuchen, ob nicht die Postillen des
Nicolaus von Lyra weitere Moglichkeiten zur Erklirung des Rad-
symboles und seiner Teile bieten kénnen. Das wire erst noch einld3-
licher zu untersuchen; einstweilen konnte ich diese Untersuchung nicht
durchfithren und muf sie auf eine spétere Zeit versparen. Wiirden sich
hier weitere Zusammenhidnge ergeben, so wire das ein erneuter Beweis
dafiir, daB3 der EinfluB der im Besitze Isners befindlichen Engelberger
Hs. doch noch weiterreichender war, als wir es nach den bisherigen
Darlegungen annehmen koénnen.

Obwohl wir also diese Frage einstweilen offen lassen, diirfen wir
bereits jetzt folgendes Ergebnis als gesichert annehmen: So wie die
Passionsbetrachtung Bruder Klausens der Beeinflussung Heini am
Grunds ihre Entstehung verdankt, so ist auch die Radsymbolik Bruder
Klausens in enger Zusammenarbeit mit seinem Beichtvater Oswald
Isner entstanden. Das gilt vom primitiven Bestand des Symboles,
soweit es Rad, Speichen und Evangelistensymbole umfat. Die iibrigen
Zutaten, die uns heute auf der Betrachtungstafel begegnen, insbesondere
das Antlitz und die sechs in Medaillons eingefaften Gemalde, in Sonder-
heit das Gemilde mit der Gefangennahme Christi, dann auch die Ein-
beziehung der sechs Werke der Barmherzigkeit, sind das Werk des weiter
nicht bekannten Pilgers aus Siiddeutschland.

Zum Abschlufl sei noch etwas iiber das Radsymbol im Mittelalter
angefiigt. Man weil} seit langem, vor allem aus den Forschungen Denifles
und Bihlmeyers, daf3 es im Mittelalter gang und gibe war, die Gottheit
in der Figur eines Rades darzustellen. Die Anregung dazu geht auf
Alanus ab Insulis zuriick, sie wurde von Bonaventura und Thomas
tibernommen, begegnet uns bei Meister Eckhart und vor allem bei
Seuse: dort (Bihlm. 178, 12ff.) begegnet uns die klassische Stelle, die
schon so oft im Zusammenhang mit Bruder Klaus genannt wurde:
Darum spricht ein Meister: Gott ist wie ein kreisrunder Ring, dessen
Ringes Mittelpunkt tiberall ist, dessen Umschwung aber nirgends 5°.

Wir wollen nicht leugnen, dall3 diese Stelle, besonders wenn sie im
Zusammenhang mit Seuses Vorgdngern gesehen wird, eine Parallele
zu Bruder Klausens Symbol bedeuten kann. Aber man wird sie nicht
als eine Quelle nachweisen kénnen, auf welche etwa Bruder Klausens
Symbol zuriickzufiihren ist. Es ist zudem sehr wohl zu beachten, da(

5 Vgl. zu dieser Stelle auch H. STIRNIMANN: Mystik und Metaphorik, Zu
Seuses Dialog, FZPhTh 25 (1978) 233-303; 295, Anm. 344,



314 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

bei Seuse und seinen Vorgidngern Gott nicht unter dem Symbol eines
Rades erscheint, sondern unter dem Symbol eines Kreises und eines
Ringes ®. Das ist nicht vollig das Gleiche. Und wenn es gelingt, endlich
einmal im Zusammenhang mit Ezechiel das eigentliche Radsymbol zu
erkldaren, so diirfen und miissen wir auf die Heranziehung Seuses und
seiner Vorganger verzichten, es sei denn, daf wir sie nur als eine ent-
ferntere Parallele anfithren. Jedenfalls hat P. Alban Stockli 2, der sich
mit diesen Dingen zuletzt befaBte, sehr weit {iber das Ziel hinausge-
schossen, wenn er {iiberall dort, wo er bei Seuse ein Ringlein sah (so in
Seuses groBem Bild zur Erklirung der mystischen Entwicklung des
Menschen) oder von einem Ring las, gleich einen so engen Zusammen-
hang mit Bruder Klaus witterte, daB nur noch Seuse als Vorbild Bruder
Klausens in Betracht fallen konnte. Aber wir werden iiber diese Dinge
an anderer Stelle im Zusammenhang reden.

Zum SchluBl noch ein Bemerkung iiber die Aufnahme des Bildes
eines menschlichen Antlitzes in das Radsymbol. Wir haben oben den
eindeutigen Nachweis gefiihrt, daB der Pilger, und nur er, das Bild eines
menschlichen Antlitzes in das Radsymbol einfiigte. Er hat die Griinde
erwihnt, welche ihn dazu veranlaBten. Man hat nun in diesem Zusam-
menhang auf Stellen bei Dante hingewiesen %2, wo Gott unter dem Bilde
eines Antlitzes beschrieben wird. Man hat ferner auf Dreifaltigkeits-
darstellungen aufmerksam gemacht, in welchen die Dreifaltigkeit unter
dem Bilde eines dreigesichtigen Hauptes zur Darstellung kommt. Wir
glauben, dafl solche Erklarungen weit am Ziel vorbeischiefen. Wenn es
sich denn schon darum handelt, fiir das Vorgehen des Pilgers auf Paral-
lelen hinzuweisen, so wird man an viel Ndherliegenderes zu denken haben.
So etwa an die Darstellungen des Christushauptes auf dem Schleier der
Veronika. Aber vor allem an bildliche Darstellungen, von der Art jener,
die wir u. a. in den Hss. des Speculum humanae salvationis vorfinden,
wo Gott innerhalb zweier Kreise (vermutlich als Wolken oder Nimben
zu deuten) als Halbfigur oder auch nur als Haupt eingezeichnet wurde.
Solche Parallelen liegen viel ndher als manches, was man zwar mit viel
Akribie und Gelehrsamkeit, aber doch ohne jede Aussicht auf Wahr-
scheinlichkeit glaubte anfithren zu miissen.

80 Bzw. einer Kugel: «sphaira».
61 ST6cKLI a.a.0. (Anm. 28) 52-62.
62 Vgl. DurreRr 11, 10701,



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 315

¢) P.Alban Stockli, Bruder Klaus und Heinrich Seuse

Die vorliegende Untersuchung iiber die Visionen des seligen Bruder
Klaus hat insofern eine lingere Vorgeschichte, als ich bereits seit dem
Erscheinen des Buches von P. Alban Stockli ¢ mir vorgenommen hatte, die
dort entwickelten Probleme einmal selbstiandig zu untersuchen. Nachdem ich
mich nun schon iiber ein Jahrzehnt lang mit Studien iiber den seligen Hein-
rich Seuse beschiftigt habe ¢ und P. Stockli just Seuse in Beziehung zu
Bruder Klaus gebracht hat, war es mir schon damals klar, daB ich mich
einmal zu diesen Problemen duBlern werde. Zwar bin ich schon in den bis-
herigen Ausfiihrungen gelegentlich auf die von P. Stdckli vorgebrachten
Meinungen zu sprechen gekommen. Aber ich méchte es doch nicht unter-
lassen, jetzt auch noch im Zusammenhang auf sein Buch zu sprechen zu
kommen. Denn es finden sich dort so starke Stiicke, daB sie einfach zu einer
Entgegnung herausfordern, umso mehr als P. Stockli von jenen, die sich
mit Bruder Klaus beschédftigen, ohne erst personliche Quellenstudien ange-
stellt zu haben, immer wieder als Kronzeuge angefithrt wird. Was Wunder,
dafl unter solchen Umstdnden irrige Meinungen von Mund zu Mund und von
Buch zu Buch weitergegeben werden.

Fiir heute interessiert mich freilich nur der zweite Teil der Broschiire
von P. Stoéckli. Denn er allein steht mit den vorliegenden Studien im Zusam-
menhang. Aber man mdge mir das nicht so auslegen, als ob zum ersten Teile
nichts zu sagen wiare: ganz im Gegenteil.

Zuerst werden wir (S. 32-36) iiber die dltesten Zeugnisse iiber die Drei-
faltigkeitsvision unterrichtet. Wir erfahren da allerhand iiber Gundelfingen,
Woélflin und Bovillus. Wenn irgendwo, so wire hier der Platz gewesen, um
in einer sorgfiltigen Quellenanalyse zu einem Urteil iiber den Wert dieser
Quellen zu gelangen: aber diesem Problem ist P. Stéckli sorgfiltig ausge-
wichen. Er hat nicht gemerkt, daB Gundelfingen vom Pilgertraktat abhingt,
obwohl die Elemente einer solchen Ldsung bereits bei Durrer gegeben waren.
Dagegen werden wir darauf aufmerksam gemacht, daB3 ex sancti spiritus
gymnasio dem Zusammenhang nach sowohl an «eine auBerordentliche als
an die gewohnliche Gnadenfiihrung» denken lasse. Immerhin kommt der
Verf. doch noch zum Ergebnis, aus der Darstellung Gundelfingens liefle sich
kein dringender Schlul3 ziehen, daB3 die Darstellung der heiligen Dreifaltig-
keit auf eine Erscheinung zuriickzufiihren sei. — Was iiber Wolflin gesagt
wird, ist nicht viel besser. Auch hier wird die Frage nicht beantwortet, ob
Woélflin iiberhaupt von jener «Dreifaltigkeitsvision» spreche, welche mit dem
Bild vom Rad zusammenhingt. Der Verf. findet zwar auffillig, daBl Wolflin
nicht von Rad und Speichen spreche, erst recht, da zu seinen Lebzeiten das

63 Siehe Anm. 28.
64 Vgl. P. KonzLE: Heinrich Seuses Horologium Sapientiae, Freiburg/
Schweiz 1977 (Spicilegium Friburgense, 23), vii—-x [Vorwort].



316 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

Visionsbild doch schon im Ranft gewesen sei. Wenn die Sache doch so auf-
fallig ist, warum ist dem Verf. dann nicht eingefallen, der Sache nachzu-
gehen? — Bei Bovillus geht der Verf. so den Schwierigkeiten aus dem Weg,
daB er zwei Betrachtungsbilder annimmt, wovon das eine (nach Gundel-
fingen) in Bruder Klausens Kapelle, das andere nach Bovillus in seiner
Wohnung im Ranft gefunden werde. Das Rezept, daBl man dann etwas
verdopple, wenn man mit einem Stiick nicht auskommt, war ja bei der
unkritischen Geschichtsschreibung von jeher im Schwung. Nun heillt es aber
bei Gundelfingen gar nicht «in seiner Kapelle», sondern in suo oratorio,
also in seinem Betraum, dort wo Bruder Klaus betete. Das aber ist nichts
anderes als Bruder Klausens Zelle, die durch ein Fenster mit der Kapelle in
Verbindung stand. Wir brauchen also nicht anzunehmen, daB im Ranft
zwei Betrachtungsbilder vorhanden waren, wovon eines eine unvollstindige
und ungenaue Kopie gewesen wire, die Bovillus zu seiner irrtiimlichen Auf-
fassung verleitet hat. Wir diirfen iibrigens Bovillus kaum zutrauen, dal3 er
just bei seinem Besuch im Ranft nur das Bild in der Zelle, nicht aber jenes in
der Kapelle betrachtet hétte, besonders da er den Besuch noch in Begleitung
des dltesten Sohnes Bruder Klausens ausfiihrte!

Nun bringt der Verf. S. 36-52 das Visionsbild und seine Erkldrung zur
Sprache. Gleich hier begegnet uns zu Anfang der Irrtum, daB Marx (nicht
Markus) Ayrer die zweite und dritte Ausgabe des Pilgerdruckes verfertigt
habe. Nach der neuern Forschung stimmt das nicht: die dritte Ausgabe
erschien in der Werkstatt des Peter Wagner in Niirnberg, der die Typen
Ayrers iibernahm, nachdem dieser nach Regensburg gezogen war. Aber ich
will diesen Irrtum, den der Verf. aus Durrer iibernahm, nicht weiter brand-
marken: denn wenn man von der gewaltigen Literatur iiber Inkunabeln
und alteste Drucke nur den alten Hain kennt, so ist es kein Wunder, wenn
man nicht immer das Richtige trifft. — S. 3640 steht eine lange Abhandlung
iiber den Pilger, den der Verf. mit einem von Bruder Ulrich im Mosli ver-
schiedenen Ulrich identifiziert, der im Ranft gewohnt habe, um dort die
Erfiilllung einer Weissagung Bruder Klausens iiber seinen Tod abzuwarten.
Wiederum: wenn es mit einem Ulrich nicht geht, so macht man halt zwei
Ulriche daraus! Ich will mich zwar auf diese Sache nicht einlassen, denn der
MiBverstandnisse sind bei P. Stockli auch gar zu viele. Nur zwei Dinge
moge er mir erkldren: 1. Wie jener Ulrich Nummer 2 im Ranft wohnte, aber
just 1487-1489/90 in Deutschland den Druck seines Pilgertraktates besorgen
konnte? Und 2. Wie steht es, wenn sich die sog. Romreise Bruder Ulrichs
vom Mosli als eine Legende erweist, die vermutlich nur dadurch entstanden
ist, da8 man den AblaBbrief fiir die Moslikapelle falsch interpretierte ? Dur-
rer ist in dieser Hinsicht ziemlich kategorisch; und wenn es bei Eichhorn
heiB3t, Ulrich habe die AblaBbulle opitulante L.uca Kolbin Suitensi presbitero
erreicht, so ist ganz deutlich, daB nur Kolbing in Rom war und dort als
Orator auftrat. Wir nehmen also nur einen Ulrich, den Bruder Ulrich im
Mosli an; wenn man die Quellen kritisch liest und die Kombinationen vor-
sichtig herausschilt, zu welchen sich eben schon die Autoren des 15. Jhs.
verleiten lieBen, kommt man zu keinem andern Schluf3. Ich kann mich hier
aber nicht zu einer ausfiihrlichen Untersuchung verleiten lassen.



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 317

Wir schreiben also einstweilen hinter die Person des Pilgers ein Igno-
ramus et probabiliter ignorabimus. Nur soviel steht fest, da8 er ein Sud-
deutscher war,

S. 4345 wird noch einmal Gundelfingen angefiihrt. Der Verf. nennt
Gundelfingens Bericht zusammen mit dem Bericht des Pilgertraktates und
meint: Diese beiden iibereinstimmenden Deutungen des Visionsbildes sind
im Grunde nichts anderes als die Erklirung Bruder Klausens selber. Ich
glaube aber oben den Nachweis geliefert zu haben, daf Gundelfingen vom
Pilgertraktat abhdngt und dall wir nur aus diesem Grunde von iiberein-
stimmenden Quellen reden diirfen; sie stimmen wohl {iberein, aber nicht
weil sie etwa selbstdndige Quellen wiren, sondern nur, weil Gundelfingen
den Bericht des Pilgers wiederholt.

Was nun S. 45-62 iiber die Vorlagen des Visionsbildes und iiber ideelle
Zusammenhédnge steht, ist eigentlich gegenstandslos geworden. Denn das
allermeiste, was dort gesagt wird, hat nichts mehr mit der Dreifaltigkeits-
vision Bruder Klausens zu tun, sondern trifft im besten Falle das heutige
Betrachtungsbild. Aber es ist doch der Miihe wert, sich bei diesen Dingen
etwas aufzuhalten, obwohl sie, wie gesagt, mit Bruder Klaus und seinem
Radsymbol auch nicht das geringste zu tun haben!

Der Verf. hat zum Vergleich die deutsche Ausgabe des Speculum huma-
nae salvationis herangezogen, die unter dem Namen «Spiegel menschlicher
Behaltnus» wiederholt herausgegeben wurde. Man erwarte aber ja nicht,
daB er etwa die verschiedenen Ausgaben herangezogen hitte, die teils im
Original, teils in getreuen Abbildungen leicht zu erreichen sind. Er beniitzt
ausschlieBlich die Ausgabe Peter Sorgs (Augsburg 1473). Unbeniitzt sind
beiseite gelassen: das lateinische Speculum Giinter Zeiners (Augsburg 1473,
nicht 1471, wie der Verf. S. 46 und 47 zweimal schreibt), der deutsche Druck
Sorgs von 1480, der Druck Peter Drachs (Speier 1479), der Druck des Bern-
hart Richel (Basel 1476). Von der reichen Literatur iiber das Speculum huma-
nae salvationis finden wir aber auch gar nichts angefiihrt: nicht einmal die
mabBgebende groBartige Verdffentlichung von Lutz-Perdrizet, wo doch vor
allem die ikonographischen Fragen bis in Einzelheiten besprochen werden.
An Literatur iber illustrierte Inkunabeln wird der veraltete Muther zitiert;
kein Wort von Schreiber, von Schramm usw., an denen man einfach nicht
mehr vorbeikommt, wenn man sich ernsthaft mit einem solchen Stoff
beschiftigen will.

Fiir die Darstellung des Hauptes weist der Verf. «zwar nicht als direkte
Vorlage, aber doch als ein Bild, das inspirierend auf die Darstellung des Got-
teshauptes gewirkt hat» auf eine Darstellung der heiligsten Dreifaltigkeit
hin, welche drei Gesichter zu einem Gesicht vereinigt, und die sich zufillig
in der Sorgschen Ausgabe befindet. Als ob sie nur hier vorkdme, und nicht
im Mittelalter und sogar nachher noch, bis zum Verbot durch Urban VIII.
(1628) im Gebrauch gestanden hitte. Es muBl auch erwdhnt werden, daB
langst nicht alle Ausgaben und erst recht nicht alle Hss. des Speculum sie
kennen. Mit dem Betrachtungsbild aber hat diese Darstellung nichts zu tun,
es sei denn, daf3 man wie der Verf. auf die verschrobenen Berichte des Bovil-
lus zuriickgreift, aus denen aber auch fiir diese Sache sehr wenig hervor-



318 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

zuholen ist. Es handelt sich hier um eine komplette Verkennung des Frage-
punktes; denn wer den Bericht des Pilgers liest, weil}, daB3 dieses Haupt keine
trinitarische Bedeutung hat, sondern einfach das géttliche Wesen bezeichnen
soll. Die Griinde, die zur Wahl eines Hauptes als Symbol fiithrten, erwahnt
der Pilger restlos. Wenn der Verf. meint, der Titel, der im Speculum unter
dem Dreifaltigkeitsbild stehe (Von der Freude und Wonne des Himmel-
reiches), passe sehr gut zu der Deutung, die Bruder Klaus vom Mittelpunkt
des Rades gibt, so ist das wieder ein Schlul}, der weit iiber das Ziel hinaus-
schiet. Denn erstens hat, wie wir oben nachwiesen, Bruder Klaus ja gar
kein Haupt im Mittelpunkte des Kreises verwendet; zweitens war ihm der
Mittelpunkt des Kreises der ungeteilte Gott, also konnte er dort kein Drei-
faltigkeitssymbol unterbringen, wie er es in Nachahmung des Speculums
hitte tun miissen; und drittens kommt im Text des Kap. 42 des Speculum
kein Wort von der Dreifaltigkeit vor, sondern die Rede gilt dort den Eigen-
schaften der Seligen und von deren Freuden. Die Ubereinstimmung des
Titels und der Auslegung Bruder Klausens ist also rein materiell dieselbe:
iibrigens kein Wunder, da es sich hier halt um eine Binsenwahrheit handelt,
nidmlich, daB die Seligen im Himmel Gott anschauen.

Zum Schoépfungsbild stellt der Verf. wiederum einen Holzschnitt des
Speculum in Parallele: die Erschaffung der Eva (S. 47-49). Es braucht schon
ordentlich Phantasie, bis man hier eine Parallele findet: ich finde einfach
keine! Denn im Betrachtungsbild selbst kommen weder Adam noch Eva vor,
sondern ganz einfach eine Menschenseele, die, zwischen zwei Engeln gehalten,
vor Gott steht. Wenn der Verf. in der Literatur der Inkunabelillustration
sich umgesehen hitte, so wire er vermutlich auf eine viel bessere Parallele
tkonographischer Art gestoBen. Denn im Buch der Kunst, geistlich zu werden
(Augsburg, Johann Baemler 1477) steht ein Holzschnitt, der ausgezeichnet
zum Schoépfungsbild paBt, nur dall er seitenverkehrt ist. Da sitzt links ein
Ko6nig auf dem Thron (mit Reichsapfel in der Hand, einer Krone und Hei-
ligenschein, ganz wie ein thronender Christus oder Gott) und vor ihm rechts
drei Engel, einer knieend und zwei stehend, denen der Konig Briefe tibergibt.
Die Bilddhnlichkeit zum Schépfungsbild ist iiberraschend. Aber die Unter-
schrift des Bildes besagt, daB hier ein Konig seine Boten (bitte: als Engel
dargestellt!) mit Briefen iiber Land schickt, «die da solten kundt thun ein
grofe wivischafft zu des kiinigs gemahelschaft, als vil sy Im tunckfrawen pringen
mochten». Gewill, dem Thema nach hat das nichts mit dem Schépfungsbild
auf der Betrachtungstafel zu tun. Immerhin, wer wei3, daB die ersten Druk-
ker ihren Bildern bald diese, bald jene Unterschrift gaben, profane Bilder
fiir geistliche Dinge und umgekehrt verwendeten, der wiirde gar nicht iiber-
rascht sein, wenn hier schlieflich doch ein Zusammenhang bestiinde, ins-
besondere, da die Boten ja schlieBlich als Engel dargestellt sind. Ich verweise
aber auf das Bild des Buches der Kunst, geistlich zu werden, nur aus dem
Grund, weil dieses Beispiel besser als ein anderes dartut, wie vorsichtig man
in der Aufdeckung von Bildparallelen sein muf3. Etwas mehr Gliick als mit
dem Bilde der Erschaffung von Adam und Eva hatte der Verf. mit dem Nach-
weis der Schépfungssymbole im Schépfungsbild: er verweist hier auf ein
Bild aus der Auslegung des Lebens Christi (ich will dem Verf. nach Ges.-



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 319

Kat. n. 3084 den Drucker nennen: Ulm, Johann Zainer, nicht vor 1478).
Aber das gleiche Bild findet sich auch sonst, so daB3 es wirklich miiBig ist
zu behaupten, hier komme just die Auslegung als Vorbild in Betracht!

Es hieBe Eulen nach Athen tragen, wenn wir fiir die iibrigen Bilder
(Gefangennahme, Kreuzigung, MeBopfer, Verkiindigung, Geburt Christi)
Parallelen aufweisen wollten. Solche findet man nicht bloB8 im speculum,
sondern so ungefahr in jeder Bibel oder sonstigem frommen Buch des Mittel-
alters. Von hier aus eine Abhdngigkeit der Betrachtungstafel zu irgend-
einer Vorlage nachweisen zu wollen, ist ein Ding der Unméglichkeit. Nur
fiir die MeBdarstellung modge bemerkt sein, dal3 hier die Darstellung des sog.
Gregoriuswunders und anderer eucharistischer Wunder bei der Messefeier
als Vorlage mitgespielt haben kann.

Aber wie bereits betont, hilft uns die ikonographische Forschung bei
der Feststellung des Urkerns der Betrachtungsweise Bruder Klausens rein
nichts: denn in der Darstellung, die Bruder Klaus in seinem urspriinglichen
Radsymbol besal3, war weder das Haupt noch sonst eine bildliche Darstel-
lung vorhanden. Darum ist es auch ganz miilig nachzuforschen, ob Bruder
Klaus etwa durch die Biicher, die sich im Besitz des Bruder Ulrich im Mosli
befanden (S. 51), zu seiner Darstellung gelangt sein kann. Dabei schlieBe
ich freilich nicht aus, daB Bruder Klaus bildliche Darstellungen aus dem
Leben des Heilandes usw. gekannt haben mag; nur behaupte ich, daB sie
nichts mit dem Betrachtungsbild zu tun haben. Denn dessen Bilder stammen
vom Pilger her und von niemand anders.

Der Verf. weist dann auch noch (S. 51) darauf hin, dal Marquard
Imfeld im Proze von 1628 bezeuge, Bruder Klaus sei im Besitz eines kleinen
Biichleins gewesen, das verschieden bemalte Seiten gehabt haben soll. Ich
habe bei Durrer (der Verf. hat sich das genaue Zitat erspart) vergeblich nach
dieser Stelle gesucht. Wohl aber hat (Durrer 1071) Johann Imfeld 1654 bezeugt,
daB Bruder Klaus so ein Biichlein zu eigen besessen habe. Also, es war ein
Imfeld und das Jahrhundert stimmt auch; das ist immerhin schon etwas!

Ob nun das Betrachtungsbild aus der Schule des Meisters ES und seiner
Nachfolger, der Schongauer stammt, wie der Verf. (S. 52), der fiir die Schon-
gauer ohnehin eine gewisse Vorliebe haben mulB, nachweisen will, das méchte
ich den berufenen Kunsthistorikern iiberlassen. Aber ich wiirde mich auch
damit zufrieden geben, wenn ein weniger berithmter Name mit der Betrach-
tungstafel in Verbindung gebracht werden koénnte. Denn Elemente der
Kunst des Meisters ES oder gar der Schongauer kann ich bei der Tafel mit
dem besten Willen nicht entdecken.

Und nun die ideellen Zusammenhinge (S. 52-62). Nach Ansicht des
Verf. haben am Visionsbild drei Krafte mitgewirkt: 1. Eine Vision Bruder
Klausens, die hier visuell und intellektuell gewesen ist. Die intellektuelle
Vision war eine Art scientia infusa. Das Visionsbild bleibt also wesentlich
das Ergebnis einer Vision und einer innern Erleuchtung, was Gundelfingen
nicht mit Unrecht als Schule des Heiligen Geistes bezeichnet hat. 2. Die
religiose Spekulation des Pilgers. 3. Die religidse und kiinstlerische Inspi-
ration des Meisters, der das Visionsbild entworfen und die Ideen des Ein-
siedlers in eine so vortreffliche Komposition gebracht hat.



320 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

Wir sagen dazu ebenfalls punktweise: 1. Es gibt keine Vision Bruder
Klausens, welche zu seinem Radsymbol gefiihrt hat, weder eine intellektuelle
noch eine visuelle. Beziiglich des Ausspruches Gundelfingens «in der Schule
des heiligen Geistes», hat der Verf. iibrigens an anderer Stelle selbst zuge-
geben, dal sie nicht dringend so gedeutet werden miisse, als ob die Darstel-
lung der Dreifaltigkeit auf eine Erscheinung zuriickzufiihren sei. 2. Die
religidse Spekulation des Pilgers trdgt am heutigen Visionsbild den Lowen-
anteil, im Sinne des oben Dargelegten. 3. Der Maler hat nur die Ideen des
Pilgers zum Ausdruck gebracht, wobei zugestanden werden mul3, da3 inner-
halb der Spekulation des Pilgers ein gewisser Grundstock von Ideen mitver-
wertet worden ist, die nach der vierten Frage des Pilgertraktates auf Bruder
Klaus zuriickgefithrt werden kénnen.

Der Verf. (S.52) bezweifelt, daB zwischen dem Radsymbol Bruder
Klausens und der Vision bei Ezechiel und der Engelberger Hs. ein ideeller
Zusammenhang besteht. Hoffentlich haben ihn meine Ausfithrungen und
vor allem der Nachweis, da3 die Engelberger Hs. einst im Besitz Oswald
Isners gewesen ist, doch etwas vorsichtiger gestimmt.

Aber es ist ja klar, dal der Verf. solche Zusammenhidnge erst einmal
ablehnen mub, damit dann seine «Entdeckung», daB das Visionsbild mit
Heinrich Seuse zusammenhédnge, umso plausibler erscheine.

Die Kenntnisse, die der Verf. iiber Seuse besitzt, sind auf einer iiberaus
schlechten Grundlage aufgebaut. Er beniitzt Seuse nach der Augsburger
Ausgabe von 1512 (bei Hans Othmar) und hilfsweise nach dem Augsburger
Druck des Anton Sorg 1482. Wenn man Seuse nach irgendwelchen Ausgaben
nicht zitieren darf, so sind es just diejenigen, die der Verf. allein beniitzt
hat. Er hitte zwar in jedem Lexikon finden kénnen, daB wir inzwischen
zwel hervorragende Neuausgaben Seuses besitzen: die erste kritische und
um ihres wissenschaftlichen Kommentars willen immer noch sehr wertvolle
von H. Denifle O.P. (Miinchen 1880) und die abschlieBende kritische Aus-
gabe von K. Bihlmeyer (Stuttgart 1907). Uber diese beiden Ausgaben ist
der Verf. einfach hinweggegangen, obwohl Denifle z.B. bei Durrer, Bihl-
meyer und Oehl zitiert wird. Es geht denn doch iiber alle Grenzen des in
ernster Wissenschaft Erlaubten hinaus, wenn man etwa die Ausgabe Bihl-
meyers, die nach allgemeinem Urteil {iberhaupt die beste Ausgabe ist, wel-
che wir von einem deutschen Mystiker besitzen, so kurzerhand beiseite liegen
1aBt. Umso unverzeihlicher ist das auch noch aus dem Grunde, weil just die
vom Verf. immer und immer wieder herangezogenen Kapitel infolge der
Sondervarianten der Hs. Miinchen cgm. 362 einer besonders sorgféltigen
Textbehandlung bedurften. Wenn der Verf. aber nicht nur den Text Denifles
und Bihlmeyers gekannt hétte, sondern zugleich auch deren wissenschaft-
lichen Kommentar, so wire er vermutlich nie auf den Gedanken verfallen,
Druckerschwirze und Papier fiir sein Elaborat in Anspruch zu nehmen.

Was nun die Ausgaben von 1482 und 1512 betrifit, so haben Denifle
und Bihlmeyer festgestellt, daB der Druck von 1482 auf einer spiten und
schlechten Hs. beruht und daB der Neudruck von 1512 nur ein durch neue
Fehler vermehrter Abdruck der Sorgschen Ausgabe ist. Das iiber den Text,
dessen sich der Verf. bedient hat!



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 321

Es ist darum kein Wunder, daB die Ubersetzung, die der Verf. bietet,
oft entsetzlich liederlich ist, woran sowohl die gebrauchte Vorlage wie der
Ubersetzer selbst schuld sein kénnen. Ich will hier nur ein paar Muster-
beispiele erwdhnen. — Stockli 54: Es (das einfache gottliche Wesen) ist alles
ganz in allen Dingen, und ist alles, ganz aulBler allen Dingen. Das ist ein
kompletter Unsinn! Denn nach Bihlmeyer muf3 es heiBen: Es ist allzumal in
allen Dingen und ist allzumal aufler allen Dingen. — Stdckli 55: daB an dem
Ausflul der Kreatur aus dem ersten Ursprung ein kreisférmiges Wieder-
biegen des Endes auf den Bogen sei. Es nimmt mich wunder, wie der Bogen
sich wieder auf den Bogen biegen kann! Der Sinn wird klar, wenn man mit
Bihlmeyer 179, 7{. nicht Bogen, sondern Beginn liest; der Kreisbogen kehrt
immer wieder zu seinem Anfang zuriick. — Stockli 55: die dritte Person, die
nach dem Liebesflusse entgossen, von dem Vater und auch von dem auf-
gedriickten Bild aus seinem innigsten Abgrund ist. Man vergleiche mit
diesem Satz, bei welchem auch ein einigermaBen theologisch Gebildeter den
Unsinn merken mul, den Text bei Bihlmeyer 181, 14: ... da von du drit
pevson, du nah dev minne fluss enigossen ist, baidu (= beide, zugleich) von
dem vater und och von dem usgedvuckten bild (species expressa = der gottliche
Sohn) uss sinem innigosten abgrunde, dav umb mag es weder sun heiflen noch
geborn. — Stockli 56: und wieder ein anderer Kreis geht von den Zweien aus,
und das ist der heilige Geist. Bihlmeyer 191, 23: ... und die zwo die dritten,
daz ist ive beider geist, glich ewig, glich alehtig. — Stockli 56: Wer nun das
bilden will, der nehme eines Menschen Form; aus des Herzens innerstem
Grunde entspringe eine gleiche gestalt, also dal3 es allezeit ein Einkehr habe
wieder in den Ursprung. Nach Bilhmeyer 191, 31f. muBl der SchlufBsatz
heiBen: ... entspringe eine gleiche Gestalt, also daB es allezeit habe ein
Starren (steren) zu ihm. Ist natiirlich nicht ganz das Gleiche, das macht dem
Verf. ja nichts aus! — Stéckli 57: Und wenn sie die Freude besitzen wollen,
so kommt der grimme Tod und macht ein Ende. Aber ein bekannter (nach
Stockli = innerlicher Mensch) kehrt sich von dem lichten Fiinklein der Seele
wieder auf in das, was ewig ist... MuB3 nach Bihlmeyer 192, 8ff. heiBen: Aber
wenn sie wihnen die Freude zu besitzen, so kommt der grimme Tod und
macht dem ein Ende. Aber ein verniinftiger (bekannter! einer der erkennen
kann!) Mensch kehrt sich wegen des lichten Fiinkleins der Seele wieder auf
das, was ewig ist...

Ich habe hier von kleinern Ubersetzungsfehlern, von allzu freien Uber-
setzungen usw. abgesehen. Aber ich glaube, die angefithrten Beispiele
geniigen zum Nachweis, dal es mit den vom Verf. gebotenen Textproben
uibel bestellt ist. Und alles hidtte sich vermeiden lassen, wenn der Verf. die
Ausgaben von Denifle oder Bihlmeyer gekannt und beniitzt hitte.

Wie steht es nun rein sachlich? LiBt sich ein Zusammenhang zwischen
diesen Stellen Seuses und der «Dreifaltigkeitsvision» Bruder Klausens auf-
weisen? Mit nichten! Wenn der Verf. den theologischen Kommentar bei
Denifle und Bihlmeyer gekannt hitte, so wire ihm der Sinn der angefiihrten
Stellen sicher deutlich geworden, er hitte die deutliche Abhingigkeit Seuses
vom Itinerarium mentis in Deum des hl. Bonaventura «entdeckt», zugleich
aber auch den Zusammenhang dieser spekulativen Kapitel der Vita Seuses



322 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

mit dem Biichlein der Wahrheit und so auf Umwegen mit der spekulativen
Mystik Meister Eckharts. Seuse schweben in diesen Kapiteln zwei Gedanken
vor: 1. die Lehre von den innertrinitarischen Prozessionen und 2. die Lehre
vom Ausgang und Eingang der Kreatur aus und in Gott. Bei der Betrach-
tungstafel (und nur von dieser reden wir, nicht von der «Vision» (Bruder
Klausens) wird aber das Thema der Appropriationes divinarum personarum
besprochen, deren Teilnahme an den groBen Werken der Schopfung, der
Erlosung und der Heiligung bzw. der Menschwerdung aus der allerseligsten
Jungfrau. Die Themastellung ist eine véllig andere, und es ist darum ein
vergebliches Bemiihen, hier Parallelen entdecken zu wollen. Bei Seuse sind
die Kreise, die durch den Wurf eines Steines ins Wasser entstehen, Sinnbild
der trinitarischen Prozessionen; im Betrachtungsbild aber ist der innere
Kreis Symbol der einen gottlichen Wesenheit, der dullere Kreis das Symbol
fiir die Umfassung aller Kreatur durch Gott. Im Betrachtungsbild werden
die drei goéttlichen Personen nicht durch die Kreise, sondern durch die
Speichen versinnbildet. Das sind voéllig andere Auffassungen: nicht gegen-
sitzliche, wohl aber Auffassungen, die aneinander vo6llig vorbeigehen. Wir
wollen hier keine weitern Worte verlieren; wenn der Verf. es auf einen ge-
nauern Nachweis ankommen lassen will, so kann ich mir ja eine weitere
AuBerung vorbehalten.

Was nun das Bild vom Kreis, dessen Mittelpunkt allenthalben ist und
dessen Umschwung nirgends, bei Seuse betrifft, so belehren uns die Kom-
mentare bei Denifle und Bihlmeyer (aus denen Oehl und nachher Durrer ihr
Wissen schopften) iiber den Ursprung dieses Bildes: es stammt von Alanus
ab Insulis, ist bei Thomas und Bonaventura nachweisbar usw. Es handelt
sich also keineswegs um eine Eigenlehre Seuses. Im iibrigen habe ich mich
oben iiber den Ursprung dieses Kreissymbols der Betrachtungstafel hinrei-
chend ausgesprochen.

Der Verf. (S. 57) bemiiht sich auch, aus Seuse die Symbole zu erkliren,
die nach dem Pilgertraktat auf die sechs Werke der Barmherzigkeit gedeutet
werden. Ich muB} gestehen, daf3 ich hier an den Darlegungen des Verf. nichts
verstehe. Wie Brot und Weinkanne bedeuten kénnen, daB die Menschen das
leuchtende Bild ihres Adels verkleben und sich auf die leiblichen Geliiste
dieser Welt kehren, ist mir einfach unerfindlich. Und wie der Tod, der den
sinnlichen Freuden ein Ende bereitet, durch das ausgezogene Kleid symboli-
siert werden soll, ist ebenso ein Rétsel. Aber selbst zugegeben, dal3 das alles
richtig ist, stellt sich doch die Frage: Wo bleibt dann der Sinn der iibrigen
Symbole, der Handschellen, des Sarges, der Kriicken, der Pilgertasche und
des Pilgerstabes? Entweder erkldrt man alle diese Symbole aus der gleichen
Stelle bei Seuse, oder dann keines. Was der Verf. hier bietet, sind sinnlose
Kiinsteleien: bleiben wir bei der Auslegung des Pilgertraktates, denn dessen
Verf. wird wohl am besten erkldren koénnen, wie er zu solchen Symbolen
geraten ist. Jedes andere Verfahren ist angesichts des Tatbestandes unkri-
tisch und unhistorisch.

Der Verf. versucht (S. 59ff.; ich ziehe aus sachlichen Griinden auch
S. 58 dazu) des weitern, auch jenes bekannte Bild, in welchem Seuse ein
System der Mystik zu bieten versucht, in Parallele zur Betrachtungstafel



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 323

zu stellen. Leider sind auch hier die Unterlagen, deren sich der Verf. bedient,
vollig unzureichend. Denn die Holzschnitte, welche sich in den ersten Druk-
ken der Werke Seuses befinden, sind undeutlich und zugleich voller MiB-
verstdndnisse. Nach Bihlmeyers mafBgebendem Urteil bietet nur die ehe-
malige StraBburger Hs. A (jetzt Berlin, germ. quarto 840) noch ein getreues
Bild dessen, was Seuse mit seiner bildlichen Darstellung zu verdeutlichen
suchte. Wire es dem Verf. um eine ernsthafte Studie zu tun gewesen, so
hitte er unbedingt auf diese dlteste und beste Darstellung zuriickgreifen
miissen.

Meines Erachtens hat der Verf. den Sinn des Bildes iiberhaupt nicht
erfaBt, obwohl auch hier die Darlegungen Denifles und Bihlmeyers iiberaus
klar sind. Das Bild bezeichnet sehr wohl den Ausgang und den Eingang der
Kreatur aus Gott und zu Gott. Aber es bedeutet noch mehr: es ist eine
Darstellung der aktiven und passiven Reinigung des Menschen, deren sich
der Mystiker unterziehen muf3, wenn er zu seinem Ausgangspunkt, Gott,
zuriickkehren will. Gestiitzt auf die mangelhafte Darstellung in den Drucken,
hat der Verf. die Spriiche teilweise ganz falsch mit den Einzeldarstellungen
verbunden. So ist der Spruch Diz ist der ewigen gotheit wisloses abgrunde,
daz weder anvang hat noch kein Ende, der erste und nicht der letzte Spruch
des Bildes. Weil Gott ohne Anfang und ohne Ende ist, darum wird er durch
einen Kreis dargestellt, der ohne Anfang und ohne Ende ist! Wie verschieden,
ist doch diese Auffassung von jener, die uns im Betrachtungsbild begegnet.
Von dieser Gottheit gehen die drei Personen aus, die als drei gleichwertige
Figuren dargestellt werden: Dis ist der personen dviheit in wesentlicher ein-
tkeit, von dev christany gelob seit. Gott schafft nun die Geschdpfe: zuerst die
Engel, dann den Menschen. Mit dem Bilde des Engels ist ein Ddmon ver-
bunden, der abwirts stiirzt; durch ihn kommt der Tod in die Welt. Vom
Bilde des Menschen aus aber wird die falsche und rechte Entwicklung des
Menschen beschrieben. Die einen wenden sich weltlichen Freuden zu, die
mit Jammer in der Todesstunde ein Ende nehmen. Der gute Mensch aber
nimmt seine Kehr zu Gott, weil das Leben so kurz ist. Er wird durch das
Leiden, das ihm in der Passionsbetrachtung leicht gemacht wird (Ach lug,
ich muz sterben vnd wmit cvistus gecvutzget wevden), gereinigt und lernt in der
Leidensschule die rechte Gelassenheit. Der gelassene Mensch aber geht den
Weg der Riickkehr zu Gott weiter; seine Sinne werden ihm entwirkt und die
hohen Krifte sind ihm {iberwirkt. Endlich ist der Geist eingeschwungen und
wird in der Dreiheit der Personen gefunden. Er ist in Gott vergangen und
niemand kann ihn hier mehr erlangen. Auch die passive Reinigung ist abge-
schlossen, der Mensch hat sich ganz in Gott zuriickgefunden. Und er kehrt
so wieder zu seinem Ausgang zuriick; in des Geistes Uberfahrt, der mysti-
schen Beschauung, vergif3t er alle Dinge ...

Bei diesem Bild kommt es, wenn man sich um ein genaues Verstdndnis
bemiiht, darauf an, daB3 man es in seiner Gesamtheit wertet. Nur mit einer
Deutung der Einzelheiten kommt man nicht aus. Es ist darum trostlos zu
sehen, wie der Verf. mit dem Bild umspringt. Der Spruch von der Kiirze
des Menschenlebens wird ein Vorbild fiir Bruder Klaus, der auch von der
Kiirze des Lebens spricht. Als ob man das just nur in Seuse finden kénnte!



324 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

Das Kreuzigungsbild, das doch bei Seuse das Mitleiden mit Christus bedeutet,
soll Parallele zum Kreuzigungsbild auf der Betrachtungstafel sein, obwohl
dort die Kreuzigung Sinnbild der Erlésung durch die zweite gottliche Person
ist. Die Halbfigur mit dem Spruch, die Sinne sind mir entwerket, die hohen
Krift sind iiberwivket (bei Stockli: entwirket!) ist ihm durch ihre Haltung
eine Erinnerung an Marid Verkiindigung. Bei Seuse ist aber auch nicht eine
Spur gegeben, die eine Deutung auf Maria zulieBe; das Bild stellt die ent-
riickte Seele dar. Und so geht die Geschichte weiter.

Ich will mich aber bei der Sache nicht mehr weiter aufhalten. Das hat
der Verf. ja mehr oder weniger richtig gesehen (S. 61), daB das Bild bei Seuse
den Weg des geistlichen Menschen in verschiedenen Etappen darstellt
(6!). Aber dann fingt das Unbegreifliche an: Wie der Verf. sagen kann, dal3
die ersten drei Rundbilder der Betrachtungstafel Bruder Klausens, Schop-
fung, Gefangennahme und Christus am Kreuz, sich teils bildlich, teils gedank-
lich mit den drei ersten Etappen bei Seuse decken, wie sich dann aber im
weitern Verlauf im Visionsbild der Gedankengang Seuses verdunkelt und
statt des mystischen Aufstieges der Seele Geheimnisse der Erlésung im
Betrachtungsbild dargestellt werden: Verkiindigung, Geburt Christi und
Altarssakrament. Wenn man zu solchen Ausfliichten sich herablassen mul,
so ist das doch ein evidentes Zeichen, daf3 etwas nicht stimmt.

Der Losungsversuch, den der Verfasser uns geboten hat, ist kein
Losungsversuch, oder hochstens ein miBratener. Ich kann mit dem besten
Willen in ihm kein Resultat, geschweige denn ein gesichertes Resultat
erblicken. Nur das eine ist bedenklich: wenn einmal solche pseudo-wissen-
schaftlichen Arbeiten, wie sie P. Alban Stockli nun auch beziiglich Bruder
Klausens in die Welt gesetzt hat, erschienen sind, dann darf man sicher sein,
daB Jahre und vielleicht sogar Jahrzehnte vergehen, bis man sie wieder aus-
gerottet hat; denn es gibt eben genug Leute unter der Gilde der sogenannten
«Historiker», welche es bequemer finden, als Nachbeter zu einer ¢wissen-
schaftlichen» Meinung zu kommen, statt einmal selbst sich um die Quellen
zu bemiihen. Und so wichst ein Wald von Konfusionen nun auch im neuesten
Schrifttum {iber Bruder Klaus.



	Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

