
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 3

Artikel: Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

Autor: Planzer, Dominikus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760976

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760976
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dominikus Planzer f

Zur Mystik des seligen Bruder Klaus*

Wir betreten mit dem heutigen Vortrag ein Gebiet, welches wohl den

allermeisten aus Ihnen unbekannt sein wird: das Gebiet der Geschichte
der deutschen Mystik. Wir wollen versuchen, an zwei ausgewählten
Beispielen aufzuzeigen, wie Bruder Klaus mit der großen Bewegung der
deutschen Mystik auf das engste verknüpft ist, wie er gewissermaßen

nur ein Glied jener großen Frömmigkeitsbewegung ist, welche wir mit

* Zufällig kam uns, in der Bibliothek des Dominikanerklosters in Luzern,
das Ms. «Zur Mystik des seligen Bruder Klaus» des bekannten und gewiegten
Mediävisten Dr. Dominikus Planzer O.P. (geb. 20.9.1901 in Altdorf, gest.
13.2.1970 in Schwyz) in die Hand. Einem Bericht in der Tageszeitung «Vaterland»
(Luzern, 31.10.1942, Nr. 254, 2. Blatt, S. 1-2) ist zu entnehmen, daß Planzer am
28.10.1942 in Luzern, zur Eröffnung des 100. Gesellschaftsjahres der Historisch-
Antiquarischen Gesellschaft einen Vortrag «Zur Mystik Bruder Klausens» hielt.
Der Rezensent vermerkt am Schluß: «Es sei darauf hingewiesen, daß die hier
geführte Untersuchung mit den wissenschaftlichen Belegen in einem der nächsten
Hefte der Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte im Druck erscheinen
wird.» Zum geplanten Druck kam es nie. Der hier veröffentlichte Text entspricht
inhaltlich dem Resümee des Vortrages, muß aber eine erweiterte Fassung desselben
sein (das Ms. besteht aus 70 Schreibmaschinenseiten).

Planzers Niederschrift hat keine Fußnoten. Die hier beigefügten Anmerkungen

möchten nur das Auffinden der Zitate aus dem Quellenwerk von Robert
Durrer: Bruder Klaus, Die ältesten Quellen..., Sarnen 1917-21, erleichtern, ferner
auf einige neuere Veröffentlichungen hinweisen und zwei dem Autor unterlaufene,
geringfügige Fehler berichtigen (Anm. 17 u. 47). Am Text selber wurde nichts
geändert. Den letzten Abschnitt (2, c: P. Alban Stöckli, Bruder Klaus und Heinrich
Seuse) bringen wir in Kleindruck. Er enthält eine ziemlich polemische und heute
anachronistisch anmutende Auseinandersetzung mit Stöckli. Da Planzer indessen
in diesem Postskriptum einige Punkte seiner Gedankenführung zur Erklärung von
Klausens Betrachtungsbild weiter präzisiert, glaubten wir, auf eine integrale
Wiedergabe auch dieses Teiles nicht verzichten zu dürfen.

Posthume Veröffentlichung wirft delikate Probleme auf. Die Experten, die
wir konsultierten, waren der Meinung, es handle sich hier um eine für die Bruder-

19



278 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

dem Namen «Deutsche Mystik» bezeichnen. Freilich ein Glied, welches,
wie Walter Muschg 1 mit Recht betont, am Ende dieser Bewegung steht.
Dabei machen wir uns freilich das weitere Urteil Muschgs nicht zu eigen,
daß Bruder Klaus ein Zeuge des Niederganges der mystischen Bewegung
sei, sofern diese eine vollendete Laienmystik geworden sei.

Wir wollen uns um eine genauere Begriffsbestimmung der deutschen

Mystik hier nicht bemühen. Wir fassen unter diesem Namen einfach jene
Frömmigkeitsbestrebungen zusammen, welche vorzüglich unter der

Führung der Dominikaner seit der Mitte des 13. Jhs. in deutschen Landen

lebendig wurde, um schließlich im Dreigestirn der Tauler, Meister
Eckhart und Seuse ihren Höhepunkt zu finden. Diese etwas weite

Begriffsfassung genügt für unsere Untersuchung heute vollauf.
Die deutsche Mystik war teils eine praktische Frömmigkeitsbewegung,

welche sich in einer ganz charakteristischen Frömmigkeitsübung

der Mystiker und in einer besonders gekennzeichneten Predigtweise

2 kundtat. Anderseits aber äußerte sich die deutsche Mystik auch
auf dem Gebiete der eigentlichen Theorie, in mystischen Abhandlungen
und Traktaten, die zum Teil von subtilster Spekulation durchdrungen
sind: Exponent dieser zweiten Richtung ist Meister Eckhart 3.

Bruder Klaus, und das sei die erste Feststellung, gehörte zur Reihe
der praktischen Mystiker. Er war kein spekulativer Kopf, sondern ein
einfacher Innerschweizer Bauer mit einem über das Mittelmaß
hinausgehenden gesunden Menschenverstand. Und auf dieses einfache Niveau
war auch seine Frömmigkeit und sein religiöses Wissen eingestellt. Es

gelang ihm zwar mehr als ein Mal, gehässige und aufsässige Theologen,

r
Klausen-Forschung bedeutsame Studie, die einem weiteren Leserkreis zugänglich
gemacht werden müsse. Die «typologische Untersuchung» zu Klausens
«Passionsbetrachtung» (Teil 1) gibt wertvolle Hinweise auf spätmittelalterliche Gebetspraxis.
Die «Revision des Quellenbestandes» bezüglich der «Dreifaltigkeitsbetrachtung»
(Teil 2) ist zweifellos der seit Durrer markanteste, mit methodischer Strenge
geführte Beitrag zur vieldiskutierten und trotz zahlreicher - oft phantasievoller -
Hypothesen bis heute nicht geklärten Geschichte der Entstehung des berühmten
Betrachtungsbildes (fälschlich «Visionsbild» genannt), das sich seit der Mitte des
17. Jahrhunderts in der Sachsler Pfarrkirche befindet. Heinrich Stirnimann

1 W. Muschg: Die Mystik in der Schweiz 1200-1500, Frauenfeld u. Leipzig
1935.

2 Vgl. A. M. Haas : Die Problematik von Sprache und Erfahrung in der
deutschen Mystik, in : W. Beierwaltes, H. U. von Balthasar, A. M. Haas : Grundfragen

der Mystik, Einsiedeln 1974 (Kriterien, 33), 73-104, bes. 77-87.
3 Das neueste Eckhart-Buch : A. M. Haas : Meister Eckhart als normative

Gestalt geistlichen Lebens, Einsiedeln 1979 (Kriterien, 51).



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 279

die herkamen, ihn in Verlegenheit zu bringen, so richtig am Seil herunterzulassen

4
; aber schließlich wurde die Sache doch etwas zu bunt betrieben,

so daß die auf die Ehre ihres Heiligen bedachte Obwaldner Regierung
sich der Angelegenheit energisch annahm, dem Bruder die Theologen
vom Hals hielt und sogar die verbündeten Orte, vor allem die Luzerner
ersuchte, die in den Ranft reisenden streitbaren Geistlichen rechtzeitig
abzufassen 5. Wir wollen uns dabei vor Augen halten, daß im 15. Jh. die

Theologie einen Tiefstand erreicht hatte wie nie mehr im Laufe der

Geschichte, und daß das theologische Gespräch - wie wir heute etwa

sagen würden - zu einem dialektischen Wortgezänk übler Sorte wurde.

Begreiflich, daß ein gesunder Menschenverstand von der Art Bruder
Klausens auf solche Dinge eher massiv reagierte

Wir haben diese Dinge nur erwähnt, damit von Anfang an klar ist,
daß Bruder Klaus nicht mit der spekulativ-deutschen Mystik, ja
überhaupt nicht mit der Spekulation in Beziehung gebracht werden kann.
Meister Eckhart und Bruder Klaus sind zwei Dinge, die man nicht
einander nahe bringen darf. Wir werden im Laufe dieser Untersuchung
sehen, daß sogar die Dreifaltigkeitsbetrachtung des Seligen sich fern

von aller Spekulation bewegte. Dafür fußte er auf der mehr praktisch
gerichteten Mystik, wie sie etwa von Seuse und allenfalls auch noch von
Tauler betrieben wurde; aber vor allem ist Bruder Klaus mit jenem
vorzüglich praktisch gerichteten Schrift- und Brauchtum in Beziehung zu
bringen, welches den Grundstock der popularisierenden, für weitere
Kreise zugeschnittenen «Mystik» ausmacht. Von diesem Zweig der
deutschen Mystik steht freilich sehr wenig in den wissenschaftlichen Reper-
torien. Und man muß schon die Geduld haben, sich aus Handschriften
und alten Drucken selbst ein Bild über diese Dinge zu machen, wenn
man zu einem Ergebnis gelangen will.

Besonders seit den Forschungen Oehls 5 und Duriers 7 sind die

Wege bekannt, auf welchen Bruder Klaus zu einer Berührung mit der
deutschen Mystik kam. Das der Schweiz so nahe Elsaß war die eigentliche

Heimstätte der deutschen Mystik; Straßburg mit seinem
Dominikanerkloster und vor allem mit dem Johanniterhaus zum Grünen Wörth

- von wo aus die Fabel vom unbekannten Gottesfreund im Oberland,

4 DURRER I, 346-348.
5 A.a.O. 203 f.
6 W. Oehl: Bruder Klaus und die deutsche Mystik, Zeitschr. für Schweiz.

Kirchengeschichte 11 (1917) 161-174, 241-254.
7 Durrer II, 1053-1067.



280 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

einem geheimnisvollen Einsiedler, den Weg in die literarische Welt
fand - war das Zentrum dieses mystischen elsässischen Kreises. Man

mag es heute fast nicht mehr begreifen : aber vom Elsaß führten direkte
Wege nach Unterwaiden. Zahlreiche Straßburger Bürger ließen sich in
die unterwaldnischen Bruderschaftsbücher eintragen, und unmittelbare

Beziehungen zwischen Straßburg und dem Benediktiner- bzw.
Benediktinerinnenkloster in Engelberg sind aus den Quellen nachweisbar.

In den beiden genannten Klöstern war die mystische Literatur des

Mittelalters beinahe in ihrer ganzen Weite vertreten, und heute noch
sind maßgebende Mystikerhandschriften - ich erinnere nur an die

ausgezeichnete Hs. des Büchleins der Ewigen Weisheit Seuses, die
vortreffliche Sammlung der Predigten Taulers, den sog. Engelberger
Prediger in der Engelberger Bibliothek - in den Büchersammlungen dieser

beiden alten Kulturstätten erhalten.

Ein weiterer, hauptsächlich von Heinrich Seuse und seinem Einfluß

beherrschter Mystikerkreis dehnte sich von Konstanz aus in die

heutige Schweiz hinein: die Dominikanerinnenklöster von Töß bei

Winterthur - wo Seuses gelehrigste Schülerin, Elsbeth Stagel, lebte -,
von Katharinental bei Dießenhofen, von Ottenbach in Zürich waren
Stätten, an welchen die Mystik zu einer hohen Blüte gelangte. Auch mit
diesen Kreisen stand Engelberg in Berührung. Der bedeutende Engelberger

Prior, Johannes von Bolsenheim (Ende des 14. Jhs.) war vermutlich

ein Neffe des Dominikanerprovinzials Bartholomaeus von Bolsenheim,

der uns als Freund, Beschützer und Berater Heinrich Seuses

bekannt ist. Von seiner Hand oder doch aus seinem Besitz dürfte ein
schöner Teil der mystischen Literatur stammen, welche um die Wende
des 14. zum 15. Jh. in Engelberg vorhanden war.

Bruder Klaus lebte eine gute Generation später als alle die
Genannten. Aber er lebte doch noch ganz in der Sphäre jenes geistigen
Erlebens, welches durch sie angebahnt worden war. Es war nicht so

völlig abwegig und sinnlos, daß Bruder Klaus sich nach der Trennung
von seiner Familie ausgerechnet ins Elsaß begeben wollte, also in ein

Land, in welchem damals die mystische Bewegung immer noch lebendig
war. Dies mag auch gelten, wenn wir annehmen, daß Bruder Klaus
eigentlich als heimatloser Pilger - wie uns alte Quellen nahelegen -
durch die Lande ziehen wollte. Auch seine beiden maßgebenden Berater
und Beichtväter, Heini am Grund und Oswald Isner, standen mit der

mystischen Bewegung in enger Berührung. Durch ihre Vermittlung ist
Bruder Klaus mit der Mystik in Berührung gekommen; wir werden den



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 281

Beweis dafür unten antreten können. Auch der vermutlich aus
Süddeutschland zugewanderte Bruder Ulrich, der im Mösli mit Bruder
Klaus das Einsiedlerleben teilte, dürfte diesen von der Mystik erfaßten
Kreisen angehört haben: zum mindesten weisen die wenigen Berichte,
die wir über seine Bücherei besitzen, klar und deutlich in diese Richtung.

Auf diesem historischen Hintergrund, den ich hier nur in aller Kürze
umrissen habe, hebt sich die Gestalt des Seligen vom Ranft ab. Und
wir wollen nun an zwei genau abgegrenzten Beispielen versuchen, die

Zusammenhänge, welche zwischen Bruder Klausens Frömmigkeit und
der deutschen Mystik bestehen, genauer herauszustellen. Es handelt
sich um typologische Untersuchungen, indem der Versuch gemacht
wird, nachzuweisen, wie wenigstens zwei Erscheinungsformen der

Frömmigkeit Bruder Klausens sich an ganz bestimmte Vorbilder innerhalb

der mystischen Literatur des hohen Mittelalters anlehnen und nur
von diesen aus verstanden werden können.

1. DIE PASSIONSBETRACHTUNG DES BRUDER KLAUS

Im Jahre 1469 machte Bruder Klaus einem nicht weiter bekannten
Dominikaner Mitteilungen über die Entwicklung seines Innenlebens 8.

Leider sind diese Mitteilungen nicht völlig erhalten gebheben: sie
brechen gerade dort ab, wo sie am interessantesten zu werden versprechen,
mit dem Beginn des Einsiedlerlebens. Aber auch in der heutigen
fragmentarischen Form sind sie ein überaus wichtiges Dokument zur
Geschichte des Innenlebens des Seligen.

Bruder Klaus erzählt dort, daß er ungefähr zwei Jahre vor seinem

Weggang von Frau und Kindern, also um 1465, von schweren
Versuchungen und von Niedergedrücktheit geplagt worden sei, so daß ihm
selbst die Gesellschaft der Frau und der Kinder lästig wurde. Da bekam
er den Besuch seines bewährten Ratgebers, des Krienser Pfarrers Heini
am Grund, der später als Pfarrer von Stans beim Zustandekommen des

Stanser Verkommnisses die Vermittlung des seligen Bruder Klaus
anrief. Bruder Klaus enthüllte ihm seine Beängstigung und Beschwernis.
Heini am Grund gab ihm verschiedene heilsame Ratschläge, seine

Versuchungen loszuwerden. Aber Klaus bedeutete ihm, daß er diese Mittel
schon längst, aber ohne Erfolg angewendet habe. Darauf wies am Grund

8 A.a.O. I, 38^-0.



282 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

noch auf ein letztes und bestes Mittel hin: Klaus solle die andächtige
Betrachtung des Leidens Jesu Christi pflegen. Bruder Klaus erwiderte

ganz erheitert (totaliter exhilaratus), daß er die Art und Weise, das

Leiden Christi zu betrachten, nicht kenne. Daraufhin - erzählt später
Bruder Klaus im genannten Berichte - lehrte mich dieser die

Betrachtungspunkte über das Leiden des Heilandes, indem er diese nach den
sieben kanonischen Hören (des Breviergebetes) unterschied; und ich
kehrte wieder zu mir zurück und habe angefangen, die besagte Übung
täglich zu pflegen. Ich habe in dieser Übung durch die Barmherzigkeit
des Erlösers trotz meiner Armseligkeit Fortschritte gemacht. Diese

Übung weckte schließlich in Klaus den Entschluß, sich von seiner Familie
abzusondern und als Einsiedler zu leben.

Im Jahre 1488 berichtet nun Heinrich von Gundelfingen, der
älteste Biograph des Seligen, daß Bruder Klaus im Ranft vor Beginn
des Tageswerkes die Matutin und Laudes mit ihren Gebeten angefangen,
dann sich zur Betrachtung gewendet und sodann die Gebete verrichtet,
welche Prim, Terz, Sext, Non und auch Vespergebete genannt werden,
so daß er in den einzelnen Teilen des viergeteilten Tages Gott durch die
verschiedenen Lobgebete und Betrachtungen ehrte 9. Da Bruder Klaus
nach maßgebenden Zeugnissen nicht lesen konnte - eyn purer leye, der

kan nicht gelesen, wie Hans von Waldheim 1474 sagt10 -, dürfen wir nicht
annehmen, daß er wirklich das Breviergebet gepflegt hat. Er wird also

entweder das Laienbrevier gebetet haben, wie es die Laienbrüder in den

mittelalterlichen Orden taten, die für jede Höre eine gewisse Anzahl von
Vater unser beteten; oder aber, und das scheint uns weitaus das

wahrscheinlichere, Bruder Klaus hat die bei Pfarrer am Grund gelernte
Gewohnheit, das Leiden Christi nach Art von sieben kanonischen
Gebetsstunden betend zu betrachten, beibehalten.

Was haben wir nun unter diesen Puncta passionis, distinguens per
septem horas canonicas zu verstehen? Durrer n, der sonst in solchen

Dingen außerordentlich vorsichtig ist, meint, das Betrachtungsschema,
welches Bruder Klaus von am Grund erhalten habe, sei nichts anderes

gewesen als die älteste Fassung des sog. Großen Gebetes, wie sie in der
Form von 92 Betrachtungen 1585 durch den Freiburger Jesuiten Petrus
Canisius «inhaltlich getreu» auf Grund des sogenannten Gebetbuches

9 A.a.O. 439.
10 A.a.O. 65.
11 A.a.O. II, 815.



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 283

Bruder Klausens herausgegeben12 worden sei. Durrer knüpft diese

Betrachtungsweise an die Andachtsformen des Dominikaners Heinrich
Seuse und der Dominikaner überhaupt an 13.

Ich will gern zugestehen, daß inhaltlich sicher Beziehungen zu den

sog. 100 Betrachtungen, welche Heinrich Seuse seinem Büchlein der

Ewigen Weisheit als Anhang beigab 14 und die später in verschiedenen

Überarbeitungen ins Lateinische und vor allem ins Niederdeutsche übersetzt

wurden, bestehen. Wenigstens für die 92 bei Canisius überlieferten
Betrachtungen scheint mir das sicher zu sein; das ist insofern kein
Wunder, als die 100 Betrachtungen Seuses vielleicht jene Andachtsform

waren, welche wie keine zweite im hohen Mittelalter gepflegt wurde.
Aber wir müssen hier ein Zweifaches festhalten: erstens besteht meines

Erachtens gar keine Gewähr dafür, daß die bei Canisius überlieferten

Betrachtungen wirklich von Bruder Klaus herstammen, und zweitens
sind diese Betrachtungen (auch wenn sie schließlich doch noch von
Bruder Klaus herührten) sicher nicht jene puncta passionis, distinguens

per septem horas canonicas, auf welche Bruder Klaus von seinem
geistlichen Berater aufmerksam gemacht wurde und welche er nach den alten
Quellen bei seiner Betrachtung befolgte ls.

Aber wir können doch anderweitig sehr genau die Literaturgattung
nachweisen, an welche die von am Grund empfohlene Betrachtungsweise

anknüpfte. Diese Literaturgattung ist sogar eine sehr
ausgebreitete und dem Mittelalter wohl bekannte. Es sind die sogenannten
Meditationes de passione domini secundum Septem horas canonicas 16.

Das älteste Zeugnis dieser Gattung von Betrachtungen sind die
Meditationes de passione domini secundum septem horas canonicas,
welche im Mittelalter teils Beda Venerabiiis, teils Bernard von Clair-
vaux zugeschrieben wurden, aber keinen der beiden als Verfasser haben.
Sie beginnen mit den Worten: Septies in die laudem dixi tibi... (Druck:
Migne, PL 94, 561-568) und sind auch handschriftlich bis zum Überdruß

verbreitet worden.

12 A.a.O. 819-833.
13 A.a.O. 815.
14 K. Bihlmeyer: Heinrich Seuse, Deutsche Schriften, Stuttgart 1907

(Frankfurt a.M. 1961), 314-322 Bdew, III. Teil).
15 Vgl. dazu auch H. Stirnimann: Bruder Klausens «gewonlich bet», FZPhTh

26 (1979) 269-335, 312-317.
16 Vgl. dazu J. Stadlhuber: Das Laienstundengebet vom Leiden Christi in

seinem mittelalterlichen Fortleben, Zeitschr. für kath. Theol. 72 (1950) 282-322.



284 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

Einer späteren Zeit gehört die in der Hs. München, clm. 4692

(geschrieben 1455, aus Benediktbeuern) Bl. lra-121rb erhaltene
Passionsbetrachtung an, deren Prolog mit Videns vidisti, domine, afflictionem...,
deren Text aber mit: Secuntur Septem höre canonice. Septem sunt höre

diei, in quibus... anfängt. Sie zitieren als Quellen Bernardus (also die
oben genannten Meditationes), dann Thomas von Aquin und endlich
die Bonaventura zugeschriebenen Meditationes de Vita Christi.

Diese Meditationes devote vite Jesu Christi salvatoris nostri mit dem

Anfang Inter alia virtutum... (Benützter Druck: Paris, Caillaut um
1485; Ges.-Kat. n. 4743), welche man lange Bonaventura zuwies und
die in ihrer Urform nach der neuern Forschung wohl wirklich auf
Bonaventura zurückzuführen sind, während andere sie, in der späteren
Überarbeitung wenigstens, Johannes de Caulibus zuweisen, verdienen ebenfalls

hier erwähnt zu werden: denn cap. 63, 65, 66, 68 sind auf gewisse
Hören des kirchlichen Stundengebetes, auf Matutin, Terz, Sext und

Komplet festgelegt.
Auch das vermutlich vor der Mitte des 14. Jhs. (um 1324 in Straßburg?

Verfasser: Ludolf von Sachsen?) in Dominikanerkreisen entstandene

Speculum humanae salvationis (in den deutschen Bearbeitungen:
Spiegel menschlicher Behaltnus oder kurz Heilsspiegel) bietet im letzten
bzw. zweitletzten Teil eine Passionsbetrachtung, welche nach den sieben

kanonischen Tagzeiten eingeteilt wurde. Der Heilsspiegel ist auch insofern

bemerkenswert, als zu jeder Betrachtung ein Bild beigefügt wird,
welches den Betrachtungspunkt darstellt.

Die genannte Literatur ist aber zu einem Teil nur die Weiterentwicklung

von Ansätzen, welche bereits früher in der mystischen
Literatur gegeben waren. So hat schon Mechtild von Madgeburg 17 in ihrem
Liber specialis gratiae I. 18 Revel. II. 56-58) wie in ihrem Lux divi-
nitatis fluens in corda veritatis VII. 18 Rev. II. 663-665) das Leiden
Christi nach den Hören des kirchlichen Stundengebetes betrachtet. Das

17 Planzer unterscheidet hier nicht zwischen Mechthild von Hackeborn und
Mechthild von Magdeburg. Der Passus ist wie folgt zu lesen: «So haben schon
Mechthild von Hackeborn in ihrem Liber specialis gratiae... wie Mechthild von
Magdeburg in ihrem Lux divinitatis... das Leiden Christi nach den Hören des

kirchlichen Stundengebetes betrachtet. Das letzterwähnte Kapitel überschreibt
die Magdeburgerin ausdrücklich mit... Daneben bieten die Hackebornerin im Liber
specialis gratiae... und im Fragmentum I... und die Magdeburgerin in einem Anhang
zum deutschen Fließenden Licht... eine geistliche Lehre im Anschluß an die
Tagzeiten. »



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 285

letzterwähnte Kapitel überschreibt sie ausdrücklich mit Commendatio

Septem horarum domini nostri passionis. Daneben bietet sie im Liber
specialis gratiae III. 29-31 und im Fragmentum I Rev. II. 233-236
708 f und in einem als Anhang zum deutschen Fließenden Licht der
Gottheit veröffentlichten Fragment (ed. Morel 282 f.) eine geistliche
Lehre im Anschluß an die Tagzeiten. Man vergleiche auch: Lux divini-
tatis IV. 26 Rev. II. 580f.) und Fließendes Licht I. 30 (ed. Morel 16).
Weitere Belege bei Greith, Die Deutsche Mystik im Predigerorden,
Freiburg i.Br. 1861, 329f., wo eine ausführliche Inhaltsangabe solcher
nach den kirchlichen Tagzeiten geordneten Passionsbetrachtungen
geboten wird.

Eine Weiterentwicklung fand statt, als man die Passionsbetrachtung
nicht mehr an die sieben Kirchlichen Tagzeiten, sondern an die 24

Stunden des Tages anschloß. Der bedeutendste Zeuge dieser Literaturgattung

ist das Horologium devotionis circa vitam Christi, das einem
noch immer rätselhaften Dominikaner, Bruder Berthold18, zuweilen

genannt Huenlen, der um 1304 Lektor in Freiburg i.Br. war,
zugeschrieben wird. Das Werk wurde auch unter dem Titel Zeitglöcklein in
deutscher Sprache verbreitet. - Offensichtlich an Berthold schließt sich

an das nach Seuse entstandene Horologium passionis (über die
niederdeutschen Bearbeitungen vgl. Meertens I. 162ff.), das in seiner
Betrachtungsweise ebenfalls den 24 Stunden des Tages folgt.

Ich weiß sehr wohl, daß diese Angaben sehr unvohständig sind.
Aber es dürfte allein schon durch diese erste Übersicht der Nachweis
erbracht worden sein, daß der Rat am Grunds an eine ganz bestimmte
Literaturgattung des Mittelalters anschließt: an die Meditationes
passionis domini secundum Septem horas canonicas in ihrer mannigfaltigen
Gestalt. Es ist leider nicht möglich, den Nachweis zu führen, an welches

Werk sich nun im einzelnen die Übung Bruder Klausens anschloß;
dafür sind die Angaben, welche diese Übung betreffen, auch gar zu
spärlich. Aber es steht doch über allem Zweifel, daß die puncta passionis,
welche am Grund seinem geistlichen Schüler mitteilte, Betrachtungspunkte

waren, welche nach Art der erwähnten mittelalterlichen
Passionsbetrachtung die Geschichte des Leidens des Herrn in sieben

Betrachtungspunkte auflöste und jeden derselben nach Art einer kanonischen
Höre wertete. Hat sich am Grund etwa gar im Besitze eines Speculum

18 Vgl. H. Weck: Art. «Berthold», in: Die deutsche Literatur des Mittelalters,
Verfasserlexikon, Bd. 1, Berlin 1978, Sp. 801 f.



286 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

humanae salvationis befunden, so ist sogar mehr als bloß wahrscheinlich,
daß er Bruder Klaus auch auf die dort befindlichen Bilder aufmerksam
machte : das würde dann ausgezeichnet erklären, wie diese Betrachtungsweise

auf das Gemüt des leseunkundigen Einsiedlers einen so großen
Eindruck ausüben konnte.

Wir wollen in diesem Zusammenhang auch darauf aufmerksam
machen, daß die Übung des Kreuzweges, die vermutlich ebenfalls ins
14. Jh. zurückzuführen ist19, ursprünglich sich mit sieben Stationen
begnügte. Es scheint mir sicher zu sein, daß hier Beziehungen zu der
oben besprochenen Betrachtungsübung vorliegen.

Nur als Beispiel möchte ich erwähnen 20, wie das Speculum humanae
salvationis die wichtigsten Ereignisse der Passion mit den kanonischen

Tagzeiten verbindet:

Vesper: Abendmahl

Complet: Ölbergszene und Verrat des Judas
Matutin: Jesus vor Caiphas
Prim: Jesus vor Pilatus
Terz: Geißelung und Dornenkrönung
Sext: Verurteilung zum Tode und Kreuzigung
Non: Tod am Kreuze.

Neben diesen Betrachtungen, die einfach eine Siebeneinteilung
beobachten, kennt das Mittelalter aber auch noch eigentliche Hören,
die sich auf die Passion Christi beziehen. Es sind die vielgestaltigen
Cursus de passione Domini, die uns in lateinischer und Vulgärsprache
(deutsch und französisch) immer und immer wieder begegnen. Es gibt
wohl kaum ein Livre d'heures, welches diesen Cursus, dessen Form
übrigens nicht einheitlich ist, nicht enthielte. Doch scheint es mir nicht
wahrscheinlich zu sein, daß Bruder Klaus ein solches Offizium betete.
Da er nicht lesen konnte, ist es weit wahrscheinlicher, daß er sich in
seinen Puncta passionis distinguens per Septem horas canonicas an die

19 Diese Ansetzung des Beginns der Kreuzwegandacht im 14. Jahrhundert
ist wohl zu früh. Vgl. dazu K. A. Kneller: Geschichte der Kreuzwegandacht,
Freiburg i. Br. 1908 (Ergänzungshefte zu den Stimmen aus Maria Laach, 98) und
T. Herbert: The Stations of the Cross, London 1906. Älter ist die Andacht der
«7 Fußfälle», vgl. M. Zender: Spätmittelalterliche Frömmigkeit und Volksbrauch,
Das Beten der sieben Fußfälle im Rheinland, in: Festschrift für Josef Quint,
Bonn 1964, 291-303.

20 Vgl. dazu auch H. Stirnimann a.a.O. (Anm. 15), 320, Anm. 226.



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 287

eigentliche Betrachtungsliteratur anlehnte; die Einführung in diese

Betrachtungsweise aber verdankte er seinem geistlichen Ratgeber Heini
am Grund.

2. DIE DREIFALTIGKEITSBETRACHTUNG DES BRUDER KLAUS

Wir wenden uns nun im zweiten Teile dieser Arbeit der sog.
«Dreifaltigkeitsvision» des seligen Bruder Klaus zu. Wir reden hier nicht
weiter davon, daß Bruder Klaus nach dem Bericht alter Quellen
vermutlich ein recht ausreichendes Wissen über die Dreifaltigkeit besessen

hat, wenn wir auch annehmen, daß auch auf diesem Gebiete sein
theologisches Können enge Grenzen gehabt haben mag ; was bei ihm vor allem

maßgebend war, ist jener Instinkt für das Wahre, welcher frommen
Seelen immer zugeschrieben werden muß. Aus diesem heraus hat er
wohl auch die wunderfitzigen Frager abgefertigt, welche sich mit ihm
in theologische Streitgespräche einlassen wollten, bis solche von der

Obwaldnerregierung durch ein Besuchsverbot abgebremst wurden 21.

Was uns hier interessiert, ist jene sog. Vision der Dreifaltigkeit in
Form eines Rades, welche in der Bruderklausen-Literatur als die größte
Vision bezeichnet und behandelt wird. Wir wollen eine doppelte Frage
zu beantworten suchen: 1. Welches war der Anteil Bruder Klausens an
jenem Geschehen, welches uns heute von einer Dreifaltigkeitsvision des

Seligen sprechen läßt? 2. Wie muß dieser Anteil Bruder Klausens
historisch verstanden werden? Von andern Dingen und von andern

Dreifaltigkeits- oder sonstigen Visionen reden wir hier mit Vorbedacht
nicht.

Über das Radsymbol - denn dieser Ausdruck scheint zum
vornherein besser den eigentlichen Sachverhalt zu bezeichnen als
«Dreifaltigkeitsvision» - ist schon unendlich viel geschrieben worden. Von der
ältern Literatur abgesehen haben sich seit dem Anbruch der kritischen
Bruderklausen-Forschung Rochholz 22, Ming 23, Durrer 24, Herzog25,

21 Vgl. Anm. 5.
22 E. L. Rochholz: Die Schweizer Legende von B. Klaus..., Aarau 1875,

148-162.
23 J. Ming: Der sei. Bruder Nikolaus von Fliie, sein Leben und Wirken,

Bd. I, Luzern 1861, 247-256.
24 Dürrer II, 1068-1077.
25 E. Herzog: Bruder Klaus, Bern 1917, 73-87.



288 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

Wilhelm26, Oehl27, Stöckli28, Muschg29, Lavaud30 und viele andere mit
diesem Radsymbol beschäftigt. Das Beste stammt immer noch von Durrer,
der seiner Vorsicht wegen stets gerühmt werden muß. Was im übrigen
über die Radvision geschrieben wurde, ist teilweise unkritisch, teilweise

unbegreiflich, oder gehört zu jener Literatur, in welcher der unanimis
consensus theologorum nach dem Worte meines ehemaligen Professors

der Moral dadurch zustande kommt, daß der eine den andern ausschreibt.

Unter sotanen Verhältnissen gibt es für den Historiker keinen andern

Ausweg, als die Literatur einstweilen beiseite zu lassen und sich einzig
und allein auf die Quellen zu stützen. Eine solche Revision des

Quellenbestandes und eine erneute Quellenkritik lohnt sich immer: sie ist auch
der einzige redliche Weg, der zu einer Lösung führt. Und so haben wir
denn frischen Mutes die ganze Frage wieder einmal von vorn angepackt ;

und wir müssen gestehen, die Mühe hat sich reichlich gelohnt.

a) Die Quellen zur Radvision des Bruder Klaus. Deren Wertung.

1. Das sog. Visionsbild. - In der Pfarrkirche von Sachsein hängt heute
ein Bild, welches alter Überlieferung nach einst im Besitze des seligen
Bruder Klaus war31. Seine Geschichte ist merkwürdig: Lange Jahre
war es verschwunden, nachdem es vorher in der Ranftkapelle gehangen.
Es scheint, daß der exaltierte Freiherr Jakob von Mörsberg es von dort
weggenommen hat, um das Bild (ca. 1562) der Kirchenversammlung
in Trient vorzulegen. Seither blieb es verschwunden. 1608 wurde es von
den Kapuzinern - vermutlich im Nachlaß des Ritters Melchior Lussy

- wieder entdeckt und nach Ennetmoos gebracht. 1647 war das Bild
noch dort ; 1654 hing es bereits neben dem Eremitenrock über dem Grabe
des Seligen. Seither ist es dort geblieben.

Unkritische «Kritiker» haben das Bild in Unkenntnis seiner
Geschichte, die nun völlig klargelegt ist, als eine unterschobene Fälschung
bezeichnen wollen. Kunsthistorische Erwägungen aber stellen sicher,

26 B. Wilhelm: Bruder Klausens «Buch», Stimmen der Zeit 95 (1918) 143-156.
27 Oehl a.a.O. (Anm. 6) 242-248.
28 A. Stöckli : Die Visionen des Seligen Bruder Klaus, Einsiedeln 1933, 36-62.
29 Muschg a. a. O. (Anm. 1) 391-394.
30 B. Lavaud: Vie profonde de Nicolas de Flue, Fribourg 1942, 112-123;

vgl. 210-216; 230-238.
31 Vgl. Durrer I, 384-389; II, 1068-1077 u. ders. : Die Kunstdenkmäler

des Kantons Unterwaiden, Zürich 1899-1928 (Basel 1971), 487-492, 1160-1161.



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 289

daß das Bild wenigstens der zweiten Hälfte des 15. Jhs. angehört.
Ebenso sicher ist, daß das Bild sich beim Ableben Bruder Klausens
schon im Ranft befand. Wir werden unten den Nachweis führen, daß
das Bild älter ist als der sog. Pilgertraktat, der um 1487 erstmals im
Druck erschien. Durch diesen Nachweis wird das Alter des Bildes, nicht
aber sein Verhältnis zu Bruder Klaus eindeutig sichergestellt.

Das Bild (Größe: 77 cm breit, 86,5 cm hoch, mit der Inschrift
98 cm) ist in Temperafarben auf Leinwand gemalt. Es ist verhältnismäßig

gut erhalten, hat sogar die Gefahr einer Verrestaurierung durch
Paul von Deschwanden, die sich nur auf das Haupt in der Bildmitte
und wenige andere Stellen beschränkte, mit Glück überstanden.

Uns interessiert hier nur der ikonographische Gehalt des Bildes.
Die Mitte des Bildes ist von einem gekrönten, zum mindesten
christusähnlichen Haupt eingenommen, von dessen rechtem Ohr, linkem Auge
und Mund je drei Strahlen ausgehen, welche sich nach außen verbreitern.
Das Haupt ist von einem engen Kreis umschlossen ; ein weiterer konzentrischer

größerer Kreis umgibt das Haupt in einem gewissen Abstand.
Um diesen äußern Ring gruppiert finden sich je in einer kreisförmigen
Umrahmung sechs kleine Gemälde. Drei davon finden sich an der Stelle,
an welcher die nach außen breiter werdenden Strahlen den äußern
Kreis durchschneiden. Der Strahl, der vom Ohr ausgeht, weist zu einem

Bilde, welches offensichtlich die Schöpfung darstellt. Der Strahl, der vom
Auge ausgeht, weist zu einem Kreuzigungsbild: der dritte, der vom
Mund ausgeht, zu einem Bild mit der Verkündigung. Die übrigen drei
Gemälde stellen dar: Oben: die Gefangennahme Christi; links unten:
die Geburt Christi; rechts unten: die hl. Messe. Von diesen drei Bildern
führen wiederum Strahlen zum innern Kreis, der um das Haupt gelegt
ist: gegen das Bild hin sind sie spitz, werden aber gegen den innern
Kreis hin breiter. In den vier Ecken des gesamten Bildes sind in
Quadraten die Symbole der vier Evangelisten angebracht, und zwar oben

links: Adler - Johannes; oben rechts: Engel - Matthäus; unten links:
Ochse - Lukas; unten rechts: Löwe - Markus. Heute ist dem ganzen
Bild unten ein Spruchband beigefügt, in welchem die Geschichte der

Wiederauffindung des Bildes erzählt wird. Dieser Teil gehört also nicht
zum ursprünglichen Bestand und muß infolgedessen unbeachtet bleiben.

Bei jedem Bild ist das Symbol eines der sechs Werke der
Barmherzigkeit eingetragen.

Besser als eine genaue Wiedergabe des Visionsbildes macht uns ein
Schema dessen Aufbau deutlich.



290 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

Gefangennahme
Fesseln

Gefangene besuchen

Schöpfung
Brot und Krug

Hungrige speisen
Dürstende tränken

Kreuzigung
Kleid

Nackte bekleiden

Geburt Christi
Pilgertasche, Stab

Fremde beherbergen

Meßopfer
Sarg

Tote begraben

Verkündigung
Krücken

Kranke besuchen

Adler
Joh.

Engel
Matth.

Ochse

Lukas
Löwe

Markus

Fig. 1. Schema des Betrachtungsbildes
mit Medaillons und «Werken der Barmherzigkeit»

(Zeichnung von D. Planzer)

2. Der sog. Pilgertraktat - Um 1487 erschien bei Peter Berger in Augsburg
ein Druck, in welchem ein unbekannter Pilger über seinen Besuch bei
Bruder Klaus berichtet (Ausgabe A). In kurzer Zeit erschienen zwei
Nachdrucke: der erste 1488 bei Marx Ayrer in Nürnberg B) und der
zweite bei Peter Wagner in Nürnberg um 1489-90. Nach der Inkunabelzeit

wurde der gleiche Traktat noch zweimal gedruckt :



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 291

Vorerst wurde er 1569 von Adam Walasser bei Sebald Mayer in
Dillingen in einer Sammlung geistlicher Traktate herausgegeben, und
1573 wurde durch die gleichen eine Neuausgabe veranstaltet. Diese

Ausgabe Walassers ist sachlich ohne Bedeutung: durch ihren weniger

genauen Text und vor allem durch die falsch aufgefaßten Darstellungen
des Bildteiles sind sie zu einem großen Teil an den spätem Mißverständnissen

schuld. Wir benützen hier ausschließlich die Inkunabeln, deren

Text von Durrer mit großer Sorgfalt herausgegeben wurde 32.

Der Traktat zerfällt deutlich in zwei Teile. Im ersten Teil werden
fünf Fragen behandelt, welche der Pilger mit Bruder Klaus besprochen
hat: die vierte Frage betraf die Radvision. Im zweiten Teil wird (und
das steht über allen Zweifeln) die oben enwähnte Visionstafel beschrieben

und erklärt.
Zur Verdeutlichung des Gesagten sind jeder Ausgabe zehn

Holzschnitte beigegeben: Vorerst zu der vierten Frage eine Figur des Rades,
wie es der Pilger bei Bruder Klaus gesehen haben will. Dann eine große

Abbildung der Visionstafel. Endlich sechs Bilder, in welchen die sechs

Werke der Barmherzigkeit dargestellt werden. Und schließlich
wiederum ein großer Holzschnitt, der ohne allen Zweifel die Aufnahme der
Seele in den Himmel versinnbildet.

Wir wollen uns an dieser Stelle noch nicht über die Bedeutung des

Pilgertraktates aussprechen, sondern einstweilen die übrigen Quellen
zur Radvision aufzählen und besprechen.

3. Heinrich von Gundelfingen. - Dieser veröffentlichte 1488 (15. August)
die älteste Bruderklausen-Biographie 33, deren Originalhandschrift vor
wenigen Jahren von meinem gelehrten Mitbruder P. Thomas Käppeli
in der Biblioteca comunale delTArchiginnasio in Bologna (Cod. A. 152)

wieder aufgefunden wurde 34 :

Nonne eam ipsam rotae picturam, quam suo in oratorio depingere
fecit, in spiritus sancti gymnasio didicit, in qua totius divinitatis
speculum spiendidissimum effulsit; ubi très radioli suas iuxta acies

in interiori circulo divinitatis faciei infiguntur, a qua personarum
trinitas, très iuxta potiores trinitatis operationes, creationem vide-

32 Durrer I, 361-381.
33 Vgl. a.a.O. 418^158.
34 Planzer bringt im folgenden den Text nach der Bologneser Hs. Der

entsprechende Passus steht bei Durrer I, 433-435.



292 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

licet, passionem dominicamque annuntiationem ab auro, oculo ore-

que faciei splendidissime divinitatis ab acumine in latum emanare
solet, coelum totumque mundum complectitur. Et veluti sua in
potentia très personae radiolorum egrediuntur acumen, ita per
latum aliorum trium radiolorum in eadem potentia regrediuntur
atque divinitatis speculo infiguntur.

Per sensibilium sane effectuumque apud nos causatorum
Cognitionen! in incomprehensibilis divinitatis notitiam discursiva qua-
dam reflexione devenire poterimus; hoc très radioli (qui secundum
acutiorem partem divinitatis speculo innituntur) désignant.
Intellects namque noster a latiori via, hoc est per sensibilia in divinitatis

causam, quae subtilis est atque acuta, tendit; novissima
autem radiorum pars, secundum incarnationis passionisque causam

ampla lataque est. Illas aliasque istiusmodi rotae mysticitates
anagogiasque prout eremita noster in suo libro, id est rota sua
edocuit, praecipue cum in duobus radiolis, qui divinitatis speculo
secundum latum innectuntur divinissimi eucharistiae sacramenti,
nativitatisque Christi mysteria atque intemeratissimae virginis et
matris Mariae singularissimae suae patronae praeconia, quomodo a

fulgidissimo divinitatis speculo per singularem spiritus sancti ob-
umbrationem conceperit, contemplatus sit. Qualiterque per tertium
secundum latum radium, divinitatis speculum tangentem, vitam
nostram brevem transitoriamque parvo tempore maxima, infinita,
ineffabiliaque in regno cœlorum gaudia obtinentem, idem eremita
noster ostenderit, aliis ab eodem satius edoctis relinquo. - Es folgt
in der Bologneser Hs. eine leider unvollendete Zeichnung des Rades.

Uns beschäftigt hier vor allem die Frage, ob dem Bericht Gundelfingens

ein selbständiger Wert zukomme oder nicht. Und wir müssen
hier mit allem Nachdruck betonen, daß Gundelfingen in den Dingen, die

er von der Radvision auszusagen weiß, keinen Eigenwert hat; seine

Aussagen sind deshalb nicht weiter als eine selbständige Quelle zum Thema

zu benützen. Wir sagen das vor allem deshalb, weil in der Literatur
immer und immer wieder auf Gundelfingen verwiesen wird und man in
seinen Aussagen eine eigenwertige Bestätigung von Dingen ersieht, die
auch sonst schon bekannt sind.

Wir können für unsere Behauptung die folgenden Gründe anführen:
1. Ist nicht nachweisbar, daß Gundelfingen (obwohl er in der Zeit von
Okt. 1480 bis Jan. 1481 wenigstens kurz in Beromünster war) mit



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 293

Bruder Klaus in Beziehung getreten ist. Wenn eine Begegnung zwischen
Bruder Klaus und Gundelfingen auch eine gewisse Wahrscheinlichkeit
beanspruchen darf, so ist sie doch nicht nachweisbar. 2. Was die
Radvision betrifft, so geht aus dem Text mit völliger Sicherheit hervor, daß

Gundelfingen sich nicht auf eine persönliche Mitteilung und Erklärung
des Seligen stützen kann. Dafür ist Gundelfingens Bericht allzu
unpersönlich. Ob er je das Visionsbild sah, das Bruder Klaus - wie Gundelfingen

sagt - in suo oratorio depingere fecit, ist mehr als zweifelhaft.
Denn Gundelfingen konnte sehr wohl von diesem Bild auch sonst Kenntnis

bekommen haben. Daß das Bild im Oratorium, also in der Kapelle
hing, ist vermutlich eine Kombination, denn andere sagen ausdrücklich,
das Bild habe in der Zelle des Seligen gehangen. Und wie es um die Aussage

steht, daß Bruder Klaus selbst das Bild habe malen lassen, wird
später zu untersuchen sein. 3. Und das ist das Wichtigste: Gundelfingens

ganzer Bericht stammt deutlich von jenem Bericht ab, den wir
als die vierte Frage und Antwort im Pilgertraktat vorgefunden haben.
Es läßt sich bei Gundelfingen nichts nachweisen, was entweder nicht
schon in diesem Bericht des Pilgertraktates enthalten ist oder anderseits
nicht aus diesem Traktat erschlossen werden kann. Besonders kennzeichnend

ist in dieser Beziehung, daß Gundelfingen in wörtlicher Übersetzung
der Aussage des Pilgertraktates das Bild als das Buch bezeichnet, in
welchem Bruder Klaus las. Und wiederum : daß bei ihm die Erwähnung
des obersten Bildteiles mit der Darstellung der Gefangennahme fehlt, -
ein evidenter Beweis, daß er das Bild selbst nie gesehen hat - und daß er

ganz im Anschluß an die vierte Frage des Pilgertraktates den zu diesem

Bilde führenden Strahl oder Speiche auf die Kürze des menschlichen
Lebens ausdeutet, in welcher wir uns unsägliche Freude im Himmelreich
erwerben können. Auch hier ist die Übereinstimmung wörtlich genau.

Es gibt zur Erklärung dieses Sachverhaltes eine doppelte Hypothese.
Entweder gehen der Pilgertraktat und Gundelfingen für diese Teile auf
eine gemeinsame Quelle zurück, oder Gundelfingen hat bei Abfassung
seiner Biographie den Pilgertraktat benützt. Wir selbst geben dieser

zweiten Hypothese den Vorzug: denn der Pilgertraktat führt seine

Darlegungen in der vierten Frage so klar auf Bruder Klausens eigene

Aussage zurück, daß wir nicht annehmen können, es sei über die gleiche
Sache eine weitere schriftliche Quelle vorhanden gewesen.

Man wende nun nicht ein: Wenn Gundelfingen den Pilgertraktat
gekannt hätte, so würde er auch den zweiten Teil desselben benützt
haben, in welchem die volle Erklärung des Bildes geboten wird. Denn

20



294 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

wir werden sehen, daß Bruder Klaus an diesem zweiten Teil nicht mehr

beteiligt ist, sondern daß es sich um eine Erweiterung des Grundgedankens

des Bildes handelt, die allein vom Pilger stammt. Das konnte

Gundelfingen sehr wohl gemerkt haben, wenn er nicht gerade ein Dübel

war, der seine Quellen mit verschlossenen Augen las. Und noch etwas

geht aus diesem Sachverhalt deutlich hervor: daß Gundelfingen das

Bild selbst höchst wahrscheinlich nie gesehen hat, denn sonst wären
ihm die dort gegebenen Symbole der Werke der Barmherzigkeit (auf
die ihn ja der zweite Teil des Pilgertraktates ohnehin aufmerksam machen

mußte) sicher in die Augen gesprungen.
Daß er den Pilgertraktat (4. Frage) benützte, geht auch noch daraus

hervor, daß er in dem Prachtexemplar seiner Schrift, welches er dem

Luzerner Rat widmete, eine Zeichnung des Rades beifügte. Wenn auch
diese Zeichnung nicht vollendet wurde (weil sie vielleicht von einem

Berufszeichner ausgeführt werden sollte), so ist doch ganz deutlich,
daß Gundelfingen nicht das Visionsbild zur Darstellung bringen will,
sondern jene Figur wiederholt, welche sich nach der vierten Frage im
Pilgertraktat vorfindet. Wobei leider nicht zu unterscheiden ist, ob

Gundelfingen sich hier an die erste oder an die zweite-dritte Ausgabe
des Traktates anlehnt.

Immerhin : es steht fest, daß Gundelfingen keine selbständige Quelle
ist und daß er nicht als eine solche angeführt und benützt werden darf.

Er scheidet aus den Quellen zur Geschichte der Radvision völlig aus.

Man hat zuweilen darauf hingewiesen, daß Gundelfingen sage,

Bruder Klaus habe seine Radvision in gymnasio sancti spiritus gelernt,
und daraus auf den übernatürlichen Charakter dieser «Vision» geschlossen,

bzw. behauptet, Bruder Klaus sei durch eine Vision zu seiner

Raddarstellung gelangt. Davon kann keine Rede sein: der Ausdruck ist
ein typisches Erzeugnis der Gundelfingischen Humanistensprache. Denn
auch an einer andern Stelle sagt er ähnlich: Nonne hanc similitudinem
(das Gleichnis von den bleiernen, kupfernen, silbernen und goldenen
Röhren für die unwürdigen und würdigen Priester, das sich auch sonst

bei Mystikern findet) ex sancti spiritus gymnasio habuit...? 35 Und an
einer andern Stelle: Eo tempore, quo heremum intravit, abstinere que
ab omni corporali cibo inceptaverat, spiritus sancti discipulus effectus

est. - Vom übernatürlichen Ursprung der Radvision wird also hier sicher

kein Sterbenswörtlein gesagt

35 A.a.O. 433.



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 295

4. Heinrich Wölflin, genannt Lupulus. - Von ihm erschien ca. 1501 eine

Biographie des Seligen, die er auf Veranlassung der Obwaldner Regierung

gewissermaßen als offizielle Lebensbeschreibung Bruder Klausens

herausgab 36. In dieser Biographie nun berichtet Wölflin, daß Bruder
Klausens Gesichtsausdruck erschreckend gewesen sei. Das sei nach
Bruder Klausens Aussage darauf zurückzuführen, daß er einmal einen

hellen Glanz gesehen habe, in welchem ihm ein menschliches Antlitz
erschienen sei. Diese Vision habe ihn so erschreckt, daß er zur Erde fiel
und daß seither sein Gesichtsausdruck schreckenerregend wurde.

Quotquot autem ad hune advenissent, primo asspectu nimio
stupore sunt perculsi. Eius ille terroris hanc esse causam dicebat,
quod splendorem vidisset intensissimum, humanam faciem osten-

tantem, cuius intuitu cor sibi in minuta dissiliturum frustula per-
timesceret: unde et ipse stupefactus averso statim vultu in terram
corruisset atque ob eam rem suum aspectum caeteris videri horri-
bilem37.

Mit diesem Text ist die reinste Schundluderei getrieben worden.
Wir wollen uns nicht dabei aufhalten, daß Bruder Klausens
Gesichtsausdruck von den ältern Quellen ganz anders beschrieben wird, sein

Benehmen als außerordentlich freundlich bezeichnet wird. Denn es mag
ja sein, daß ein außerordentliches Ereignis hier einen Wandel vollzogen
hat. Aber es ist unkritisch, wenn sozusagen alle, die sich mit Bruder
Klaus beschäftigt haben, diesen Bericht Wölflins mit der Rad- oder

Dreifaltigkeitsvision in Beziehung bringen. Man hat nämlich gemeint,
daß diese bei Wölflin berichtete Vision erkläre, weshalb im Betrachtungsbild

im innern Ringe des Radsymbols sich ein Antlitz abgebildet finde.

Ja man ging sogar so weit, zu bedauern, daß Paul von Deschwanden
auf dem Betrachtungsbild just das Antlitz restauriert habe, wodurch
sein schreckhafter Ausdruck völlig verlorenging. So weit treiben uns
unsere Skrupeln nicht! Denn wir werden später sehen, daß die
Darstellung des Antlitzes auf einem ganz andern Weg in das Radsymbol
hineingeraten ist, ohne daß Bruder Klaus hier durch eine Vision etwas
dazu beigetragen hätte. Und wie um den letzten Skrupel zu vertreiben,
sagt der Pilgertraktat ausdrücklich: Das Antlitz im Radsymbol sei

deswegen gewählt worden, weil es nichts Schöneres gebe als eines Men-

36 Vgl. a.a.O. 522-555.
37 A.a.O. 547.



296 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

sehen Antlitz! Gerade das spricht doch dafür, daß das Antlitz auf dem

Betrachtungsbild schön dargestellt war; von einem schrecklichen Antlitz

kann auch keine Spur gefunden werden, und auch die genaueste
Restauration wird auf dem Betrachtungsbild nie jenes schreckliche

Antlitz hervorzaubern, welches den bisherigen Bearbeitern der Drei-
faltikgeitsvision Bruder Klausens vorgeschwebt haben mag!

Besonders auffällig aber ist, daß Wölflin die Radsymbolik mit
keinem Wort erwähnt Hätte er etwas von einem Antlitz gewußt, das in
ein Rad eingesetzt war, so würde er das sicher erwähnt haben, insbesondere,

da ihm ja durch den Auftrag der Obwaldner Regierung die
allerbesten Quellen zur Verfügung standen. Wir müssen darum sagen:
Wölflins Bericht hat mit der Radvision überhaupt nichts zu tun. Sein

Bericht betrifft ein anderes Ereignis aus dem Leben Bruder Klausens.
Darum streichen wir Wölflin endgültig aus der Reihe der Quellen,
welchen etwas über die Radvision Bruder Klausens zu entnehmen ist.
Eine genaue und gewissenhafte Quellenanalyse läßt gar keinen andern
Schluß zu.

5. Bovillus und Nachfolger. - 1510 und 1513 veröffentlichte der französische

Humanist Charles de Bouelles oder Bouvelles (zu latein: Bovillus)
einen echt humanistischen Briefwechsel, den er mit Nicolaus Horius
gepflegt hatte 38. Bovillus hatte 1503 den Ranft besucht ; seine Briefe,
in welchen er über diesen Besuch berichtet, stammen aus den Jahren
1508 und 1510.

Er erwähnt dabei ein Gesicht, welches Bruder Klaus gehabt haben
soll: in einer sternklaren Nacht sei dem Seligen am Himmel das Bild
eines menschlichen Hauptes mit fürchterlichem, von Zorn und Drohung
erfülltem Ausdruck erscheinen. Es trug eine dreifache oder päpstliche
Krone. Ein dreigeteilter Bart hing lang herunter. Sechs Schwertklingen
ohne Handgriff schienen in wechselnder Richtung vom Haupt
auszugehen: eine mitten aus der Stirn, zwei andere von den Augen, eine aus
dem Mund und zwei aus der Nase. Diese Vision habe Bruder Klaus malen
lassen : Bovillus habe das Gemälde gesehen, im Gemüte erfaßt und seinem
Gedächtnis eingezeichnet. Er bittet Horius, ihm das Bild zu deuten, was
es sei und was Gott damit wolle. Die von Horius gebotene Auslegung auf
die Zeitereignisse, in welchen sich Gottes Zorn und Strafgericht vor allem
über das Papsttum kund tue, interessiert uns hier nicht.

38 Vgl. a.a.O. 559-572.



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 297

Wir machen bei Bovillus vorerst die Feststellung, daß anläßlich seines

Besuches im Ranft, also 1503, das Betrachtungsbild dort vorhanden

war und den Pilgern gezeigt wurde. Diese Feststellung ist für die Echtheit

des Bildes wichtig. Aber Bovillus stützt sich für die Beschreibung
des Bildes bloß auf sein Gedächtnis. Das erklärt uns, wie ihm so große
Irrtümer unterlaufen konnten, daß er von einer Tiara, von einem

dreigeteilten Bart, von Schwertern und dergleichen sprechen konnte. Auch
die Art und Weise, wie er die Verbindung zwischen den «Schwertern»

und dem Haupt darstellt, entspricht keineswegs dem Befund auf dem

Betrachtungsbild. Er weiß auch nichts von den zwei Kreisen, innerhalb
derer sich das Bild eines menschlichen Hauptes befindet. Die Abbildung,
welche er seinem Briefwechsel beifügt, ist ebenso phantasievoll wie
seine Bildbeschreibung: sie entspricht keineswegs dem Original. Obwohl
wir hier zufügen müssen, daß in der Abbildung das Ganze wenigstens in
einen Kreis eingesetzt wird.

Bovillus' Bericht kommt also für die Deutung und auch für die

Kenntnis der Gestalt des Bildes keineswegs in Betracht. Bemerkenswert
ist nur, daß bei ihm zum ersten Mal der Bericht Wölflins über die

Erscheinung eines Hauptes mit dem Betrachtungsbild kombiniert wird.
Und noch etwas können wir vermutlich erschließen : daß bereits um 1500

herum der Sinn des Betrachtungsbildes selbst vertrauten Kreisen unklar
geworden war; denn Bovillus hatte bei Bruder Klausens Sohn gewohnt
und in seiner Begleitung den Ranft besucht. Ob die Deutung der Strahlen

bzw. Radspeichen als Schwerter etwa gar auf ein Mißverständnis
zurückzuführen ist, dem Bruder Klausens Sohn erlegen war, ist nicht
sicher festzustellen ; aber wir möchten das doch nicht völlig ausschließen.

In jedem Fall hat Durrer recht, wenn er sagt, daß der Auslegung
des Horius nur Kuriositätswert zukommt und sich nicht im mindesten
mit der wahren Bedeutung der mystischen Tafel Bruder Klausens
berührt. Wir scheiden darum auch Bovillus aus der Reihen jener Quellen

aus, in welchen wir einen zuverlässigen Bericht über den Sinn der

Betrachtungstafel finden.
Trotzdem ist Bovillus historisch wichtig geworden. Denn Martin

Luther gab 1528 den Bericht des Bovillus heraus und verwendete ihn
im Rahmen seiner Polemik gegen das Papsttum 39. Eine weitere Ausgabe

erschien in einem vermutlich lutherischen Einblattdruck unbekannten

Datums. Und noch 1556 erwähnt Matthias Flacius IUyricus den

39 Vgl. a.a.O. II, 643-649.



298 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

Briefwechsel des Bovillus in einer polemischen Schrift gegen die Katholiken.

Wir haben hier nur ein weiteres Zeugnis der polemischen
Auseinandersetzung zwischen Katholiken und Neugläubigen, in welcher Bruder
Klaus seit den Anfängen der Reformation von beiden Teilen mit großer
Bitterkeit ausgespielt wurde.

6. Hans Salat40 weiß 1537 nichts über die Radvision zu melden. Er
erwähnt nur eine Dreifaltigkeitsvision anderer Art, die erstmals von
Wölflin beschrieben wurde.

7. Ulrich Witwyler. - 1571 erschien die auch später noch oft aufgelegte

Bruderklausen-Biographie Ulrich Witwylers 41. Er sagt aber nur, daß

Gott sich dem Seligen in allerlei Gesichten und geistlichen Offenbarungen
gezeigt habe : und er beruft sich hier ausdrücklich auf die Betrachtungstafel.

Um eine Auslegung derselben aber bemüht er sich nicht, sondern

fügt wunderbar vorsichtig bei: Was nun dabei für ein Mysterium und
Bedeutung zu verstehen sei, das wollen wir den lieben erlauchten Freunden

Gottes anheimstellen, weil es nicht jedem gegeben ist, die

unergründlichen Geheimnisse Gottes zu wissen und zu erklären 42. Diesem
weisen Zugeständnis läßt er das Visionsbild aus dem Walasserschen
Neudruck des Pilgertraktates folgen, was sehr wohl dadurch zu erklären
ist, daß Witwylers Lebensbeschreibung in erster Auflage genau wie der
Druck Walassers bei Sebald Mayer in Dillingen herauskam.

8. Sebastian Werro 43. - Die Darstellung, welche er in seiner Chronik
(um 1597) vom Betrachtungsbild gibt, ist überaus mißverständlich und
nicht von Irrtümern frei. Durrer vermutet wohl zu Recht, daß Werro
das Bild nur aus dem Walasserschen Neudruck des Pilgertraktates
kannte und auf Grund der dort gebotenen Abbildung das übrige
kombinierte. Wir scheiden darum auch Werro aus der Reihe der zu benützenden

Quellen aus; denn soweit er etwas Neues bietet, fußt alles auf freier
Kombination, und soweit seine Angaben stimmen, beruhen sie auf längst
besprochenen Quellen, die ihm aber nur in mangelhafter Form zugänglich

waren.
Damit schließen wir unsere Übersicht über die Quellen zur

Radvision Bruder Klausens ab. Und wir machen hier eine erste, sehr wichtige

40 Vgl. a.a.O. 661-691.
41 Vgl. a.a.O. 768-791.
« A.a.O. 780.
43 Vgl. a.a.O. 936-937.



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 299

Feststellung: Es dürfen vom kritischen historischen Standpunkt aus

nur die sog. Betrachtungstafel Bruder Klausens und der Bericht des

Pilgertraktates als Quellen in Betracht gezogen werden. Mit diesen beiden

Quellen müssen wir auskommen. Aber auch bei ihnen hat vorerst
noch die historische kritische Arbeit einzusetzen, in dem Sinne, daß ihr
Zeugniswert genauer zu untersuchen ist.

b) Betrachtungstafel und Pilgertraktat

Zuerst müssen wir die Frage nach der Priorität von Betrachtungstafel

und Pilgertraktat abklären. P. Alban Stöckli hat auf diesem Gebiete
umwälzende Hypothesen aufgestellt44, die einer genaueren
Untersuchung sehr wohl wert sind. Obwohl P. Stöckli im Anschluß an Durrer
zugibt, daß sich die bekannte Tätigkeit Peter Bergers in Augsburg, des

ersten Druckers des Pilgertraktates, auf die Jahre 1486 bis 1489 erstreckt,
ist seiner Annahme nach die erste Ausgabe des Pilgertraktates bedeutend
früher anzusetzen, mindestens um 1480! Er meint, dieses Datum aus
innern Gründen, der Stellung des Traktates zur Immaculatafrage und
der Erwähnung der Pest von 1480 erschließen zu können. Er meint
auch, die Illustrationen der ersten Ausgabe unverkenntlich auf die

Augsburger Buchillustration von 1470 bis 1480 hinweisen! Also noch
früher als bloß 1480!

Aber die Untersuchung von Inkunabeln befolgt doch etwas exaktere
Methoden! Sie ist vor allem auf die genaue Typenvergleichung
angewiesen, welche bei der Datierung von Inkunabeln ohne Zeitangabe die

kostbarsten Dienste leistet. Und wenn von der Inkunabelillustration
die Rede ist, so ist auch hier mit größter Genauigkeit vorzugehen,
besonders nachdem man genau weiß, wie beim Aufkommen der ersten

gedruckten Bücher die Holzschnitte von einem Drucker zum andern
wanderten oder einfach mehr oder weniger glücklich nachgeschnitten
wurden. Man darf da nicht einfach ins Blaue hinein kombinieren, auch

wenn einem durch den Tatsachenbestand etwas weniger bequeme Dinge
über den Weg zu laufen beginnen.

Nun aber ist der erste Druck des Pilgertraktates bereits seit Jahren
von maßgebendster Seite her eingehend untersucht worden: von der
Kommission für die Herausgabe des Gesamtkataloges der Wiegendrucke

44 Stöckli a.a.O. (Anm. 28), 50£E.



300 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

in Berlin4S. Und seit Jahren sind die Ergebnisse, die sich immer auf
eingehende Typenvergleichung und den ganzen ausgebreiteten Apparat
der Inkunabelkunde stützen, im Gesamtkatalog veröffentlicht worden.
Und es heißt dort: um 1487! Der Leiter der Kommission hat mir zudem
brieflich bestätigt, daß diese Datierung einwandfrei sei. Durrer hatte also

doch recht, als er die erste Ausgabe des Pilgertraktates nur kurze Zeit
vor der zweiten und dritten ansetzte. Soweit ich selbständig eine

Untersuchung, die sich vor allem auf den Augsburger Buchdruck und die
Buchillustration bei den ältesten Augsburger Buchdruckern stützte,
durchführte, bin auch ich nur zu einer Bestätigung der im Gesamtkatalog
gebotenen Datierung gelangt. Damit legen wir diese erste Frage ruhig ad acta.

Aber damit ist die weitere Frage, ob Betrachtungstafel oder erster
Druck des Pilgertraktates älter sei, noch nicht gelöst Und hier müssen

wir zu einer stilistisch sachlichen Vergleichung der Betrachtungstafel
und der Abbildung im Pilgertraktat (1. Ausgabe) 46 im Rahmen des

Textes des Pilgertraktates unsere Zuflucht nehmen. Wir dürfen jetzt
schon das Ergebnis verraten: die Betrachtungstafel ist unseres Erachtens

einwandfrei älter als der erste Druck des Pilgertraktates. Durrer
hat also auch in dieser Beziehung recht gesehen.

Die Gründe, welche wir für die Priorität des Betrachtungsbildes
anführen, decken sich auf weite Strecken hin mit jenen, die Durrer schon

erwähnte :

1. Rein stilistisch besehen, weist das Betrachtungsbild sicher auf eine

frühere Zeit hin als 1487. Es könnte vom rein kunsthistorischen Standpunkt

aus sehr wohl schon der Zeit um 1450 angehören.

2. Im Text des Pilgertraktates fehlt jede Erklärung der vier Evangelisten,

welche auf dem Holzschnitt und auf der Betrachtungstafel zu
finden sind. Wäre nun der Holzschnitt älter als die Tafel, so müßten wir
notgedrungen annehmen, daß der Holzschnitt bloß eine Illustration
zum Texte ist. Das ist aber bezüglich der Evangelisten sicher nicht der

Fall, denn er «illustriert» eben etwas, was im Text nicht vorkommt!
Darum bleibt keine andere Annahme, als daß der Holzschnitt sich an
eine Vorlage anlehnt: und diese kann nach dem heutigen Befund nur
das Betrachtungsbild sein.

45 Vgl. Gesamtkatalog der Wiegendrucke, hg. von der Deutschen
Staatsbibliothek zu Berlin, Bd. VI, 700, Nr. 7074-7076.

46 Vgl. Durrer I, 366.



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 301

3. Im Traktat fehlen Wappen und Künstler- oder Hauszeichen, welche

auf dem Bild selbst vorkommen. Daß sie auf dem Holzschnitt nicht zur
Darstellung kamen, ist auf die Schwierigkeit der Holzschnittechnik
zurückzuführen. Auch das deutet m. E. auf die Priorität des Bildes hin,
obwohl ich diesem Argument keinen außerordentlichen Wert beimessen

wollte. Im Ganzen gesehen ist es freilich auch nicht wertlos.

4. Vor allem aber ist die Darstellung des Holzschnittes dort fehlerhaft,
wo es sich um das Schöpfungsbild handelt. Auf der Betrachtungstafel
ist alles deutlich: die gesamte Kreatur wird dargestellt: Engel, Mensch,
Tierreich und Pflanzenwelt. Im Holzschnitt aber fehlt gerade die Hauptsache:

der Mensch! Es sind dort nur zwei Engel (mit drei sichtbaren

Flügeln) dargestellt, während auf dem Betrachtungsbild der Mensch
bzw. die Menschenseele zwischen zwei Engeln dargestellt wird47. Es
fehlen auf dem Holzschnitt auch die Symbole des Tierreiches: Hase und
Bock. Es ist hier ganz deutlich, daß das Betrachtungsbild sicher älter
ist als der unvollständige Holzschnitt.

5. Die Gefangennahme Christi am Ölberg ist auf dem Betrachtungsbild
viel reicher, zugleich aber auch viel eindeutiger als auf dem Holzschnitt ;

dabei ist zu beachten, daß der Holzschnitt in der zweiten und dritten
Ausgabe des Traktates erst recht zu einer unverständlichen Darstellung
herabgesunken ist. Und doch lehnt sich der Holzschnitt der spätem
Ausgabe ohne allen Zweifel an die erste Ausgabe an : das beweist unmißverständlich,

wie wenig der Nachschneider mit seiner Vorlage anzufangen
wußte. Auch ist zu beachten, daß auf dem Holzschnitt das Symbol des

entsprechenden Werkes der Barmherzigkeit fehlt, während es auf dem

Betrachtungsbild vorhanden ist (Handschellen); auch das, obwohl der

Pilgertraktat dieses Symbol einfach erfordert. Und noch etwas: die

Ölbergszene ist im Betrachtungsbild in einen einfachen Kreis
eingeschlossen, wie die übrigen Bilder. Auf dem Holzschnitt hingegen ist der
Kreis zu einer Ranke geworden. Auch hier spricht der Befund unbedingt
zugunsten der Priorität des Betrachtungsbildes.

Wir können also einstweilen sagen: die Darstellung des

Betrachtungsbildes ist sicher die ältere. Sie allein entspricht dem Texte des

47 Planzer ist hier derselbe Fehler wie auch Durrer (I, 382) unterlaufen. Auf
dem Holzschnitt der Ausgabe A (Augsburg) ist auf dem Schöpfungsmedaillon
hinter den beiden Engeln noch ein drittes Gesicht zu erkennen. Auf dem
Holzschnitt der Ausgabe B (Nürnberg), Durrer I, 367, sind hingegen nur noch zwei
Engel (ohne Gesicht einer dritten Figur) zu sehen.



302 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

Pilgertraktates. Der Holzschnitt dagegen ist eine deutliche
Vereinfachung des Bildbestandes, der uns heute noch im Betrachtungsbild
begegnet. Sehr wahrscheinlich geht dies auf den Umstand zurück, daß

die damals in der Werkstätte Peter Bergers verwendete Holzschnittech-
nik noch recht primitiv war und nicht zur Darstellung feinerer Einzelheiten

hinreichte. Hinge aber das Betrachtungsbild vom Holzschnitt ab,

so wäre nicht zu erklären, wieso sich dort Elemente vorfinden, die auf
dem Holzschnitt in keiner Weise zu entdecken waren, die aber sachlich

mit den Angaben des Pilgertraktates selbst voll und ganz
übereinstimmen. Darum bleibt keine andere Lösung als das Zugeständnis: Die

Darstellungsweise, wie sie uns auf dem Betrachtungsbild begegnet, ist
die ältere, vollständigere und auch die einzige, welche dem Texte des

Pilgertraktates entspricht. Ihr gehört die Priorität.
Nun aber kann dieses Verhältnis zwischen Betrachtungstafel und

Holzschnitt entweder so zustande gekommen sein, daß der Holzschnitt
unmittelbar auf das Betrachtungsbild als Vorlage zurückzuführen ist,
oder aber, daß beide, Holzschnitt und Gemälde, auf eine gemeinsame
Vorlage zurückgehen. Um diese Frage abzuklären, müssen wir wiederum
auf den Pilgertraktat selbst zurückgreifen. Und zwar ist für unsere
Frage vor allem der zweite Teil des Traktates maßgebend.

Hier erklärt der Pilger, daß er in seiner Vernunft den Grund dieses

Rades, welches Bruder Klaus ihm gezeigt habe, habe erfinden wollen.
Und siehe, sagt er, ich machte ein Gleichnis dieses Rades und setzte auf
jede Speiche des Rades eine Figur, damit ich das gut verstehen möchte 48.

Zwar erwähnt der Pilger gleich die sechs Werke der Barmherzigkeit.
Aber nach dem genauen Wortlaut müssen wir einfach annehmen, daß

der Pilger der geistige Urheber jener sechs Bilder ist, welche sich heute

am Ende jeder Speiche oder jeden Strahles befinden. Daß er dabei wenigstens

teilweise die Interpretation der Speichen, wie Bruder Klaus sie

geboten hatte, auswertete, das ist einstweilen nicht von Belang.
Besonders wichtig sind die Ausführungen des Pilgers über das

Haupt, welches sich nun in der Mitte des Rades befindet. Er sagt: Der
innere Kreis des Rades bedeutet, wie mich Bruder Klaus unterwiesen
hat, den klaren Spiegel des wahren lebendigen Gottes, d.h. seine Wesenheit.

Ich aber setz diesen Spiegel hier nach Gestalt eines Menschenantlitzes,

obwohl es mir nicht recht gründlich wissend (klar) ist. Aber
ich setze es doch so ein, weil der Herr sprach : Wir wollen einen Menschen

48 Durrer I, 365-368.



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 303

nach unserem Gleichnis und Bild schaffen. Aber man könnte das auch
anders probieren. Doch sage ich so : Gott ist vom Himmel herabgestiegen
und hat menschliches Bild an sich genommen. Auch die menschliche
Vernunft legt das nahe, denn der Mensch sieht nichts Heber an als ein

schönes, klares, unversehrtes Angesicht oder einen zarten Menschen....

Denn jede Kreatur hat an seinesgleichen Freude. Nicht anders ist es,

wenn der gerechte Mensch Gott ansieht und ihm sein göttlicher Spiegel
(Wesenheit) in Gestalt eines Menschenantlitzes erscheint sich so

vorstellt), so macht ihm das eine größere Freude, als wenn er Gott in einer
andern Gestalt ansähe.... Darum habe ich ein Bild menschlichen
Angesichtes gesetzt49.

Wenn man diesen Text unvoreingenommen liest, so wird einem

ganz klar, daß Bruder Klaus einfach den innern Kreis als Gottes Wesenheit

deutete, daß aber die Darstellung der göttlichen Wesenheit durch
ein Haupt das Werk des Pilgers ist. Er hat diese Darstellungsweise aus
verschiedenen Möglichkeiten gewählt, weil sie ihm die beste erschien. Und
er gibt für seine Wahl drei Gründe an: 1. Daß Gott den Menschen nach
seinem Vorbild geschaffen. 2. Daß Gott Mensch geworden. 3. Daß der
Mensch ob nichts so Freude empfinde, wie ob seinesgleichen. Wenn dem
aber so ist, so ist die Wahl des Bildes vom menschlichen Antlitz nicht auf
Bruder Klaus, sondern auf den Pilger zurückzuführen. Diese Erkenntnis
scheint mir für die ganze Frage von fundamentaler Bedeutung zu sein.

Geht aber das Haupt selbst auf den Pilger zurück, dann auch die

Verbindung der Strahlen mit dem Haupt, mit Auge Ohr und Mund. Auch
an diesen Dingen ist Bruder Klaus nicht beteiligt.

Und noch etwas stammt am heutigen Betrachtungsbild eindeutig
vom Pilger: die Symbolik der sechs Werke der Barmherzigkeit. Die
diesbezüglichen Ausführungen im Traktat sind in dieser Hinsicht völlig
eindeutig : Nun will ich setzen auf diese Speiche diese Heimsuchung 50

Nun will ich weiter von der andern Speiche sagen...51 Nun merke, ich
will dir sagen 52 usw. Im übrigen beruft sich der Pilger im zweiten Teile
seines Traktates nur noch einmal auf eine Anweisung Bruder Klausens :

er habe nach des SeHgen Unterweisung die Figur des allerheiligsten
Altarssakramentes auf eine Speiche gesetzt53.

49 A.a.O. 368.
50 A.a.O. 371.
51 A.a.O. 372.
52 A.a.O. 373.
53 A.a.O. 377.



304 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

Wie haben wir nun diesen Sachverhalt zu deuten? Das

Betrachtungsbild, wie es heute vorliegt, weist wenigstens drei Elemente auf,
welche nach dem persönlichen Geständnis des Pilgers von ihm persönlich

hinzugefügt wurden: 1. Die sechs Bilder zur genauem Deutung der
Speichen. 2. Das Antlitz und die besondere Verbindung der Strahlen
mit dem Antlitz. 3. Die sechs Werke der Barmherzigkeit mit den

entsprechenden Symbolen. Dabei ist noch zu beachten: daß das

Betrachtungsbild auch sonst noch an einem wichtigen Punkt von jener Deutung
der Strahlen abweicht, welche Bruder Klaus nach der vierten Frage des

Pilgertraktates geboten hat, nämlich im Bild, das zuoberst steht. Bruder
Klaus hat diese Speiche als Symbol des kurzen menschlichen Lebens

gedeutet, welches uns unvergängliche Freude erringen kann54. Der
Pilger hat statt dessen die Gefangennahme Christi dargestellt, vermutlich

nur, um mit seiner Symbolik von den sechs Werken der Barmherzigkeit

besser auszukommen; denn es mußte auch im Bilde selbst ein

Verknüpfungspunkt mit dem Werke der Barmherzigkeit «Gefangene
besuchen» geschaffen werden.

Nach diesem Befund sagen wir: Das Betrachtungsbild ist, sofern
wir von dem eigentlichen Radsymbol samt Speichen und von der Bedeutung

von fünf der sechs Speichen absehen, das Werk des Pilgers. Nicht
zu entscheiden ist einstweilen, ob die Darstellung der Evangelisten auf
den Pilger oder Bruder Klaus zurückzuführen ist.

Wenn aber die wesentlichen Bestandteile des heutigen Betrachtungsbildes

das Werk des Pilgers sind, so ist völlig auszuschließen, daß das

Bild unter dem Einfluß Bruder Klausens entstanden sein kann. Wir
stehen den Tatsachen unbedingt viel näher, wenn wir annehmen, daß

der Pilger selbst Bruder Klaus das Bild geschenkt hat. Wir nehmen

damit eine Hypothese auf, welche bereits Durrer irgendwie erwogen
hat55. Uns scheint diese Hypothese umso mehr Wahrscheinlichkeitsgehalt

zu besitzen, als auch noch andere Gründe gegen den schweizerischen

Ursprung des Bildes und für die süddeutsche Herkunft desselben

sprechen. Denn kunsthistorisch gesehen knüpft das Bild nicht an eine

schweizerische Malerschule, sondern weit eher an eine süddeutsche Malerschule

an. Und darüber hinaus weist das Bild ein Wappen und ein Werkoder

Hauszeichen auf, welche sicher nicht innerschweizerischen Ur-

54 A.a.O. 364.
55 Vgl. Durrer I, 387 u. II, 1076. Durrer nimmt diese Ansicht aber in seiner

letzten Äußerung zu dieser Frage, Die Kunstdenkmäler, 1161 [Nachträge], zurück.



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 305

Sprunges sind. Trotz verschiedener Versuche, zu einer Feststellung dieser
Wappen zu gelangen, kann ich dieselben nicht deuten; nur soviel steht
fest, daß weder Wappen noch Werkzeichen schweizerischen Ursprunges
sind. Beide Argumente bestätigen unsere These vom außerschweizerischen

Ursprung des Bildes. Und sobald einmal ein solcher angenommen
wird, kann im Rahmen des Tatsachenbestandes nur noch die eine
Möglichkeit angenommen werden : Das Betrachtungsbild ist eine Schenkung
des Pilgers an Bruder Klaus.

Von hier aus wird nun das Verhältnis zwischen Betrachtungsbild
und den Holzschnitten des Pilgertraktates deutlich. Wenn das Bild
sich einst im Besitz des Pilgers befand, so kann der Holzschnitt nur auf
dieses Bild zurückgehen. Und zwar wird es vermutlich so sein, daß der
Holzschnitt entweder auf das Bild als solches oder dann auf eine Kopie
oder einen Entwurf, die im Besitze des Pilgers verblieben sind, zurückgeführt

werden muß. So führt uns denn auch die innere Kritik dazu,
anzunehmen, daß dem Betrachtungsbild einwandfrei die Priorität vor dem
Holzschnitt der ersten Ausgabe des Pilgertraktates zukommt. Somit wird
unsere erste Feststellung, die sich auf die genaue Datierung des Druckes des

Pilgertraktates stützte, von einer andern Seite her voll und ganz bestätigt.
Für die Kenntnis des Anteils Bruder Klausens an der Radvision

hat also das Betrachtungsbild keine weitere Bedeutung, oder doch 7.11m

mindesten bloß eine sekundäre sofern durch Ausscheidung jener
Elemente, welche am Bild deutlich dem Pilger zuzuschreiben sind, einen
Schluß auf das erlaubt, was Bruder Klaus zugehören könnte, und zugleich
einige Gedankengänge verdeutlicht, welche nach andern Quellen von
Bruder Klaus herstammen. Als einzige zuverlässige Quelle zur Kenntnis

des primitiven Befundes der Radvision und des Anteils Bruder
Klausens an derselben bleibt also bloß die vierte Frage und Antwort
des Pilgertraktates übrig. Und wir dürfen diesen Bericht umso eher als

zuverlässig ansehen, als der Pilger in seiner persönlichen Deutung der
Radvision sehr erheblich von dem abweicht, was er in der vierten
Frage Bruder Klaus in den Mund legt; vermutlich hat sich der Pilger
anläßlich seines Besuches im Ranft eingehende Notizen gemacht und
vielleicht eine Skize des Radbildes Bruder Klausens angefertigt.

Wir wollen nun versuchen, anhand der Angaben, welche Bruder
Klaus dem Pilger über sein Rad gemacht hat56, dasselbe zu
rekonstruieren und die Bedeutung der einzelnen Teile herauszuschälen.

56 Vgl. Durrer I, 363-364 [= I. Teil, Frage 4],



306 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

Bruder Klaus zeigt dem Pilger ein Buch, in welchem er lernt und
die Kunst der Lehre sucht. Müssen wir nun den Ausdruck «Buch» bloß
bildlich verstehen, oder handelt es sich wirklich um ein Buch? Ich bin

gar nicht abgeneigt, wirklich anzunehmen, daß Bruder Klausens Figur
eine Miniatur war, die sich in einem Buch befand. Denn nach dem

Pilgerbericht trug er her verczaichnet ein figur in der geleichnus als ein
rad mit sechs spaichen. Verczaichnet heißt hier sicher: gezeichnet. Und
das würde sehr gut auf eine Strichzeichnung passen, wie sie in der zweiten
Hälfte des 15. Jhs. gewöhnlich zur Illustration wenig kostbarer Bücher
verwendet wurde. Hätte es sich um ein Gemälde gehandelt, so wäre
sicher nicht der Ausdruck verczaichnet, sondern etwa gemelt oder ein
ähnlicher Ausdruck verwendet worden. Es läßt sich auch, wenn wir ein

wirkliches Buch annehmen, sehr leicht verstehen, wie Bruder Klaus
seine Zeichnung zum Besucher bringen konnte. Bei einem Gemälde

hätte er vermutlich weit eher den Besucher zum Standort desselben

hingeführt, und es wäre ihm kaum eingefallen, in seiner kleinen Zelle,
wo doch alles ohnehin vor den Augen des Besuchers offenstand, ein
Gemälde von der Wand zu nehmen. Wir sind darum der Ansicht, daß

es sich hier um eine Strichzeichnung handelte, die sich sehr wahrscheinlich

in einem Buche befand.
Wie sah nun diese Zeichnung vermutlich aus? Der Pilgertraktat

bezeichnet sie als ein figur in der geleichnus als ein rad mit sechs spaichen.
Weitere Zutaten erwähnt er nicht: weder das Gesicht in der Mitte des

Rades noch die sechs Bilder, die sich auf dem Betrachtungsbild um das

Rad herum befinden, noch die vier Evangelisten. Er kennt nur das Rad
mit den sechs Speichen.

Bruder Klaus spricht von einem innern Zirkel und von einem äußern
Zirkel Kreis) : wir werden uns also das Rad als zwei konzentrische
Kreise verschiedener Größe vorzustellen haben. Da er aber auch von
dem Punkt des inwendigen Zirkels spricht, müssen wir uns das Ganze

wohl so vorstellen, daß er den innern Kreis als Nabe, den Punkt des

innern Kreises als das Nabenloch auffaßte. Diese Auffassung entspricht
sehr wohl der Zeichnung, welche der ersten Ausgabe des Pilgertraktates
beigegeben war.

Die Speichen des Rades sind doppelter Art: solche, die gegen den

Punkt des innern Kreises spitz zulaufen, gegen den äußern Kreis hin
aber breiter werden. Wiederum andere Speichen gehen spitz vom äußern
Kreis aus und werden gegen den innern Kreis hin breiter. Von jeder Art
dieser Speichen zählt er drei auf und gibt jeder eine besondere Bedeutung.



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 307

Diese Auffassung des Rades weicht etwas von der üblichen Deutung
des Bildes, wie sie in den Holzschnitten des Pilgertraktates und auch
im Visionsbild zum Ausdruck kommt ab : denn dort gehen die Speichen,
die innen spitz sind, vom Rande des innern Kreises aus, während nach

unserer Darstellung die drei Spitzen der Speichen sich im Punkt des

innern Zirkels treffen.
Nach Bruder Klausens Symbolik bedeuten nun die einzelnen Teile

des Rades das Folgende :

1. Der mittlere Punkt, also das Nabenloch bzw. die Nabe: die ungeteilte

Gottheit, darin sich alle Heiligen erfreuen.

2. Die Speichen, die im Punkt des inwendigen Kreises zusammentreffen:
die drei Personen, Vater, Sohn und Heiliger Geist, die von der unteilbaren

Gottheit ausgehen und Himmel und Welt umgreifen und in ihrer
Gewalt haben. Verbunden mit diesen Speichen ist die Erwähnung der

allerseligsten Jungfrau Maria: denn sie ist 1. von der göttlichen Weisheit

vorausgesehen worden. 2. Die göttliche Weisheit hat Maria umgeben,
sobald Gott ihrer gedachte, daß sie sollte empfangen werden. 3. Die
Kraft des Allerhöchsten ist auf sie ausgegangen und hat sie kräftiglich
des Heiligen Geistes erfüllt. - Wir bringen also, da es sich bei der Weisheit

um die Appropriation des Heiligen Geistes handelt, diese Erwähnung
der Mutter Gottes auch mit der Speiche in Beziehung, welche den

Heiligen Geist symbolisiert.

3. Die Speichen, die vom äußern Kreis spitz ausgehen und gegen den

innern Kreis hin breiter werden :

a) Die erste Speiche knüpft an das eben über die Muttergottes Gesagte

an: Sie bedeutet den großmächtigen Gott, der ein kleines Kindlein
geworden ist, und in der allerseligsten Jungfrau ohne Versehrung ihrer
Jungfräulichkeit einging und ausging.

ß) Die zweite Speiche bedeutet die großmächtige Gottheit, die in der
kleinen Substanz der Hostie in der hl. Eucharistie ist.

y) Die dritte Speiche aber bedeutet die Zeit unseres Lebens, die klein
und zergänglich ist, in der wir aber eine unaussprechliche Freude, die
nie mehr ein Ende nimmt, verdienen können.

Wir sehen, die Sache ist also viel einfacher als etwa auf dem Visionsbild.

Es ist ganz sicher, daß die von Bruder Klaus vorgewiesene Zeichnung

keinerlei figürliche Zutaten aufwies. Bei ihm liegt die ganze Sym-



308 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

bolik in der besonderen Form der Radspeichen : Nach heäeutung und form
der spaichen also... Als du siehst dise spaichen... also ist die großmächtig-
keit got des almechtigen... Nun merck mer ein spaichen des rads... das ist
die bedeutung unsers lebens. Solche Formulierungen sprechen ganz für
unsere Auffassung.

Und noch etwas: Die Form der Speichen, die an einer Seite spitzig,
an der andern breit ist, soll auch wiederum etwas Besonderes bedeuten.

Bei den Speichen, welche die drei göttlichen Personen bedeuten, bedeutet
das breite Ende den Ausgang der Gottheit, das Wirken nach außen

(ausgehend in göttlicher Gewalt), das spitze Ende aber die Einheit, das

Eingehen (also geend sy in und sind einig und unteilig...). Wir stoßen

hier also auf das Unbegreifliche: Ausgang und doch Eingang, Vielfalt
und doch Einheit, was eben durch die besondere Speichenform symbolisiert

werden soll.
Ganz ähnliche Gegensätze sollen auch bei den Speichen, die innen

breit sind, durch die besondere Form bezeichnet werden. Und zwar
handelt es sich hier fast immer um den Gegensatz: Groß-Klein. So ist
das Leben klein an Zeit, verdient aber unendliche Freude. Der
großmächtige Gott ist in der kleinen Hostie. Der große Gott ist ein kleines

Kind geworden. - Auch das Gegensatzpaar vom Eingang und Ausgang
begegnet uns hier noch einmal: Der große Gott ist in Maria ohne

Verletzung der Jungfräulichkeit eingegangen und ausgegangen. Von hier aus

wird dann die Verbindung zwischen den beiden Speichenarten hergestellt.
Wir wollen nun versuchen, anhand einer Zeichnung uns die von

Bruder Klaus verwendete Figur zu verdeutlichen.
Der Grundgedanke der ganzen Radsymbolik ist also höchst

einfach. Von der göttlichen Wesenheit gehen die drei göttlichen Personen

aus: Gott Vater als der Schöpfer, Gott Sohn als der Erlöser, Gott der

Heilige Geist als der Heiliger. Es liegt also dem ganzen Gedankengang
die theologische Lehre von den Appropriationen zu Grunde, freilich in
einer stark vereinfachenden Art. Und von den Werken der drei göttlichen
Personen führt wiederum eine Spur zur göttlichen Wesenheit zurück:
vom Leben, von der hl. Eucharistie, von der Geburt des Heilandes, der
durch die Kraft des Heiligen Geistes empfangen worden war.

Müssen wir nun gestehen, daß diese Erkenntnisse, wie Bruder Klaus
sie in seinem Bild zur Darstellung brachte, auf eine übernatürliche

Erleuchtung zurückzuführen seien Liegt also der ganzen Symbolik eine

Vision zugrunde? Ich glaube, wir dürfen das rundweg verneinen. Denn
der einzige Beweis für den übernatürlichen Ursprung der Kenntnisse



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 309

Die Bedeutung unseres Lebens,
das klein ist und vergänglich.

In der kleinen Zeit
verdienen wir unaussprechliche Freude

Gott Vater Gott Sohn

Der große
als kleines Kind.
In der höchsten
Jungfrau ohne
Verletzung der
Jungfräulichkeit
eingegangen und
ausgegangen\\N

Gott Hl. Geist.

J.
< Maria)

«Die Kraft des Allerhöchsten
hat Maria umgriffen

und sie ist kräftiglich
erfüllt des Heiligen Geistes»

großmächtige Gott
in der
kleinen Substanz
der Hostie

Fig. 2 Radskizze mit Klausens Erklärung nach Pilgertraktat
(Zeichnung von D. Planzer)

Bruder Klausens, soweit sie in seiner Radsymbolik zum Ausdruck
kommen, wäre der Bericht Wölflins über die lichte Erscheinung eines

Hauptes; aber dieser Bericht steht ja gar nicht mit der Radsymbolik
in Beziehung, und das Haupt gehört nicht zum primitiven Bestand des

Symbols, wie Bruder Klaus es geschaffen hat. Zudem handelt es sich bei
den Lehren, welche Bruder Klaus im Anschluß an die Zeichnung
entwickelt, keineswegs um hohe spekulative Dinge. Einzig das Radsymbol
selbst und die Verwendung der Speichen mögen etwas überraschen;
aber zum mindesten das Radsymbol ist nichts Neues und die Speichen

21



310 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

mögen vielleicht so entstanden sein, daß man zuerst gewissermaßen als

Erläuterung einfache Linien vom Kreis aus zog. Was nun aber die

Bedeutung der ausgehenden Speichen betrifft, so knüpft sie deutlich
an die heute jedem Kind bekannte Wahrheit an, daß Gott Vater der

Schöpfer, Gott Sohn der Erlöser, Gott der Heilige Geist der Heiliger ist,
durch dessen Überschattung Maria empfing. Auch die drei andern Symbole

von der Kürze des Lebens, von der Geburt Christi und vom heiligen
Altarssakrament führen nicht über das Wissen hinaus, welches jedem
gläubigen Christen als erste Religionskenntnisse zur Verfügung stehen.

Wir begehen also gar keine Vermessenheit, wenn wir annehmen,
daß auch das Radsymbol Bruder Klausens die Frucht einer Erklärung
ist, welche er etwa von einem geistlichen Berater empfangen haben

mag. Wir haben ja weiter oben gesehen, daß z.B. die Passionsbetrachtung

Bruder Klausens auf die Erklärung Heini am Grunds zurückzuführen

ist. Und warum sollte es beim Radsymbol nicht ebenso sein

dürfen? Ja mit übergroßer Wahrscheinlichkeit wirklich so sein!

Und hier kommt uns nun ein ganz überraschender Fund zu Hilfe.
Es läßt sich nämlich nachweisen, daß Bruder Klausens zweiter Berater,
Oswald Isner, Pfarrer von Kerns, im Besitze eines Buches war, welches
sehr wohl die Anregung zur Radsymbolik Bruder Klausens gegeben
haben mag. Damit ich mich aber nicht mit fremden Federn schmücke,
will ich gleich hinzufügen, daß dieser Fund meinem gelehrten Freund
Dr. P. Ephrem Omlin O. S. B. in Engelberg geglückt ist. Schon Durrer
hatte seinerzeit darauf hingewiesen, daß in einer Handschrift aus dem
Besitz des Johannes von Bolsenheim mit den Postillen des Nikolaus von
Lyra (Hs. 249 der Stiftsbibliothek Engelberg) zwei Miniaturen bzw.
lavierte Strichzeichnungen enthalten sind, welche die Vision des

Propheten Ezechiel (1, 15-20) verdeutlichen S7. Durrer meinte, es verdiene

gewiß Beachtung, daß wir hier, am Ausgangspunkt von Bruder Klausens

mystischer Schulung, die Hauptelemente, die Grundkonturen der

Komposition des Ranftbildes schon bildlich vorfinden58. Nun aber

trägt die Hs. 249 auf der äußern Seite des hintern Deckels, 6 cm unter
dem obern Rand in Schrift des 15. Jahrhunderts folgenden Vermerk:
Dizs hat her Oswald (ze) Kerns gehept. Und dieser Herr Oswald zu Kerns
ist mit absoluter Sicherheit niemand anders als der Beichtvater und
Berater Bruder Klausens, Oswald Isner! Es tun sich also auf einmal

57 Vgl. die Abbildung bei Durrer: Die Kunstdenkmäler, 220, Fig. 106.
58 Durrer II, 1069.



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 311

Zusammenhänge auf, welche viel eindeutiger als alle bisherigen
Erklärungsversuche die Radsymbolik Bruder Klausens erklären können.

In der Hs. 249 wird also Ezechiel, Kap. 1 illustriert, und zwar durch
zwei ganzseitige lavierte Federzeichnungen auf farblosem Grund; die
beiden Bilder befinden sich Bl. 3r und 3V. Sie zeigen (Bild bei Durrer,
Kunstdenkmäler 220, dort 239-240 die Beschreibung) übereinstimmend
die Evangelistensymbole mit dem speichenlosen gelben Rad, darob einen

gewölkten mit roten Sternen besäten Halbkreis, aus dem Flammen
hervorbrechen und über dem das mit Szepter und Reichsapfel
ausgestattete Christkind auf einem kleinen Bogen thront. Der einzige Unterschied

der beiden Bilder besteht darin, daß die Evangelistensymbole
hier kreuzförmig vereinigt, dort in Paradestellung nebeneinander stehen.

Mit der Annahme, daß das Radsymbol Bruder Klausens auf diese

Zeichnungen zurückzuführen ist, wird darum endlich auch ein Umstand
aufgeklärt, der auf Grund des Pilgertraktates nicht zu deuten war:
das Vorkommen der vier Evangelistensymbole auf der Betrachtungstafel.

Der Pilger hat sich in seinem Traktat nicht über dieselben

ausgesprochen, ja er hat sie nicht einmal erwähnt. Und nun tauchen diese

Symbole gerade in jenem Bild auf, von welchem mehr als eine bloße

Vermutung nahelegt, daß es Bruder Klaus vorgelegen hat. Wenn uns
nicht alles täuscht, müssen wir sagen, daß auch diese vier Evangelistensymbole

zum Grundbestand des Symbols gehören, wie es von Bruder
Klaus ausgearbeitet wurde.

Aber man wird einwerfen: Bei Bruder Klaus kommt mehr als ein
Rad vor, er stattet dasselbe auch mit Speichen aus. Darauf ist zu sagen,
daß auch der Text bei Ezechiel mehr als von einem Rad spricht ; er redet

von vier Rädern, welche die Cherubine begleiten, «sie waren alle vier
einander ähnlich und so geformt, als ob ein Rad im andern wäre» (Ez
1, 16 und 10, 10). Schon allein dieser Ausdruck konnte darauf führen,
daß man ein Rad in ein anderes einschachtelte. Aber wenn unsere oben

gebotene Deutung richtig ist, daß das innere Rad eigentlich die Nabe

bedeutet, so brauchen wir nicht einmal zu dieser Erklärung zu greifen.
Wir könnten in diesem Zusammenhang noch auf einen andern

Umstand hinweisen. Im hohen Mittelalter war ein Traktat unter dem

Titel Rota Ezechielis, Rota in medio rotae in zahlreichen Hss. verbreitet.
Wir haben eine Basler Hs. dieses Traktates eingesehen, aber daraus

nichts Wesentliches für unsere Sache entnehmen können: der Traktat
ist nichts anderes als eine kleine Konkordanz, in welcher zu den
wichtigsten Ereignissen des Neuen Testamentes einige Vorbilder aus dem



312 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

Alten Testamente (und zuweilen aus der Naturgeschichte) nachgewiesen

werden. - Und trotzdem scheint uns ein Doppeltes an diesem

Traktat auffällig zu sein : Erstens, daß er die Symbolik zweier ineinander

gefügter Räder kennt und dieses Symbol wiederum mit Ezechiel
verbindet; zweitens, daß unter dem Symbol dieser Räder der Zusammenhang

zwischen Ereignissen des Alten und des Neuen Testamentes
verdeutlicht werden sollte. Es wäre von hier aus nur noch ein kleiner
Schritt bis zu Verbindung anderer religiöser Wahrheiten mit dem

Radsymbol, wie wir das eben bei Bruder Klaus treffen. Ich weise auf diese

Dinge nur deshalb hin, weil sie uns doch deutlich machen, daß die bei

Bruder Klaus vorkommende Symbolik keine völlig neuen Wege geht.
Doch hüte ich mich sehr zu sagen, es bestehe just ein klarer Zusammenhang

zwischen Bruder Klaus und unserem Traktat Rota Ezechieles

oder Rota in medio rotae.

Für das Vorkommen der Speichen im Radsymbol Bruder Klausens
möchte ich eine doppelte Erklärung in Betracht ziehen. Entweder hat
Bruder Klaus in echt realistischem Sinn sich nicht mit einem bloßen
leeren Rad, wie wir es in der Engelberger Hs. vorfinden, begnügen
wollen. Ihm mußte ein Rad, das sich, wie es bei Ezechiel heißt, dreht,
eben mit Nabe und Speichen ausgestattet sein. Das wäre nichts anderes

als der Ausdruck echt realistischen Sinnes, wie er bei einem
Innerschweizer Bauern nicht weiter verwunderlich ist. Und dann wird er sich

- vielleicht in einer Unterredung mit Oswald Isner - um eine Deutung
dieser Speichen bemüht haben. Oder aber, er ging den umgekehrten
Weg : Er suchte, vieUeicht indem er vorerst nur gewöhnliche Linien von
der Mitte des Rades aus zog, die Appropriationen der drei göttlichen
Personen, dann das Leben, die Geburt Christi und das Meßopfer
anzudeuten. Und weil auf diese Art und Weise die Figur eines Rades mit
Speichen entstand, hat er schließlich sein Symbol als ein richtiges Rad
mit Speichen ausgezeichnet oder auszeichnen lassen. Beide Erklärungsweisen

sind möglich, ja sie schließen einander nicht einmal aus.

Etwas komplizierter ist die Erklärung der eingehenden und der

ausgehenden Speichen. Ich will mich gewiß nicht zu einer verwegenen
Erklärung versteigen; aber ich möchte es gar nicht ausschließen, daß

hier Oswald Isners Hand mitgespielt hat. So einfach schließlich die

Verbindung der drei göttlichen Personen mit den Werken der Schöpfung,
der Erlösung und der Heiligung war - und Bruder Klaus konnte sehr

wohl auf dieselben verfallen -, so ist doch der Gedanke an die göttlichen
Aus- und Eingänge kaum Bruder Klausens Spekulationen zuzutrauen.



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 313

Zwar wäre noch immer zu untersuchen, ob nicht die Postillen des

Nicolaus von Lyra weitere Möglichkeiten zur Erklärung des Rad-

symboles und seiner Teile bieten können. Das wäre erst noch einläßlicher

zu untersuchen; einstweilen konnte ich diese Untersuchung nicht
durchführen und muß sie auf eine spätere Zeit versparen. Würden sich

hier weitere Zusammenhänge ergeben, so wäre das ein erneuter Beweis

dafür, daß der Einfluß der im Besitze Isners befindlichen Engelberger
Hs. doch noch weiterreichender war, als wir es nach den bisherigen
Darlegungen annehmen können.

Obwohl wir also diese Frage einstweilen offen lassen, dürfen wir
bereits jetzt folgendes Ergebnis als gesichert annehmen: So wie die

Passionsbetrachtung Bruder Klausens der Beeinflussung Heini am
Grunds ihre Entstehung verdankt, so ist auch die Radsymbolik Bruder
Klausens in enger Zusammenarbeit mit seinem Beichtvater Oswald
Isner entstanden. Das gilt vom primitiven Bestand des Symboles,
soweit es Rad, Speichen und Evangelistensymbole umfaßt. Die übrigen
Zutaten, die uns heute auf der Betrachtungstafel begegnen, insbesondere
das Antlitz und die sechs in Medaillons eingefaßten Gemälde, in Sonderheit

das Gemälde mit der Gefangennahme Christi, dann auch die

Einbeziehung der sechs Werke der Barmherzigkeit, sind das Werk des weiter
nicht bekannten Pilgers aus Süddeutschland.

Zum Abschluß sei noch etwas über das Radsymbol im Mittelalter
angefügt. Man weiß seit langem, vor allem aus den Forschungen Denifles
und Bihlmeyers, daß es im Mittelalter gang und gäbe war, die Gottheit
in der Figur eines Rades darzustellen. Die Anregung dazu geht auf
Alanus ab Insulis zurück, sie wurde von Bonaventura und Thomas

übernommen, begegnet uns bei Meister Eckhart und vor allem bei
Seuse: dort (Bihlm. 178, 12 ff.) begegnet uns die klassische Stelle, die
schon so oft im Zusammenhang mit Bruder Klaus genannt wurde:
Darum spricht ein Meister: Gott ist wie ein kreisrunder Ring, dessen

Ringes Mittelpunkt überall ist, dessen Umschwung aber nirgends 59.

Wir wollen nicht leugnen, daß diese Stelle, besonders wenn sie im
Zusammenhang mit Seuses Vorgängern gesehen wird, eine Parallele

zu Bruder Klausens Symbol bedeuten kann. Aber man wird sie nicht
als eine Quelle nachweisen können, auf welche etwa Bruder Klausens

Symbol zurückzuführen ist. Es ist zudem sehr wohl zu beachten, daß

59 Vgl. zu dieser Stelle auch H. Stirnimann: Mystik und Metaphorik, Zu
Seuses Dialog, FZPhTh 25 (1978) 233-303; 295, Anm. 344.



314 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

bei Seuse und seinen Vorgängern Gott nicht unter dem Symbol eines

Rades erscheint, sondern unter dem Symbol eines Kreises und eines

Ringes 60. Das ist nicht völlig das Gleiche. Und wenn es gelingt, endlich
einmal im Zusammenhang mit Ezechiel das eigentliche Radsymbol zu
erklären, so dürfen und müssen wir auf die Heranziehung Seuses und
seiner Vorgänger verzichten, es sei denn, daß wir sie nur als eine
entferntere Parallele anführen. Jedenfalls hat P. Alban Stöckli61, der sich

mit diesen Dingen zuletzt befaßte, sehr weit über das Ziel hinausgeschossen,

wenn er überall dort, wo er bei Seuse ein Ringlein sah (so in
Seuses großem Bild zur Erklärung der mystischen Entwicklung des

Menschen) oder von einem Ring las, gleich einen so engen Zusammenhang

mit Bruder Klaus witterte, daß nur noch Seuse als Vorbild Bruder
Klausens in Betracht fallen konnte. Aber wir werden über diese Dinge
an anderer Stelle im Zusammenhang reden.

Zum Schluß noch ein Bemerkung über die Aufnahme des Bildes
eines menschlichen Antlitzes in das Radsymbol. Wir haben oben den

eindeutigen Nachweis geführt, daß der Pilger, und nur er, das Bild eines

menschlichen Antlitzes in das Radsymbol einfügte. Er hat die Gründe

erwähnt, welche ihn dazu veranlaßten. Man hat nun in diesem
Zusammenhang auf Stellen bei Dante hingewiesen 62, wo Gott unter dem Bilde
eines Antlitzes beschrieben wird. Man hat ferner auf Dreifaltigkeitsdarstellungen

aufmerksam gemacht, in welchen die Dreifaltigkeit unter
dem Bilde eines dreigesichtigen Hauptes zur Darstellung kommt. Wir
glauben, daß solche Erklärungen weit am Ziel vorbeischießen. Wenn es

sich denn schon darum handelt, für das Vorgehen des Pilgers auf Parallelen

hinzuweisen, so wird man an viel Näherliegenderes zu denken haben.
So etwa an die Darstellungen des Christushauptes auf dem Schleier der
Veronika. Aber vor allem an bildliche Darstellungen, von der Art jener,
die wir u. a. in den Hss. des Speculum humanae salvationis vorfinden,
wo Gott innerhalb zweier Kreise (vermutlich als Wolken oder Nimben
zu deuten) als Halbfigur oder auch nur als Haupt eingezeichnet wurde.
Solche Parallelen liegen viel näher als manches, was man zwar mit viel
Akribie und Gelehrsamkeit, aber doch ohne jede Aussicht auf
Wahrscheinlichkeit glaubte anführen zu müssen.

60 Bzw. einer Kugel: «sphaira».
61 Stöckli a. a. O. (Anm. 28) 52-62.
62 Vgl. Durrer II, 1070 f.



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 315

c) P. Alban Stöckli, Bruder Klaus und Heinrich Seuse

Die vorliegende Untersuchung über die Visionen des seligen Bruder
Klaus hat insofern eine längere Vorgeschichte, als ich bereits seit dem
Erscheinen des Buches von P. Alban Stöckli63 mir vorgenommen hatte, die
dort entwickelten Probleme einmal selbständig zu untersuchen. Nachdem ich
mich nun schon über ein Jahrzehnt lang mit Studien über den seligen Heinrich

Seuse beschäftigt habe 64 und P. Stöckli just Seuse in Beziehung zu
Bruder Klaus gebracht hat, war es mir schon damals klar, daß ich mich
einmal zu diesen Problemen äußern werde. Zwar bin ich schon in den
bisherigen Ausführungen gelegentlich auf die von P. Stöckli vorgebrachten
Meinungen zu sprechen gekommen. Aber ich möchte es doch nicht
unterlassen, jetzt auch noch im Zusammenhang auf sein Buch zu sprechen zu
kommen. Denn es finden sich dort so starke Stücke, daß sie einfach zu einer
Entgegnung herausfordern, umso mehr als P. Stöckli von jenen, die sich
mit Bruder Klaus beschäftigen, ohne erst persönliche Quellenstudien angestellt

zu haben, immer wieder als Kronzeuge angeführt wird. Was Wunder,
daß unter solchen Umständen irrige Meinungen von Mund zu Mund und von
Buch zu Buch weitergegeben werden.

Für heute interessiert mich freilich nur der zweite Teil der Broschüre
von P. Stöckli. Denn er allein steht mit den vorliegenden Studien im
Zusammenhang. Aber man möge mir das nicht so auslegen, als ob zum ersten Teile
nichts zu sagen wäre : ganz im Gegenteil.

Zuerst werden wir (S. 32-36) über die ältesten Zeugnisse über die
Dreifaltigkeitsvision unterrichtet. Wir erfahren da allerhand über Gundelfingen,
Wölflin und Bovillus. Wenn irgendwo, so wäre hier der Platz gewesen, um
in einer sorgfältigen Quellenanalyse zu einem Urteil über den Wert dieser
Quellen zu gelangen: aber diesem Problem ist P. Stöckli sorgfältig
ausgewichen. Er hat nicht gemerkt, daß Gundelfingen vom Pilgertraktat abhängt,
obwohl die Elemente einer solchen Lösung bereits bei Durrer gegeben waren.
Dagegen werden wir darauf aufmerksam gemacht, daß ex sancti spiritus
gymnasio dem Zusammenhang nach sowohl an «eine außerordentliche als
an die gewöhnliche Gnadenführung» denken lasse. Immerhin kommt der
Verf. doch noch zum Ergebnis, aus der Darstellung Gundelfingens ließe sich
kein dringender Schluß ziehen, daß die Darstellung der heiligen Dreifaltigkeit

auf eine Erscheinung zurückzuführen sei. - Was über Wölflin gesagt
wird, ist nicht viel besser. Auch hier wird die Frage nicht beantwortet, ob
Wölflin überhaupt von jener «Dreifaltigkeitsvision» spreche, welche mit dem
Bild vom Rad zusammenhängt. Der Verf. findet zwar auffällig, daß Wölflin
nicht von Rad und Speichen spreche, erst recht, da zu seinen Lebzeiten das

63 Siehe Anm. 28.
64 Vgl. P. Künzle: Heinrich Seuses Horologium Sapientiae, Freiburg/

Schweiz 1977 (Spicilegium Friburgense, 23), vii-x [Vorwort].



316 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

Visionsbild doch schon im Ranft gewesen sei. Wenn die Sache doch so
auffällig ist, warum ist dem Verf. dann nicht eingefallen, der Sache nachzugehen?

- Bei Bovillus geht der Verf. so den Schwierigkeiten aus dem Weg,
daß er zwei Betrachtungsbilder annimmt, wovon das eine (nach Gundelfingen)

in Bruder Klausens Kapelle, das andere nach Bovillus in seiner
Wohnung im Ranft gefunden werde. Das Rezept, daß man dann etwas
verdopple, wenn man mit einem Stück nicht auskommt, war ja bei der
unkritischen Geschichtsschreibung von jeher im Schwung. Nun heißt es aber
bei Gundelfingen gar nicht «in seiner Kapelle», sondern in suo oratorio,
also in seinem Betraum, dort wo Bruder Klaus betete. Das aber ist nichts
anderes als Bruder Klausens Zelle, die durch ein Fenster mit der Kapelle in
Verbindung stand. Wir brauchen also nicht anzunehmen, daß im Ranft
zwei Betrachtungsbilder vorhanden waren, wovon eines eine unvollständige
und ungenaue Kopie gewesen wäre, die Bovillus zu seiner irrtümlichen
Auffassung verleitet hat. Wir dürfen übrigens Bovillus kaum zutrauen, daß er
just bei seinem Besuch im Ranft nur das Bild in der Zelle, nicht aber jenes in
der Kapelle betrachtet hätte, besonders da er den Besuch noch in Begleitung
des ältesten Sohnes Bruder Klausens ausführte!

Nun bringt der Verf. S. 36-52 das Visionsbild und seine Erklärung zur
Sprache. Gleich hier begegnet uns zu Anfang der Irrtum, daß Marx (nicht
Markus) Ayrer die zweite und dritte Ausgabe des Pilgerdruckes verfertigt
habe. Nach der neuern Forschung stimmt das nicht: die dritte Ausgabe
erschien in der Werkstatt des Peter Wagner in Nürnberg, der die Typen
Ayrers übernahm, nachdem dieser nach Regensburg gezogen war. Aber ich
will diesen Irrtum, den der Verf. aus Durrer übernahm, nicht weiter
brandmarken: denn wenn man von der gewaltigen Literatur über Inkunabeln
und älteste Drucke nur den alten Hain kennt, so ist es kein Wunder, wenn
man nicht immer das Richtige trifft. - S. 36^10 steht eine lange Abhandlung
über den Pilger, den der Verf. mit einem von Bruder Ulrich im Mösli
verschiedenen Ulrich identifiziert, der im Ranft gewohnt habe, um dort die

Erfüllung einer Weissagung Bruder Klausens über seinen Tod abzuwarten.
Wiederum: wenn es mit einem Ulrich nicht geht, so macht man halt zwei
Ulriche daraus Ich will mich zwar auf diese Sache nicht einlassen, denn der
Mißverständnisse sind bei P. Stöckli auch gar zu viele. Nur zwei Dinge
möge er mir erklären: 1. Wie jener Ulrich Nummer 2 im Ranft wohnte, aber
just 1487-1489/90 in Deutschland den Druck seines Pilgertraktates besorgen
konnte? Und 2. Wie steht es, wenn sich die sog. Romreise Bruder Ulrichs
vom Mösli als eine Legende erweist, die vermutlich nur dadurch entstanden
ist, daß man den Ablaßbrief für die Möslikapelle falsch interpretierte Durrer

ist in dieser Hinsicht ziemlich kategorisch; und wenn es bei Eichhorn
heißt, Ulrich habe die Ablaßbulle opitulante Luca Kolbin Suitensi presbitero
erreicht, so ist ganz deutlich, daß nur Kolbing in Rom war und dort als
Orator auftrat. Wir nehmen also nur einen Ulrich, den Bruder Ulrich im
Mösli an; wenn man die Quellen kritisch liest und die Kombinationen
vorsichtig herausschält, zu welchen sich eben schon die Autoren des 15. Jhs.
verleiten ließen, kommt man zu keinem andern Schluß. Ich kann mich hier
aber nicht zu einer ausführlichen Untersuchung verleiten lassen.



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 317

Wir schreiben also einstweilen hinter die Person des Pilgers ein
Ignoramus et probabiliter ignorabimus. Nur soviel steht fest, daß er ein
Süddeutscher war.

S. 43^15 wird noch einmal Gundelfingen angeführt. Der Verf. nennt
Gundelfingens Bericht zusammen mit dem Bericht des Pilgertraktates und
meint: Diese beiden übereinstimmenden Deutungen des Visionsbildes sind
im Grunde nichts anderes als die Erklärung Bruder Klausens selber. Ich
glaube aber oben den Nachweis geliefert zu haben, daß Gundelfingen vom
Pilgertraktat abhängt und daß wir nur aus diesem Grunde von
übereinstimmenden Quellen reden dürfen; sie stimmen wohl überein, aber nicht
weil sie etwa selbständige Quellen wären, sondern nur, weil Gundelfingen
den Bericht des Pilgers wiederholt.

Was nun S. 45-62 über die Vorlagen des Visionsbildes und über ideelle
Zusammenhänge steht, ist eigentlich gegenstandslos geworden. Denn das
allermeiste, was dort gesagt wird, hat nichts mehr mit der Dreifaltigkeitsvision

Bruder Klausens zu tun, sondern trifft im besten Falle das heutige
Betrachtungsbild. Aber es ist doch der Mühe wert, sich bei diesen Dingen
etwas aufzuhalten, obwohl sie, wie gesagt, mit Bruder Klaus und seinem

Radsymbol auch nicht das geringste zu tun haben
Der Verf. hat zum Vergleich die deutsche Ausgabe des Speculum huma-

nae salvationis herangezogen, die unter dem Namen «Spiegel menschlicher
Behaltnus» wiederholt herausgegeben wurde. Man erwarte aber ja nicht,
daß er etwa die verschiedenen Ausgaben herangezogen hätte, die teils im
Original, teils in getreuen Abbildungen leicht zu erreichen sind. Er benützt
ausschließlich die Ausgabe Peter Sorgs (Augsburg 1473). Unbenützt sind
beiseite gelassen: das lateinische Speculum Günter Zeiners (Augsburg 1473,
nicht 1471, wie der Verf. S. 46 und 47 zweimal schreibt), der deutsche Druck
Sorgs von 1480, der Druck Peter Drachs (Speier 1479), der Druck des Bernhart

Richel (Basel 1476). Von der reichen Literatur über das Speculum huma-
nae salvationis finden wir aber auch gar nichts angeführt: nicht einmal die
maßgebende großartige Veröffentlichung von Lutz-Perdrizet, wo doch vor
allem die ikonographischen Fragen bis in Einzelheiten besprochen werden.
An Literatur über illustrierte Inkunabeln wird der veraltete Muther zitiert;
kein Wort von Schreiber, von Schramm usw., an denen man einfach nicht
mehr vorbeikommt, wenn man sich ernsthaft mit einem solchen Stoff
beschäftigen will.

Für die Darstellung des Hauptes weist der Verf. «zwar nicht als direkte
Vorlage, aber doch als ein Bild, das inspirierend auf die Darstellung des
Gotteshauptes gewirkt hat» auf eine Darstellung der heiligsten Dreifaltigkeit
hin, welche drei Gesichter zu einem Gesicht vereinigt, und die sich zufällig
in der Sorgschen Ausgabe befindet. Als ob sie nur hier vorkäme, und nicht
im Mittelalter und sogar nachher noch, bis zum Verbot durch Urban VIII.
(1628) im Gebrauch gestanden hätte. Es muß auch erwähnt werden, daß
längst nicht alle Ausgaben und erst recht nicht alle Hss. des Speculum sie

kennen. Mit dem Betrachtungsbild aber hat diese Darstellung nichts zu tun,
es sei denn, daß man wie der Verf. auf die verschrobenen Berichte des Bovillus

zurückgreift, aus denen aber auch für diese Sache sehr wenig hervor-



318 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

zuholen ist. Es handelt sich hier um eine komplette Verkennung des

Fragepunktes; denn wer den Bericht des Pilgers liest, weiß, daß dieses Haupt keine
trinitarische Bedeutung hat, sondern einfach das göttliche Wesen bezeichnen
soll. Die Gründe, die zur Wahl eines Hauptes als Symbol führten, erwähnt
der Pilger restlos. Wenn der Verf. meint, der Titel, der im Speculum unter
dem Dreifaltigkeitsbild stehe (Von der Freude und Wonne des Himmelreiches),

passe sehr gut zu der Deutung, die Bruder Klaus vom Mittelpunkt
des Rades gibt, so ist das wieder ein Schluß, der weit über das Ziel
hinausschießt. Denn erstens hat, wie wir oben nachwiesen, Bruder Klaus ja gar
kein Haupt im Mittelpunkte des Kreises verwendet; zweitens war ihm der
Mittelpunkt des Kreises der ungeteilte Gott, also konnte er dort kein
Dreifaltigkeitssymbol unterbringen, wie er es in Nachahmung des Spéculums
hätte tun müssen; und drittens kommt im Text des Kap. 42 des Speculum
kein Wort von der Dreifaltigkeit vor, sondern die Rede gilt dort den
Eigenschaften der Seligen und von deren Freuden. Die Übereinstimmung des
Titels und der Auslegung Bruder Klausens ist also rein materiell dieselbe:
übrigens kein Wunder, da es sich hier halt um eine Binsenwahrheit handelt,
nämlich, daß die Seligen im Himmel Gott anschauen.

Zum Schöpfungsbild stellt der Verf. wiederum einen Holzschnitt des

Speculum in Parallele: die Erschaffung der Eva (S. 47^19). Es braucht schon
ordentlich Phantasie, bis man hier eine Parallele findet: ich finde einfach
keine Denn im Betrachtungsbild selbst kommen weder Adam noch Eva vor,
sondern ganz einfach eine Menschenseele, die, zwischen zwei Engeln gehalten,
vor Gott steht. Wenn der Verf. in der Literatur der Inkunabelillustration
sich umgesehen hätte, so wäre er vermutlich auf eine viel bessere Parallele
ihonographischer Art gestoßen. Denn im Buch der Kunst, geistlich zu werden
(Augsburg, Johann Baemler 1477) steht ein Holzschnitt, der ausgezeichnet
zum Schöpfungsbild paßt, nur daß er seitenverkehrt ist. Da sitzt links ein
König auf dem Thron (mit Reichsapfel in der Hand, einer Krone und
Heiligenschein, ganz wie ein thronender Christus oder Gott) und vor ihm rechts
drei Engel, einer knieend und zwei stehend, denen der König Briefe übergibt.
Die Bildähnlichkeit zum Schöpfungsbild ist überraschend. Aber die Unterschrift

des Bildes besagt, daß hier ein König seine Boten (bitte: als Engel
dargestellt!) mit Briefen über Land schickt, «die da sollen kundt thun ein
große wirtschafft zu des künigs gemahelschaft, als vil sy Im iunckfrawen pringen
mochten». Gewiß, dem Thema nach hat das nichts mit dem Schöpfungsbild
auf der Betrachtungstafel zu tun. Immerhin, wer weiß, daß die ersten Druk-
ker ihren Bildern bald diese, bald jene Unterschrift gaben, profane Bilder
für geistliche Dinge und umgekehrt verwendeten, der würde gar nicht
überrascht sein, wenn hier schließlich doch ein Zusammenhang bestünde,
insbesondere, da die Boten ja schließlich als Engel dargestellt sind. Ich verweise
aber auf das Bild des Buches der Kunst, geistlich zu werden, nur aus dem
Grund, weil dieses Beispiel besser als ein anderes dartut, wie vorsichtig man
in der Aufdeckung von Bildparallelen sein muß. Etwas mehr Glück als mit
dem Bilde der Erschaffung von Adam und Eva hatte der Verf. mit dem Nachweis

der Schöpfungssymbole im Schöpfungsbild: er verweist hier auf ein
Bild aus der Auslegung des Lebens Christi (ich will dem Verf. nach Ges.-



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 319

Kat. n. 3084 den Drucker nennen: Ulm, Johann Zainer, nicht vor 1478).
Aber das gleiche Bild findet sich auch sonst, so daß es wirklich müßig ist
zu behaupten, hier komme just die Auslegung als Vorbild in Betracht!

Es hieße Eulen nach Athen tragen, wenn wir für die übrigen Bilder
(Gefangennahme, Kreuzigung, Meßopfer, Verkündigung, Geburt Christi)
Parallelen aufweisen wollten. Solche findet man nicht bloß im speculum,
sondern so ungefähr in jeder Bibel oder sonstigem frommen Buch des Mittelalters.

Von hier aus eine Abhängigkeit der Betrachtungstafel zu irgendeiner

Vorlage nachweisen zu wollen, ist ein Ding der Unmöglichkeit. Nur
für die Meßdarstellung möge bemerkt sein, daß hier die Darstellung des sog.
Gregoriuswunders und anderer eucharistischer Wunder bei der Messefeier
als Vorlage mitgespielt haben kann.

Aber wie bereits betont, hilft uns die ikonographische Forschung bei
der Feststellung des Urkerns der Betrachtungsweise Bruder Klausens rein
nichts: denn in der Darstellung, die Bruder Klaus in seinem ursprünglichen
Radsymbol besaß, war weder das Haupt noch sonst eine bildliche Darstellung

vorhanden. Darum ist es auch ganz müßig nachzuforschen, ob Bruder
Klaus etwa durch die Bücher, die sich im Besitz des Bruder Ulrich im Mösli
befanden (S. 51), zu seiner Darstellung gelangt sein kann. Dabei schließe
ich freilich nicht aus, daß Bruder Klaus bildliche Darstellungen aus dem
Leben des Heilandes usw. gekannt haben mag; nur behaupte ich, daß sie

nichts mit dem Betrachtungsbild zu tun haben. Denn dessen Bilder stammen
vom Pilger her und von niemand anders.

Der Verf. weist dann auch noch (S. 51) darauf hin, daß Marquard
Imfeid im Prozeß von 1628 bezeuge, Bruder Klaus sei im Besitz eines kleinen
Büchleins gewesen, das verschieden bemalte Seiten gehabt haben soll. Ich
habe bei Durrer (der Verf. hat sich das genaue Zitat erspart) vergeblich nach
dieser Stelle gesucht. Wohl aber hat (Durrer 1071) Johann Imfeid 1654 bezeugt,
daß Bruder Klaus so ein Büchlein zu eigen besessen habe. Also, es war ein
Imfeid und das Jahrhundert stimmt auch; das ist immerhin schon etwas!

Ob nun das Betrachtungsbild aus der Schule des Meisters ES und seiner
Nachfolger, der Schongauer stammt, wie der Verf. (S. 52), der für die Schon-

gauer ohnehin eine gewisse Vorliebe haben muß, nachweisen will, das möchte
ich den berufenen Kunsthistorikern überlassen. Aber ich würde mich auch
damit zufrieden geben, wenn ein weniger berühmter Name mit der
Betrachtungstafel in Verbindung gebracht werden könnte. Denn Elemente der
Kunst des Meisters ES oder gar der Schongauer kann ich bei der Tafel mit
dem besten Willen nicht entdecken.

Und nun die ideellen Zusammenhänge (S. 52-62). Nach Ansicht des
Verf. haben am Visionsbild drei Kräfte mitgewirkt: 1. Eine Vision Bruder
Klausens, die hier visuell und intellektuell gewesen ist. Die intellektuelle
Vision war eine Art scientia infusa. Das Visionsbild bleibt also wesentlich
das Ergebnis einer Vision und einer innern Erleuchtung, was Gundelfingen
nicht mit Unrecht als Schule des Heiligen Geistes bezeichnet hat. 2. Die
religiöse Spekulation des Pilgers. 3. Die religiöse und künstlerische
Inspiration des Meisters, der das Visionsbild entworfen und die Ideen des
Einsiedlers in eine so vortreffliche Komposition gebracht hat.



320 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

Wir sagen dazu ebenfalls punktweise: 1. Es gibt keine Vision Bruder
Klausens, welche zu seinem Radsymbol geführt hat, weder eine intellektuelle
noch eine visuelle. Bezüglich des Ausspruches Gundelfingens «in der Schule
des heiligen Geistes», hat der Verf. übrigens an anderer Stelle selbst
zugegeben, daß sie nicht dringend so gedeutet werden müsse, als ob die Darstellung

der Dreifaltigkeit auf eine Erscheinung zurückzuführen sei. 2. Die
religiöse Spekulation des Pilgers trägt am heutigen Visionsbild den Löwenanteil,

im Sinne des oben Dargelegten. 3. Der Maler hat nur die Ideen des

Pilgers zum Ausdruck gebracht, wobei zugestanden werden muß, daß innerhalb

der Spekulation des Pilgers ein gewisser Grundstock von Ideen mitverwertet

worden ist, die nach der vierten Frage des Pilgertraktates auf Bruder
Klaus zurückgeführt werden können.

Der Verf. (S. 52) bezweifelt, daß zwischen dem Radsymbol Bruder
Klausens und der Vision bei Ezechiel und der Engelberger Hs. ein ideeller
Zusammenhang besteht. Hoffentlich haben ihn meine Ausführungen und
vor allem der Nachweis, daß die Engelberger Hs. einst im Besitz Oswald
Isners gewesen ist, doch etwas vorsichtiger gestimmt.

Aber es ist ja klar, daß der Verf. solche Zusammenhänge erst einmal
ablehnen muß, damit dann seine «Entdeckung», daß das Visionsbild mit
Heinrich Seuse zusammenhänge, umso plausibler erscheine.

Die Kenntnisse, die der Verf. über Seuse besitzt, sind auf einer überaus
schlechten Grundlage aufgebaut. Er benützt Seuse nach der Augsburger
Ausgabe von 1512 (bei Hans Othmar) und hilfsweise nach dem Augsburger
Druck des Anton Sorg 1482. Wenn man Seuse nach irgendwelchen Ausgaben
nicht zitieren darf, so sind es just diejenigen, die der Verf. allein benützt
hat. Er hätte zwar in jedem Lexikon finden können, daß wir inzwischen
zwei hervorragende Neuausgaben Seuses besitzen: die erste kritische und
um ihres wissenschaftlichen Kommentars willen immer noch sehr wertvolle
von H. Denifle O.P. (München 1880) und die abschließende kritische
Ausgabe von K. Bihlmeyer (Stuttgart 1907). Über diese beiden Ausgaben ist
der Verf. einfach hinweggegangen, obwohl Denifle z.B. bei Durrer,
Bihlmeyer und Oehl zitiert wird. Es geht denn doch über alle Grenzen des in
ernster Wissenschaft Erlaubten hinaus, wenn man etwa die Ausgabe Bihl-
meyers, die nach allgemeinem Urteil überhaupt die beste Ausgabe ist, welche

wir von einem deutschen Mystiker besitzen, so kurzerhand beiseite liegen
läßt. Umso unverzeihlicher ist das auch noch aus dem Grunde, weil just die
vom Verf. immer und immer wieder herangezogenen Kapitel infolge der
Sondervarianten der Hs. München cgm. 362 einer besonders sorgfältigen
Textbehandlung bedurften. Wenn der Verf. aber nicht nur den Text Denifles
und Bihlmeyers gekannt hätte, sondern zugleich auch deren wissenschaftlichen

Kommentar, so wäre er vermutlich nie auf den Gedanken verfallen,
Druckerschwärze und Papier für sein Elaborat in Anspruch zu nehmen.

Was nun die Ausgaben von 1482 und 1512 betrifft, so haben Denifle
und Bihlmeyer festgestellt, daß der Druck von 1482 auf einer späten und
schlechten Hs. beruht und daß der Neudruck von 1512 nur ein durch neue
Fehler vermehrter Abdruck der Sorgschen Ausgabe ist. Das über den Text,
dessen sich der Verf. bedient hat!



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 321

Es ist darum kein Wunder, daß die Übersetzung, die der Verf. bietet,
oft entsetzlich liederlich ist, woran sowohl die gebrauchte Vorlage wie der
Übersetzer selbst schuld sein können. Ich will hier nur ein paar
Musterbeispiele erwähnen. - Stöckli 54: Es (das einfache göttliche Wesen) ist alles

ganz in allen Dingen, und ist alles, ganz außer allen Dingen. Das ist ein
kompletter Unsinn Denn nach Bihlmeyer muß es heißen : Es ist allzumal in
allen Dingen und ist allzumal außer allen Dingen. — Stöckli 55 : daß an dem
Ausfluß der Kreatur aus dem ersten Ursprung ein kreisförmiges Wiederbiegen

des Endes auf den Bogen sei. Es nimmt mich wunder, wie der Bogen
sich wieder auf den Bogen biegen kann Der Sinn wird klar, wenn man mit
Bihlmeyer 179, 7f. nicht Bogen, sondern Beginn liest; der Kreisbogen kehrt
immer wieder zu seinem Anfang zurück. - Stöckli 55 : die dritte Person, die
nach dem Liebesflusse entgossen, von dem Vater und auch von dem
aufgedrückten Bild aus seinem innigsten Abgrund ist. Man vergleiche mit
diesem Satz, bei welchem auch ein einigermaßen theologisch Gebildeter den
Unsinn merken muß, den Text bei Bihlmeyer 181, 14: da von du drit
person, du nah der minne fluss entgossen ist, baidu beide, zugleich) von
dem vater und och von dem usgedruckten bild (species expressa der göttliche
Sohn) uss sinem innigosten abgrunde, dar umb mag es weder sun heißen noch
geborn. - Stöckli 56 : und wieder ein anderer Kreis geht von den Zweien aus,
und das ist der heilige Geist. Bihlmeyer 191, 23: und die zwo die dritten,
daz ist ire beider geist, glich ewig, glich alehtig. - Stöckli 56: Wer nun das
bilden will, der nehme eines Menschen Form; aus des Herzens innerstem
Grunde entspringe eine gleiche gestalt, also daß es allezeit ein Einkehr habe
wieder in den Ursprung. Nach Bilhmeyer 191, 31 f. muß der Schlußsatz
heißen: entspringe eine gleiche Gestalt, also daß es allezeit habe ein
Starren (steren) zu ihm. Ist natürlich nicht ganz das Gleiche, das macht dem
Verf. ja nichts aus! — Stöckli 57: Und wenn sie die Freude besitzen wollen,
so kommt der grimme Tod und macht ein Ende. Aber ein bekannter (nach
Stöckli innerlicher Mensch) kehrt sich von dem lichten Fünklein der Seele
wieder auf in das, was ewig ist... Muß nach Bihlmeyer 192, 8ff. heißen: Aber
wenn sie wähnen die Freude zu besitzen, so kommt der grimme Tod und
macht dem ein Ende. Aber ein vernünftiger (bekannter! einer der erkennen
kann!) Mensch kehrt sich wegen des lichten Fünkleins der Seele wieder auf
das, was ewig ist...

Ich habe hier von kleinern Übersetzungsfehlern, von allzu freien
Übersetzungen usw. abgesehen. Aber ich glaube, die angeführten Beispiele
genügen zum Nachweis, daß es mit den vom Verf. gebotenen Textproben
übel bestellt ist. Und alles hätte sich vermeiden lassen, wenn der Verf. die
Ausgaben von Denifle oder Bihlmeyer gekannt und benützt hätte.

Wie steht es nun rein sachlich Läßt sich ein Zusammenhang zwischen
diesen Stellen Seuses und der «Dreifaltigkeitsvision» Bruder Klausens
aufweisen? Mit nichten! Wenn der Verf. den theologischen Kommentar bei
Denifle und Bihlmeyer gekannt hätte, so wäre ihm der Sinn der angeführten
Stellen sicher deutlich geworden, er hätte die deutliche Abhängigkeit Seuses

vom Itinerarium mentis in Deum des hl. Bonaventura «entdeckt», zugleich
aber auch den Zusammenhang dieser spekulativen Kapitel der Vita Seuses



322 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

mit dem Büchlein der Wahrheit und so auf Umwegen mit der spekulativen
Mystik Meister Eckharts. Seuse schweben in diesen Kapiteln zwei Gedanken
vor: 1. die Lehre von den innertrinitarischen Prozessionen und 2. die Lehre
vom Ausgang und Eingang der Kreatur aus und in Gott. Bei der
Betrachtungstafel (und nur von dieser reden wir, nicht von der «Vision» (Bruder
Klausens) wird aber das Thema der Appropriationes divinarum personarum
besprochen, deren Teilnahme an den großen Werken der Schöpfung, der
Erlösung und der Heiligung bzw. der Menschwerdung aus der allerseligsten
Jungfrau. Die Themastellung ist eine völlig andere, und es ist darum ein
vergebliches Bemühen, hier Parallelen entdecken zu wollen. Bei Seuse sind
die Kreise, die durch den Wurf eines Steines ins Wasser entstehen, Sinnbild
der trinitarischen Prozessionen; im Betrachtungsbild aber ist der innere
Kreis Symbol der einen göttlichen Wesenheit, der äußere Kreis das Symbol
für die Umfassung aller Kreatur durch Gott. Im Betrachtungsbild werden
die drei göttlichen Personen nicht durch die Kreise, sondern durch die
Speichen versinnbildet. Das sind völlig andere Auffassungen: nicht
gegensätzliche, wohl aber Auffassungen, die aneinander völlig vorbeigehen. Wir
wollen hier keine weitern Worte verlieren; wenn der Verf. es auf einen
genauem Nachweis ankommen lassen will, so kann ich mir ja eine weitere
Äußerung vorbehalten.

Was nun das Bild vom Kreis, dessen Mittelpunkt allenthalben ist und
dessen Umschwung nirgends, bei Seuse betrifft, so belehren uns die
Kommentare bei Denifle und Bihlmeyer (aus denen Oehl und nachher Durrer ihr
Wissen schöpften) über den Ursprung dieses Bildes: es stammt von Alanus
ab Insulis, ist bei Thomas und Bonaventura nachweisbar usw. Es handelt
sich also keineswegs um eine Eigenlehre Seuses. Im übrigen habe ich mich
oben über den Ursprung dieses Kreissymbols der Betrachtungstafel hinreichend

ausgesprochen.
Der Verf. (S. 57) bemüht sich auch, aus Seuse die Symbole zu erklären,

die nach dem Pilgertraktat auf die sechs Werke der Barmherzigkeit gedeutet
werden. Ich muß gestehen, daß ich hier an den Darlegungen des Verf. nichts
verstehe. Wie Brot und Weinkanne bedeuten können, daß die Menschen das
leuchtende Bild ihres Adels verkleben und sich auf die leiblichen Gelüste
dieser Welt kehren, ist mir einfach unerfindlich. Und wie der Tod, der den
sinnlichen Freuden ein Ende bereitet, durch das ausgezogene Kleid symbolisiert

werden soll, ist ebenso ein Rätsel. Aber selbst zugegeben, daß das alles

richtig ist, stellt sich doch die Frage : Wo bleibt dann der Sinn der übrigen
Symbole, der Handschellen, des Sarges, der Krücken, der Pilgertasche und
des Pilgerstabes Entweder erklärt man alle diese Symbole aus der gleichen
Stelle bei Seuse, oder dann keines. Was der Verf. hier bietet, sind sinnlose
Künsteleien: bleiben wir bei der Auslegung des Pilgertraktates, denn dessen
Verf. wird wohl am besten erklären können, wie er zu solchen Symbolen
geraten ist. Jedes andere Verfahren ist angesichts des Tatbestandes unkritisch

und unhistorisch.
Der Verf. versucht (S. 59ff. ; ich ziehe aus sachlichen Gründen auch

S. 58 dazu) des weitern, auch jenes bekannte Bild, in welchem Seuse ein
System der Mystik zu bieten versucht, in Parallele zur Betrachtungstafel



Zur Mystik des seligen Bruder Klaus 323

zu stellen. Leider sind auch hier die Unterlagen, deren sich der Verf. bedient,
völlig unzureichend. Denn die Holzschnitte, welche sich in den ersten Druk-
ken der Werke Seuses befinden, sind undeutlich und zugleich voller
Mißverständnisse. Nach Bihlmeyers maßgebendem Urteil bietet nur die
ehemalige Straßburger Hs. A (jetzt Berlin, germ, quarto 840) noch ein getreues
Bild dessen, was Seuse mit seiner bildlichen Darstellung zu verdeutlichen
suchte. Wäre es dem Verf. um eine ernsthafte Studie zu tun gewesen, so
hätte er unbedingt auf diese älteste und beste Darstellung zurückgreifen
müssen.

Meines Erachtens hat der Verf. den Sinn des Bildes überhaupt nicht
erfaßt, obwohl auch hier die Darlegungen Denifles und Bihlmeyers überaus
klar sind. Das Bild bezeichnet sehr wohl den Ausgang und den Eingang der
Kreatur aus Gott und zu Gott. Aber es bedeutet noch mehr: es ist eine
Darstellung der aktiven und passiven Reinigung des Menschen, deren sich
der Mystiker unterziehen muß, wenn er zu seinem Ausgangspunkt, Gott,
zurückkehren will. Gestützt auf die mangelhafte Darstellung in den Drucken,
hat der Verf. die Sprüche teilweise ganz falsch mit den Einzeldarstellungen
verbunden. So ist der Spruch Diz ist der ewigen gotheit wisloses abgrunde,
daz weder anvang hat noch kein Ende, der erste und nicht der letzte Spruch
des Bildes. Weil Gott ohne Anfang und ohne Ende ist, darum wird er durch
einen Kreis dargestellt, der ohne Anfang und ohne Ende ist Wie verschieden,
ist doch diese Auffassung von jener, die uns im Betrachtungsbild begegnet.
Von dieser Gottheit gehen die drei Personen aus, die als drei gleichwertige
Figuren dargestellt werden: Dis ist der personen driheit in wesentlicher ein-
ikeit, von der christanr gelob seit. Gott schafft nun die Geschöpfe : zuerst die
Engel, dann den Menschen. Mit dem Bilde des Engels ist ein Dämon
verbunden, der abwärts stürzt; durch ihn kommt der Tod in die Welt. Vom
Bilde des Menschen aus aber wird die falsche und rechte Entwicklung des

Menschen beschrieben. Die einen wenden sich weltlichen Freuden zu, die
mit Jammer in der Todesstunde ein Ende nehmen. Der gute Mensch aber
nimmt seine Kehr zu Gott, weil das Leben so kurz ist. Er wird durch das
Leiden, das ihm in der Passionsbetrachtung leicht gemacht wird {Ach lug,
ich muz sterben vnd mit cristus gecrutzget werden), gereinigt und lernt in der
Leidensschule die rechte Gelassenheit. Der gelassene Mensch aber geht den
Weg der Rückkehr zu Gott weiter; seine Sinne werden ihm entwirkt und die
hohen Kräfte sind ihm überwirkt. Endlich ist der Geist eingeschwungen und
wird in der Dreiheit der Personen gefunden. Er ist in Gott vergangen und
niemand kann ihn hier mehr erlangen. Auch die passive Reinigung ist
abgeschlossen, der Mensch hat sich ganz in Gott zurückgefunden. Und er kehrt
so wieder zu seinem Ausgang zurück; in des Geistes Überfahrt, der mystischen

Beschauung, vergißt er alle Dinge
Bei diesem Bild kommt es, wenn man sich um ein genaues Verständnis

bemüht, darauf an, daß man es in seiner Gesamtheit wertet. Nur mit einer
Deutung der Einzelheiten kommt man nicht aus. Es ist darum trostlos zu
sehen, wie der Verf. mit dem Bild umspringt. Der Spruch von der Kürze
des Menschenlebens wird ein Vorbild für Bruder Klaus, der auch von der
Kürze des Lebens spricht. Als ob man das just nur in Seuse finden könnte!



324 Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

Das Kreuzigungsbild, das doch bei Seuse das Mitleiden mit Christus bedeutet,
soll Parallele zum Kreuzigungsbild auf der Betrachtungstafel sein, obwohl
dort die Kreuzigung Sinnbild der Erlösung durch die zweite göttliche Person
ist. Die Halbfigur mit dem Spruch, die Sinne sind mir entwerket, die hohen

Kräft sind überwirket (bei Stöckli: entwirket!) ist ihm durch ihre Haltung
eine Erinnerung an Maria Verkündigung. Bei Seuse ist aber auch nicht eine
Spur gegeben, die eine Deutung auf Maria zuließe; das Bild stellt die
entrückte Seele dar. Und so geht die Geschichte weiter.

Ich will mich aber bei der Sache nicht mehr weiter aufhalten. Das hat
der Verf. ja mehr oder weniger richtig gesehen (S. 61), daß das Bild bei Seuse

den Weg des geistlichen Menschen in verschiedenen Etappen darstellt
(6!). Aber dann fängt das Unbegreifliche an: Wie der Verf. sagen kann, daß
die ersten drei Rundbilder der Betrachtungstafel Bruder Klausens, Schöpfung,

Gefangennahme und Christus am Kreuz, sich teils bildlich, teils gedanklich

mit den drei ersten Etappen bei Seuse decken, wie sich dann aber im
weitern Verlauf im Visionsbild der Gedankengang Seuses verdunkelt und
statt des mystischen Aufstieges der Seele Geheimnisse der Erlösung im
Betrachtungsbild dargestellt werden: Verkündigung, Geburt Christi und
Altarssakrament. Wenn man zu solchen Ausflüchten sich herablassen muß,
so ist das doch ein evidentes Zeichen, daß etwas nicht stimmt.

Der Lösungsversuch, den der Verfasser uns geboten hat, ist kein
Lösungsversuch, oder höchstens ein mißratener. Ich kann mit dem besten
Willen in ihm kein Resultat, geschweige denn ein gesichertes Resultat
erblicken. Nur das eine ist bedenklich: wenn einmal solche pseudo-wissen-
schaftlichen Arbeiten, wie sie P. Alban Stöckli nun auch bezüglich Bruder
Klausens in die Welt gesetzt hat, erschienen sind, dann darf man sicher sein,
daß Jahre und vielleicht sogar Jahrzehnte vergehen, bis man sie wieder
ausgerottet hat; denn es gibt eben genug Leute unter der Gilde der sogenannten
«Historiker», welche es bequemer finden, als Nachbeter zu einer
«wissenschaftlichen» Meinung zu kommen, statt einmal selbst sich um die Quellen
zu bemühen. Und so wächst ein Wald von Konfusionen nun auch im neuesten
Schrifttum über Bruder Klaus.


	Zur Mystik des seligen Bruder Klaus

