
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 1-2

Artikel: Theologie der Relation

Autor: Selvatico, Pietro

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760975

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760975
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PlETRO SELVATICO

Theologie der Relation

Zum Neuansatz von G. Ebelings «Dogmatik des

christlichen Glaubens » beim Gebet

I.

G. Ebeling legt eine Dogmatik vor1, deren systematischer Neuansatz

im Phänomen des Gebetes besteht. Das Phänomen des Gebetes
verleiht dem ganzen Werk eine hermeneutisch zuverlässige Leitlinie. Wir
skizzieren deshalb im folgenden zunächst kurz Ebelings Verständnis des

Gebetes - und zwar des Gebetes in der eben genannten Funktion -, um
dann auf das dem Gebet nach Ebeling entsprechende Interpretationsmedium,

die Ontologie der Relation, zu sprechen zu kommen.
Das Phänomen des Gebetes soll die Gotteslehre - und damit gewiß

auch die Theologie als solche - der Situation ihrer Verifizierung zuführen

(I, 194). Seinen hermeneutischen Vorüberlegungen zum Gebet («Das Gebet

als Schlüssel zur Gotteslehre», I, 193-210) setzt Ebeling eine
Tagebuchnotiz Kierkegaards voran, die präzise sein eigenes Verifikationsanliegen

charakterisiert: «Damit das Recht der Erkenntnis seine Gültigkeit

habe, muß man sich ins Leben hinauswagen, hinaus aufs Meer, und
muß seinen Schrei erheben, ob Gott ihn nicht hören wolle; nicht am

1 Gerhard Ebeling: Dogmatik des christlichen Glaubens. Bd. I: Prolegomena.
Erster Teil: Der Glaube an Gott den Schöpfer der Welt, xxvm, 414 S.; Bd. II,
Zweiter Teil: Der Glaube an Gott den Versöhner der Welt, xvix, 547 S.; Bd. 3,

Dritter Teü: Der Glaube an Gott den Vollender der Welt, Register, xix, 585 S.

- Tübingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck) 1979. - Zitationsweise: mit römischer und
arabischer Ziffer.



266 Theologie der Relation

Strand stehenbleiben und die andern kämpfen und streiten sehen - erst
dann bekommt die Erkenntnis ihre wahre Beglaubigung, und es ist in
Wahrheit etwas ganz anderes, auf einem Bein zu stehen und Gottes
Dasein zu beweisen, oder ihm auf seinen Knien zu danken» 2.

Das Gebet ist im prägnanten Sinne des Wortes die Wahrnehmung
der Grundsituation des Menschen: in der Dreidimensionalität der
elementaren menschlichen Lebensvollzüge von Widersprechen, Versprechen
und Entsprechen, und das heißt von Glaube, Hoffnung und Liebe

(vgl. I, 189f., 307, 352). Deren Erschließung in den konkreten
Lebenssituationen ist das Kriterium des echten Gebetes (I, 198).

Da das Gebet letzthch identisch ist mit dem Glauben, kommt im
Zirkel von radikaler Passivität des Menschen vor Gott einerseits und
seinem Denken und Tun anderseits ersterer der Primat zu: auch wenn im
Gebet als Reden zu Gott allein der Mensch als Sprechender erscheint,
wird doch das Gebet konstitutiert durch das Reden Gottes zum
Menschen (vgl. I, 200-202).

Dem Menschen ist deshalb eine bloße Zuschauerrolle verwehrt. Gott
gegenüber gibt es keine neutrale Distanz. Gott ist, da er nicht abgesondert

werden kann vom unmittelbaren Lebenszusammenhang, nicht
Gegenstand einer beobachtenden Feststellung. Die Nichtobjektivier-
barkeit Gottes im Reden zu Gott im Gebet darf jedoch nicht gegen die

Möglichkeit und Notwendigkeit eines kritischen Redens über Gott
ausgespielt werden. Als ob es keine Abarten von Gebet gäbe, und diesen

in einer Lehre von Gott nicht gewehrt werden sollte (vgl. I, 204-207).
Dies bedeutet indessen nicht, daß das Gebet nicht der Ort sein dürfte

für die Strittigkeit des Religiösen und des Menschlichen überhaupt. Im
Gegenteil: «Denn das ist am Gebet als Sprachphänomen das schlechterdings

Entscheidende : Hier fügt der Beter Gott und seine eigene
Lebenswirklichkeit in einen und denselben Satz zusammen. Deshalb könnte man
das Gebet die Syntax des Glaubens nennen. Alles, was den Menschen

bewegt, die Weltwirklichkeit um ihn her und das, was in seinem Herzen

vor sich geht, die eigenen Nöte und Wünsche und das, was die Nöte der
anderen zu wünschen geben oder auch was andere zu wünschen und zu

klagen Anlaß geben und an Not bereiten, die Ängste und Freuden, das

gesunde pralle Leben sowie das kranke und sterbende Leben, die Schönheit

der Natur und des Menschseins im Beieinandersein und Füreinander-

2 S. Kierkegaard, Die Tagebücher (übers, v. H. Gerdes) 1 (1962), 261 f.
(1840). Vgl. dazu Ebeling: I, 193 f.



Theologie der Relation 267

Dasein sowie die grauenhafte Zerstörung, die von Menschenhand durch

Krieg und Wohlstandszivilisation in Gottes Schöpfung angerichtet wird,

- all das gehört in unerschöpflicher Weise in das Gebet hinein. Indem es

vor Gott gebracht und Gott mit ihm konfrontiert wird, gerät die Sprache
in eine unerhört wandlungsreiche Bewegung. Die Sprache der Welt, die

flutartig in das Gebet einströmt, wird in der Konfrontation mit Gott zur
Sprache des Glaubens verarbeitet»3.

Das so verstandene - oder besser: vollzogene, gelebte - Sprachgeschehen

des Gebetes ergibt nun für Ebeling das Grundmodell für die

Prädizierbarkeit Gottes. Dabei verheißt der gebetstheologische Einbezug
des Religiösen und allgemein Menschlichen der Dogmatik die diesen

Phänomenen entsprechende systematische Weite. Anderseits stellt eine

Rückübersetzung der Gottesprädikationen in die Gebetssprache für jene
nicht nur eine kaum zu überschätzende Verstehenshilfe, sondern auch
eine Probe für ihre Angemessenheit dar 4.

Die Orientierung am Gebet könnte nach Ebeling an einem besonders

empfindlichen Ort der Gotteslehre und der Theologie im allgemeinen
weiterhelfen: dort, wo es um das Erfassen des Zusammenhanges von
Gott und Leben geht. Als Voraussetzung hierfür sind vor allem zu nennen
(vgl. I, 236-241) : Gottes Sein sollte nicht weiterhin von Gottes Sagbarkeit

getrennt werden. Diesbezüglich ist eine Distanzierung von der
herrschenden dogmatischen Tradition erfordert. - Des weiteren sollte hinsichtlich

des sprachlichen Charakters der Gottesattribute vermehrt beachtet
werden, wie, in einem wechselseitigen Erhellungsverhältnis, in das Gebet

integrierte Welterfahrungen zunächst in der Lage sein können, dem
Betenden Prädikationen Gottes aufleuchten zu lassen oder solche zu

3 I, 210; vgl. I, 223, 225, 239 u. passim. Es ist das eben beschriebene Geschehen
des Gebetes eine Entsprechung zu Ebelings Verständnis des Glaubens als einer
gottgemäßen Erfahrung mit aller Erfahrung; vgl. diesbezüglich bes. den Aufsatz «Die
Klage über das Erfahrungsdefizit in der Theologie als Frage nach ihrer Sache», in:
Wort und Glaube III, Tübingen 1975, 3-28, bes. 25.

4 Vgl. I, 210, 212. - Zur Verdeutlichung der hier angesprochenen Rückübersetzung

theologischer Sprache in die Sprache des Gebetes vgl. beispielsweise
Ebelings Erörterung über «Die Beziehung von Geschichte und Gott», I, 289-295. Zur
im speziellen dann kriteriologischen Funktion des Gebetes vgl. z. B. die Überlegungen

zur «Alleinwirksamkeit Gottes und Selbständigkeit der Kreatur», I, 322-324,
bes. 324, oder den Hinweis auf die erzählende Evangelienüberlieferung (mit Beten
und Leiden Jesu) als Verstehenshilfe für die Interpretation der Idiomenkommmuni-
kation der Zweinaturenlehre, II, 81. - Wie selbst ontologische Basiskategorien ihre
Legitimität und Deutlichkeit letztlich der Gebetssprache verdanken können, wird
z.B. ersichtlich bei Ebelings Erwägungen über «Die coram-Relation als Quelle der
Ontologie der Relation», I, 351-355.



268 Theologie der Relation

läutern, die dann ihrerseits, in einer Gegenbewegung gleichsam, vom
Betenden aus mit einem neuen Lichte wiederum auf die Wirklichkeit
zurückzustrahlen vermögen. «Wird z.B. das Gute, das in der Welt erfahren

wird, Gott verdankt als dem Geber aller Güte, so wird dadurch das

Verständnis von Güte gewandelt und geläutert und als Gottes Güte für
dasjenige aufgeboten, was des Guten entbehrt und bedürftig ist. Oder
wird das Leid, das man erfährt, Gott geklagt als dem, der an dem Leiden
Anteil nimmt, so erwächst aus dem mit Gott zusammengebrachten Leid
ein Verständnis göttlicher Barmherzigkeit, das gegen die unbarmherzige
Wirklichkeit aufkommt. Diese Beispiele deuten nicht etwa ein Verfahren

zur Entdeckung und Konstruktion göttlicher Eigenschaften an. Das
Gebet kommt immer schon von dem Kundgewordensein Gottes her. Sie

deuten aber den Vorgang an, in dem das, was Gott von der Welt
zukommt, ihm zugesprochen und daraufhin als etwas, was der Welt von
Gott zukommt, wiederum ihr zugesprochen wird» (I, 239). Dabei müssen

Anthropomorphismen als im strengsten Sinne eigentliche Redeweise

verstanden werden 5. - Und schließlich ist hinsichtlich der traditionellen
Ordnung der göttlichen Attribute stets zu beachten, wie diese ineinander

greifen und auch als einzelne stets vom Gesamtinhalt des Glaubens her

zu bestimmen sind.
Versucht man in einer Art Grundriß die Dimensionen dessen zu

umgreifen, was das Gebet Gott zuspricht, dann sind als Hauptelemente
des Gebetes zu nennen: Anrede, Dank und Bitte. Weil die vom Beter
angesprochenen Grundzüge Gottes mit den Polaritäten der menschlichen

Lebensvollzüge konfrontiert werden 6, ist, als Ausdruck des Glaubens,

jeder Grundzug des göttlichen Wesens selbst von einer Polarität
geprägt. Zu dessen Entfaltung braucht es nach Ebeling dann aber die

ganze Dogmatik (I, 241).
Die vorerst vom Gebetsgeschehen her verdeutlichbaren Gottesattribute

bleiben in Ebelings Schöpfungslehre eher problemindikativ. Dies
besonders wegen Ebelings Absicht, beim Ansatz der Dogmatik beim
Gebet zunächst die Offenheit für weitausholende religionsphänomenolo-
gische Beobachtungen zu wahren. Die Intention der vom Gebet her

gewonnenen Gottesattribute, das Vereintwerden von Gott und Mensch

zur Sprache zu bringen, wird aber erfüllt in der Christologie. Die Gottes-

5 Vgl. Ebelings Einschätzung der Metaphorik: I, 48, 160f., 239f., 398^-00,
403; II, 314f., 394; III, 171.

6 Vgl. zur Bedeutung der Fundamentalunterscheidung bei Ebeling H. Stirni-
mann, Zu Ebelings Dogmatik I, in FZPhTh 26 (1979) 573-588.



Theologie der Relation 269

attribute werden christologisch präzisiert. Freilich: «Von dem

Christusgeschehen her ergeben sich keine neuen Gottesattribute, jedenfalls dann

nicht, wenn man sich bei deren Zusammenfassung an die Situation des

Gebetes hält und vom biblischen Sprachgebrauch leiten läßt. Jedoch
erfährt jedes Gottesattribut von der Erscheinung Jesu her eine klärende

Interpretation (II, 101).

Die Verdeutlichung der göttlichen Attribute vom Christusgeschehen
her hat nach Ebeling eine «präzisierende», «ereignisbezogene», «kommunikative»

und «konzentrische» Interpretation zu sein (vgl. zum folgenden
II, 101-107). In einer «präzisierenden» Interpretation werden die christlichen

Gottesprädikate von entsprechenden Begriffen im menschlichen
Bereich und in einem gegebenenfalls nichtchristlichen Gottesverständnis

abgegrenzt.
Die «ereignisbezogene» Interpretation will die göttlichen Attribute

antiidealistisch, d. h. im realen Geschichtszusammenhang auf den Wider-
fahrnischarakter der Person Jesu beziehen. Was uns dabei schwerfällt,
ist die Berücksichtigung der «Ereignisverflechtung» (II, 104), auf denen die

christologischen Aussagen basieren. Doch: «Es bleibt bei verschiedenen

Ereigniszentren: der geschichtlich datierbaren Erscheinung Jesu einerseits,

der gegenwärtigen Situation des Menschen anderseits und, vermittelnd

zwischen beidem, der Fülle zeugnishafter Aussagen, in denen die

Erfahrung mit Jesus als Gotteserfahrung expliziert wird» (ebd.).
In einer «kommunikativen» Interpretation sollten - wie Luther es

tat - alle Gottesattribute als Werk Gottes und das heißt als Weisen seiner

Liebe verstanden werden.
Die «konzentrische» Interpretation will die Gottesprädikate so auf

die Liebe hin interpretieren, daß sie der ganzen Breite der Gotteserfahrung

Rechnung tragen. Es dürfen nicht etwa die Glaubensanfechtungen
unterschlagen werden. Gerade auch diesbezüglich gibt die Gebetssituation

eine Interpretationsanweisung 7.

II.

Der Neuansatz der «Dogmatik des christlichen Glaubens» beim
Gebet ist kaum verständlich ohne das ihm entsprechende Interpretationsmedium

: d. h. ohne die Ontologie der Relation. Nun liegt leider von Seiten

7 Die wichtigsten Erwägungen zur christologischen Neubestimmung der
Gottesattribute finden sich: II, 98-119, 229-253, 345-360.



270 Theologie der Relation

Ebelings keine ausführlichere systematische Darlegung dessen vor, was

er unter Ontologie der Relation des genaueren versteht. Doch, die Betonung

der Bedeutung der Relationalität durchzieht als cantus firmus das

Ebelingsche Werk seit seinem frühesten Schaffen. Und es finden sich
bei Ebeling nicht selten kürzere Erörterungen des Sachverhaltes, die an
systematischer Weite und Griffigkeit nichts zu wünschen übrig lassen und
das Gemeinte schlaglichtartig zu erhellen vermögen 8. Selbst metaphysische

Scheuklappen vermöchten hier nicht mehr zu wehren, möchte

man annehmen. Der Theologe könnte zudem zu einer im Erscheinen

begriffenen Monographie Ebelings greifen, die gerade hinsichtlich der
Thematik der Relationalität äußerst aufschlußreiche historische Ver-
stehenshilfen bietet9.

Seine Theologie der Relation erarbeitete Ebeling in einer steten
Auseinandersetzung mit dem herrschenden metaphysischen
Wirklichkeitsverständnis. Das Motiv seiner diesbezüglichen Fragestellungen
waren die bedrohlichen Auswirkungen der Metaphysik für den gelebten
Glauben. «Die Verkündigung ist jederzeit Anfechtungen ausgesetzt und

von Mißverstehen bedroht, auch in Zeiten scheinbar problemloser Ver-
stehensmöglichkeit. Trotzdem gilt in bestimmter Hinsicht: Das Predigen
ist heute schwerer geworden, weil die Verstehenssituation in bezug auf
die christliche Verkündigung problematischer geworden ist. Wir bringen
einen hochkomplizierten, umfassenden geistesgeschichtlichen Umbruch
auf eine vielleicht allzu einfache Formel, die sich aber dem Nachdenken
als zuverlässiger Wegweiser bewährt, wenn wir sagen : Das traditionelle
metaphysische Wirklichkeitsverständnis wird abgelöst durch das

geschichtliche Wirklichkeitsverständnis. Ich formuliere präsentisch, weil
der Vorgang, obschon Jahrhunderte im Gang, immer noch nicht
ausgetragen ist, viele Mischformen erzeugt und seine Erfassung immer noch

strittig ist. Alle Schwierigkeiten, mit denen heute die Verkündigung
zu tun hat, hängen in irgendeiner Weise mit diesem Umbruch zu radikal
geschichtlichem Denken zusammen. Als Aussage über das Geschehen

an der Wurzel erhebt sie freilich nicht den Anspruch, die
Oberflächenerscheinungen zu beschreiben. Aber auch diese verraten, daß in der Tiefe

8 Vgl. I, 219-224, 346-355 ; G. Ebeling, Luther. Einführung in sein Denken,
Tübingen (1964) 19783, 219-238.

9 Vgl. G. Ebeling, Lutherstudien, Bd. 2, Disputatio de homine. Teil 1. Text
und Traditionshintergrund, Tübingen 1977, und unsere Besprechung dazu in
FZPhTh 26 (1979) 613-618.



Theologie der Relation 271

ein Faktor aufgetreten ist, der nur noch ein gebrochenes Verhältnis

zur christlichen Sprachtradition zuzulassen scheint» 10.

Es kann die Metaphysik, die die Wirklichkeit der Welt von deren
Ursache und Ziel her zu verstehen sucht, zunächst charakterisiert werden
durch die «Annahme eines einzigen kontinuierlichen Wirklichkeitszusammenhangs,

der den bruchlosen Übergang vom Körperlichen zum
Unkörperlichen, vom Sinnlichen zum Geistigen, vom Endlichen zum
Unendlichen erlaubt» n. Doch diese Wirklichkeit zerfällt in zwei Schichten.

Es stehen sich Gott als aeterna veritas und der ontologisch mangelhafte

Bereich des Werdens gegenüber. «Der metaphysische Gott ist das

erschlossene Weltprinzip, dessen 'Natur' es ist, der ewige, dem Zeitlichen
ferne, unveränderliche, eigenschaftslose, unbegreifliche, unpersönliche
Grund der Welt zu sein, den zu erkennen die Rückkehr aus dem Vergänglichen

über die zeitlosen Wahrheiten in den wahren Seinsgrund ist»12.

Gott und Welt werden in der Metaphysik demzufolge als zwei

separate, sich ergänzende oder konkurrierende Wirklichkeiten verstanden

13. Oder Gott wird als Teil der Wirklichkeit und darum als etwas
Zusätzliches zu einer restlichen Wirklichkeit aufgefaßt w. So oder so,
das Ergebnis ist eine Trennung von Gott und Welt: Gott und Welt
werden primär von deren Ansichsein her verstanden 15.

Fragt man nach der tieferen Wurzel der Trennung von Gott und
Welt, zeigt sich, daß die Trennung von Gott und Welt nur eine täuschende

Variation von deren Vermengung ist. «Die extremen Möglichkeiten der

Trennung berühren sich: das atheistische und das, wie man sagt, rein
religiöse, rein geistliche Reden von Gott. Beide lassen die Welt gottlos
und Gott weltlos sein. Bei beiden ist dabei ein Denken maßgebend, das

von einem bestimmten WeltVerständnis her das Reden von Gott diktiert
sein läßt In beiden Fällen, dem atheistischen wie dem rein religiösen
Reden, ist Gott antithetisch bestimmt von der Welt. Darum trägt er auch
das Gepräge des WeltVerständnisses. Und so erklärt sich gerade die Trennung

als Folge einer Vermischung» 15.

10 G. Ebelxng, Theologie und Verkündigung, Tübingen (1962) 19632, 2 f.
11 G. Ebeling, Wort und Glaube II, Tübingen 1969, 277. - Zum Verständnis

der geschlossenen kirchlichen Welt, der christianisierten Zeit vgl. Wort und Glaube
III (s. Anm. 3), 489-491, 497, 499, 508-513.

12 G. Ebeling, in: RGG3 VI, 798; vgl. Wort und Glaube II (s. Anm. 11), 389.
13 Vgl. G. Ebeling, Wort und Glaube I, Tübingen (1960) 19673, 376.
14 Vgl. ebd. 340, 375f., 397, 432.
15 Vgl. ebd. 340.
16 Ebd. 377.



272 Theologie der Relation

In der Metaphysik geht, so kann man zusammenfassen, das wesenhafte

wechselseitige relationale Zueinander von Gott und Welt verloren 11.

In der Trennung von Gott und Welt besteht der «Kardinalfehler» der

Metaphysik 18. Die Trennung von Gott und Welt macht Gott zu einem

«supernaturalen Gespenst»19. Diesbezüglich besteht zwischen Ebeling
und Heidegger Einverständnis: «... die Ursache als die Causa sui. So

lautet der sachgerechte Name für den Gott in der Philosophie. Zu diesem

Gott kann der Mensch weder beten noch kann er ihm opfern. Vor der
Causa sui kann der Mensch weder aus Scheu ins Knie fallen, noch kann

er vor diesem Gott musizieren und tanzen»20.

III.
Nach Ebeling ist die Metaphysik - trotz allen Respektes vor ihren

Denkleistungen - dem christlichen Glauben als Interpretationsmedium
letztlich unangemessen. Dies gilt gewiß wenigstens insoweit, als sie sich

auf ihre hauseigenen Kategorien zu beschränken versucht. Die
Metaphysik verbaut ob ihrer Trennung von Gott und Welt das Verständnis
dafür, daß der Glaube das Sein Gottes beim Menschen und das Sein des

Menschen bei Gott ist - und als Folge davon ein uneingeschränktes Bejahen

der für das Menschsein konstitutiven Relationalitäten. Allein schon

deshalb ist eine Theologie, die als ihren hermeneutischen Schlüssel das

Gebet wählt, auf das Interpretationsmedium einer relationalen Ontologie
verwiesen, will sie wirklich zur Sprache bringen, was das Gebet und damit
der Glaube ist : die Bewegung des Menschen zu Gott und darin - und dies

primär und im Vollsinn des Wortes - die Bewegung Gottes zum Menschen.

Es ist im folgenden nun nicht mehr möglich, auf die ganze Systematik

von Ebelings relationaler Ontologie einzugehen, zumal wegen
deren enormen theologischen Implikationen und Auswirkungen. Es

seien hier lediglich noch einige Beobachtungen festgehalten, bei denen wir
aber wiederum darauf verzichten müssen, methodisch immer ausdrücklich

zwischen philosophischen und theologischen Faktoren zu unterscheiden.

1. In seinem Gegensatz zu einer relationalen Ontologie wird das

metaphysische Denken jetzt sehr häufig als Substanzontologie charakterisiert

17 Vgl. ebd. 371, 377.
18 Ebd. 340.
19 Ebd. 397.
20 M. Heidegger, Identität und Differenz, Pfullingen 19765, 64.



Theologie der Relation 273

und auch so bezeichnet 21. Z. B.: Der «Alternative univoken oder analogen

Seinsverständnisses in der Substanzontologie » der klassischen Dog-
matik lag die Voraussetzung zugrunde, man habe es in bezug auf Gott
und die Kreaturen mit separaten Größen zu tun. Als Grundschema hat
«ein Vergleichen getrennter Größen, die für sich bestehen», gegolten
(I, 220f.). Man war - der Grundfehler der Metaphysik - am welthaft
Seienden orientiert. -« Innerhalb der Substanzontologie » war es infolge der

Abwertung der Relationalität nicht möglich, zur Sprache zu bringen, daß

«das Geschaffensein der Kreatur ihr Sein als die bleibend konstitutive
Relation zu Gott und Gottes zur Kreatur» bestimmt (I, 221). - «In der
scholastischen Ontologie galt bezeichnenderweise die Relation als die

schwächste Seinsbestimmung - begreiflich, angesichts des Primats der
Substanz» (I, 222) 22.

2. Sein wird konsequent als Zusammensein verstanden und als solches in
der ganzen «Dogmatik des christlichen Glaubens» ständig neu
durchreflektiert. «Wird das Zusammensein im strikten Sinne relational
gefaßt als Zusammensein, dann stellt der Begriff der Substanz eine - in
bestimmter Hinsicht selbstverständlich durchaus berechtigte - Abstraktion

dar. Der Primat kommt dagegen dem Zusammensein zu. Das hat
für das Reden vom Sein Gottes gegenüber der unser Denken bestimmenden

Tradition eine geradezu revolutionäre Folge, so schlicht der dabei

herausspringende Sachverhalt auch ist und obschon man behaupten
könnte, die Intention der klassischen christlichen Gotteslehre ziele gegen
den Augenschein bereits ebenfalls dahin. Das Sein Gottes ist nichts
Getrenntes neben dem Sein der Welt, sondern ist das Zusammensein
Gottes und der Welt, wie ebenso das Sein der Welt nichts Getrenntes,

Abgesondertes meint neben dem Sein Gottes, sondern das Zusammensein

von Welt und Gott... Faßt man jedoch das Verständnis von Sein

als Zusammensein streng, so bilden Gott und Welt nicht zwei Wirklichkeiten

Gemäß dem Verständnis von Sein als Zusammensein bilden
Gott und Welt eine einzige Wirklichkeit, allerdings eine in sich selbst aufs

tiefste und gewichtigste unterschiedene Wirklichkeit» (I, 222f.).
Dieses Verständnis von Sein als Zusammensein entspringt genuin

theologischen Einsichten, wird aber verdeutlicht durch reiche phäno-

21 Dem Wechsel der Nomenklatur liegt selbstverständlich ein entsprechendes
Erkenntnisinteresse zugrunde, das mit Ebelings neuerlicher Beschäftigung mit
Luthers Disputatio de homine zusammenhängen dürfte; vgl. unsere oben in Anm. 9

genannte Analyse.
22 Vgl. I, 215, 228f., 231, 348, 360, 370, 399; II, 326, 360; III, 86, 91, 142.

IS



274 Theologie der Relation

menologische Beobachtungen und ontologische Reflexionen. Die Ontologie

der Relation hat ihren Ursprung in der coram-Relation, einer
Verflechtung von coram Deo, coram mundo und coram meipso. Dabei bedeutet

Sein als Zusammensein gleicherweise Sprachlichsein und Verantwortlichsein

(I, 346-355) 23.

Das Zusammensein als Sprachlichsein bedeutet für die Sprache der

Theologie als Explikation des Glaubensgrundes, daß sie auf eine doppelte
Weise auf die Zusammenhangsinterpretation zu achten hat: auf den

rechten Zusammenhang der dogmatischen Aussagen untereinander und
auf deren Zusammenhang mit dem Glaubensgrund. Dabei ist es

letztinstanzlich der Glaube, der die theologischen Aussagen über Gott, Welt und
Mensch zur rechten Einheit verbindet. Und er kann diese einheitsstiftende

Funktion in der Theologie eben deswegen ausüben, weil er selbst ja,
an der Basis gleichsam des Glaubensinhaltes, des Geschehen von Einheit
ist, eben des Zusammenseins von Gott, Welt und Mensch Z4.

3. Durch die Sünde wird das relationale Zusammensein von Gott und
Mensch so betroffen, daß zwar das Sein des Menschen hei Gott aufgehoben

wird, nicht aber das Sein Gottes beim Menschen. Es ist von einer Verkehrung

des Zusammenseins Gottes und des Menschen zu sprechen im
folgenden präzisen Sinn: hinsichtlich der «Unaufhebbarkeit des Zusammenhangs

Gottes mit der Welt » ist durch die Sünde das Zusammensein Gottes

mit dem Menschen gestört, «im Hinblick auf das seitens des Menschen

aufgekündigte und durch ihn nicht reparable Zusammensein mit Gott»
zerstört (I, 234) 2S. Doch um das Gottseins Gottes willen ist unbedingt
daran festzuhalten, «daß die Sünde das Zusammensein Gottes mit der
Welt und dem Menschen nicht aufhebt» (I, 295). Der Kontext dieses

Satzes lautet: «Das Böse am Bösen ist die Sünde. Sie ist die Zerstö-

rnug wahren Lebens. Sie ist darum die Zerstörung des Zusammenseins
des Menschen mit Gott Die zuletzt gebrauchte Wendung ist nicht

23 Da das Zusammensein als Unterschiedensein im Gegenzug sowohl zum
Monismus wie auch zum Dualismus die Grundformel des Lebens ist, überrascht es

nicht, mit welch starker Frequenz die Wortverbindungen «Zusammensein Gottes
und der Welt», «Zusammensein Gottes und des Menschen» oder ähnlich lautende
Verbindungen mit «Zusammensein Gottes» die ganze «Dogmatik des christlichen
Glaubens » durchziehen.

24 Vgl. zur Zusammenhangsinterpretation: I, 30, 73, 195, 234, 307; II, 128f.,
288, 312, 327, 329, 390, 403, 526; III, 31, 50, 91, 331, 401, 445f„ 450, 452, 514.

25 Im Hinblick auf den soteriologischen Charakter der Offenbarung formuliert
Ebeling : « Das - je in verschiedener Hinsicht - gestörte und zerstörte Zusammensein
Gottes und des Menschen wird wieder hergestellt» (I, 252).



Theologie der Relation 275

umkehrbar in: Zerstörung des Zusammenseins Gottes mit dem
Menschen. Das beruht darauf, daß selbst die Sünde Gott nicht aufzuheben

vermag. Sonst wäre sie ja nicht mehr Sünde. Das Zusammensein Gottes
mit dem Bösen ist deshalb von daher zu bedenken, daß die Sünde das

Zusammensein Gottes mit der Welt und dem Menschen nicht aufhebt,
im Gegenteil, die Allmacht Gottes sich vollends darin erweist, daß Gott
die Sünde aufhebt. Daß er dies nicht auf billige Weise des Bagatellisierens

und Vergessens tut, sondern um den Preis des Todes Christi am
Kreuz, gibt dem christlichen Glauben die Fähigkeit, dem Zusammensein
Gottes und des Bösen in letzte Tiefen hinein standzuhalten» (I, 294f.) 26.

Es bestand in früheren Schaffensperioden Ebelings gewiß immer die
Gefahr einer Hypostasierung des Existentials des Sünders: der «Sünder»

drohte - bei einer entsprechenden Relativierung des simul iustus et pec-
cator - zu einem Begriff zu avancieren, der vollumfänglich das konkrete
Wesen des Menschen abdecken sollte, ähnlich wie zeitweilig in der
katholischen Theologie der denkregulative Begriff einer natura pura unter der
Hand zu einer angeblich adäquaten Bezeichnung eines konkret existierenden

Menschen werden konnte. Drohte hier nicht - bei aller Betonung
des sola gratia - ein Rückfall in die Metaphysik? 27 Vielleicht hatte
Heidegger doch etwas Richtiges gesehen: «Die Gewißheit ist als die
Selbstsicherung (Sich-selbst-wollen) die iustitia als Rechtfertigung des Bezugs
zum Seienden und seiner ersten Ursache und damit der Zugehörigkeit in
das Seiende. Die iustificatio der Reformation und Nietzsches Begriff der

Gerechtigkeit als Wahrheit sind das Selbe» 28.

Derartige Anfragen und Behauptungen haben spätestens nach den
eben referierten Klarstellungen in Ebelings «Dogmatik des christlichen
Glaubens» jegliches Recht verloren. Das Sein Gottes als Zusammensein
Gottes mit der Welt und dem Menschen zu verstehen - oder besser,
bescheidener: diese Wahrheit im Gebet sich zusprechen zu lassen, sie mit
wachem Auge für die Lebensphänomene zu meditieren und sie

theologisch dann immer neu durchzubuchstabieren, wie Ebeling es in dem
hier angezeigten Werk jetzt tat -, dies hat in der Tat «für das Reden vom
Sein Gottes eine geradezu revolutionäre Folge» (I, 222).

26 Zur genaueren Analyse des Verhältnisses von Störung und Zerstörung des
Zusammenseins Gottes und des Menschen vgl. bes. I, 224, 252, 292, 370, 374, 391;
II, 6, 69, 121, 166, 197, 217, 234.

27 Dies war u. E. bei allem Mangel an Differenzierung die berechtigte Anfrage
von R. Lorenz, Die unvollendete Befreiung vom Nominalismus. Martin Luther und
die Grenzen hermeneutischer Theologie bei Gerhard Ebeling, Gütersloh 1973.

28 M. Heidegger, Vorträge und Aufsätze, Pfullingen (1954) 19673, Teil I, 77.


	Theologie der Relation

