Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 1-2

Artikel: Immanente und 6konomische Trinitat
Autor: Schoénborn, Christoph von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760974

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760974
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRISTOPH VON SCHONBORN

Immanente und okonomische T'rinitit

Zur Frage des Funktionsverlustes der Trinitdtslehre
wn der Ostlichen und westlichen Theologie *

Gregor Palamas (1296-1358) gilt heute in der orthodoxen Theologie
weitgehend als der Autor, der das altkirchlich-patristische Erbe in der
fir die Orthodoxie giiltigen Weise gesichtet und tradiert hat. Seit
Vladimir Lossky ist es iiblich geworden, von der «palamitischen Syn-
these» 2 als dem kronenden AbschluB3 der griechisch-patristischen Tradi-
tion zu sprechen. Jean Meyendorff findet in Gregor Palamas’ Theologie,
trotz mancher Unvollstdndigkeiten, «eine konstruktive Antwort auf die
Herausforderung, die die Neuzeit dem Christentum stellt: eine persona-
listische und existentielle Theologie und eine Spiritualitit, die, befreit
vom platonischen Spiritualismus, den ganzen Menschen in das neue
Leben integriert» 3. Die Schliisselrolle, die Palamas in dieser Sicht spielt,
fihrt dazu, daB der theologische Dialog zwischen orthodoxen und latei-
nischen Theologen kaum mehr an den theologischen Positionen Palamas’
vorbeigehen kann.

! Der folgende Beitrag ist eine Auseinandersetzung mit der These von
Dorothea WENDEBOURG, Geist oder Energie. Zur Frage der innergottlichen Veran-
kerung des christlichen Lebens in der byzantinischen Theologie (Miinchener Mono-
graphien zur historischen und systematischen Theologie, Bd. 4), Chr. Kaiser Verlag,
Miinchen 1980, 255 S.

2 So der Titel des SchluBkapitels seines Werkes «Schau Gottes», Ziirich 1964,
121-133.

3 Introduction a I’étude de Grégoire Palamas (Patristica Sorbonensia, Bd. 3),
Paris 1959, 327.



248 Immanente und 6kumenische Trinitit

Energienlehre und Trinititstheologie bei Palamas

Die zentrale Frage ist dabei die «unaussprechliche Unterscheidungy,
nach der es «auBer dem Wesen Gottes noch eine andere Seinsweise ...
gibt, ndmlich die der Gnade, in der Gott sich mitteilt und offenbart».
Diese Unterscheidung, im Sinne einer Realdistinktion, zwischen dem
gottlichen Wesen und den gottlichen Energien sei «eine theologische
Forderung ... die sich stellt, wenn man den wirklichen und nicht nur
metaphorischen Charakter unserer Vergottung aufrechterhalten will,
ohne doch das geschaffene Sein im gottlichen Wesen ganz untergehen zu
lassen» *. Bei den lateinischen Theologen st68t diese Unterscheidung nach
wie vor auf — wenn auch nicht einstimmigen — Widerstand. So kann der
orthodoxe Theologe Kallistos Ware mit guten Griinden sagen, die Lehre
Gregor Palamas’ stelle, mit dem filzogue und dem Problem der Ekklesio-
logie, einen der fundamentalen Divergenzpunkte zwischen der Ortho-
doxie und den westlichen Kirchen dar .

Im theologischen Disput wurde bisher meistens versucht, die pala-
mitische Realdistinktion von Usia und Energien in Gott von der grie-
chisch-patristischen Gotteslehre her zu verteidigen oder anzugreifen .
Dorothea Wendebourg geht in ihrer Studie (vgl. Anm. 1) einen bisher
weniger begangenen Weg. Sie wirft die Frage auf, ob die Palamitische
Sicht der Heiligung und Vergtttlichung des Menschen durch die von
Gottes Wesen realdistinkten Energien nicht zwangsliufig zu einem
«Funktionsverlust» in der Trinitdtslehre fithrt. Wenn die opera ad exira
Gottes seiner «existence pour nous»?, seinen Energien zugesprochen
werden, bleibt dann noch Raum fiir eine trinitarische Differenzierung
seines Wirkens, dergestalt, daBl dem Heiligen Geist in besonderer Weise
das Werk der Heiligung und Vergéttlichung zukdme? Ware dies nicht
der Fall, so erwiese sich die Lehre Palamas’ als «Entfunktionalisierung»
(10) & der Trinitédtslehre. Nicht mehr die trinitarische Heils6konomie mit

+ Lossky, Schau Gottes, 131.

5 Dieu caché et révélé. La voie apophatique et la distinction essence — énergie,
in: Messager de I’exarcat du Patriarcat russe en Europe occidentale, 2 (1975) 45-59;
hier 59.

6 Zur neueren Literatur vgl. den Forschungsbericht von D. STIERNON, in:
Revue des Etudes Byzantines 30 (1972) 231-341.

7 So die Formulierung von MEYENDORFF, op. cit. 298.

8 Die Zahlen in Klammern verweisen auf die Seiten der in Anm. 1 genannten
Arbeit.



Immanente und 6konomische Trinitidt 249

ihrer ta&ic, ihrer Ordnung, die, vom Vater ausgehend, vom Sohn voll-
zogen und im Heiligen Geist vollendet wird, wire der Ort, wo sich Gottes
innertrinitarische Beziehungen offenbaren, sondern eine positive Offen-
barungs-«Information» dariiber, daB3 Gott in geheimnisvoller Weise drei-
personal ist, in einer Weise, die unerkennbar jenseits aller geschichtlichen
Selbstmitteilung lige. Bleibt dann der Trinitdtslehre noch eine andere
Rolle als die einer positiven Glaubenswahrheit, die zwar zu glauben ist,
die aber in keiner Weise in der Art und Weise des Handelns Gottes in der
Geschichte ablesbar ist? Stimmt die These D. Wendebourgs von der
Entfunktionalisierung der Trinitdtstheologie bei Palamas, und zwar auf
Grund seiner Realdistinktion von Wesen und Wirken in Gott, dann erwie-
se sich diese Unterscheidung, ganz abgesehen von der Frage nach ihrer
Rechtfertigung aus der Vitertradition, als «unfunktional» in dem Sinne,
dafB sie die trinitarische Verankerung der Heilsokonomie erschwert oder
gar verhindert.

Diese gewichtige These sei zuerst kurz referiert, anschliefend disku-
tiert. In einem ersten Kapitel wird Palamas’ Energienlehre dargestellt
und mit seiner Trinitdtstheologie konfrontiert (11-64). Wirkliche Ver-
gottlichung des Menschen und gleichzeitige Wahrung seines Mensch-
seins — dies zu vereinbaren ist das Anliegen Palamas’. Dabei wird das
Modell der T'eilhabe zum zentralen Ausdrucksmittel (21): « Wir miissen
nach einem Gott fragen, an dem man irgendwie teilhaben kann, so daf3
wir durch die Teilhabe an ihm sein und leben und gottergriffen sein
werden» (17) °: Teilhabe versteht nun Palamas als eine echte Beziehung,
die auch Gott affiziert (16), freilich so, daf3 sie gleichzeitig seine Unab-
hingigkeit dem Geschopf gegeniiber wahrt. Dies sichert Palamas, indem
er das inkommunikable gottliche Wesen von seinem kommunikablen
Wirken unterscheidet. Freilich, die mitteilbaren Energien sind selber
und von sich aus noch nicht auf ein geschaffenes, zeitliches Objekt
bezogen, anderenfalls sie eine notwendige Beziehung zwischen Geschopf
und Gott in seiner Wirkdimension darstellen wiirden (35f.). Die gottlichen
Energien sind yaptc im Sinne der reinen «Pracht der géttlichen Natur» 10,
ihres Glanzes und ihrer Schonheit (38), sie sind als diese Strahlung zwar
Gottes Relationalitdt, aber ohne «ein Relationsgegeniiber» (37), sind

® Gregor Palamas, Verteidigung der Hésychasten, III, 2, 24 (ed. Chréstou,
Bd. 1, 676, 6-8).
10 Antirrhétikos gegen Akindynos, III, 9, 25 (ed. Chréstou, Bd. 3, 182, 181.).



250 Immanente und dkonomische Trinitit

«arelationale Relationen» (36) !!: sie sind wie die Strahlen der Sonne,
ihre Beziehung auf ein geschaffenes Gegeniiber gehért nicht notwendig
zu ihrem reinen Glanz.

Diese Sicht hat nun aber zur Folge, dal es nochmals eines eigenen
Willensaktes Gottes bedarf, damit die ewigen Energien in der Zeit wirk-
sam werden (39): «Erst der Wille Gottes setzt sie in faktische Relation
um, macht die ewige Moglichkeit zur zeitlichen Wirklichkeit, er ‘ge-
braucht’ die Energien» (22; vgl. 19,24). Freilich, der Wille Gottes ist
selber gioewe &vépyeia (25) 12. Wie aber soll dann dieser als Energie wir-
kende Wille die ewigen Energien in aktuelles zeitliches Wirken um-
setzen (39)?

Dies kann nur von der wollenden Person her geschehen, ist doch der
Wille zwar eine der Natur, dem Wesen eigene Energie und Kraft 13,
aber immer nur als von der Person betitigte. Hier wire der Ort, nach
den handelnden Personen zu fragen, nach der Rolle der drei géttlichen
Personen als wirkenden und handelnden. Indem aber Palamas die trini-
tarischen Personbeziige ins unzugdngliche und unmitteilbare Wesen
Gottes einbindet, die Mitteilbarkeit Gottes dagegen alleine in die «aus
der gottlichen Natur quellenden Energien» '* verlegt, wird die Trinitdt
gewissermalen «funktionslosy:

Was uns im Wirken Gottes und in seinen Werken erkennbar wird,
ist «der gottliche Wille» 13, Da dieser Wille aber zu den real vom Wesen
unterschiedenen Energien gehort, da ferner die Energien nicht das unzu-
gingliche Wesen Gottes offenbaren, sondern (nur) den «Glanz» seiner
«Teilgabe»-Dimension, offenbart dieser Wille auch nicht die innertrini-
tarischen Personbeziige. Von Gottes Handeln auf Gottes Sein zuriickzu-
schlieBen, lehnt Palamas ab (58) 1¢; Gottes innertrinitarisches Sein wird
streng geschieden von seinem energetischen Sich-Offenbaren: dafl Gott
wesentlich Trinitdt ist, wird nicht in seinem Handeln offenbar (55),
sondern alleine in seiner positiven (Wort-)Offenbarung (581.).

11 Fyéotg &oyerog: Verteidigung der Hésychasten, III, 1, 29 (ed. Chréstou,
Bd. 1, 641, 11, 131.).

12 Antirrhétikos 1I, 13, 58 (ed. Chréstou, Bd. 3, 126, 32-127, 5).

13 Hierin beruft sich Palamas zurecht auf «die Viter» (vgl. die unter Anm. 12
zitierte Stelle).

14+ Ebd. (127, 41.).

15 Ebd. (127, 51.).

16 Uber den Ausgang des HIl. Geistes, II, 18 (ed. Chréstou, Bd. 1, 94, 24).



Immanente und dkonomische Trinitdt 251

Nun spricht zwar Palamas durchaus vom Wirken der drei gottlichen
Personen. Doch ergibt sich aus der Realdistinktion von Wesen und Ener-
gien, daB von diesem Wirken nur die strikteste Einheit ausgesagt werden
kann. Die opera ad extra bestehen in der Vermittlung der den gottlichen
Personen gemeinsamen Energien (49f.). Fiir eine Differenzierung des
Wirkens der gottlichen Personen je entsprechend ihrer hypostatischen
Eigenart bleibt kaum Platz 17.

Besonders deutlich wird dies in einem Text aus den Capita (Nr. 132),
dessen Bedeutung fiir unser Thema eine Ubersetzung rechtfertigt :

Die hypostatischen Eigenheiten werden von Gott als aufeinander
bezogene ausgesagt. Und es sind die Hypostasen voneinander unter-
schieden, nicht aber dem Wesen nach. Manchmal spricht man aber
auch von Gott in bezug auf die Schépfung. Denn nicht insofern die
heiligste Dreifaltigkeit urewig, ursprungslos, grof3, gut, Gott, genannt
wird, kann sie auch Vater genannt werden. Nicht jede der Personen,
sondern nur eine von den dreien ist der Vater, aus dem und auf den
hin die beiden anderen sind. In ihrem Bezug zur Schépfung aber, weil
sie ein einziges Werk der drei (Personen) ist, aus dem Nichtsein hervor-
gebracht, und weil die Gnade, die uns zu Séhnen macht, von den dreien
gemeinsam gespendet wird, kann die Dreifaltigkeit auch Vater ge-
nannt werden. Die Worte: «Der Herr, dein Gott, ist ezn Herr» (Dt 6,4)
und: «Einer ist euer Vater, der im Himmel» (Mt 23,9) bezeichnen die
Heilige Dreifaltigkeit als einen Herrn und unseren Gott, und auch als
unseren Vater in bezug auf uns, wegen seiner Gnade, durch die wir
wiedergeboren werden. Der Vater ist nur dem wesensgleichen Sohne
Vater, und wird auch Ursprung genannt in bezug auf den Sohn und
den HI. Geist. Aber der Vater wird auch in bezug auf die Schépfung
Ursprung genannt, freilich insofern er Schopfer und Herrscher aller
Geschopfe ist. Wird nun der Vater in bezug auf die Schopfung so
genannt, so ist doch auch der Sohn Ursprung, und es sind nicht
zwel Urspriinge, sondern einer. Und auch der Sohn wird in bezug auf
die Schopfung Ursprung genannt und ebenso Herrscher iiber alles
Knechtliche (= Geschépfliche). So sind denn der Vater und der Sohn
mit dem Geist in bezug auf die Schépfung ein Ursprung, ein Herrscher,
ein Schépfer und «ein Gott und Vater», eine Vorsehung, ein Behiiter

17 Zwar spricht der von WENDEBOURG (49) zitierte Text aus der Schrift «Uber
den Ausgang des HI. Geistes» I1, 19 und 20 (ed. Chréstou, Bd. 1, 95-97) von einer
heilsgeschichtlichen Folge von Manifestationen der géttlichen Personen (in einer an
den berithmten Text von Gregor von Nazianz erinnernden Art: Or. Theol. V, 26,
PG 36, c.161 C-164 A; vgl. WENDEBOURG 220f.). Doch geht es Palamas primir
darum zu erweisen, dafl «die Werke der dreipersonalen Gottheit gemeinsam sind,
eine auch die Manifestation der Werke» (ibid., 21; 97, 131.).



252 Immanente und dkonomische Trinitit

usw. Und jede (dieser Funktionen) ist nicht das Wesen (Gottes). Denn
wiren sie sein Wesen, so konnten sie nicht in bezug auf anderes ausge-
sagt werden 18,

Die Beziehung zwischen Palamas’ Usia-Energien-Konzeption und
dem «Funktionsverlust» der Trinitdtslehre wird in diesem Text besonders
deutlich: weil keine der geschdpfbezogenen Funktionen Gottes zu seinem
Wesen gehort, viel mehr zu seinen Energien, ist es nur konsequent, den
Vaternamen Gottes, insofern er einen Bezug zum Geschopf bezeichnet, der
wesenseinen Trinitdt zuzusprechen. Dieser Vatername hitte — in letzter
Konsequenz, die Palamas nicht ausdriicklich zieht — nichts mehr zu tun
mit dem inntertrinitarischen Vaternamen, der alleine der ersten gottlichen
Person zusteht. Daf3 Palamas das Wort Jesu: «Einer ist euer Vater, der
im Himmely, auf die ganze Trinitdt beziehen muB, zeigt zudem, daB sich
in dieser Konzeption auch ein Funktionsverlust der Christologie abzeich-
net. Die Beziehung Jesu Christi zu seinem Vater kann nicht mehr spon-
tan als Urbild und Prinzip unserer Adoptivgottessohnschaft in den
Blick kommen: diese wird vielmehr auf die « Vaterschaft» der gottlichen
Energien zuriickgefithrt, die durch die Realdistinktion streng von der
wesensimmanenten innertrinitarischen Vaterschaft geschieden ist.

D. Wendebourg hat ihre These noch nach zwei Richtungen hin
getestet: hinsichtlich der Christologie und im Vergleich mit den antifilio-
quistischen Schriften. In beiden Bereichen sieht sie, m.E. zu Recht,
Zusammenhénge mit der Grundthese Gregor Palamas’. In einem Exkurs
(25-29) werden gewisse Mingel in Palamas’ Christologie darauf zuriick-
gefiihrt, daB er die hypostatische Union ganz in der Perspektive der
Durchdringung der menschlichen Natur Christi durch die géttlichen
Energien sieht (26). Die Perspektive, in der die Inkarnation gesehen wird,
verlagert sich von dem nur dem Sohn mdéglichen und eigenen hypostati-
schen Annehmen der menschlichen Natur zu deren Durchdringung durch
die nicht personspezifischen gottlichen Energien. Christus erkennen
bedeutet dann auch weniger, ihn als den menschgewordenen ewigen Sohn
zu erkennen, die innertrinitarische Ursprungsbeziehung in seinem als
Mensch gelebten Sohnsein erschlossen zu sehen !9, als vielmehr (wie am
Tabor) das ungeschaffene Licht, den Glanz seiner Gottheit, das Strahlen
der gottlichen Energien zu erkennen, das «sich unter seinem Menschsein

18 PG 150, ¢. 1213 AC,

19 Die zentrale Heilsbedeutung des Menschseins Christi, seines vollmenschli-
chen Handelns, kann von der Energienlehre des Palamas her nicht geniigend erfalBt
werden: es fehlt ihr an einer entsprechenden christologischen Personlehre.



Immanente und dkumenische Trinitit 253

verbirgt» (26) 2. Eine christozentrische, an Jesu gottmenschlichem Leben
orientierte Frommigkeit, wie sie Maximus Confessor 2! oder Nikolaus
Cabasilas vorstellen, steht bei Palamas nicht im Mittelpunkt (vgl. 26,
Anm. 94).

Die Ablehnung des filiogue weist ebenfalls einen Bezug zur Energien-
lehre auf. Um den Ausgang des Sohnes alleine vom Vater einerseits, die
heilsdkonomische Sendung des Geistes durch den Sohn anderseits fest-
halten zu konnen, mufl zwischen ewigem Hervorgang und zeitlicher
Sendung geschieden, zwischen immanenter und 6konomischer Trinitédt
ein Bruch angesetzt werden. Dies ist seit Photios in der antifilioquisti-
schen Literatur immer wieder geschehen. Neu bei Palamas ist die Begriin-
dung dieser Trennung von der Energienlehre her. Da es bei der Geist-
sendung in der Heils6konomie um die Teilgabe an den géttlichen Ener-
gien geht, 14Bt sich von der zeitlichen Sendung des Geistes nicht zurtick-
schlieBen auf den jeder Erkenntnis enthobenen innergéttlichen Hervor-
gang des Geistes (49-59).

«Von den kappadozischen Vitern zu Gregor Palamas —
der Niedergang der Trinitdtstheologie» *

Kann sich die «Entfunktionalisierung» der Trinitdtslehre bei
Palamas auf Vorldufer berufen oder stellt sie eine Neuerung dar? Dieser
Frage hat D. Wendebourg die drei weiteren Kapitel ihres Buches gewid-
met. Da es bei Palamas primidr um das Thema unserer Heiligung und
Vergottlichung geht, hat sie zur Leitfrage die Rolle des Heiligen Geistes
in der Heiligung des Menschen gewdhlt: wird ihm in der theologischen
Literatur vor Palamas eine personspezifische Rolle zugesprochen?

Im zweiten Kapitel wird die Riesenflut an antifilioquistischer Lite-
ratur zwischen Photios und Palamas gesichtet (65-125). Was hier geboten
wird, zeugt von einer stupenden Belesenheit und gleichzeitig von der
groBen synthetischen Kraft der Verfasserin. Es kann hier nur auf einige
Resultate hingewiesen werden. Bei aller Verschiedenheit von Palamas
zeigt sich bei den Autoren dieser Periode doch eine verwandte Tendenz:

20 Antirrhétikos II, 6 (ed. Chréstou, Bd. 3, 89, 3).

21 Sjehe dazu die neue Arbeit von F. HEINZER, Gottes Sohn als Mensch. Die
Struktur des Menschseins Christi bei Maximus Confessor (Paradosis, Bd. XXVTI),
Freiburg/Schweiz 1980.

22 So der Titel des Referates von D. Wendebourg auf dem Patristischen Kon-
greB in Oxford, September 1979.



254 Immanente und 6konomische Trinitat

«dafl Gottes Wesen aus der Heilsgeschichte herausgehalten werden, daB
das, was von Gott in die Zeit eingeht, seinem Wesen sekundér sein miisse»
(119£.). Der Grund fiir die 6konomische Ordnung der gottlichen Personen
liegt nicht in ihrer ewigen Zuordnung (dies wiirde zum filtogue fithren),
sondern allein in Gottes freier Entscheidung (119). Es ist geradezu span-
nend, wie Wendebourg das Ringen schildert, diese Kluft dennoch zu
vermindern, sei es dadurch, daB die 6konomische Beziehung von Sohn
und Geist gelockert wird, um deren immanente Unabhdngigkeit besser
behaupten zu konnen, sei es durch die (besonders nach 1204 verstdrkten)
Versuche eines Gregor von Zypern (100-106), eines Niphoros Blemmydes
(96-100), auch eine innergottliche Beziehung zwischen Sohn und Geist
zu zeigen, die nicht einer Ursprungsrelation gleichkommt.

In einem dritten, ebenfalls eine umfangreiche Literatur behandeln-
den Kapitel werden asketisch-mystische Schriften aus der Zeit zwischen
Symeon dem Neuen Theologen und Palamas herangezogen. Inwiefern
erscheint hier das christliche Leben als trinitarisch verankert? Erstaun-
lich ist die Feststellung (vgl. 160 A.320), daB eine ganze Reihe von
Autoren gar nicht von der Trinitédt spricht. Wichtig ist auch der Hinweis,
daBl bei Symeon die personliche Erfahrung zur eigentlichen Quelle der
Trinitdtserkenntnis wird, wohl ausgehend von der kirchlichen Lehre,
aber diese doch iibersteigend (161-165). Wenn auch dem Pneuma in
spezifischer Weise die Heiligung zugesprochen wird (167), so sieht die
Verfasserin doch, daB3 auch hier der Bezug zwischen 6konomischer und
immanenter Trinitdt gelockert wird, insofern der Aufstieg zur imma-
nenten Trinitdt weniger durch die Betrachtung der Heils6konomie als
durch die direkte mystische Erfahrung vermittelt werde (169f.).

Das vierte Kapitel (171-245) greift in einem Sprung iiber einige
Jahrhunderte auf die Schriften des 4. Jahrhunderts zuriick, in denen die
Lehre vom Heiligen Geist «ihre grundlegende Ausbildung erfahren» hat
(271). Wie wird bei Athanasius, bei den «groBen Kappadoziern» die
spezifische Rolle des Heiligen Geistes gedeutet? Entsprechend der anti-
arianischen Frontstellung dieser Autoren geht es ihnen zuerst um den
Erweis, daB3 das homoousios sich auch auf den Heiligen Geist erstreckt.
Dies 148t sich am ehesten bewerkstelligen, wenn seine vollige Einheit im
Handeln mit dem Vater und dem Sohn erwiesen wird. Von der Voraus-
setzung der Entsprechung von Handeln und Sein aus kann dann gezeigt
werden, daB die in der Okonomie festgestellte Nach- und Unterordnung
des Geistes die innertrinitarische Wesensgleichheit nicht ausschlieBt. Auf
dem Hohepunkt der groBen Theologie des 4. Jahrhunderts gelingt eine



Immanente und 6konomische Trinitit 255

groBartige Zusammenschau von trinitarischer Wesenseinheit und person-
spezifischen Wirkweisen, die den innertrinitarischen Hypostaseunter-
schieden entsprechen. ‘

Freilich stellt man, besonders bei Gregor von Nyssa, ein «Gefille»
(225) fest, durch das die Betonung der Wesenseinheit iibermachtig wird,
und das den Gedanken an trinitarische Unterschiede im Handeln Gottes
zu verdriangen beginnt (240). In dessen Gefolge schiebt sich der Gedanke
vor, Gottes Wesen bleibe unzuginglich jenseits seiner Energien, in denen
er sich mitteilt. Gottes «AuBlenbezug» wird nicht mehr trinitarisch,
sondern energetisch gesehen (242): «Die Energien ‘um das Wesen herum’
iibernehmen die Funktion der Personen auf der Ebene des Wesens. Hat
aber nun die trinitarische Differenz ihren Stellenwert als systematischer
Brennpunkt verloren, wird sie, die man anderseits nicht einfach beiseite
zu lassen sich leisten kann, dem System hinzugefiigt auf der Ebene, von
der es nichts mehr aussagen kann, auf der der odoto dvépixtoc. Gregor
Palamas geht hier spiter nicht anders vor als Gregor von Nyssa» (245).

Insofern steht Palamas nicht als Neuerer da. Die Frage ist nur, ob
der «Funktionsverlust» der Trinitdtstheologie, der in Ansitzen schon in
der Tradition vor ihm geschehen ist, auch zu wiinschen ist, und ob das
Anliegen Palamas’ nicht besser gewahrt wire in einer Konzeption, die
diesem Gefille nicht folgt.

Wie sihe eine solche Konzeption aus? Sie wird in der vorliegenden
Studie, die in ihrer Spannweite beeindruckt, nicht mehr eigens entfaltet,
sondern in ihrem Grundaxiom genannt, etwa mit den Worten E. Jiingels,
«daf} das Sein Gottes ad extra wesentlich seinem Sein ad intra enisprichty,
oder denen K. Rahners: «Die ‘6konomische’ Trinitét ¢s¢ die ‘immanente’
Trinitdt» (8, Anm. 6). Daraus folgt: «Der trinitarische Gott geht in die
Okonomie nicht anders ein, als er in sich ist, und umgekehrt ist er schon
wesensméiBig der, als der er dort erscheint; darum 14Bt sich in der 6kono-
mischen Trinitdt die immanente erkennen, ja, einen anderen Zugang gibt
es zu dieser gar nicht» (7).

Nun wird dazu mehrmals bemerkt, dies sei die Sicht des Westens
im Unterschied zu der (von Palamas bzw. den Palamiten) vertretenen
des Ostens (9, 59, 249). Die folgenden mehr stichwortartigen Hinweise
sollen deutlich machen, daB3 der in dieser Arbeit aufgewiesene Funktions-
verlust nicht auf den Osten beschriankt geblieben ist 23. Wenn dies nicht

23 Die folgenden Ausfithrungen verstehen sich nicht als Kritik an der bespro-



256 Immanente und dkonomische Trinitit

der Fall ist, so kann in einem zweiten Schritt die Frage aufgeworfen
werden, ob die Deutung des Zusammenhangs zwischen mangelnder
Trinitdtstheologie und Energienlehre bei Palamas nicht gewisser Korrek-
turen bedarf. In einem letzten Schritt sollen dann von diesen Korrek-
tiven her, wiederum nur stichwortartig, Uberlegungen zur heutigen
Trinitdtstheologie vorgelegt werden.

Funktionsverlust der Trinitdtstheologie im Westen

DaB die Trinit4tstheologie in der lateinischen Tradition einen recht
erschreckenden Funktionsverlust erlebt hat, zeigt nicht nur Kants
berithmtes Wort: «Aus der Dreieinigkeitslehre, nach dem Buchstaben
genommen, 148t sich schlechterdings wnichts fiirs Praktische machen» 2*.
DaB diese Sicht nicht nur das Ergebnis eines aufgekldrten Rationalismus
ist, scheint K. Rahner zu meinen, wenn er auch dem «religiésen Daseins-
vollzug» der meisten Christen ein weitgehendes Fehlen der trinitarischen
Dimension nachsagt 2°. Trotz der energischen Aussagen K. Barths,
K. Rahners und anderer neuerer Theologen kann man in der westlichen
Theologie nicht gerade eine Hochbliite der Trinitdtstheologie feststellen.
Kants Feststellung scheint weithin zu gelten fiir eine Theologie, die sich
vor allem «fiirs Praktische» interessiert. Und selbst K. Rahners Theologie,
die zwar entschieden die Identitdt von immanenter und 6konomischer
Trinitdt aussagt, scheint doch in ihrer tatsdchlichen Konzeption des
Mysteriums weitgehend ohne Trinitdtsbezug auszukommen.

Angesichts dieser Phanomene stellt sich die Frage, ob dieser Mangel
an Trinitdtstheologie im Westen nicht verwandte Ursachen habe wie der
von Wendebourg im Osten festgestellte. J. A. Jungmann hat in einer
sehr ausfiihrlichen Untersuchung gezeigt, wie die Abwehr des Arianis-
mus nicht nur im Osten der einschneidende Wendepunkt in der Trinitdts-
theologie war, sondern auch und gerade im Westen 26, Der Wandel 148t
sich in den &stlichen Liturgien deutlich feststellen: um die Wesensgleich-

chenen Arbeit, die ich fiir ein Musterbeispiel einer historisch-systematischen Arbeit
halte. Sie wollen als Diskussionsbeitrag verstanden sein.

24 Der Streit der Fakultiten, Akademie-Ausgabe Bd. VII, Berlin 1917, 38.

25 Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der Heilsgeschichte, in:
Mysterium Salutis, Bd. 2, 3191.

26 Die Abwehr des germanischen Arianismus und der Umbruch der religiGsen
Kultur im frithen Mittelalter, in: DERSs., Liturgisches Erbe und pastorale Gegenwart,
Innsbruck 1960, 3-86.



Immanente und dkonomische Trinitit 257

heit des Sohnes zu betonen, richten sich mehr und mehr die Gebete an
ihn, «Christus, unseren Gott»?7 oder einfach an die «allerheiligste Drei-
faltigkeit». Wahrend im Westen noch Ende des 4. Jahrhunderts zwei
afrikanische Synoden ausdriicklich befehlen: cum altari assistitur,
semper ad Patrem dirigatur oratio 28, wandelt sich dies zusehends auch im
Westen, besonders von Spanien her. Die Notwendigkeit, die strikte Ein-
heit des gottlichen Wesens zu betonen, fithrt auch hier dazu, daf die
trinitarische Okonomie als Gebetsstruktur (Gloria Patri per Filium in
Spiritu Sancto) von der stirker «homousianischen» et — et — Formel
verdrangt wird.

Symptome dieses Wandels nennt Jungmann in groBer Zahl. So
etwa die Rede des Westgotenkonigs auf dem Konzil von Toledo 589,
wo er das Herrenwort « Wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt
sind, bin ich mitten unter ihnen», interpretiert: Credo enim beatam
sanctae Trimitatis divinitatem huic sancto interesse concilio 2°. Hier zeigt
sich eine tiefgreifende Umstrukturierung des GlaubensbewuBtseins an,
die zum allméhlichen « Funktionsverlust» der Trinitdtslehre fithrte. Die
fides trimitatis, im antiarianischen Kampf zum Losungswort der Ortho-
doxie geworden, verliert ihre Bindung an die trinitarische Struktur der
Okonomie. Die Trinititsprifation, die spatestens um 800 aufkommt,
kann das Geheimnis der Dreifaltigkeit ohne direkten Bezug auf die
Heilstkonomie feiern. Umgekehrt wird mehr und mehr die trinitarische
Differenzierung des gottlichen Handelns vernachldssigt. Die opera ad
extra sind die der den drei Personen gemeinsamen Gottheit.

Es hiufen sich die Beispiele dafiir, daB Christus einfach fiir Gott
steht. So predigt der heilige Willibrord dem Sachsenkonig ein erschreckend
reduziertes Credo: er solle sich zum einen Gott bekehren, der Himmel und
Erde erschaffen hat, und glauben n unwum Deum omnipotentem Dominum
nostrum Jesum Christum (sic!) 3°. Die Germanenmission hat weitgehend
einfach Christus als den «besseren Gott» gepredigt. Aber die Beispiele
solchen «Christomonismus» sind #lter. In der Benediktregel heit es
(IT, 1-3), der Abt reprdsentiere im Kloster Christus, wird er doch mit
seinem (Christi) Namen angesprochen, nach dem Wort des Apostels:

27 Ausfiihrlich dazu J. A. JUNGMANN, Die Stellung Christi im liturgischen Ge-
bet, Miinster 1925.

28 Mansi III, 884; 922.

29 Mansi IX, 9791.

30 Alkuin, Vita Willibrordi c. 11 (Acta SS. Nov. 111, 442).

17



258 Immanente und dkumenische Trinitit

Accepistis spivitum adoptionis filiorum in quo clamamus: Abba, Pater.
Die Bezeichnung Christi als Vater reicht freilich bis in 2. Jahrhundert 31.

In der «gelehrten Theologie», die sich aus solchen Umbriichen nicht
heraushalten kann und sie zum Teil mitbedingt, wirkt sich der «Trini-
tatsverlust» ebenfalls aus. Wir haben in dem unter Anm. 18 zitierten
Text Gregor Palamas’ gesehen, wie hier die Vaterschaft der Trinitét als
solcher zugesprochen wird. Bei Thomas von Aquin, um nur ein Beispiel
zu nennen, finden wir ganz dhnliche Gedankenginge. Auf Grund des
Axioms, daB} die opera ad extra der Trinitit gemeinsam sind, kommt er
zu folgender Aussage: Quamuvis autem genevare in divinis sit proprium
personae Patris, tamen facere quemcumque effectum in creaturis est com-
mune totr Trimitati, propter unitatem naturae, quia, ubi est una natura,
oportet quod sit una virtus et una operatio, (Belegstelle: Joh 5,19). Et udeo
adoptare homines n filios Dei convenit fott Trinitats 2. Im Sed contra
desselben Artikels sagt Thomas, das «Vater Unser» richte sich an die
ganze Trinitdt, und die Begriindung ist dieselbe wie bei Palamas: weil
sich alle Namen, die von Gott in bezug auf die Geschopfe ausgesagt
werden, auf die ganze Trinitdt beziehen 33.

Gewi kann man anderseits bei Thomas einen tiefen und wesent-
lichen Zusammenhang zwischen immanenter Trinitdt und opera ad
extra aufzeigen, insofern er die Schépfung als Elongatur der immanenten
Hervorgiange sieht 34, Aber diese Sicht wirkt nicht strukturierend etwa
auf die ganze Anlage des Schopfungstraktates. Sie wird auch in der
Christologie nur zum Teil durchgehalten. Gerade im Bereich der Christo-
logie wirkt sich die beschriebene Umstrukturierung der Trinitétslehre

3t B. SteipLE, Abba Vater, in: Benediktinische Monatsschrift 16 (1934)
89-101; G. RacLE, A propos du Christ-Pére, in: RSR 50 (1962) 400—408. Weitere
Beispiele in: La Régle de saint Benoit (hrsg. v. A. de Vogiié und J. Neufville),
Sources Chrétiennes Bd. 181, Paris 1972, 442, Anm. 3.

32 TII%, q.23 corp.

33 Vgl. auch I8, q.33, Arg. 1:«Der Name ‘Vater’, insofern er personal ausgesagt
wird, ist der Person des Vaters eigen; insofern er aber essential ausgesagt wird, ist
er der ganzen Trinitdt gemeinsam, denn wir sprechen das ‘Vater Unser’ zur ganzen
Trinitdts. Vgl. ferner den Abschnitt: «Die ganze Trinitdt als unser Vater?» in H.
MuEeHLEN, Der Heilige Geist als Person, Miinster 19663, 323-327.

34 Vgl. I8, q.45, a.6, corp.: ¢«Erschaffen kommt Gott zu gemiB seinem Sein,
und dieses ist sein Wesen, das den drei Personen gemeinsam ist. Deshalb ist das
Erschaffen nicht einer bestimmten Person eigen, sondern der ganzen Trinitit ge-
meinsam. Und doch haben die gottlichen Personen eine Kausalitidt in bezug auf die
Erschaffung der Dinge, secundum vationem suae processionis.



Immanente und dkonomische Trinitit 259

besonders deutlich aus. Der Akzent liegt mehr und mehr auf dem Ver-
hdltnis der menschlichen Natur Christi (besonders seiner anima) zu seiner
gottlichen Natur, die den drei Personen gemeinsam ist, weshalb es dann
auch heiBen kann, die anima humana Christi bete zur Dreifaltigkeit 35,
Es ist noch nicht lange her, daB man in der Schultheologie iiber die
subsistentia absoluta der gottlichen Natur, ja tber die una personalitas
Dei diskutiert hat, als die man die géttliche Natur — ungeachtet der
Personen — betrachten kénne 36.

Diese knappen Hinweise fithren nun zur Frage, ob das Verblassen
der Trinitdtslehre bei Palamas nicht ein — besonders markanter — Zug
einer allgemeinen nachnizdnischen Entwicklung ist, verstirkt durch
gewisse philosophische Positionen.

Das Anliegen Gregor Palamas’ und seine begriffliche Formulierung

Es geht Palamas um die Realitdt der Vergottlichung des Menschen.
«Weil er aber die Relation von Gott und Welt in einem Denkmodell
beschreibt, das in Gefahr steht, Gott in die Korrelation mit der Welt
gebunden vorzustellen, im ‘Teilhabe’-Modell, darum entwickelt er die
Losung, Gott iiber sich qua Relation in sich zu iiberhéhen», durch die
innerg6ttliche Unterscheidung von Wesen und Energien 37. Die Frage
ist nun, ob es am Teilhabe-Modell als solchem liegt, wie D. Wendebourg
anzunehmen scheint, daB sich Palamas zu dieser Unterscheidung ge-
dringt sah. Die Ablehnung des Teilhabe-Modells bedingt dann auch die
Sicht, die sie diesem Modell als Alternative entgegenstellt (worauf wir im
folgenden Abschnitt zuriickkommen werden).

In einer vergleichenden Studie iiber Maximus Confessor und Pala-

35 Noch bei K. RABNER finden sich Aussagen dieser Art: « Jesus ist der Mensch,
der die einmalige absolute Selbsthingabe an Gott lebt» (Kleines Theolo-
gisches Worterbuch, S. 177); ein Gegeniiber von Jesu menschlicher Seele und Lo-
gos (!): «ein menschliches SelbstbewuBtsein, das dem ewigen Wort kreatiirlich
gegeniibersteht in der echt menschlichen Haltung der Anbetung, des Gehorsams»
(Schriften, Bd. 1, 178). Weitere Texte bei B. van DER HEIJDEN, Karl Rahner.
Darstellung und Kritik seiner Grundpositionen, Einsiedeln, 1973, 399-423.

36 Vgl. dazu H. MUEHLEN, op. cit. 318-323. A. MALET hat in seinem sehr an-
regenden Buch: Personne et Amour dans la théologie trinitaire de S.Thomas d’Aquin,
Paris 1956, diese essentialistische Lektiire der thomasischen Trinitdtstheologie als
zu eng erwiesen.

37 D. WENDEBOURG, oOp. cit. 211,



260 Immanente und dkonomische Trinitit

mas hat J.-M. Garrigues gezeigt, dafl nicht das Teilhabe-Modell als
solches problematisch ist, wohl aber die Fassung, die ihm Palamas
gegeben hat 3. Er sieht diese Engfithrung in zweierlei Hinsicht:

1. Palamas habe wie seine Gegner, Barlaam und Akindynos, im
Rahmen eines Begriffs des gottlichen Wesens als reiner Aseitidt gedacht.
Nach der Art des neuplatonischen Einen werde das gottliche Wesen nicht
als reiner Akt gedacht, sondern — im Sinne einer strikten negativen
Theologie — jenseits des Seins, in volliger Unmittelbarkeit. Barlaam hatte,
in dieser Konzeption, die géttlichen Energien als geschaffen verstanden,
da das gottliche Wesen als radikal jenseits des Seins gedachtes, der
Schopfung nicht kraft seines ungeschaffenen Aktseins gegenwirtig sein
kann. Garrigues zieht eine Parallele zur ockhamschen Sicht, die Gott als
vollig unmittelbar und die Welt als ihm vollig 4uBerliche Willenssetzung
versteht, ohne dal Raum fiir eine analoge Teilhabe an seinem Sein
moglich bliebe. Palamas wollte die christliche Sicht einer wirklichen
Kommunikation zwischen Gott und Welt retten, da er aber den Begriff
des gottlichen Wesens als reine Aseitdt nicht hinterfragt habe, sei er zur
Realdistinktion zwischen inkommunikabler Usia und kommunikablen
Energien gendtigt gewesen.

Diese Interpretation trifft sich mit der von D. Wendebourg, die
zeigen konnte, daff Palamas eben dieses Anliegen hatte, daB3 er aber die
Briicke zur Kommunikation selbst auf der Ebene der ewigen Energien
nur durch einen zusitzlichen Willensakt schlagen konnte (vgl. oben,
Anm. 12). Was m.E. nicht genug gezeigt wird, ist, da dieser Welt-
bezug — dhnlich wie bei Ockham - letztlich willkiirlich bleiben muB,
weil er weder als analoge Teilhabe am Seinsakt Gottes verstanden wer-
den kann noch als analoge, kreatiirliche Teilhabe an den gottlichen
Energien (vgl. Anm. 11), sondern nur als unbegreifliche Setzung eines
Bezuges, als «Willensakt zugunsten des Menschen» (Wendebourg 47),
der nicht wirklich Ausdruck des Seins Gottes ist (eine Sicht, die sich bei
der filiogue-Diskussion noch einmal bestétigt; vgl. 45-49).

2. Diese Verkiirzung hat, nach Garrigues, ihren Grund in der Reduk-
tion des Teilhabe-Gedankens auf eine «participation entitative» 3°. Teil-
geben wird von Palamas ausdriicklich verstanden als «Einen-Teil-von-

38 I’énergie divine et la grace chez Maxime le Confesseur, in: Istina (1974)
272-296.
39 Ibid. 275.



Immanente und konomische Trinitit 261

sich-Geben». Diese Sicht kommt Palamas zu aus dem iiber Ps.-Dionys
vermittelten neuplatonischen Teilhabeverstindnis. So sagt er, im
AnschluB3 an De divinis nominibus 11, 7 (« Wir sehen keine Vergottlichung,
kein Leben, welche vollstindig der alles iiberragenden tranzendenten
Ursache gleich wiren»):

Ahnlich also, aber nicht véllig und genau. Aber nicht nur als Ursache
iiberragt sie der HI. Geist vollstdndig, sondern auch deshalb, weil das,
was man empfangt, immer nur ein winziger Teil (roAAostév) der Gabe
ist; denn der Empfangende kann die gottliche Energie nicht zur
Génze empfangen 4°.

Garrigues sagt wohl zu Recht, daBl die Teilhabe-Konzeption bei
Palamas «frise dans certains textes la représentation physiciste» 4.
Tatsédchlich legen die Bilder, in denen Palamas die Teilhabe an den
gottlichen Energien beschreibt, ein sehr «verdinglichtes» Teilhabever-
stindnis nahe: er bevorzugt etwa das Bild vom Feuer und dem Tonge-
gefill 2. Dagegen scheint Palamas zwei andere Weisen der Teilhabe nicht
zu beachten: a) die Teilhabe auf Grund der Wirkursichlichkeit, die es
allein moglich macht, daBl die Geschopfe zu freier Zweitursdchlichkeit
fahig sind. Das Fehlen dieses Partizipationsverstindnisses bedingt bei
Palamas, daBl er die Geschopfe gegeniiber den gottlichen Energien
primdr als passiv denken muf} 43. b) Die infentionale Teilhabe: Ihr Fehlen
bei Palamas bedingt seine Sorge, das Wesen Gottes aus der Teilhabe
herauszuhalten, damit es nicht vom Geschopf abhédngig wird #4, wahrend
die intentionale Teilhabebeziehung zwischen Gott und begnadetem
Geschopf nicht vermittelnder « Zwischeninstanzen» bedarf, um das gott-
liche Wesen in seiner Transzendenz zu sichern, sondern den Menschen
zu Akten befihigt, die Gott selbst «erreichen», in einer gnadenhaften
«Angleichung», die, wie Thomas von Aquin sagt, eine mwutua amatio
ermoglicht, «wie ein Freund mit dem Freunden» *5.

40 Verteidigung der Hésychasten III, 1, 9 (ed. Chréstou, Bd. 1, 623, 13-19.
Zur Dionysiosrezeption bei Palamas vgl. auch J. KuanrmanN, Die Taten des ein-
fachen Gottes, Wiirzburg 1968. Vgl. auch die Texte bei WENDEBOURG, 17{.

L Op. cit. 276.

42 Siehe die Texte bei WENDEBOURG, 171.; 24.

4 WENDEBOURG beschreibt diese Sicht zurecht so, daB der menschliche Geist
in der Erfahrung Gottes «bloBer Hohlraum ... (ist), der darauf wartet, von Gott
erfiillt zu werden» (15; 18).

+ Vgl. WENDEBOURG, 35, 48, 521., 55, 59.

+5 IIa-IIae, q.23, a.l.



262 Immanente und dkonomische Trinitidt

Ausblick

Als Alternative zur Konzeption Gregor Palamas’ schligt D. Wende-
bourg vor, «das Verhiltnis Vorrelationalitit und Weltbezug Gottes als
Verhidltnis von Fretheit und Bindung zu bestimmen statt als ewige
Differenzierung in seinem unverdnderlichen Sein» (24; vgl. 41f., 61f,,
121, 250). Es sei abschlieBend die Frage aufgeworfen, ob diese Alternative
dem Funktionsverlust der Trinitdtslehre entgegenwirken kann. Hier
kénnen nur stichwortartige Uberlegungen vorgelegt werden, die einer
ausfithrlichen Begriindung bediirften.

Die Deutung des Gott-Welt-Bezuges in den Kategorien von Freiheit
und Bindung Gottes hat eine ebenso lange Geschichte wie die in den Ka-
tegorien von Usia und Energien #6: sie gehort zur «Geschichte des Augu-
stinismus» ¥/, wie jene zur Geschichte der kappadozischen Theologie
gehort. Betrachtet man die von Augustin herkommende Geschichte des
Freiheit-Bindung-Modells, wie sie die Studie von Hamm *6 nachzeichnet,
so wird man sich fragen miissen, ob hier der « Funktionsverlust» der Trini-
tdtslehre nicht ebenso groB ist wie im Osten. Der zentrale Gedanke dieses
Modells, die Unterscheidung von pofentia absoluta und potentia ordinata,
setzt in Gott selbst 8 eine Unterscheidung zwischen der «absoluten
Wahlfreiheit» Gottes und seiner faktischen Selbstbindung an. «Weil Gott
als transzendente, in sich abgeschlossene Wirklichkeit durch die Unend-
lichkeit seiner Machtfiille und seines Entscheidungsspielraums, die
potentia dei absoluta, charakterisiert ist, kann der Mensch sein Wissen
um die Giiltigkeit einer bestimmten Heilsordnung, die potentia dei
ordinata, nur von den kontingenten Selbstmitteilungen Gottes in der
Geschichte erhalten» . Von Gottes kontingenter Selbstbindung aus
gibt es keinen RiickschluBl auf Gottes Freiheit, weil Gott immer «auch
ganz anders hétte entscheiden kénnen, als er faktisch entschieden hat» 9.

Selbst wenn dieses Modell trinitarisch gedacht wird (was in seiner
spatmittelalterlichen Hochbliite nicht geschieht), stellt sich die Frage,
wie von einem als Selbstbindung verstandenen Handeln der géttlichen

4 Einen guten geschichtlichen Uberblick gibt Berndt Hamm, Promissio,
Pactum, Ordinatio. Freiheit und Selbstbindung Gottes in der scholastischen Gnaden-
lehre, Tiibingen 1977.

#7 Op. cit. 495.

48 Op. cit. 491.

' Op; cit. 471,

a0 Op, cit. 1,



Immanente und tkumenische Trinitit 263

Personen auf die ewigen Hervorgédnge geschlossen werden konnte, wie die
Okonomie in der Theologia wurzeln und diese offenbaren sollte. Die
Strukturparallelen zum Palamitischen Modell sind frappierend: in
beiden Fillen geht es einerseits um die absolute Souverdnitdt Gottes
gegeniiber der Schopfung, anderseits um die Realitdt seines «Engage-
ments» ihr gegeniiber. In beiden Fillen wird Gottes Handeln ad extra
nicht trinitarisch gedacht, sondern von einer «trinititslosen» innergott-
lichen Realdistinktion von Wesen und Wirken her bzw. mit einer inner-
gottlichen Dialektik von potestas absoluta und potestas ordinata, von
Freiheit und Bindung.

Eine wirklich trinitarische Sicht des Handelns Gottes, wie sie ein
Petavius «wiederentdeckt» hat 3!, indem er iiber die mittelalterlichen
Engfithrungen auf die Vitertheologie zuriickgriff, hat sich m. E. bis heute
nicht durchgesetzt. Das Axiom von der Identitit von immanenter und
okonomischer Trinitdt wird zwar betont, spielt aber keine priagende Rolle.
Es wire vermessen, in wenigen Worten eine «Losung» zu zeigen 2. Im
Kontext dieser Uberlegungen sei nur darauf hingewiesen, daB es im
Osten wie im Westen nicht an Versuchen gefehlt hat, eine wirklich trini-
tarische Sicht der Okonomie zu entfalten. Eine intensive Beschiftigung
mit ihnen wire ezn unerldBliches Element fiir eine « Revitalisierung» der
Trinitdtstheologie. Fiir den Osten denke ich hier besonders an die Gestalt
des Maximus Confessor, der zwischen den Kappadokiern und Palamas
steht und dessen groBe Synthese in selten erreichter Ausgewogenheit die
vornizdische Sicht einer trinitarischen Okonomie (Iren4us) mit den Ergeb-
nissen der Kappadokier zu einen versteht 3. In seinem Vater-Unser-
Kommentar zeigt Maximus, da man die Gemeinsamkeit der opera ad
extra halten kann, ohne zu den oben zitierten Konklusionen des Palamas
oder des Thomas zu gelangen:

(Das Vater-Unser lehre uns,) uns die Giiter anzueignen, deren Spender

alleine Gott der Vater ist, durch die natiirliche Vermittlung des
Sohnes 2m HI. Geist ...

51 Vgl. M. HorrFmaNN, Theologie, Dogma und Dogmenentwicklung im theo-
logischen Werk Denis Petau’s. (Regensburger Studien zur Theologie, Bd. 1),
Bern-Frankfurt-Miinchen 1976.

52 Einige Hinweise dazu in: M.-J. LE GuiLLou, Das Mysterium des Vaters,
Einsiedeln 1974, bes. den 4. Teil: « An den Grundlagen der Dogmatik», 197-257.

53 Vgl. dazu den Beitrag von F. HEINZER, L’explication trinitaire de 1’Eco-
nomie chez Maxime le Confesseur, der 1981 im Band der Akten des Symposions
iiber Maximus Confessor (Fribourg, 2.—-5. September 1980) — Deo volente — erschei-
nen wird (Reihe « Paradosis», Bd. 27).



264 Immanente und 6konomische Trinitit

Denn durch seine Menschwerdung lehrt uns der Logos Gottes die
‘theologia’ (= die ‘immanente Trinitdt’), indem er in sich selber den
Vater und den HI. Geist zeigt. Denn der ganze Vater und der ganze
HI. Geist waren wesenhaft und vollkommen im ganzen Sohn, auch als
Menschgewordenem, freilich ohne daB sie selber gleichfalls Mensch
geworden wiren, vielmehr dergestalt, daB der Vater Quelle des
Heilsratschlusses war (ed8oxé@v) und der Hl. Geist mitwirkte (cuvepyév),
wihrend der Sohn die Inkarnation selber wirkte (adtovpyolvri) 3%,

54+ Maximus, or. dom., PG 90, 876 B/D.



	Immanente und ökonomische Trinität

