
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 1-2

Artikel: Immanente und ökonomische Trinität

Autor: Schönborn, Christoph von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760974

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760974
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christoph von Schönborn

Immanente und ökonomische Trinität

Zur Frage des Funktionsverlustes der Trinitätslehre
in der östlichen und westlichen Theologie 1

Gregor Palamas (1296-1358) gilt heute in der orthodoxen Theologie
weitgehend als der Autor, der das altkirchlich-patristische Erbe in der

für die Orthodoxie gültigen Weise gesichtet und tradiert hat. Seit
Vladimir Lossky ist es üblich geworden, von der «palamitischen
Synthese» 2 als dem krönenden Abschluß der griechisch-patristischen Tradition

zu sprechen. Jean Meyendorff findet in Gregor Palamas' Theologie,
trotz mancher Unvollständigkeiten, «eine konstruktive Antwort auf die

Herausforderung, die die Neuzeit dem Christentum stellt: eine persona-
listische und existentielle Theologie und eine Spiritualität, die, befreit
vom platonischen Spiritualismus, den ganzen Menschen in das neue
Leben integriert» 3. Die Schlüsselrolle, die Palamas in dieser Sicht spielt,
führt dazu, daß der theologische Dialog zwischen orthodoxen und
lateinischen Theologen kaum mehr an den theologischen Positionen Palamas'

vorbeigehen kann.

1 Der folgende Beitrag ist eine Auseinandersetzung mit der These von
Dorothea Wendebourg, Geist oder Energie. Zur Frage der innergöttlichen
Verankerung des christlichen Lebens in der byzantinischen Theologie (Münchener
Monographien zur historischen und systematischen Theologie, Bd. 4), Chr. Kaiser Verlag,
München 1980, 255 S.

2 So der Titel des Schlußkapitels seines Werkes «Schau Gottes», Zürich 1964,
121-133.

3 Introduction à l'étude de Grégoire Palamas (Patristica Sorbonensia, Bd. 3),
Paris 1959, 327.



248 Immanente und ökumenische Trinität

Energienlehre und Trinitätstheologie bei Palamas

Die zentrale Frage ist dabei die «unaussprechliche Unterscheidung»,
nach der es «außer dem Wesen Gottes noch eine andere Seinsweise

gibt, nämlich die der Gnade, in der Gott sich mitteilt und offenbart».
Diese Unterscheidung, im Sinne einer Realdistinktion, zwischen dem

göttlichen Wesen und den göttlichen Energien sei «eine theologische
Forderung die sich stellt, wenn man den wirklichen und nicht nur
metaphorischen Charakter unserer Vergottung aufrechterhalten will,
ohne doch das geschaffene Sein im göttlichen Wesen ganz untergehen zu
lassen» 4. Bei den lateinischen Theologen stößt diese Unterscheidung nach
wie vor auf - wenn auch nicht einstimmigen - Widerstand. So kann der

orthodoxe Theologe Kallistos Ware mit guten Gründen sagen, die Lehre

Gregor Palamas' stelle, mit dem filioque und dem Problem der Ekklesio-
logie, einen der fundamentalen Divergenzpunkte zwischen der Orthodoxie

und den westlichen Kirchen dar 5.

Im theologischen Disput wurde bisher meistens versucht, die pala-
mitische Realdistinktion von Usia und Energien in Gott von der grie-
chisch-patristischen Gotteslehre her zu verteidigen oder anzugreifen 6.

Dorothea Wendebourg geht in ihrer Studie (vgl. Anm. 1) einen bisher

weniger begangenen Weg. Sie wirft die Frage auf, ob die Palamitische
Sicht der Heiligung und Vergöttlichung des Menschen durch die von
Gottes Wesen realdistinkten Energien nicht zwangsläufig zu einem

«Funktionsverlust» in der Trinitätslehre führt. Wenn die opera ad extra
Gottes seiner «existence pour nous»7, seinen Energien zugesprochen
werden, bleibt dann noch Raum für eine trinitarische Differenzierung
seines Wirkens, dergestalt, daß dem Heiligen Geist in besonderer Weise
das Werk der Heiligung und Vergöttlichung zukäme? Wäre dies nicht
der Fall, so erwiese sich die Lehre Palamas' als «Entfunktionalisierung»
(10) 8 der Trinitätslehre. Nicht mehr die trinitarische Heilsökonomie mit

4 Lossky, Schau Gottes, 131.
5 Dieu caché et révélé. La voie apophatique et la distinction essence — énergie,

in: Messager de l'exarcat du Patriarcat russe en Europe occidentale, 2 (1975) 45-59;
hier 59.

6 Zur neueren Literatur vgl. den Forschungsbericht von D. Stiernon, in:
Revue des Etudes Byzantines 30 (1972) 231-341.

7 So die Formulierung von Meyendorff, op. cit. 298.
8 Die Zahlen in Klammern verweisen auf die Seiten der in Anm. 1 genannten

Arbeit.



Immanente und ökonomische Trinität 249

ihrer Ta^iç, ihrer Ordnung, die, vom Vater ausgehend, vom Sohn

vollzogen und im Heiligen Geist vollendet wird, wäre der Ort, wo sich Gottes

innertrinitarische Beziehungen offenbaren, sondern eine positive Offen-

barungs-« Information » darüber, daß Gott in geheimnisvoller Weise

dreipersonal ist, in einer Weise, die unerkennbar jenseits aller geschichtlichen
Selbstmitteilung läge. Bleibt dann der Trinitätslehre noch eine andere

Rolle als die einer positiven Glaubenswahrheit, die zwar zu glauben ist,
die aber in keiner Weise in der Art und Weise des Handelns Gottes in der

Geschichte ablesbar ist? Stimmt die These D. Wendebourgs von der

Entfunktionalisierung der Trinitätstheologie bei Palamas, und zwar auf
Grund seiner Realdistinktion von Wesen und Wirken in Gott, dann erwiese

sich diese Unterscheidung, ganz abgesehen von der Frage nach ihrer
Rechtfertigung aus der Vätertradition, als «unfunktional» in dem Sinne,
daß sie die trinitarische Verankerung der Heilsökonomie erschwert oder

gar verhindert.
Diese gewichtige These sei zuerst kurz referiert, anschließend diskutiert.

In einem ersten Kapitel wird Palamas' Energienlehre dargestellt
und mit seiner Trinitätstheologie konfrontiert (11-64). Wirkliche
Vergöttlichung des Menschen und gleichzeitige Wahrung seines Menschseins

- dies zu vereinbaren ist das Anliegen Palamas'. Dabei wird das

Modell der Teilhabe zum zentralen Ausdrucksmittel (21): «Wir müssen
nach einem Gott fragen, an dem man irgendwie teilhaben kann, so daß

wir durch die Teilhabe an ihm sein und leben und gottergriffen sein

werden» (17) 9: Teilhabe versteht nun Palamas als eine echte Beziehung,
die auch Gott affiziert (16), freilich so, daß sie gleichzeitig seine

Unabhängigkeit dem Geschöpf gegenüber wahrt. Dies sichert Palamas, indem

er das inkommunikable göttliche Wesen von seinem kommunikablen
Wirken unterscheidet. Freilich, die mitteilbaren Energien sind selber
und von sich aus noch nicht auf ein geschaffenes, zeitliches Objekt
bezogen, anderenfalls sie eine notwendige Beziehung zwischen Geschöpf
und Gott in seiner Wirkdimension darstellen würden (35 f.). Die göttlichen
Energien sind yßpic, im Sinne der reinen «Pracht der göttlichen Natur»10,
ihres Glanzes und ihrer Schönheit (38), sie sind als diese Strahlung zwar
Gottes Relationalität, aber ohne «ein Relationsgegenüber» (37), sind

9 Gregor Palamas, Verteidigung der Hêsychasten, III, 2, 24 (ed. Chrêstou,
Bd. 1, 676, 6-8).

10 Antirrhêtikos gegen Akindynos, III, 9, 25 (ed. Chrêstou, Bd. 3, 182, 18 f.).



250 Immanente und ökonomische Trinität

«arelationale Relationen» (36)11 : sie sind wie die Strahlen der Sonne,
ihre Beziehung auf ein geschaffenes Gegenüber gehört nicht notwendig
zu ihrem reinen Glanz.

Diese Sicht hat nun aber zur Folge, daß es nochmals eines eigenen
Willensaktes Gottes bedarf, damit die ewigen Energien in der Zeit wirksam

werden (39): «Erst der Wille Gottes setzt sie in faktische Relation

um, macht die ewige Möglichkeit zur zeitlichen Wirklichkeit, er
'gebraucht' die Energien» (22; vgl. 19,24). Freilich, der Wille Gottes ist
selber cpùoztoç èvépyeia (25)12. Wie aber soll dann dieser als Energie
wirkende Wille die ewigen Energien in aktuelles zeitliches Wirken
umsetzen (39)

Dies kann nur von der wollenden Person her geschehen, ist doch der
Wille zwar eine der Natur, dem Wesen eigene Energie und Kraft13,
aber immer nur als von der Person betätigte. Hier wäre der Ort, nach
den handelnden Personen zu fragen, nach der Rolle der drei göttlichen
Personen als wirkenden und handelnden. Indem aber Palamas die trini-
tarischen Personbezüge ins unzugängliche und unmitteilbare Wesen

Gottes einbindet, die Mitteilbarkeit Gottes dagegen alleine in die «aus

der göttlichen Natur quellenden Energien»14 verlegt, wird die Trinität
gewissermaßen «funktionslos»:

Was uns im Wirken Gottes und in seinen Werken erkennbar wird,
ist «der göttliche Wille»15. Da dieser Wille aber zu den real vom Wesen

unterschiedenen Energien gehört, da ferner die Energien nicht das

unzugängliche Wesen Gottes offenbaren, sondern (nur) den «Glanz» seiner

«Teilgabe»-Dimension, offenbart dieser Wille auch nicht die innertrini-
tarischen Personbezüge. Von Gottes Handeln auf Gottes Sein zurückzuschließen,

lehnt Palamas ab (58) 16
; Gottes innertrinitarisches Sein wird

streng geschieden von seinem energetischen Sich-Offenbaren : daß Gott
wesentlich Trinität ist, wird nicht in seinem Handeln offenbar (55),
sondern alleine in seiner positiven (Wort-)Offenbarung (58f.).

11 E/étnç &ayeto<;: Verteidigung der Hêsychasten, III, 1, 29 (ed. Chrêstou,
Bd. 1. 641, 11, 13f.").

12 Antirrhêtikos II, 13, 58 (ed. Chrêstou, Bd. 3, 126, 32-127, 5).
13 Hierin beruft sich Palamas zurecht auf «die Väter» (vgl. die unter Anm. 12

zitierte Stelle).
14 Ebd. (127, 4f.).
15 Ebd. (127, 5f.).
16 Über den Ausgang des Hl. Geistes, II, 18 (ed. Chrêstou, Bd. 1, 94, 24).



Immanente und ökonomische Trinität 251

Nun spricht zwar Palamas durchaus vom Wirken der drei göttlichen
Personen. Doch ergibt sich aus der Realdistinktion von Wesen und Energien,

daß von diesem Wirken nur die strikteste Einheit ausgesagt werden
kann. Die opera ad extra bestehen in der Vermittlung der den göttlichen
Personen gemeinsamen Energien (49f.). Für eine Differenzierung des

Wirkens der göttlichen Personen je entsprechend ihrer hypostatischen
Eigenart bleibt kaum Platz 17.

Besonders deutlich wird dies in einem Text aus den Capita (Nr. 132),
dessen Bedeutung für unser Thema eine Übersetzung rechtfertigt :

Die hypostatischen Eigenheiten werden von Gott als aufeinander
bezogene ausgesagt. Und es sind die Hypostasen voneinander
unterschieden, nicht aber dem Wesen nach. Manchmal spricht man aber
auch von Gott in bezug auf die Schöpfung. Denn nicht insofern die
heiligste Dreifaltigkeit urewig, ursprungslos, groß, gut, Gott, genannt
wird, kann sie auch Vater genannt werden. Nicht jede der Personen,
sondern nur eine von den dreien ist der Vater, aus dem und auf den
hin die beiden anderen sind. In ihrem Bezug zur Schöpfung aber, weil
sie ein einziges Werk der drei (Personen) ist, aus dem Nichtsein
hervorgebracht, und weil die Gnade, die uns zu Söhnen macht, von den dreien
gemeinsam gespendet wird, kann die Dreifaltigkeit auch Vater
genannt werden. Die Worte: «Der Herr, dein Gott, ist ein Herr» (Dt 6,4)
und: «Einer ist euer Vater, der im Himmel» (Mt 23,9) bezeichnen die
Heilige Dreifaltigkeit als einen Herrn und unseren Gott, und auch als

unseren Vater in bezug auf uns, wegen seiner Gnade, durch die wir
wiedergeboren werden. Der Vater ist nur dem wesensgleichen Sohne
Vater, und wird auch Ursprung genannt in bezug auf den Sohn und
den Hl. Geist. Aber der Vater wird auch in bezug auf die Schöpfung
Ursprung genannt, freilich insofern er Schöpfer und Herrscher aller
Geschöpfe ist. Wird nun der Vater in bezug auf die Schöpfung so

genannt, so ist doch auch der Sohn Ursprung, und es sind nicht
zwei Ursprünge, sondern einer. Und auch der Sohn wird in bezug auf
die Schöpfung Ursprung genannt und ebenso Herrscher über alles
Knechtliche Geschöpfliche). So sind denn der Vater und der Sohn
mit dem Geist in bezug auf die Schöpfung ein Ursprung, ein Herrscher,
ein Schöpfer und «ein Gott und Vater», eine Vorsehung, ein Behüter

17 Zwar spricht der von Wendebourg (49) zitierte Text aus der Schrift «Über
den Ausgang des Hl. Geistes» II, 19 und 20 (ed. Chrêstou, Bd. 1, 95-97) von einer
heilsgeschichtlichen Folge von Manifestationen der göttlichen Personen (in einer an
den berühmten Text von Gregor von Nazianz erinnernden Art: Or. Theol. V, 26,
PG 36, c. 161 C - 164 A; vgl. Wendebourg 220f.). Doch geht es Palamas primär
darum zu erweisen, daß «die Werke der dreipersonalen Gottheit gemeinsam sind,
eine auch die Manifestation der Werke» (ibid., 21; 97, 13f.).



252 Immanente und ökonomische Trinität

usw. Und jede (dieser Funktionen) ist nicht das Wesen (Gottes). Denn
wären sie sein Wesen, so könnten sie nicht in bezug auf anderes ausgesagt

werden ls.

Die Beziehung zwischen Palamas' Usia-Energien-Konzeption und
dem «Funktionsverlust » der Trinitätslehre wird in diesem Text besonders

deutlich: weil keine der geschöpfbezogenen Funktionen Gottes zu seinem

Wesen gehört, viel mehr zu seinen Energien, ist es nur konsequent, den

Vaternamen Gottes, insofern er einen Bezug zum Geschöpf bezeichnet, der
wesenseinen Trinität zuzusprechen. Dieser Vatername hätte - in letzter
Konsequenz, die Palamas nicht ausdrücklich zieht - nichts mehr zu tun
mit dem inntertrinitarischen Vaternamen, der alleine der ersten göttlichen
Person zusteht. Daß Palamas das Wort Jesu: «Einer ist euer Vater, der

im Himmel», auf die ganze Trinität beziehen muß, zeigt zudem, daß sich

in dieser Konzeption auch ein FunktionsVerlust der Christologie abzeichnet.

Die Beziehung Jesu Christi zu seinem Vater kann nicht mehr spontan

als Urbild und Prinzip unserer Adoptivgottessohnschaft in den

Blick kommen: diese wird vielmehr auf die «Vaterschaft» der göttlichen
Energien zurückgeführt, die durch die Realdistinktion streng von der

wesensimmanenten innertrinitarischen Vaterschaft geschieden ist.
D. Wendebourg hat ihre These noch nach zwei Richtungen hin

getestet : hinsichtlich der Christologie und im Vergleich mit den antifilio-
quistischen Schriften. In beiden Bereichen sieht sie, m.E. zu Recht,
Zusammenhänge mit der Grundthese Gregor Palamas'. In einem Exkurs
(25-29) werden gewisse Mängel in Palamas' Christologie darauf
zurückgeführt, daß er die hypostatische Union ganz in der Perspektive der

Durchdringung der menschlichen Natur Christi durch die göttlichen
Energien sieht (26). Die Perspektive, in der die Inkarnation gesehen wird,
verlagert sich von dem nur dem Sohn möglichen und eigenen hypostatischen

Annehmen der menschlichen Natur zu deren Durchdringung durch
die nicht personspezifischen göttlichen Energien. Christus erkennen
bedeutet dann auch weniger, ihn als den menschgewordenen ewigen Sohn

zu erkennen, die innertrinitarische Ursprungsbeziehung in seinem als

Mensch gelebten Sohnsein erschlossen zu sehen 19, als vielmehr (wie am
Tabor) das ungeschaffene Licht, den Glanz seiner Gottheit, das Strahlen
der göttlichen Energien zu erkennen, das «sich unter seinem Menschsein

18 PG 150, c. 1213 AC.
19 Die zentrale Heilsbedeutung des Menschseins Christi, seines vollmenschli-

chen Handelns, kann von der Energienlehre des Palamas her nicht genügend erfaßt
werden : es fehlt ihr an einer entsprechenden christologischen Personlehre.



Immanente und ökumenische Trinität 253

verbirgt» (26) 20. Eine christozentrische, an Jesu gottmenschlichem Leben
orientierte Frömmigkeit, wie sie Maximus Confessor21 oder Nikolaus
Cabasilas vorstellen, steht bei Palamas nicht im Mittelpunkt (vgl. 26,

Anm. 94).
Die Ablehnung des filioque weist ebenfalls einen Bezug zur Energienlehre

auf. Um den Ausgang des Sohnes alleine vom Vater einerseits, die

heilsökonomische Sendung des Geistes durch den Sohn anderseits
festhalten zu können, muß zwischen ewigem HerVorgang und zeitlicher
Sendung geschieden, zwischen immanenter und ökonomischer Trinität
ein Bruch angesetzt werden. Dies ist seit Photios in der antifihoquisti-
schen Literatur immer wieder geschehen. Neu bei Palamas ist die Begründung

dieser Trennung von der Energienlehre her. Da es bei der

Geistsendung in der Heilsökonomie um die Teilgabe an den göttlichen Energien

geht, läßt sich von der zeitlichen Sendung des Geistes nicht
zurückschließen auf den jeder Erkenntnis enthobenen innergöttlichen Hervorgang

des Geistes (49-59).

« Von den kappadozischen Vätern zu Gregor Palamas -
der Niedergang der Trinitätstheologie» 22

Kann sich die «Entfunktionalisierung» der Trinitätslehre bei
Palamas auf Vorläufer berufen oder stellt sie eine Neuerung dar? Dieser

Frage hat D. Wendebourg die drei weiteren Kapitel ihres Buches gewidmet.

Da es bei Palamas primär um das Thema unserer Heiligung und

Vergöttlichung geht, hat sie zur Leitfrage die Rolle des Heiligen Geistes

in der Heiligung des Menschen gewählt: wird ihm in der theologischen
Literatur vor Palamas eine personspezifische Rolle zugesprochen

Im zweiten Kapitel wird die Riesenflut an antifilioquistischer
Literatur zwischen Photios und Palamas gesichtet (65-125). Was hier geboten
wird, zeugt von einer stupenden Belesenheit und gleichzeitig von der

großen synthetischen Kraft der Verfasserin. Es kann hier nur auf einige
Resultate hingewiesen werden. Bei aller Verschiedenheit von Palamas

zeigt sich bei den Autoren dieser Periode doch eine verwandte Tendenz:

20 Antirrhêtikos II, 6 (ed. Chrêstou, Bd. 3, 89, 3).
21 Siehe dazu die neue Arbeit von F. Heinzer, Gottes Sohn als Mensch. Die

Struktur des Menschseins Christi bei Maximus Confessor (Paradosis, Bd. XXVI),
Freiburg/Schweiz 1980.

22 So der Titel des Referates von D. Wendebourg auf dem Patristischen Kongreß

in Oxford, September 1979.



254 Immanente und ökonomische Trinität

«daß Gottes Wesen aus der Heilsgeschichte herausgehalten werden, daß

das, was von Gott in die Zeit eingeht, seinem Wesen sekundär sein müsse»

(119f.). Der Grund für die ökonomische Ordnung der göttlichen Personen

liegt nicht in ihrer ewigen Zuordnung (dies würde zum filioque führen),
sondern allein in Gottes freier Entscheidung (119). Es ist geradezu
spannend, wie Wendebourg das Ringen schildert, diese Kluft dennoch zu
vermindern, sei es dadurch, daß die ökonomische Beziehung von Sohn

und Geist gelockert wird, um deren immanente Unabhängigkeit besser

behaupten zu können, sei es durch die (besonders nach 1204 verstärkten)
Versuche eines Gregor von Zypern (100-106), eines Niphoros Blemmydes
(96-100), auch eine innergöttliche Beziehung zwischen Sohn und Geist

zu zeigen, die nicht einer Ursprungsrelation gleichkommt.
In einem dritten, ebenfalls eine umfangreiche Literatur behandelnden

Kapitel werden asketisch-mystische Schriften aus der Zeit zwischen

Symeon dem Neuen Theologen und Palamas herangezogen. Inwiefern
erscheint hier das christliche Leben als trinitarisch verankert? Erstaunlich

ist die Feststellung (vgl. 160 A.320), daß eine ganze Reihe von
Autoren gar nicht von der Trinität spricht. Wichtig ist auch der Hinweis,
daß bei Symeon die persönliche Erfahrung zur eigentlichen Quelle der
Trinitätserkenntnis wird, wohl ausgehend von der kirchlichen Lehre,
aber diese doch übersteigend (161-165). Wenn auch dem Pneuma in
spezifischer Weise die Heiligung zugesprochen wird (167), so sieht die
Verfasserin doch, daß auch hier der Bezug zwischen ökonomischer und
immanenter Trinität gelockert wird, insofern der Aufstieg zur
immanenten Trinität weniger durch die Betrachtung der Heilsökonomie als

durch die direkte mystische Erfahrung vermittelt werde (169f.).
Das vierte Kapitel (171-245) greift in einem Sprung über einige

Jahrhunderte auf die Schriften des 4. Jahrhunderts zurück, in denen die

Lehre vom Heiligen Geist «ihre grundlegende Ausbildung erfahren» hat
(271). Wie wird bei Athanasius, bei den «großen Kappadoziern» die

spezifische Rolle des Heiligen Geistes gedeutet? Entsprechend der anti-
arianischen Frontstellung dieser Autoren geht es ihnen zuerst um den

Erweis, daß das homoousios sich auch auf den Heiligen Geist erstreckt.
Dies läßt sich am ehesten bewerkstelligen, wenn seine völlige Einheit im
Handeln mit dem Vater und dem Sohn erwiesen wird. Von der Voraussetzung

der Entsprechung von Handeln und Sein aus kann dann gezeigt
werden, daß die in der Ökonomie festgestellte Nach- und Unterordnung
des Geistes die innertrinitarische Wesensgleichheit nicht ausschließt. Auf
dem Höhepunkt der großen Theologie des 4. Jahrhunderts gelingt eine



Immanente und ökonomische Trinität 255

großartige Zusammenschau von trinitarischer Wesenseinheit und
personspezifischen Wirkweisen, die den innertrinitarischen Hypostaseunterschieden

entsprechen.
Freilich stellt man, besonders bei Gregor von Nyssa, ein «Gefälle»

(225) fest, durch das die Betonung der Wesenseinheit übermächtig wird,
und das den Gedanken an trinitarische Unterschiede im Handeln Gottes

zu verdrängen beginnt (240). In dessen Gefolge schiebt sich der Gedanke

vor, Gottes Wesen bleibe unzugänglich jenseits seiner Energien, in denen

er sich mitteilt. Gottes «Außenbezug» wird nicht mehr trinitarisch,
sondern energetisch gesehen (242) : «Die Energien 'um das Wesen herum'
übernehmen die Funktion der Personen auf der Ebene des Wesens. Hat
aber nun die trinitarische Differenz ihren Stellenwert als systematischer
Brennpunkt verloren, wird sie, die man anderseits nicht einfach beiseite

zu lassen sich leisten kann, dem System hinzugefügt auf der Ebene, von
der es nichts mehr aussagen kann, auf der der ouata àvéçtxToç. Gregor
Palamas geht hier später nicht anders vor als Gregor von Nyssa» (245).

Insofern steht Palamas nicht als Neuerer da. Die Frage ist nur, ob

der «Funktionsverlust» der Trinitätstheologie, der in Ansätzen schon in
der Tradition vor ihm geschehen ist, auch zu wünschen ist, und ob das

Anliegen Palamas' nicht besser gewahrt wäre in einer Konzeption, die
diesem Gefälle nicht folgt.

Wie sähe eine solche Konzeption aus Sie wird in der vorliegenden
Studie, die in ihrer Spannweite beeindruckt, nicht mehr eigens entfaltet,
sondern in ihrem Grundaxiom genannt, etwa mit den Worten E. Jüngels,
«daß das Sein Gottes ad extra wesentlich seinem Sein ad intra entspricht»,
oder denen K. Rahners: «Die 'ökonomische' Trinität ist die 'immanente'
Trinität» (8, Anm. 6). Daraus folgt: «Der trinitarische Gott geht in die
Ökonomie nicht anders ein, als er in sich ist, und umgekehrt ist er schon

wesensmäßig der, als der er dort erscheint ; darum läßt sich in der
ökonomischen Trinität die immanente erkennen, ja, einen anderen Zugang gibt
es zu dieser gar nicht» (7).

Nun wird dazu mehrmals bemerkt, dies sei die Sicht des Westens

im Unterschied zu der (von Palamas bzw. den Palamiten) vertretenen
des Ostens (9, 59, 249). Die folgenden mehr stichwortartigen Hinweise
sollen deutlich machen, daß der in dieser Arbeit aufgewiesene Funktionsverlust

nicht auf den Osten beschränkt geblieben ist 23. Wenn dies nicht

23 Die folgenden Ausführungen verstehen sich nicht als Kritik an der bespro-



256 Immanente und ökonomische Trinität

der Fall ist, so kann in einem zweiten Schritt die Frage aufgeworfen
werden, ob die Deutung des Zusammenhangs zwischen mangelnder
Trinitätstheologie und Energienlehre bei Palamas nicht gewisser Korrekturen

bedarf. In einem letzten Schritt sollen dann von diesen Korrektiven

her, wiederum nur stichwortartig, Überlegungen zur heutigen
Trinitätstheologie vorgelegt werden.

Funktionsverlust der Trinitätstheologie im Westen

Daß die Trinitätstheologie in der lateinischen Tradition einen recht
erschreckenden Funktionsverlust erlebt hat, zeigt nicht nur Kants
berühmtes Wort: «Aus der Dreieinigkeitslehre, nach dem Buchstaben

genommen, läßt sich schlechterdings nichts fürs Praktische machen» 24.

Daß diese Sicht nicht nur das Ergebnis eines aufgeklärten Rationalismus
ist, scheint K. Rahner zu meinen, wenn er auch dem «religiösen Daseinsvollzug»

der meisten Christen ein weitgehendes Fehlen der trinitarischen
Dimension nachsagt25. Trotz der energischen Aussagen K. Barths,
K. Rahners und anderer neuerer Theologen kann man in der westlichen

Theologie nicht gerade eine Hochblüte der Trinitätstheologie feststellen.
Kants Feststellung scheint weithin zu gelten für eine Theologie, die sich

vor allem «fürs Praktische » interessiert. Und selbst K. Rahners Theologie,
die zwar entschieden die Identität von immanenter und ökonomischer
Trinität aussagt, scheint doch in ihrer tatsächlichen Konzeption des

Mysteriums weitgehend ohne Trinitätsbezug auszukommen.

Angesichts dieser Phänomene stellt sich die Frage, ob dieser Mangel
an Trinitätstheologie im Westen nicht verwandte Ursachen habe wie der

von Wendebourg im Osten festgestellte. J. A. Jungmann hat in einer
sehr ausführlichen Untersuchung gezeigt, wie die Abwehr des Arianis-
mus nicht nur im Osten der einschneidende Wendepunkt in der Trinitätstheologie

war, sondern auch und gerade im Westen 26. Der Wandel läßt
sich in den östlichen Liturgien deutlich feststellen: um die Wesensgleich-

chenen Arbeit, die ich für ein Musterbeispiel einer historisch-systematischen Arbeit
halte. Sie wollen als Diskussionsbeitrag verstanden sein.

24 Der Streit der Fakultäten, Akademie-Ausgabe Bd. VII, Berlin 1917, 38.
25 Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der Heilsgeschichte, in:

Mysterium Salutis, Bd. 2, 319 f.
26 Die Abwehr des germanischen Arianismus und der Umbruch der religiösen

Kultur im frühen Mittelalter, in: ders., Liturgisches Erbe und pastorale Gegenwart,
Innsbruck 1960, 3-86.



Immanente und ökonomische Trinität 257

heit des Sohnes zu betonen, richten sich mehr und mehr die Gebete an
ihn, «Christus, unseren Gott»27 oder einfach an die «allerheiligste
Dreifaltigkeit». Während im Westen noch Ende des 4. Jahrhunderts zwei
afrikanische Synoden ausdrücklich befehlen: cum altari assistitur,
semper ad Patrem dirigatur oratio 28, wandelt sich dies zusehends auch im
Westen, besonders von Spanien her. Die Notwendigkeit, die strikte Einheit

des göttlichen Wesens zu betonen, führt auch hier dazu, daß die
trinitarische Ökonomie als Gebetsstruktur (Gloria Patri per Filium in
Spiritu Sancto) von der stärker «homousianischen» et - et - Formel
verdrängt wird.

Symptome dieses Wandels nennt Jungmann in großer Zahl. So

etwa die Rede des Westgotenkönigs auf dem Konzil von Toledo 589,

wo er das Herrenwort «Wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt
sind, bin ich mitten unter ihnen», interpretiert: Credo enim beatam

sanctae Trinitatis divinitatem huic sancto interesse concilio 29. Hier zeigt
sich eine tiefgreifende Umstrukturierung des Glaubensbewußtseins an,
die zum allmählichen «Funktionsverlust» der Trinitätslehre führte. Die

fides trinitatis, im antiarianischen Kampf zum Losungswort der Orthodoxie

geworden, verliert ihre Bindung an die trinitarische Struktur der
Ökonomie. Die Trinitätspräfation, die spätestens um 800 aufkommt,
kann das Geheimnis der Dreifaltigkeit ohne direkten Bezug auf die

Heilsökonomie feiern. Umgekehrt wird mehr und mehr die trinitarische
Differenzierung des göttlichen Handelns vernachlässigt. Die opera ad

extra sind die der den drei Personen gemeinsamen Gottheit.
Es häufen sich die Beispiele dafür, daß Christus einfach für Gott

steht. So predigt der heilige Willibrord dem Sachsenkönig ein erschreckend
reduziertes Credo : er solle sich zum einen Gott bekehren, der Himmel und
Erde erschaffen hat, und glauben in unum Deum omnipotentem Dominum
nostrum Jesum Christum (sie!)30. Die Germanenmission hat weitgehend
einfach Christus als den «besseren Gott» gepredigt. Aber die Beispiele
solchen « Christomonismus» sind älter. In der Benediktregel heißt es

(II, 1-3), der Abt repräsentiere im Kloster Christus, wird er doch mit
seinem (Christi) Namen angesprochen, nach dem Wort des Apostels:

27 Ausführlich dazu J. A. Jungmann, Die Stellung Christi im liturgischen
Gebet, Münster 1925.

28 Mansi III, 884; 922.
29 Mansi IX, 979 f.
30 Alkuin, Vita Willibrordi c. 11 (Acta SS. Nov. III, 442).

17



258 Immanente und ökumenische Trinität

Accepistis spiritum adoptionis filiorum in quo clamamus: Abba, Pater.
Die Bezeichnung Christi als Vater reicht freilich bis in 2. Jahrhundert31.

In der «gelehrten Theologie», die sich aus solchen Umbrüchen nicht
heraushalten kann und sie zum Teil mitbedingt, wirkt sich der «Trini-
tätsverlust» ebenfalls aus. Wir haben in dem unter Anm. 18 zitierten
Text Gregor Palamas' gesehen, wie hier die Vaterschaft der Trinität als

solcher zugesprochen wird. Bei Thomas von Aquin, um nur ein Beispiel
zu nennen, finden wir ganz ähnliche Gedankengänge. Auf Grund des

Axioms, daß die opera ad extra der Trinität gemeinsam sind, kommt er
zu folgender Aussage: Quamvis autem generare in divinis sit proprium
personae Patris, tarnen facere quemcumque effectum in creaturis est

commune toti Trinitati, propter unitatem naturae; quia, ubi est una natura,
oportet quod sit una virtus et una operatio, (Belegstelle: Joh 5,19). Et ideo

adoptare homines in filios Dei convenit toti Trinitati 32. Im Sed contra
desselben Artikels sagt Thomas, das «Vater Unser» richte sich an die

ganze Trinität, und die Begründung ist dieselbe wie bei Palamas: weil
sich alle Namen, die von Gott in bezug auf die Geschöpfe ausgesagt
werden, auf die ganze Trinität beziehen 33.

Gewiß kann man anderseits bei Thomas einen tiefen und wesentlichen

Zusammenhang zwischen immanenter Trinität und opera ad

extra aufzeigen, insofern er die Schöpfung als Elongatur der immanenten

Hervorgänge sieht34. Aber diese Sicht wirkt nicht strukturierend etwa
auf die ganze Anlage des Schöpfungstraktates. Sie wird auch in der

Christologie nur zum Teil durchgehalten. Gerade im Bereich der Christo-

logie wirkt sich die beschriebene Umstrukturierung der Trinitätslehre

31 B. Steidle, Abba Vater, in: Benediktmische Monatsschrift 16 (1934)
89-101; G. Racle, A propos du Christ-Père, in: RSR 50 (1962) 400^-08. Weitere
Beispiele in: La Règle de saint Benoît (hrsg. v. A. de Vogüe und J. Neufville),
Sources Chrétiennes Bd. 181, Paris 1972, 442, Anm. 3.

32 III4, q. 23 corp.
33 Vgl. auch Ia, q. 33, Arg. 1 : «Der Name 'Vater', insofern er personal ausgesagt

wird, ist der Person des Vaters eigen; insofern er aber essential ausgesagt wird, ist
er der ganzen Trinität gemeinsam, denn wir sprechen das 'Vater Unser' zur ganzen
Trinität». Vgl. ferner den Abschnitt: «Die ganze Trinität als unser Vater?» in H.
Muehlen, Der Heilige Geist als Person, Münster 19663, 323-327.

34 Vgl. Ia, q.45, a.6, corp.: «Erschaffen kommt Gott zu gemäß seinem Sein,
und dieses ist sein Wesen, das den drei Personen gemeinsam ist. Deshalb ist das
Erschaffen nicht einer bestimmten Person eigen, sondern der ganzen Trinität
gemeinsam. Und doch haben die göttlichen Personen eine Kausalität in bezug auf die
Erschaffung der Dinge, secundum rationem suae processionis.



Immanente und ökonomische Trinität 259

besonders deutlich aus. Der Akzent liegt mehr und mehr auf dem
Verhältnis der menschlichen Natur Christi (besonders seiner anima) zu seiner

göttlichen Natur, die den drei Personen gemeinsam ist, weshalb es dann
auch heißen kann, die anima humana Christi bete zur Dreifaltigkeit35.
Es ist noch nicht lange her, daß man in der Schultheologie über die
subsistentia absoluta der göttlichen Natur, ja über die una personalitas
Dei diskutiert hat, als die man die göttliche Natur - ungeachtet der
Personen - betrachten könne 36.

Diese knappen Hinweise führen nun zur Frage, ob das Verblassen
der Trinitätslehre bei Palamas nicht ein - besonders markanter - Zug
einer allgemeinen nachnizänischen Entwicklung ist, verstärkt durch
gewisse philosophische Positionen.

Das Anliegen Gregor Palamas' und seine begriffliche Formulierung

Es geht Palamas um die Realität der Vergötthchung des Menschen.

«Weil er aber die Relation von Gott und Welt in einem Denkmodell
beschreibt, das in Gefahr steht, Gott in die Korrelation mit der Welt
gebunden vorzustellen, im 'Teilhabe'-Modell, darum entwickelt er die

Lösung, Gott über sich qua Relation in sich zu überhöhen», durch die

innergöttliche Unterscheidung von Wesen und Energien 37. Die Frage
ist nun, ob es am Teilhabe-Modell als solchem liegt, wie D. Wendebourg
anzunehmen scheint, daß sich Palamas zu dieser Unterscheidung
gedrängt sah. Die Ablehnung des Teilhabe-Modells bedingt dann auch die

Sicht, die sie diesem Modell als Alternative entgegenstellt (worauf wir im
folgenden Abschnitt zurückkommen werden).

In einer vergleichenden Studie über Maximus Confessor und Pala-

35 Noch bei K. Rahner finden sich Aussagen dieser Art : « Jesus ist der Mensch,
der die einmalige absolute Selbsthingabe an Gott lebt» (Kleines Theologisches

Wörterbuch, S. 177); ein Gegenüber von Jesu menschlicher Seele und Logos

(!): «ein menschliches Selbstbewußtsein, das dem ewigen Wort kreatürlich
gegenübersteht in der echt menschlichen Haltung der Anbetung, des Gehorsams»
(Schriften, Bd. 1, 178). Weitere Texte bei B. van der Heijden, Karl Rahner.
Darstellung und Kritik seiner Grundpositionen, Einsiedeln, 1973, 399-423.

36 Vgl. dazu H. Muehlen, op. cit. 318-323. A. Malet hat in seinem sehr
anregenden Buch : Personne et Amour dans la théologie trinitaire de S.Thomas d'Aquin,
Paris 1956, diese essentialistische Lektüre der thomasischen Trinitätstheologie als
zu eng erwiesen.

37 D. Wendebourg, op. cit. 21 f.



260 Immanente und ökonomische Trinität

mas hat J.-M. Garrigues gezeigt, daß nicht das Teilhabe-Modell als

solches problematisch ist, wohl aber die Fassung, die ihm Palamas

gegeben hat38. Er sieht diese Engführung in zweierlei Hinsicht :

1. Palamas habe wie seine Gegner, Barlaam und Akindynos, im
Rahmen eines Begriffs des göttlichen Wesens als reiner Aseität gedacht.
Nach der Art des neuplatonischen Einen werde das göttliche Wesen nicht
als reiner Akt gedacht, sondern - im Sinne einer strikten negativen
Theologie - jenseits des Seins, in völliger Unmittelbarkeit. Barlaam hatte,
in dieser Konzeption, die göttlichen Energien als geschaffen verstanden,
da das göttliche Wesen als radikal jenseits des Seins gedachtes, der

Schöpfung nicht kraft seines ungeschaffenen Aktseins gegenwärtig sein

kann. Garrigues zieht eine Parallele zur ockhamschen Sicht, die Gott als

völlig unmittelbar und die Welt als ihm völlig äußerliche Willenssetzung
versteht, ohne daß Raum für eine analoge Teilhabe an seinem Sein

möglich bliebe. Palamas wollte die christliche Sicht einer wirklichen
Kommunikation zwischen Gott und Welt retten, da er aber den Begriff
des göttlichen Wesens als reine Aseität nicht hinterfragt habe, sei er zur
Realdistinktion zwischen inkommunikabler Usia und kommunikablen
Energien genötigt gewesen.

Diese Interpretation trifft sich mit der von D. Wendebourg, die

zeigen konnte, daß Palamas eben dieses Anliegen hatte, daß er aber die

Brücke zur Kommunikation selbst auf der Ebene der ewigen Energien
nur durch einen zusätzlichen Willensakt schlagen konnte (vgl. oben,
Anm. 12). Was m.E. nicht genug gezeigt wird, ist, daß dieser

Weltbezug - ähnlich wie bei Ockham - letztlich willkürlich bleiben muß,
weil er weder als analoge Teilhabe am Seinsakt Gottes verstanden werden

kann noch als analoge, kreatürliche Teilhabe an den göttlichen
Energien (vgl. Anm. 11), sondern nur als unbegreifliche Setzung eines

Bezuges, als «Willensakt zugunsten des Menschen» (Wendebourg 47),
der nicht wirklich Ausdruck des Seins Gottes ist (eine Sicht, die sich bei

deryifo'oç'Me-Diskussion noch einmal bestätigt; vgl. 45—49).

2. Diese Verkürzung hat, nach Garrigues, ihren Grund in der Reduktion

des Teilhabe-Gedankens auf eine «participation entitative» 39.

Teilgeben wird von Palamas ausdrücklich verstanden als «Einen-Teil-von-

38 L'énergie divine et la grâce chez Maxime le Confesseur, in: Istina (1974)
272-296.

39 Ibid. 275.



Immanente und ökonomische Trinität 261

sich-Geben». Diese Sicht kommt Palamas zu aus dem über Ps.-Dionys
vermittelten neuplatonischen Teilhabeverständnis. So sagt er, im
Anschluß an De divinis nominibus II, 7 («Wir sehen keine Vergöttlichung,
kein Leben, welche vollständig der alles überragenden tranzendenten
Ursache gleich wären») :

Ähnlich also, aber nicht völlig und genau. Aber nicht nur als Ursache
überragt sie der Hl. Geist vollständig, sondern auch deshalb, weil das,

was man empfängt, immer nur ein winziger Teil (tcoXXogtôv) der Gabe

ist; denn der Empfangende kann die göttliche Energie nicht zur
Gänze empfangen 40.

Garrigues sagt wohl zu Recht, daß die Teilhabe-Konzeption bei
Palamas «frise dans certains textes la représentation physiciste»41.
Tatsächlich legen die Bilder, in denen Palamas die Teilhabe an den

göttlichen Energien beschreibt, ein sehr «verdinglichtes» Teilhabeverständnis

nahe: er bevorzugt etwa das Bild vom Feuer und dem Tonge-
gefäß 42. Dagegen scheint Palamas zwei andere Weisen der Teilhabe nicht
zu beachten: a) die Teilhabe auf Grund der Wirkursächlichkeit, die es

allein möglich macht, daß die Geschöpfe zu freier Zweitursächlichkeit
fähig sind. Das Fehlen dieses Partizipationsverständnisses bedingt bei

Palamas, daß er die Geschöpfe gegenüber den göttlichen Energien
primär als passiv denken muß 43. b) Die intentionale Teilhabe: Ihr Fehlen
bei Palamas bedingt seine Sorge, das Wesen Gottes aus der Teilhabe

herauszuhalten, damit es nicht vom Geschöpf abhängig wird 44, während
die intentionale Teilhabebeziehung zwischen Gott und begnadetem
Geschöpf nicht vermittelnder «Zwischeninstanzen» bedarf, um das göttliche

Wesen in seiner Transzendenz zu sichern, sondern den Menschen

zu Akten befähigt, die Gott selbst «erreichen», in einer gnadenhaften
« Angleichung», die, wie Thomas von Aquin sagt, eine mutua amatio

ermöglicht, «wie ein Freund mit dem Freunde» 4S.

40 Verteidigung der Hêsychasten III, 1, 9 (ed. Chrêstou, Bd. 1, 623, 13-19.
Zur Dionysiosrezeption bei Palamas vgl. auch J. Kühlmann, Die Taten des
einfachen Gottes, Würzburg 1968. Vgl. auch die Texte bei Wendebourg, 17 f.

41 Op. cit. 276.
42 Siehe die Texte bei Wendebourg, 17f.; 24.
43 Wendebourg beschreibt diese Sicht zurecht so, daß der menschliche Geist

in der Erfahrung Gottes «bloßer Hohlraum (ist), der darauf wartet, von Gott
erfüllt zu werden» (15; 18).

44 Vgl. Wendebourg, 35, 48, 52f., 55, 59.
45 IIa-IIae, q.23, a.l.



262 Immanente und ökonomische Trinität

Ausblick

Als Alternative zur Konzeption Gregor Palamas' schlägt D. Wende-

bourg vor, «das Verhältnis Vorrelationalität und Weltbezug Gottes als

Verhältnis von Freiheit und Bindung zu bestimmen statt als ewige

Differenzierung in seinem unveränderlichen Sein» (24; vgl. 41 f., 61 f.,
121, 250). Es sei abschließend die Frage aufgeworfen, ob diese Alternative
dem FunktionsVerlust der Trinitätslehre entgegenwirken kann. Hier
können nur stichwortartige Überlegungen vorgelegt werden, die einer
ausführlichen Begründung bedürften.

Die Deutung des Gott-Welt-Bezuges in den Kategorien von Freiheit
und Bindung Gottes hat eine ebenso lange Geschichte wie die in den

Kategorien von Usia und Energien 46 : sie gehört zur «Geschichte des

Augustinismus»47, wie jene zur Geschichte der kappadozischen Theologie
gehört. Betrachtet man die von Augustin herkommende Geschichte des

Freiheit-Bindung-Modells, wie sie die Studie von Hamm 46 nachzeichnet,
so wird man sich fragen müssen, ob hier der «Funktionsverlust» der
Trinitätslehre nicht ebenso groß ist wie im Osten. Der zentrale Gedanke dieses

Modells, die Unterscheidung von potentia absoluta und potentia ordinata,
setzt in Gott selbst48 eine Unterscheidung zwischen der «absoluten
Wahlfreiheit» Gottes und seiner faktischen Selbstbindung an. «Weil Gott
als transzendente, in sich abgeschlossene Wirklichkeit durch die
Unendlichkeit seiner Machtfülle und seines Entscheidungsspielraums, die

potentia dei absoluta, charakterisiert ist, kann der Mensch sein Wissen

um die Gültigkeit einer bestimmten Heilsordnung, die potentia dei

ordinata, nur von den kontingenten Selbstmitteilungen Gottes in der
Geschichte erhalten»49. Von Gottes kontingenter Selbstbindung aus

gibt es keinen Rückschluß auf Gottes Freiheit, weil Gott immer «auch

ganz anders hätte entscheiden können, als er faktisch entschieden hat » 50.

Selbst wenn dieses Modell trinitarisch gedacht wird (was in seiner

spätmittelalterlichen Hochblüte nicht geschieht), stellt sich die Frage,
wie von einem als Selbstbindung verstandenen Handeln der göttlichen

46 Einen guten geschichtlichen Überblick gibt Berndt Hamm, Promissio,
Pactum, Ordinatio. Freiheit und Selbstbindung Gottes in der scholastischen Gnadenlehre,

Tübingen 1977.
47 Op. cit. 495.
48 Op. cit. 491.
49 Op. cit. 471.
50 Op. cit. 1.



Immanente und ökumenische Trinität 263

Personen auf die ewigen Hervorgänge geschlossen werden könnte, wie die
Ökonomie in der Theologia wurzeln und diese offenbaren sollte. Die

Strukturparallelen zum Palamitischen Modell sind frappierend: in
beiden Fällen geht es einerseits um die absolute Souveränität Gottes

gegenüber der Schöpfung, anderseits um die Realität seines «Engagements»

ihr gegenüber. In beiden Fällen wird Gottes Handeln ad extra
nicht trinitarisch gedacht, sondern von einer «trinitätslosen» innergöttlichen

Realdistinktion von Wesen und Wirken her bzw. mit einer
innergöttlichen Dialektik von potestas absoluta und potestas ordinata, von
Freiheit und Bindung.

Eine wirklich trinitarische Sicht des Handelns Gottes, wie sie ein

Petavius «wiederentdeckt» hat51, indem er über die mittelalterlichen
Engführungen auf die Vätertheologie zurückgriff, hat sich m. E. bis heute

nicht durchgesetzt. Das Axiom von der Identität von immanenter und
ökonomischer Trinität wird zwar betont, spielt aber keine prägende Rolle.
Es wäre vermessen, in wenigen Worten eine «Lösung» zu zeigen52. Im
Kontext dieser Überlegungen sei nur darauf hingewiesen, daß es im
Osten wie im Westen nicht an Versuchen gefehlt hat, eine wirklich
trinitarische Sicht der Ökonomie zu entfalten. Eine intensive Beschäftigung
mit ihnen wäre ein unerläßliches Element für eine «Revitalisierung» der

Trinitätstheologie. Für den Osten denke ich hier besonders an die Gestalt
des Maximus Confessor, der zwischen den Kappadokiern und Palamas

steht und dessen große Synthese in selten erreichter Ausgewogenheit die

vornizäische Sicht einer trinitarischen Ökonomie (Irenäus) mit den Ergebnissen

der Kappadokier zu einen versteht53. In seinem Vater-Unser-
Kommentar zeigt Maximus, daß man die Gemeinsamkeit der opera ad

extra halten kann, ohne zu den oben zitierten Konklusionen des Palamas
oder des Thomas zu gelangen:

(Das Vater-Unser lehre uns,) uns die Güter anzueignen, deren Spender
alleine Gott der Vater ist, durch die natürliche Vermittlung des
Sohnes im Hl. Geist

51 Vgl. M. Hoffmann, Theologie, Dogma und Dogmenentwicklung im
theologischen Werk Denis Petau's. (Regensburger Studien zur Theologie, Bd. 1),
Bern-Frankfurt-München 1976.

52 Einige Hinweise dazu in: M.-J. Le Guillou, Das Mysterium des Vaters,
Einsiedeln 1974, bes. den 4. Teil: «An den Grundlagen der Dogmatik», 197-257.

53 Vgl. dazu den Beitrag von F. Heinzer, L'explication trinitaire de
l'Economie chez Maxime le Confesseur, der 1981 im Band der Akten des Symposions
über Maximus Confessor (Fribourg, 2.-5. September 1980) - Deo volente - erscheinen

wird (Reihe «Paradosis», Bd. 27).



264 Immanente und ökonomische Trinität

Denn durch seine Menschwerdung lehrt uns der Logos Gottes die
'theologia' die 'immanente Trinität'), indem er in sich selber den
Vater und den Hl. Geist zeigt. Denn der ganze Vater und der ganze
Hl. Geist waren wesenhaft und vollkommen im ganzen Sohn, auch als

Menschgewordenem, freilich ohne daß sie selber gleichfalls Mensch
geworden wären, vielmehr dergestalt, daß der Vater Quelle des

Heilsratschlusses war (eùSoxûv) und der Hl. Geist mitwirkte (auvspyüv),
während der Sohn die Inkarnation selber wirkte (aü-roupyoüvTi) 54.

54 Maximus, or. dorn., PG 90, 876 B/D.


	Immanente und ökonomische Trinität

