
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 1-2

Artikel: Die Macht und Ohnmacht der Liebe

Autor: Brantschen, J.-B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760973

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760973
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


J.-B. Brantschen

Die Macht und Ohnmacht der Liebe

Randglossen zum dogmatischen Satz: Gott ist unveränderlich

Das Dogma von der Unveränderlichkeit Gottes - jahrhundertelang
fragloser Besitz des depositum fidei - ist in unseren Tagen in die theologische

Diskussion geraten1. Die exegetische, überheferungsgeschicht-
liche und systematische Aufarbeitung dieses Dogmas würde eine je
eigene Untersuchung notwendig machen. Unser Anliegen auf den

folgenden Seiten ist demgegenüber sehr bescheiden. Wir möchten der Frage

nachgehen, die da heißt: Wenn Gott absolut unveränderlich ist, wie

Theologie und Kirche lehren -, wie ist dann noch echte Partnerschaft
zwischen Gott und Mensch möglich? Anders formuliert: wie ist das

1 Stellvertretend für viele andere seien erwähnt: H. Mühlen: Die Veränderlichkeit

Gottes als Horizont einer zukünftigen Christologie. Auf dem Wege zu einer
Kreuzestheologie in Auseinandersetzung mit der altkirchlichen Christologie,
Münster 1970; H. U. von Balthasar: Mysterium Paschale, in: MySal III/2, 133-
319, bes. S. 143-154; J. Moltmann: Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als
Grund und Kritik christlicher Theologie, München 1972; E. Jüngel: Gott als
Geheimnis der Welt. Zur Begründung der Theologie des Gekreuzigten im Streit
zwischen Theismus und Atheismus, Tübingen 1977.

Zwar ist im Zusammenhang mit der christlichen Lehre von der Kenosis die
Frage nach der Unveränderlichkeit Gottes immer wieder berührt worden - besonders

durch die modernen Kenotiker des 16./17. und 19. Jahrhunderts - jedoch hat
(von Ausnahmen abgesehen) die Kenosistheologie die traditionelle, von der
griechischen Metaphysik beeinflußte Gotteslehre nicht radikal neu zu prägen vermocht.
Vgl. P. Henry: Kenose, in: DBS, Bd. 5 (1957) Sp. 7-161; ferner J. A. Dorner:
Über die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs der Unveränderlichkeit Gottes,
mit besonderer Beziehung auf das gegenseitige Verhältnis zwischen Gottes
übergeschichtlichem und geschichtlichem Leben (1856-1858), in: Dorner: Gesammelte
Schriften aus dem Gebiet der systematischen Theologie, Exegese und Geschichte,
Berlin 1883, S. 188-377, bes. S. 206-240, 250-299.



Die Macht und Ohnmacht der Liebe 225

Dogma von der Unveränderlichkeit Gottes zu explizieren, damit Theologie

und Frömmigkeit nicht auseinanderbrechen? An dieser Diastase

ist schon die antike, heidnische Religion gestorben, weil es ihr nicht
gelang, den Logos mit der Volksfrömmigkeit zu vermitteln. Seitdem und
bis in unsere Tage galt es, diese Diastase zwischen Theologie und
Frömmigkeit zu verhindern, denn sie wäre tödlich - für beide Seiten.

In einem ersten Abschnitt (I) wollen wir das Problem möglichst
pointiert herausarbeiten; in Abschnitt II soll das Anliegen des

kirchlich-theologischen Satzes « Gott ist unveränderlich » erläutert und schließlich

in Abschnitt III ein - keineswegs neuer - Antwortversuch interpretierend

wiederholt werden.

I. DIE APORIE

7. Die deistische Gefahr

P. Heinrich Maria Christmann OP kommentiert im ersten Band der
deutschen Thomasausgabe (1933) Thomas' Lehre von der Unveränderlichkeit

Gottes u. a. so: «Psychologisch bereitet uns die Vorstellung von
der absoluten Unveränderlichkeit Gottes große Schwierigkeiten. Nicht
nur, daß für uns der Begriff des Lebens mit dem der Bewegung und des

Bewegtseins, also zum mindesten mit einer seelischen oder geistigen
Veränderung fast identisch ist ; wir können uns auch schwer vorstellen,
daß Gott von den Ereignissen unserer Welt, vom Glück und Unglück
der Völker und der Menschheit, von unseren Gebeten und Gottesdiensten

so wenig wie von unseren Beleidigungen irgendwie berührt wird. Wir
müssen uns aber gegenwärtig halten, daß die Beziehung Gottes zu uns
nicht eine wirkliche, sondern eine nur gedachte ist»2. Die Unveränderlichkeit

Gottes, so interpretiert, bedeutet das Ende jeder echten Partnerschaft

zwischen Gott und Mensch. Frömmigkeit wird unmöglich. Wer
wird noch den Mut und die Freiheit aufbringen, zu einem Gott zu beten,
der unserem Flehen und Rufen, unserem Leiden und Klagen indifferent
gegenübersteht? 3. Ein apathischer Gott, der in seiner Seligkeit das

Glück und Unglück der Völker und des Einzelnen unberührt «beobachtet»,

wird vom heutigen Menschen zu Recht als zynisch empfunden und

2 DThA, 1. Bd. (Salzburg 1933) S. 500.
3 Vgl. auch G. Greshake: Theologische Grundlagen des Bittgebets. - ThQ

157 (1977) 27^-0, bes. S. 29.

15



226 Die Macht und Ohnmacht der Liebe

abgelehnt. P. Christmann verteidigt Gottes Unveränderlichkeit auf
Kosten von Gottes Lebendigkeit in bester deistischer Manier. Ein solcher
Deismus führt in letzter Konsequenz zum Atheismus.

2. Die pantheistische Versuchung

Die Antithese zu Christmanns «Deismus» spiegelt sich in den

vielfältigen Formen des «Pantheismus». Der Pantheismus versucht, Gottes

Lebendigkeit auf Kosten seiner Unveränderlichkeit zu retten. Er trägt ein

radikales Werden in Gott hinein, sei es, daß er Gott und Welt (Natur) in
eins setzt, sei es, daß er Welt und Geschichte als Moment der Selbst-

werdung Gottes deutet. Der großartigste Versuch in dieser Richtung
bleibt nach wie vor Hegels «Phänomenologie des Geistes» (1807) 4. Für
unsere Problemstellung aber mag es genügen, einige Sätze des radikalen
Kenotikers und Gott-ist-tot-Theologen Thomas J. J. Altizer zu zitieren:
«Als die christliche Scholastik Aristoteles folgte und Gott... als actus

purus definierte, isolierte sie ihn gänzlich von der Welt und verstand ihn
als untätigen und teilnahmslosen Gott »5. So ist denn der christliche
«Atheismus» weitgehend eine prophetische Reaktion auf diesen fernen,
in seiner Transzendenz und Souveränität teilnahmslosen Gott 6. Der Gott
des christlichen Glaubens ist nämlich keineswegs «unveränderlich und
unbeweglich»7, er ist vielmehr «ein sich vorwärtsbewegender Prozeß

kenotischer Metamorphose»8. Solange der «christliche Gott als
transzendente und teilnahmslose Urgottheit, unberührt von Zeit und
Geschichte verstanden wird», wird die Fleischwerdung Gottes nicht ernst

genommen. Die Lehre von der Kenosis besagt: «Gott wird Fleisch im
Wort, und zwar ganz, wodurch er aufhört in seiner Urgestalt zu existieren»

9. Die Kenosis ist erst dann erfaßt, «wenn das Wort als ein sich der

tatsächlichen Bewegung in die Geschichte hinein aussetzendes erkannt
wird, und so seine ursprüngliche Form in der Inkarnation aufgibt und

4 Zu Hegel in theologischer Perspektive vgl. H. Küng : Menschwerdung Gottes.
Eine Einführung in Hegels theologisches Denken als Prolegomena zu einer künftigen
Christologie, Freiburg i. Br. 1970; ferner E. Jüngel: Gott als Geheimnis (s. Anm. 1),
S. 83-132.

5 Th. J. J. Altizer: Daß Gott tot sei. Versuch eines christlichen Atheismus,
Zürich 1968, S. 68; vgl. auch S. 96 u. 101.

6 Vgl. a.a.O. 67.
7 A.a.O. 95.
8 A.a.O. 103.
9 A.a.O. 44f.



Die Macht und Ohnmacht der Liebe 227

sich auf das Ziel einer neuen und eschatologischen Totalität zubewegt»10.

Offenbarung im biblisch-prophetischen Sinn «legt Zeugnis ab von einem
allmählichen Zerfall des Urgottes, wobei Gott sich in der Geschichte

progressiv verwirklicht und schließlich als ein allumfassendes, aber
immanentes und bevorstehendes 'Gottesreich' aufscheint» n. Gott ist erst dann
alles in allem, wenn «die Trennung von Geschöpf und Schöpfer, von
Heiligem und Profanem, von Fleisch und Geist» aufgehoben ist12.

Wir halten fest: entweder wird Gottes Unveränderlichkeit auf
Kosten seiner Lebendigkeit verteidigt (Christmann) ; oder Gottes
Lebendigkeit wird auf Kosten von Gottes Unveränderlichkeit betont (Altizer).
Die «deistische» Sicht eines Christmann reißt Gott und Welt auseinander:
ein absolut unveränderlicher Gott steht indifferent einer sich wandelnden
Welt gegenüber. Die Partnerschaft zwischen Gott und Mensch wird zur
Einbahnstraße. Die «pantheistische» Sicht eines Altizer vermischt Gott
und Welt und läßt damit weder Gott Gott, noch die Welt Welt sein.

Welt und Mensch verlieren so ihre Selbständigkeit und Gott seine
Absolutheit. Partnerschaft zwischen Gott und Mensch wird sinnlos.

Will Theologie nicht zu einem eitlen und sterilen Geschäft werden
ohne jeden Bezug zur echten Frömmigkeit, und will Frömmigkeit
andererseits nicht zur Magie degenerieren, gilt es, Gottes Lebendigkeit und
Unveränderlichkeit gleichzeitig nicht nur zu behaupten, sondern auch

zu denken. Es gilt, Gottes Unveränderlichkeit in sich selbst als lebendig
und Gottes Lebendigkeit in sich und in der Welt als unveränderlich zu
denken. Bevor wir uns dieser Aufgabe zuwenden, wollen wir versuchen,
das Anliegen des dogmatischen Satzes «Gott ist unveränderlich» zu
verstehen.

II. DAS KIRCHLICH-THEOLOGISCHE DOGMA

VON DER UNVERÄNDERLICHKEIT GOTTES

7. Die Aussageabsicht der Kirche

Daß Gott - und Gott allein - unveränderlich ist, gehört zum Glauben

der Kirche von Anfang an. Das vierte Laterankonzil von 1215 faßt

zusammen, was auch in den vorausgegangenen Jahrhunderten unbe-

10 A.a.O. 57.
11 A.a.O. 97; vgl. auch S. 177.
12 A.a.O. 93. Zur Theologie Altizers vgl. die informationsreiche Studie von

K. Rohmann: Vollendung im Nichts? Eine Dokumentation der amerikanischen
« Gott-ist-tot-Theologie », Zürich 1974, S. 171-306.



228 Die Macht und Ohnmacht der Liebe

stritten war: «Firmiter credimus et simpliciter confitemur, quod unus
solus est verus Deus, aeternus, immensus et incommutabilis (Hervorhebung

von mir), incomprehensibilis, omnipotens et ineffabilis, Pater et
Filius et Spiritus Sanctus: très quidem personae, sed una essentia,
substantia seu natura simplex omnino» 13. Die Unveränderlichkeit kommt
sowohl dem Vater wie dem Sohn als auch dem Geist zu, weil jede der drei

göttlichen Personen die eine und gleiche göttliche Natur besitzt u. Knapp
und bündig formuliert das erste Vatikanum (1870) : Gott ist «una singu-
laris, simplex omnino et incommutabilis substantia spiritualis» 15, wobei
der Terminus «Gott» für alle drei göttlichen Personen zusammen bzw.

für jede einzelne göttliche Person stehen kann.
Was will die Kirche mit dieser Lehre von der Unveränderlichkeit

Gottes aussagen? Unter Verzicht auf dogmengeschichtliche Details
wollen wir in systematischer Absicht die verschiedenen Bedeutungsnuancen

dieser Lehre wie folgt explizieren :

a) Gott ist unveränderlich heißt: auf Gott ist Verlaß. Gott ist im Unterschied

zu den Göttern der Heiden nicht launisch ; er und er allein ist der
unwandelbar treue Bundesgenosse. Während die Götter der Heiden
Parteilichkeit und Egoismus kennen und folglich durch Opfer und Kulthandlungen

wenn nicht «bestochen», so doch beeinflußt werden können, ist
der jüdisch-christliche Gott unwandelbar treu, unveränderlich gut. -
Diese erste Bedeutungsnuance kann auch so formuliert werden : In Gott
gibt es keinen Dualismus, denn er ist «omnino simplex» 16.

b) Gott ist unveränderlich heißt: Gott - und Gott allein - ist absolut
vollkommen. Jede Veränderung würde Gottes Vollkommenheit schmälern.

In dieser zweiten - und entscheidenden - Bedeutung schwingen zwei

Nuancen mit:

1. Alles, was uns umgibt und uns begegnet - einschließlich der Mensch -
ist in einen unablässigen Prozeß des Werdens und Vergehens hinein-

13 Denzinger (36. Auflage 1976) 800.
14 Die Unveränderlichkeit des fleischgewordenen Logos hält Papst Leo I.

ausdrücklich fest: «... Nec enim Verbum aut in carnem aut in animam aliqua sui
parte conversum est, cum simplex et incommutabilis natura deitatis tota in sua sit
semper essentia, nec damnum sui recipiens nec augmentum et sic adsumptam natu-
ram beatificans, ut glorificata in glorificante permaneat. » Denzinger 297 ; vgl.
auch Denzinger 294. - Vgl. ferner Denzinger 501, 569, 683, 853, 1330.

15 Denzinger 3001.
16 Thomas von Aquin: STh I, q.3, a. 7. Gottes Einfachheit ist nach Thomas

ein Grund für Gottes Unveränderlichkeit. Vgl. STh I, q. 9, a. 1.



Die Macht und Ohnmacht der Liebe 229

gerissen. Alles Irdische ist in stetem Fluß, in fortwährender Bewegung.
Gott - und Gott allein - steht jenseits von Werden und Vergehen,
denn er ist der Herr der Bewegung, das rtpwrov xivoöv oodvyjTov wie
Aristoteles sagt17 ; er ist das wahre Sein, wie Augustinus im Anschluß

an Piaton sagt18 ; er ist der actus fturus wie Thomas in aristotelischer
Tradition formuliert19.

2. Wer sich «verändern» will und «verändern» muß, der ist nicht voll¬

kommen, dem fehlt etwas. Diese Erfahrung macht der Mensch

tagtäglich, denn er ist von Haus aus «ein Mangel- und Hungerwesen,
nicht nur deshalb, weil er nicht hat, was er braucht, und sich so im
ständigen Beschaffen des zu Verbrauchenden und zu Verzehrenden
selbst verbraucht und verzehrt ; sondern auch und eigentlich deshalb,
weil er nicht ist, was er sein soll, und so zu ständiger Bewegung
angetrieben ist, um sein Menschsein überhaupt erst zu verwirklichen»20

- und dabei die schmerzliche Erfahrung macht, daß er sich auf Erden

17 Vgl. Aristoteles: Met. 1012b 30f.; 1073a 23 ff.; 1074a 37. Dieser erste
unbewegte Beweger bewegt die Fixsternsphäre «wie ein Geliebter» (œç êp&>p.svov, Met.
1072b 3) ; oder wie das Erstrebte (tö öpsxxiiv) und das Gedachte (tö vo7]töv, Met.
1072a 26). Bildlich gesprochen: Wie ein schöner Geliebter selber unbewegt bleiben
kann und doch alle seine Verehrer(innen) in Bewegung bringt und in Bewegung
hält, ähnlich denkt sich Aristoteles Gott als unbewegten Beweger, zumal er Gott
«xaXcciç» nennt (Met. 1072b 11).

18 Aus der Fülle der diesbezüglichen Texte des Augustinus seien drei erwähnt:
De trin. VII, 5, 10: «[Deus] est enim vere solus, quia incommutabilis est» (PL 42,
Sp. 942 CCL 50, S. 261). Sermo VII, 7: «Esse, nomen est incommutabilitatis.
Omnia enim quae mutantur, desinunt esse quod erant, et incipiunt esse quod non
erant. Esse verum, esse sincerum, esse germanum, non habet nisi qui non mutatur»
(PL 38, Sp. 66; Corpus christianorum interpunktiert anders, ohne jedoch den Sinn
des Textes zu ändern, vgl. CCL 41, S. 75). De trin V, 2, 3 : «... et ideo sola est
incommutabilis substantia vel essentia, qui [CCL « quae »] Deus est, cui profectio [CCL
«profecto»] ipsum esse, unde essentia nominata est, maxime ac verissime competit.
Quod enim mutatur, non servat ipsum esse; et quod mutari potest, etiamsi non mu-
tetur, potest quod fuerat non esse : ac per hoc illud solum quod non tantum non
mutatur, verum etiam mutari omnino non potest, sine scrupulo occurrit quod verissime
dicatur esse» (PL 42, Sp. 912; CCL 50, S. 208). Vgl. auch Tr. in Joh. ev. 11,2 und
XCIX,5, PL 35, Sp. 1389 u. 1888; De nat. boni XIX, PL 42, Sp. 557. Ferner E.
Zum Brunn: L'immutabilité de Dieu selon saint Augustin. - Nova et Vetera 41

(1966) 219-225; W. Geerlings: Christus Exemplum. Studien zur Christologie und
Christusverkündigung Augustinus', Tübingen 1978, S. 37-42.

19 Thomas' erstes Argument für Gottes UnVeränderlichkeit lautet so: Was
sich irgendwie verändert, ist «aliquomodo in potentia». Gott aber ist «actus purus»
(STh I, q.9, a.l). Vgl. Aristoteles: Met. 1071b 3-1073a 13.

20 G. Ebeling: Der hermeneutische Ort der Gotteslehre bei Petrus Lombar-
dus und Thomas von Aquin, in: G. Ebeling: Wort und Glaube, 2. Bd., Tübingen
1969, S. 245.



230 Die Macht und Ohnmacht der Liebe

nie ganz zu verwirklichen vermag: «Tu fecisti nos ad te, et inquie-
tum est cor nostrum, donee requiescat in te»21.

Gott - und Gott allein - ist sich selbst genug. Er braucht niemanden
und nichts, um zu werden und zu sein, weil er «von Anfang an» in
Fülle und Vollkommenheit sich selbst besitzt, wie schon Piaton
wußte 22. Gott wird nicht, er - und er allein - ist in Fülle und
Vollkommenheit mit sich selbst identisch von Ewigkeit zu Ewigkeit 23.

Mit der Lehre von Gottes Unveränderlichkeit in dieser zweiten

Bedeutung (b) möchte die Kirche jede pantheistische Sicht Gottes zurückweisen

bzw. Gottes absolute Vollkommenheit «von Anfang an» festhalten

24.

Diese kirchliche Lehre ist auch biblische Lehre. Jahwe allein ist
Gott von Ewigkeit zu Ewigkeit (vgl. Ps90,2; Jes 43,10). Himmel und
Erde werden vergehen, Er aber bleibt derselbe in Ewigkeit (vgl. Ps 102,

21 Augustinus: Conf. 1,1. PL 32, Sp. 661.
22 Für Piaton ist Gott unveränderlich, weil er vollkommen ist. Die Argumentation,

wie Piaton sie im «Staat» entwickelt hat, sei hier kurz zusammengefaßt.
Piaton sieht zwei Möglichkeiten einer Veränderung der Gottheit: 1) eine wirkliche
und 2) eine bloß scheinbare. Beide aber sind unmöglich (Resp. 380d - 383c). Zu 1) :

Eine wirkliche Veränderung bzw. Verwandlung Gottes ist unmöglich, weil Gott a)
weder von außen eine Veränderung erfährt; denn das in jeder Hinsicht Gute nimmt
die wenigste Veränderung durch anderes an. Nun ist Gott in jeder Hinsicht
vollkommen. Also kann er am wenigsten von außen verändert werden; b) noch kann er
sich selbst verändern; denn er könnte sich ja nur freiwillig zum Schlechteren verändern.

Das aber ist auch für Gott unmöglich (äSiivccTOv). Zu 2) : Eine scheinbare
Veränderung Gottes liefe auf eine Lüge bzw. Täuschung hinaus. Gott aber kann nicht
lügen und er hat auch keinen Grund zu lügen.

Piaton hätte den Wächtern seines Staates die Lektüre des Philipper-Hym-
nus (Phil 2,5 ff.) verboten, denn der platonische Gott bleibt «àsl àuXSiç èv Tfl aù-roû
p.op<pÄ» (Resp. 381c). Auch sendet der Gott Piatons den Menschen keine Zeichen:
weder im Wachen noch im Schlaf (Resp. 382c).

23 Das dritte Argument, das Thomas von Aquin anführt, um Gottes
Unveränderlichkeit aufzuzeigen, geht von Gottes absoluter Vollkommenheit aus. Diese
Vollkommenheit Gottes führt jede Rede von einem werdenden Gott ad absurdum
(STh I, q.9, a. 1; zum ersten Argument des Thomas s. Anm. 19, zum zweiten s.

Anm. 16). - Vgl. auch das Schreiben Papst Leos I. (447) : «Incommutabili enim nihil
accedit, nihil deperit: quia esse illi quod est sempiternum, semper est proprium.
Unde in se manens innovât omnia, et nihil aeeepit, quod ipse non dederit» (Den-
zinger 285).

24 «Si quis dixerit divinam essentiam sui manifestatione vel evolutione fieri
omnia, aut denique Deum esse ens universale seu indefinitum, quod sese determinan-
do constituât rerum universitatem in genera, species et individua distinetam : an. s. »

(Constitutio dogmatica «Dei Filius» de fide catholica. Vaticanum I, Denzinger
3024). Vgl. auch den Syllabus Pius' IX. vom 8. Dez. 1864, Denzinger 2901.



Die Macht und Ohnmacht der Liebe 231

26-28). Er kennt weder Anfang noch Ende. Er ist der Erste und der Letzte
(vgl. Jes41,4; 44,6; Off 1,8). Er ist nicht treulos und verlogen wie die

Menschen, sondern der unveränderlich treue Gott, der zu seinen

Verheißungen steht (vgl. 2 Tim 2,13; Rom 11,29; 1 Sam 15,29; Jes40,8;
Mal 3,6). Alle gute Gabe und jedes vollkommene Geschenk kommt von
ihm, dem Vater der Lichter, bei dem keine Veränderung ist noch Schatten

infolge von Wechsel (Jak 1,17).

2. Eine problematische theologische Präzisierung

Horcht man die kirchliche Lehre von Gottes Unveränderlichkeit
auf ihre letzte Aussageabsicht ab, so ergibt sich dies : Mit der Rede von
Gottes Unveränderlichkeit will die Kirche vor allem Gottes Vollkommenheit

schützen. In einem metaphysischen Sprachspiel - und in einem
solchen ist das Dogma von der Unveränderlichkeit Gottes formuliert worden

- kann Gottes Vollkommenheit nur dann gewahrt werden, wenn
gesagt wird : Gott ist absolut unveränderlich, denn metaphysisch gesehen
schließt jede Veränderung (weil Veränderung immer als Übergang von
Potenz in Akt gesehen wird) Unvollkommenheit mit ein. Gott aber ist

- wie schon Aristoteles im Buch A seiner Metaphysik weiß25 - reiner Akt
(svÉpysia); er wird nicht erst allmählich Gott. Soweit - so gut!
Problematisch aber wird das Ganze dann, wenn der Metaphysik treibende

Theologe von sich aus Gottes Vollkommenheit (die ja mit der Rede von
Gottes Unveränderlichkeit ausgesagt wird) näherhin präzisieren will.
Der theologische Metaphysiker meint von sich aus zu wissen, was Gott
angemessen ist (OsoTcpeTCç) und was nicht, was Gottes Vollkommenheit
geziemt und was nicht. Es geziemt Gott nicht (oùSè £7ti7tp£TC£i) 26, vom
Menschen und seiner Freiheit etwas zu empfangen. Damit gerät aber die

echte Partnerschaft zwischen Gott und Mensch ins Zwielicht.
Stellvertretend für eine ganze abendländische Tradition sei hier

Thomas von Aquin erwähnt. Thomas lehrt zwar, daß der Mensch durch

25 Vgl. Aristoteles: Met. 1071b 3-1073a 13.
26 Xenophanes (570-475) hatte das formale Stichwort «es geziemt Gott nicht»

geliefert, als er schrieb : « Stets aber am selbigen Ort verharrt er (Gott), sich garnicht
bewegend, und es geziemt ihm nicht (oùSè i-Kinpènzi) hin- und herzugehen bald
hierhin, bald dorthin». (Die Fragmente der Vorsokratiker. Griechisch und Deutsch
von H. Diels. Hrsg. v. W. Kranz. Dublin-Zürich 1969 13, Fragment 26.)
Xenophanes' Formulierung oùSk èmnpénei war so durchschlagend, daß christliche Theologen

seine berühmten Worte nur noch zitieren und variieren konnten: non est
dignum Deo



232 Die Macht und Ohnmacht der Liebe

die Gabe des Heiligen Geistes Freund, Gottes werde und daß diese Freundschaft

zwischen Gott und Mensch ein gegenseitiges Sichliebhaben

(«mutua amatio et redamatio»), eine wirkliche Gemeinsamkeit («mutua
communicatio ») und einen herzlichen Umgang miteinander («quaedam
familiaris conversatio») einschließe27; doch gelingt es Thomas nicht,
diese biblische Sicht in seiner ganzen Gotteslehre zum Tragen zu bringen.
Allzusehr steht er unter dem Einfluß der griechischen Metaphysik und
ihrer Rede von Gottes absoluter Unveränderlichkeit und vollkommenen
Autarkie 2S. Es würde, meint Thomas, Gottes Vollkommenheit Abbruch
tun, wenn Gott etwas vom Menschen empfangen könnte 29. Gott eine

wirkliche Rezeptivität und eine reale Re-aktion zusprechen, hieße

Gottes Unveränderlichkeit unterlaufen 30 und damit seine Vollkommenheit

schmälern. So ist denn der Mensch zwar real auf Gott bezogen

(relatio realis), von Gott zum Menschen aber gibt es nur eine «relatio
rationis», eine gedachte Beziehung 31. Dieser «Deus omnino impassibilis
ac immutabilis» 32 kennt keine Geschichte, er lebt in keiner realen Beziehung

zur menschlichen Freiheit, er kann weder das Ja des Menschen,
noch sein Nein empfangen, und Christmanns eingangs zitierter Kommentar

ist folgerichtig : weder Auschwitz noch der Archipel Gulag, weder das

Blut der Märtyrer noch das Gebet der Kartäuser berühren Gott, denn
«wir müssen uns gegenwärtig halten, daß die Beziehung Gottes zu uns
nicht eine wirkliche, sondern eine nur gedachte ist»33. Damit ist eine

für die Verkündigung und die Frömmigkeit tödliche Einbahnstraße
betreten. Aber: ist dieser Gott noch der christliche Gott? Ist Gottes
Vollkommenheit so zu verteidigen und Gottes Unwandelbarkeit so zu
explizieren? Bevor wir diesen Fragen nachgehen, verweilen wir noch
einen Augenblick bei der Antwort der Tradition.

Daß sein Ansatz die Partnerschaft zwischen Gott und Mensch
gefährde: diesem Einwand würde Thomas aufs heftigste widersprechen.

27 Vgl. STh I/II, q.65, a.5; II/II, q.23, a.l; III Sent., dist. 27, q.2, a.l.
28 Vgl. L. Oeing-Hanhoff: Die Krise des Gottesbegriffs. - ThQ 159 (1979)

285-303, bes. S. 295 f.
29 « Deo non potest aliquid acquiri ex actione cuiuslibet rei : est enim sua boni-

tas omnino perfecta». - CG lib. III, cap. 18 (ed. Marietti, Nr. 2002).
30 Vgl. STh I, q.24, a.3, adl; CG, lib. II, cap. 12 (ed. Marietti, Nr. 916) ;

I Sent., dist. 30, q.l, a.l, ad 1.
31 Vgl. STh I, q. 13, a. 7 ; q. 28, a. 1, ad 3 ; q. 45, a. 3, ad 1 ; q. 6, a. 2. ad 1 ; I Sent.,

dist. 8. q.4, a.l, ad 3; De Veritate, q.4, a.5; De Potentia, q.7, a.9-11.
32 CG, lib. I, cap. 16 (ed. Marietti, Nr. 132).
33 Vgl. Anm. 2.



Die Macht und Ohnmacht der Liebe 233

Denn wer ist denn unser «Partner»: Gott der Schöpferl Was besagt das?

Es besagt nach Thomas u.a. dies: Gottes Umgang mit der Wirklichkeit

- und folglich auch mit der menschlichen Freiheit - ist immer schöpferisch,

das heißt: aus dem Nichts schaffend und alles ständig im Sein

erhaltend. Gottes schöpferische Macht setzt mich nicht nur ins Sein und
erhält mich im Sein, sondern Gott der Schöpfer schafft mich als seinen

Partner in einer fortwährenden Schöpfung so radikal, daß er mir nicht nur
meine Freiheit schafft und erhält, sondern zugleich schafft er mir auch

noch von innen heraus die Antwort meiner Freiheit - ohne mich zu
vergewaltigen. Gottes schöpferische Macht setzt den Menschen in seine (des

Menschen) Selbständigkeit und Unabhängigkeit, aber diese Selbständigkeit

und Unabhängigkeit ist - von Gott her gesehen - durch und durch
Gabe und Geschenk, und nur als Gabe und Geschenk ist sie selbständig.
Wenn Gott folglich auf unsere Taten «reagiert» (und damit scheinbar von
uns abhängig wird), dann reagiert er nicht auf etwas, das sich irgendwie
seiner grundlegenden Gabe entziehen und ohne ihn etwas sein könnte,
da er ja selbst meine Antwort «erschafft» - von innen heraus. Wenn ich
weiß, was Schöpfersein meint, muß ich sagen: Gottes «Re-agieren» ist
immer setzend, gebend, und zwar so radikal, daß ich so paradox formulieren

muß: Gott selbst setzt meine freie Tat; Gott gibt sie mir als die

meine, das heißt: ohne mich zu vergewaltigen34. Wie ist das möglich?
Antwort des Thomas: das ist eben göttlich 35.

34 In einer solchen Perspektive stellt sich natürlich die Frage nach dem
moralisch Bösen mit besonderer Dringlichkeit. Ist denn Gott, wenn er sogar meine
freie Antwort schafft, nicht auch mitverantwortlich für meine Sünde Bekanntlich
sah denn auch die Tradition - was das Theodizeeproblem angeht - in der Sünde die
theologische Hauptschwierigkeit. Wie ist Gott, die alles bestimmende Wirklichkeit,
in die Sünde impliziert, die das eigentlich Böse ist Die Antwort des Thomas : Sicher
ist, Gott kann die Sünde nicht wollen, denn dann gäbe sich Gott als letztes Ziel
aller Dinge auf. Sicher ist auch : Gott kann die Sünde nicht nicht-wollen, sonst würde
sie gar nicht geschehen. Also bleibt nur dies : Gott verhindert nicht, was er verhindern

könnte, und das besagt: Gott will die Sünde zulassen. In Thomas' berühmt
gewordener Kurzformel: «Deus neque vult mala fieri, neque vult mala non fieri: sed
vult permittere mala fieri. Et hoc est bonum » (STh I, q. 19, a. 9, ad 3). Die Sünde ist
das Einzige, das — in einer ersten Phase wenigstens — Gottes schöpferischer Macht
«entschlüpft» und in der menschlichen Freiheit seinen letzten Grund hat, wie ein
bedenkenswerter - aber wenig bekannter - Text des Thomas nahelegt: «Ad secundum

dicendum, quod peccatum refertur in voluntatem sicut in causam: et quamvis
voluntas sit creata a Deo inquantum est quoddam ens, non tarnen quantum ad hoc
quod defectus ex ipsa incidere potest; est enim possibilis ad defectum ex hoc quod
ex nihilo est. Quamvis autem Deus sit causa voluntatis faciens earn ex nihilo, hoc
tamen quod est ex nihilo esse non habet ab alio, sed a se : unde secundum hoc non



234 Die Macht und Ohnmacht der Liebe

Mit dieser zweifelsohne tiefen und subtilen Gedankenführung vermag
Thomas zu zeigen, daß zwischen Gott und Mensch Partnerschaft sein

kann, ohne daß Gott deswegen etwas vom Menschen empfangen muß.
Obwohl Karl Rahner - gerade der alte Rahner - diese thomanische Sicht
sich zu eigen gemacht hat36, drängen sich viele Fragen auf : Wird hier die

menschliche Freiheit wirklich - und nicht nur verbaliter - ernst genommen?

Ist Gottes Vollkommenheit nur so zu denken? Wird hier nicht ein

Aspekt Gottes verabsolutiert auf Kosten anderer Wahrheiten? Vermittelt

uns die Bibel nicht ein anderes Gottesverständnis Und schließlich :

hat die Tradition in dieser Frage der griechischen Metaphysik nicht zu
viele Konzessionen gemacht? Um diese letztgenannte Frage zuerst

aufzugreifen: Dem Schlagwort von der Hellenisierung des Christentums
ist entgegenzusetzen, daß es für die abendländische Theologie keinen anderen

Weg nach Jerusalem gibt als über Athen. Das Griechentum prägt
unsere westliche Kultur bis hinein in die Struktur unseres Aussagesatzes.
Die Frage ist aber die: haben sich unsere theologischen Väter nicht zu

lange in Athen aufgehalten, so daß sie dort nicht nur ein Vorverständnis
Gottes mitbekommen (was nicht nur legitim, sondern hermeneutisch

unabdingbar war und ist), sondern sich gar ein Vorurteil geholt haben -
jedenfalls was Gottes Unveränderlichkeit betrifft? Oder - um ein Wort
des Apostels Paulus zu variieren (vgl. 2 Kor 3,14f.) - haben unsere Väter
sich in Athen nicht ein Auge verbinden lassen, so daß sie unfähig wurden,
in Jerusalem unbefangen zu sehen, was da geschehen ist? Denn der Gott,
der sich in Jesus geoffenbart hat, hat keine Angst, sich von uns abhängig
zu machen. Das soll nun im dritten Teil stichwortartig gezeigt werden.

habet causam aliam; et ideo defectus qui sequitur ex ea secundum quod ex nihilo
est, non oportet quod in ultiorem causam reducatur» (II Sent., dist. 37, q.2, a.l,
ad 2). Es ist zu fragen, ob diese zur Erklärung der Sünde ausgedachte Lösung nicht
grundsätzlich auf das Verhältnis zwischen göttlicher und menschlicher Freiheit
angewandt werden könnte Ob man so nicht die verkrampft wirkende Gedankenführung,
die die Tradition entwickelt hat, um die Beziehung zwischen göttlicher Allmacht und
menschlicher Freiheit zu deuten, überwinden könnte Vgl. hierzu die scharfsinnigen
Überlegungen von S. Kierkegaard (s. Anm. 42).

35 «Deus est prima causa movens et naturales causas et voluntarias. Et sicut
naturalibus causis, movendo eas, non aufert quin actus earum sint naturales; ita
movendo causas voluntarias, non aufert quin actiones earum sint voluntariae, sed

potius hoc in eis facit: operatur enim in unoquoque secundum eius proprietatem »

(SThl, q.83, a.l, ad 3).
36 Vgl. z.B. K. Rahner: Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff

des Christentums, Freiburg i. Br. 1976, S. 111-113; ders. : In Sorge um die Kirche.
Schriften zur Theologie, Bd. 14 (1980), S. 450-466.



Die Macht und Ohnmacht der Liehe 235

III. DIE MACHT UND OHNMACHT DER LIEBE

In Jesus Christus hat Gott sich endgültig als der geoffenbart, der er
ist : Gott ist Liebe (1 Joh 4,8 und 16). Von dieser zentralen Offenbarungswahrheit

ist auszugehen. Wenn wir Gott als Liebe denken - und zwar nicht
nebenbei und unter anderem, sondern primär und exklusiv - entgehen
wir unserer selbstgebastelten Aporie: eben jener früher genannten, daß

entweder die Unveränderlichkeit Gottes auf Kosten seiner Lebendigkeit
(Deismus) oder seine Lebendigkeit um den Preis seiner Unveränderlichkeit

(Pantheismus) behauptet werden müsse. Nur wenn wir Gott als

Liebe denken, erscheinen die wahre Unveränderlichkeit und die wirkliche

Lebendigkeit Gottes in ihrer herrlichen Einheit37. Gott als Liebe

denken, heißt aber nichts anderes als Gott trinitarisch denken, denn das

Trinitätsbekenntnis ist die konsequente Auslegung des Satzes: Gott ist
Liebe 38. Gott trinitarisch denken, das würde den Rahmen dieser

Randglossen sprengen. Wir müssen uns hier und jetzt mit einem abgekürzten
Vorgehen begnügen, so daß Wichtiges implizit bleiben wird.

Gott hat sich selbst über sich selbst hinaus an uns verschenkt. Der
herrliche Gott, der uns nicht braucht, um Gott zu werden und Gott zu
sein, weil er in sich ewig glücklicher, ewig vollkommener Dialog ist - das

meint das Geheimnis der innergöttlichen Trinität - dieser Gott will
nicht ohne uns Gott sein. Das ist das Wunder der Wunder, das Wunder der
reinen Liebe. Gott seihst ist in Jesus Christus unter uns getreten, um uns

zu verstehen zu geben, daß er ein Gott der Menschen ist: ein Gott der
Raum für uns schafft und Zeit für uns hat; ein Gott der will, daß wir
Leben haben und es in Fülle haben (vgl. Joh 10,10). Gott selbst hat sich

in Jesus Christus aufs Spiel gesetzt, das heißt: sich an uns gebunden, sich

von uns abhängig gemacht, weil er - unerklärlich für uns - will, daß

zwischen ihm und uns Liebe sei. Eine leidenschaftliche Geschichte der
Liebe beginnt! Angesichts dieses Wunders sind unsere metaphysischen
Bedenken, Gott dürfe wegen seiner Unveränderlichkeit und Vollkommenheit

nicht von uns abhängig werden, nur noch eine heidnische Angelegenheit.

Gottes Gottheit besteht in der Souveränität seiner Liebe: Gott ist
der in Freiheit Liebende und der in seiner Liebe Freie 39. Wenn Gottes

37 Vgl. J. A. Dorner: Über die richtige Fassung (s. Anm. 1), S. 340S.
38 Vgl. hiezu den herrlichen Schlußabschnitt des Buches von E. Jüngel: Gott

als Geheimnis der Welt (s. Anm. 1). S. 409-543.
39 Vgl. hierzu K. Barth: Die Lehre von Gott. - KD II/l, S. 288-361 («Gottes



236 Die Macht und Ohnmacht der Liebe

Vollkommenheit in der Souveränität seiner Liebe besteht, und wenn es

diesem souveränen Gott in seiner Freiheit gefallen hat, sich an uns zu
binden, - dann sind unsere im Namen der griechischen Metaphysik
vorgebrachten Einwände nur noch der Ausdruck eines Unglaubens. Hat
denn der Metaphysiker Gott vorzuschreiben, was Gott zu tun und zu
lassen hat? Hat der Theologe zu entscheiden, was Gott «geziemt und was
nicht»? Gott hat sich freiwillig in die Ohnmacht der Liehe begeben -, aber

in dieser Ohnmacht bleibt Gott zugleich die Macht der Liebe. Erst wenn
wir beides gleichzeitig festhalten, kommt jener herrliche Gott in Sicht,
der uns in Jesus Christus durch den Geist sein Geheimnis geoffenbart hat :

Gott hat Freude an der Liebe (ökonomische Trinität), weil er in sich
selbst Liebe ist (immanente Trinität). Diese Freude Gottes an der Liebe
wollen wir nun im Hinblick auf unsere menschliche Erfahrungswirklich -

keit weiter explizieren.

7. Die Ohnmacht der Liehe

Im Gleichnis vom «verlorenen Sohn» (Lk 15,11-32) erscheint nicht
nur der barmherzige, sondern auch der ohnmächtige Vater 40. Der Vater,
wie er in dieser Parabel Jesu sich zeigt, ist ohnmächtig, weil er liebt.

Sein als der Liebende in der Freiheit») ; ferner W. Kasper: Jesus der Christus, Mainz
1974, bes. S. 215-221; 297-300.

40 Dieses wohl schönste Gleichnis Jesu enthält eine Sinndichte, die eine
Lektüre auf verschiedenen semantischen Ebenen erfordert (vgl. Exegesis. Problèmes
de méthode et exercices de lecture [Genèse 22 et Luc 15]. Travaux publiés sous la
direction de F. Bovon et G. Rouiller. Neuchâtel-Paris 1975). Wir hier interessieren
uns — in systematischer Absicht — nur für einen ganz bestimmten Aspekt dieser
Parabel. Zur Exegese des Textes vgl. neben den einschlägigen Kommentaren zum
Lukas-Evangelium z.B. E. Linnemann: Gleichnisse Jesu. Einführung und
Auslegung. Sechste, durchgesehene und ergänzte Auflage. Göttingen 1975 (1. Auflage
1961), S. 79-87; D. O. Via: Die Gleichnisse Jesu. Ihre literarische und existentiale
Dimension. Mit einem Nachwort von E. Güttgemanns, München 1970, S. 152—164;
H. Weder: Die Gleichnisse Jesu als Metaphern. Traditions-und redaktionsgeschichtliche

Analysen und Interpretationen, Göttingen 1978, S. 252-262. - Zeichen und
Gleichnisse. Evangelientext und semiotische Forschung. Für die Gruppe von
Entrevernes hrsg. v. J. Delorme. Mit einer Studie von J. Geninasca und einem
Nachwort von A. J. Greimas, Düsseldorf 1979, S. 104-131. Für die uns hier besonders

interessierende Seite des Gleichnisses, vgl. E. Schweizer: Wer ist Jesus
Christus? - ThLZ 99 (1974) Sp. 721-732; E. Fuchs: Das Fest der Verlorenen, in:
E. Fuchs: Glaube und Erfahrung. Zum christologischen Problem im Neuen Testament,

Tübingen 1965, S. 402-415; R. Pesch: Zur Exegese Gottes durch Jesus von
Nazaret. Eine Auslegung des Gleichnisses vom Vater und den beiden Söhnen
(Lk 15,11-32), in: Jesus. Ort der Erfahrung Gottes, Freiburgi. Br. 1976, S. 140-189



Die Macht und Ohnmacht der Liebe 237

Der Vater - und der Vater des Gleichnisses verweist auf Gott -
begnügt sich nicht mit dem Nutznießungsrecht, sondern er teilt seinem

Jüngeren auf dessen Begehr sein Erbteil zu, obwohl er ahnt, ja sogar
weiß, was daraus werden wird. Er nimmt seinen Sohn ernst und läßt ihn
ziehen, weil er die Freiheit seines Sohnes respektiert. Der Vater könnte
(das gehörte im alten Orient zu seinem Recht) das Erbe verweigern, er
könnte seinen Sohn mit Macht zu Hause festhalten oder ihn mit Gewalt
nach Hause schaffen lassen - aber dann hätte er ihn für immer verloren,
denn Liebe braucht Freiheit. Weil der Vater seinen Sohn liebt, respektiert
er dessen Freiheit. Aber dieser Vater leidet, wie Liebe immer leidet, wenn
sie nicht verstanden und beantwortet wird. Das ist die Ohnmacht des

Vaters, die Ohnmacht der Liebe. So bleibt dem Vater nichts anderes

übrig, als daß er seinen wegziehenden Sohn, der sich in der Fremde
verliert, mit einem Herzen voll brennender Liebe begleitet, und zwar so sehr,
daß er schon bereit steht, als der Sohn völlig gescheitert nach Hause
kommt. Der Vater eilt ihm entgegen, fällt ihm um den Hals, küßt ihn,
unterbricht sogar das Schuldbekenntnis seines Sohnes und feiert großartig

die Heimkehr. Der Sohn hat endlich verstanden, wer sein Vater in
Wahrheit ist, und auch der Vater ist nicht mehr «verloren», weil seine

Liebe nun beantwortet ist. «Das Fest der Verlorenen» (Ernst Fuchs) kann
stattfinden.

Damit ist aber das Gleichnis noch nicht zu Ende. Der Vater droht
durch seine unerhörte Liebe, nun seinen älteren Sohn zu verlieren. Dieser
kommt vom Acker heim, stößt zu dem Fest, wird neidisch und macht
dem Vater Vorwürfe: «Nie wurde mir ein Fest bereitet, obwohl ich dir
immer treu diente, und nun kommt dein Sohn, dieser Taugenichts nach

Hause, und du schlachtest das Mastkalb!» Und wieder ist der Vater
ohnmächtig. Er hat nichts als seine Liebe, die er in das Wort der

Einladung kleidet: «Ich hab dich doch gern, alles, was mein ist, ist dein

(auch dein wiedergefundener Bruder!), komm herein, gib deinem Bruder
die Hand, freu dich mit uns!» Der Vater ist auch seinem älteren Sohn

gegenüber ohnmächtig, solange dieser nicht von sich aus versteht: «ich
habe einen herrlichen Vater; er liebt auch mich ganz verrückt; also gehe
ich hinein und geb meinem Bruder die Hand. » Ob er es getan hat Wir
wissen es nicht. Jesus entläßt uns am Schluß des Gleichnisses mit dem

Bild des ohnmächtigen Vaters, der draußen im Dunkel steht und nichts
als seine Liebe hat, - und mit dem Bild des älteren Sohnes, des «Gerechten»,

bei dem noch alles offen ist. Gott, wie er in diesem Gleichnis

erscheint, ist kein beleidigter Vater, wohl aber ein ohnmächtiger, weil



238 Die Macht und Ohnmacht der Liebe

er liebt, und ein leidender, solange seine Söhne nicht freiwillig auf seine

Liebe antworten 41. Durch ihre Antwort könnten sie die Freude des

Vaters voll machen (vgl. Lk 15,7).
Das ist das Unerhörte : Gott, der souveräne Herr des Himmels und

der Erde, bettelt um unsere Liebe, aber der allmächtige Vater ist
ohnmächtig, solange wir nicht aus freiem Herzen auf seine zuvorkommende
Liebe antworten - denn Liebe ohne Freiheit bleibt ein hölzernes Eisen 42.

Diese Ohnmacht der Liebe empfinden wir heute als Schweigen Gottes

41 In dieser Perspektive ist zunächst und zuerst einmal das Kreuz Christi zu
sehen, auch wenn damit keineswegs alles gesagt ist, was zum Kreuz Christi zu sagen
ist. Jesus ist nicht gekommen, um - im semantischen Feld des Ödipus, wie Freu-
dianer spotten - den beleidigten Vater durch seinen Sühnetod zu besänftigen,
sondern : Gott hat seinen Sohn dahingegeben, um uns zu sagen, daß er ein
menschenfreundlicher Gott, ein Gott voll Erbarmen und Liebe ist, und gerade nicht ein Gott,
der Maß für Maß vergilt. Aber die Menschen (damals wie heute) wollten dem Sohn
diese herrliche Botschaft nicht glauben und haben ihn als Gotteslästerer gekreuzigt.
Der Sohn hat keinen Widerstand geleistet, sondern ist freiwillig den Weg zum Kreuz
gegangen, um uns durch diesen letzten Liebesdienst zu verstehen zu geben: wenn
ihr meinen Worten nicht glaubt, so glaubt doch diesem meinem Opfer. Am Kreuz
schreit die Liehe. Werden wir verstehen? Sterbend hat Jesus seinen Henkern
verziehen (nur das Opfer kann seinen Peinigern verzeihen), um uns durch diesen mutigen

Akt zu zeigen, daß nicht der Haß das letzte Wort behalten soll und darf, sondern
die Liebe. Die Liebe, die stärker ist als der Haß, weil sie allein den Teufelskreis von
Gewalt und Gegengewalt zu sprengen vermag.

Liebe kann nur durch Liehe geweckt werden. Das ist der springende Punkt.
Nachdem die Menschen die gute Nachricht, die Gott uns durch das Gesetz und die
Propheten gegeben hat («Du sollst den Herrn, Deinen Gott, lieben und Deinen
Nächsten wie Dich selbst») mißverstanden, ja sogar pervertiert haben, hat Gott auf
die menschliche Bosheit mit noch größerer Liebe geantwortet, denn: Liebe kann nur
durch Liebe geweckt werden. Gott hat seinen eigenen Sohn geschickt, um uns zu
zeigen, daß er ein Gott der Menschen ist, ein Gott, der unser Glück will. «Für uns
ist er gestorben » damit wir endlich glauben und verstehen : Gott hat uns bedingungslos

gern und will, daß auch wir einander Freiheit, Gerechtigkeit und Liebe gewähren,
damit menschliche Gemeinschaft möglich wird.

42 Wer befürchtet, durch diese Interpretation werde die menschliche Freiheit
«pelagianistisch» verstanden bzw. der Schöpfermacht Gottes entzogen, der möge
folgenden eindrücklichen Text von S. Kierkegaard meditieren: «Das Höchste, das

überhaupt für ein Wesen getan werden kann, ist, es frei zu machen. Eben dazu
gehört Allmacht, um das tun zu können Darum geschieht es, daß der eine Mensch
einen andern nicht ganz frei machen kann, weil der, welcher die Macht hat, selbst
gefangen ist darin, daß er sie hat, und darum doch beständig ein verkehrtes Verhältnis

bekommt zu dem, den er freimachen will. Dazu kommt, daß da in aller endlichen
Macht (Begabung usw.) eine endliche Eigenliebe ist. Nur die Allmacht kann sich
selber zurücknehmen, während sie hingibt, und dieses Verhältnis ist gerade die
Unabhängigkeit des Empfängers. Gottes Allmacht ist darum seine Güte. Denn Güte ist, ganz
hinzugeben, aber so, daß man dadurch, daß man allmählich sich selbst zurücknimmt,
den Empfänger unabhängig macht. Alle endliche Macht macht abhängig, nur die
Allmacht kann unabhängig machen, aus Nichts hervorbringen, was Bestand hat in sich



Die Macht und Ohnmacht der Liebe 239

oder vielleicht besser : als Diskretion Gottes. Gott ist diskret, bisweilen

gar beängstigend diskret. Warum? Weil Gott Liebe ist. Liebe kann
warten, Liebe drängt sich nicht auf, wohl aber gibt Liebe Zeichen, um
sich verständlich zu machen. Gott hat in seiner diskreten Liebe genug
Licht in seine Zeichen gesetzt, so daß er von denen gefunden werden

kann, die ihn suchen, und er hat genug Dunkelheit in seinen Zeichen

belassen, um sich denen nicht aufzudrängen, die ihn nicht suchen wollen.
Gott nimmt uns ernst. Er ist diskret, weil er liebt. Das ist göttliche
Delikatesse. Aber Gott leidet, so lange seine Liebe nicht verstanden wird 43.

So wartet denn Gott mit seiner diskreten Liebe bei denen, die sich
verlieren und verloren haben, bis sie - weder gezwungen, noch überlistet,
sondern freiwillig - heimkommen. Dieses Warten ist Gottes Schmerz.

Erst wenn wir heimkehren, wäre seine Freude ganz. Erschütternde
Ohnmacht der Liebe

Aber - und jetzt kommt das entscheidende Aber Gott ist nicht
nur die Ohnmacht der Liebe, er ist zugleich auch die Macht der Liebe,
und darin zeigt sich der unendliche Unterschied zwischen Schöpfer und
Geschöpf.

dadurch, daß die Allmacht beständig sich selber zurücknimmt. Die Allmacht bleibt
nicht liegen in einem Verhältnis zum andern, denn da ist nichts anderes, zu dem sie
sich verhält, nein, sie kann geben, ohne doch das Mindeste ihrer Macht aufzugeben,
nämlich: sie kann unabhängig machen. Dieses ist das Unbegreifliche, daß die
Allmacht nicht bloß das Imposanteste von allem hervorbringen kann: der Welt sichtbare

Totalität, sondern das Gebrechlichste von allem hervorzubringen vermag: ein
gegenüber der Allmacht unabhängiges Wesen. Daß also die Allmacht, die mit ihrer
gewaltigen Hand so schwer auf der Welt liegen kann, zugleich so leicht sich machen
kann, daß das Gewordene Unabhängigkeit erhält. - Das ist nur eine erbärmliche
und weltliche Vorstellung von der Dialektik der Macht, daß sie größer und größer
ist im Verhältnis wie sie zwingen und abhängig machen kann. Nein, da verstand
Sokrates es besser, daß die Kunst der Macht gerade ist, frei zu machen. Aber im
Verhältnis zwischen Mensch und Mensch läßt sich das niemals machen, wenn es auch
immer und immer wieder vonnöten sein kann, daß eingeschärft wird, daß dieses das
Höchste ist, nur die Allmacht vermag es in der Wahrheit. Wenn darum der Mensch
das geringste selbständige Bestehen gegenüber Gott voraus hätte (in Richtung von
materia), so könnte Gott ihn nicht frei machen. Die Erschaffung aus Nichts ist
wieder der Ausdruck, der Ausdruck der Allmacht dafür, unabhängig machen zu
können. Der, dem ich absolut alles schulde, während er doch ebenso absolut alles
behalten hat, er gerade hat mich unabhängig gemacht. Wenn Gott, um den
Menschen zu schaffen, selbst etwas von seiner Macht verloren hätte, dann könnte er
gerade nicht den Menschen unabhängig machen». (S. Kierkegaard: Die Tagebücher.

In zwei Bänden ausgewählt und übersetzt von Th. Haecker, 1. Bd. 1834-1848,
Innsbruck 1923, S. 291-293.)

43 Zum Leiden Gottes an der Liebe vgl. Origenes: Ezechielhomilie 6,6.
PG 13, Sp. 714f.; dt. in: H. U. von Balthasar: Origenes, Geist und Feuer. Ein
Aufbau aus seinen Schriften, Salzburg 1938, S. 172 f.



240 Die Macht und Ohnmacht der Liebe

2. Die Macht der Liehe

Gott bleibt ohnmächtig, solange wir nicht aus freiem Herzen auf
seine zuvorkommende Liebe antworten. Wenn wir aber antworten, das

heißt: uns einerseits auf das Gebot der Nächstenliebe einlassen und
andererseits einander in Freundschaft und Partnerschaft zugetan sind,
dann dürfen wir auf Gott zählen : Er selbst - die Macht der Liebe - wird
unsere angefangene, aber immer zerbrechliche und stets gefährdete Liebe

zur Vollendung führen.
Gott will, daß wir füreinander einstehen: das meint Nächstenliebe.

Gott will aber auch, daß wir miteinander glücklich werden, in Eros und
Zärtlichkeit, Freundschaft und Partnerschaft44. Lassen wir uns aber auf
die Liebe in diesem doppelten Verständnis ein, dann geraten wir früher
oder später unweigerlich in Aporien 45. Aus diesen Aporien will Gott,
d.h. die Macht der Liebe uns befreien; denn Gott hat Freude an der Liebe.

a) Die Nächstenliebe und ihre Not

«Du sollst den Herrn deinen Gott lieben mit deinem ganzen Herzen
und mit deiner ganzen Seele und mit deinem ganzen Denken. Dies ist das

größte und erste Gebot. Das zweite ist ihm gleich: Du sollst deinen Nächsten

lieben, wie dich selbst» (Mt 22,37^10; Mk 12,28-34; Lk 10,25-28).
Dieses Doppelgebot der Gottes- und Nächstenhebe ist im Grunde nur ein
Gebot. Wenn wir unseren Bruder, unsere Schwester lieben, lieben wir
Gott. «Wenn einer sagt, ich liebe Gott - und seinen Bruder haßt, der ist
ein Lügner» (1 Joh4,20): Gott will im Menschen geliebt werden (vgl.
Mt 25).

Aber: Nächstenliebe ohne Kompromiß praktiziert, führt in der Welt,
wie sie nun mal ist, ins Leiden. Wer sich, ohne zu mogeln, auf das so

einfache und doch so folgenschwere Liebesgebot einläßt, wie es in Joh

44 Vgl. hierzu F. J. Nocke: Liebe, Tod und Auferstehung. Uber die Mitte des

Glaubens, München 1978.
45 Die Leiden der Liebe «bergen das Geheimnis der Liebe», schreibt Ernst

Fuchs. Vgl. E. Fuchs: Marburger Hermeneutik, Tübingen 1968, S. 57, 196f.;
ders. : Glaube und Erfahrung. Zum christologischen Problem im Neuen Testament,
Tübingen 1965, S. 26; ferner: Freundesbriefe von Ernst Fuchs, in: Festschrift für
Ernst Fuchs. Hrsg. v. G. Ebeling, E. Jüngel, G. Schunack, Tübingen 1973, S. 33,
48.



Die Macht und Ohnmacht der Liebe 241

13,34 als «neues» Gebot formuliert wurde, der gerät in Not46. Der Gute
ist der Dumme ; denn Lügen haben lange Beine und unrecht Gut gedeiht
prächtig. Also ist es vernünftiger, mit den Wölfen zu heulen und die

Ellbogen zu gebrauchen, so kommt man in der heutigen Welt am schnellsten

voran.
Sigmund Freud, der große Menschenkenner, scheint da richtig

gesehen zu haben: Das Gebot der Nächstenliebe ist unvernünftig und
undurchführbar: «Wozu eine so feierlich auftretende Vorschrift, wenn
ihre Erfüllung sich nicht als vernünftig empfehlen kann? Ja, wenn
jenes großartige Gebot lauten würde: 'Liebe deinen Nächsten, wie dein
Nächster dich liebt', dann würde ich nicht widersprechen Das Gebot
ist undurchführbar; eine so großartige Inflation der Liebe kann nur
deren Wert herabsetzen, nicht die Not beseitigen Wer in der
gegenwärtigen Kultur eine solche Vorschrift einhält, setzt sich nur in Nachteil

gegen den, der sich über sie hinaussetzt»47. Freud fährt fort: «Es gibt ein
zweites Gebot, das mir noch unfaßbarer scheint und ein noch heftigeres
Sträuben in mir entfesselt: Es heißt: 'Liebe deine Feinde' das ist ein
ähnlicher Fall wie das Credo quia absurdum» 48. Und der große Spötter
Heinrich Heine schreibt im Blick auf das christliche Gebot der Feindes-

46 Ernst Fuchs hat immer wieder auf diese Erfahrung aufmerksam gemacht.
Vgl. z.B. E. Fuchs: Jesus, Wort und Tat, Tübingen 1971, S. 149; E. Fuchs und
W. Künneth: Die Auferstehung Jesu Christi von den Toten. Dokumentation eines

Streitgesprächs. Nach einer Tonbandaufzeichnung hrsg. v. Ch. Möller, Neukirchen
1973, S. 85. - Es ist dies die Erfahrung der «sittlichen Not», wie Ernst Fuchs im
Anschluß an Wilhelm Herrmann zu formulieren pflegt: «Was ist sittliche Not? Nach
Wilhelm Herrmann, dem berühmten Marburger Theologen und Lehrer Rudolf
Bultmanns und Karl Barths, ist sittliche Not nicht etwa bloß Gefangenschaft im
Unsittlichen. Der Übergang vom Unsittlichen zum Sittlichen schafft ebenfalls nicht
Not, sondern macht ein ganzes Haus frei. Die sittliche Not, die Herrmann meint,
ist vielmehr die Not des Sittlichen selber. Das Sittliche bringt so in Not, wie eben
Freiheit in Not bringt, und das Sittliche gerät nun selbst in Not, wie Freiheit selbst
fort und fort in Not gerät. Was ist dann am Zuge Reut es mich, sittlich gehandelt
zu haben, wenn ich Leiden sehe, die aus dem Sittlichen selbst erwachsen » (E.
Fuchs: Marburger Hermeneutik, Tübingen 1968, S. 224; vgl. ders.: Jesus, Wort
und Tat, Tübingen 1971, S. 148; ferner ders.: Hermeneutik, Tübingen 1954,
S. 147f.) Was W. Herrmann «sittliche Not» nennt, nennt O. H. Pesch das «scheiternde

Ethos» (vgl. O.H.Pesch: Rechenschaft über den Glauben, Mainz 1970,
S. 28f.).

47 S. Freud: Das Unbehagen in der Kultur. In: Freud-Studienausgabe,
Bd. IX: Fragen der Gesellschaft. Ursprünge der Religion, Frankfurt/M. 1974,
S. 239, 268. - Vgl. auch W. Miss: Sigmund Freuds Kritik am christlichen Liebesgebot

als Herausforderung an den christlichen Glauben, Diss. Zürich 1976.
48 S. Freud: Das Unbehagen S. 239f.

16



242 Die Macht und Ohnmacht der Liebe

liebe: «Ich habe die friedlichste Gesinnung. Meine Wünsche sind: eine

bescheidene Hütte, ein Strohdach, aber ein gutes Bett, gutes Essen,

Milch und Butter, sehr frisch, vor dem Fenster Blumen, vor der Tür
einige schöne Bäume, und wenn der hebe Gott mich ganz glücklich
machen will, läßt er mich die Freude erleben, daß an diesen Bäumen

etwa sechs bis sieben meiner Feinde aufgehängt werden. Mit gerührtem
Herzen werde ich ihnen vor ihrem Tode alle Unbill verzeihen, die sie mir
im Leben zugefügt - Ja, man muß seinen Feinden verzeihen, aber nicht
früher, als bis sie gehenkt werden» 49.

Noch einmal: Hat also Freud recht, wenn er das Gebot der Nächstenliebe

für unvernünftig und undurchführbar hält? 50. Sind wir überfordert?

Wußte Jesus nichts von der Aggressivität des Menschen? War
Jesus naiv, wenn er Nächsten- und Feindesliebe fordert? Keineswegs,
wohl aber wußte Jesus, daß sein Vater noch andere Hände hat als wir,
und daß deshalb sein Vater der Gerechtigkeit und Liebe am Schluß zum
Sieg verhelfen wird, wenn nicht in dieser, so in der andern Welt : Wenn
Geduld, Liebe, Tapferkeit des Herzens am Boden liegen, dann gelten
Jesu Seligpreisungen den darüber Leidtragenden, den deshalb nach

Gerechtigkeit Hungernden und Dürstenden, den trotzdem Barmherzigen :

«Selig sind, die hungern und dürsten nach der Gerechtigkeit, denn sie

werden gesättigt werden Selig sind, die um der Gerechtigkeit willen
verfolgt werden; denn ihrer ist das Himmelreich» (Mt 5,6 und 10). Jesus
«nahm Gott ein für allemal für alle diejenigen in Anspruch, die in der

Gegenwart der Welt auf das Kommen der Liebe angewiesen bleiben»51.

Du hast Zukunft, Gott ist deine Zukunft, sagt Jesus zu allen an der Liebe

Leidenden, denn Jesus weiß: Sein Vater hat Freude an der Liebe.

Allerdings: damit Gott, die Macht der Liebe, unsere oft mit Füßen

getretene Liebe vollenden kann, muß sie hier und heute anfangen : Den
Rest wird Gott besorgen. So hat Jesus gedacht.

49 H. Heine: Gedanken und Einfälle. In: Heines Werke. Fünfter Teil. Hrsg.
v. E. Kalischer u. R. Pissin, S. 267.

30 Zur Illustration dieser «Unvernünftigkeit» darf man auf jene Christen
Südamerikas hinweisen, die infolge praktizierter Nächstenliebe von den Herrschenden
gefoltert und ermordet werden (vgl. L. Boff: Das Leiden, das aus dem Kampf
gegen das Leiden erwächst. - Concilium 12 (1976) 547-555). Erinnert sei auch an
jene russischen Christen, die gegen die Verletzung der Menschenrechte in ihrem Land
protestieren und deswegen hinter den schalldichten Türen der psychiatrischen
Kliniken verschwinden (vgl. W. Bubowskij : Opposition. Eine neue Geisteskrankheit
in der Sowjetuntion? München 1972).

31 E. Fuchs: Jesus, Wort und Tat, Tübingen 1971, S. 121.



Die Macht und Ohnmacht der Liebe 243

b) Der Tod als Beleidigung der Liebe

«L'amour est le sens de la vie Le bonheur c'est d'abord l'amour»,
schreibt der französische Marxist und Christ Roger Garaudy 52. Diese

Liebe wird aber beleidigt durch den Tod. Er ist die Aporie der Liebe. Der
Mensch ist der Liebe, die Dauer verspricht, nicht gewachsen, weil er
sterben muß. Der Tod ist biologisch gesehen die natürlichste Sache der

Welt - darum sind die Theorien vom «natürlichen Tod» heute auch
beliebt53 -, und trotzdem bleibt er eine Beleidigung der Liebe. Denn die

Liebe, die glückt, will Ewigkeit54. Das gehört zu ihrer Tiefengrammatik.
Der Tod durchkreuzt diese Logik der Liebe. Er ist eine Herausforderung
der Liebe. Deshalb ist er so empörend. Dies umso mehr, wenn wir - als

Christen - den Tod nicht so sehr als den «je eigenen Tod» thematisieren,
sondern als den Tod der Freunde, als den Tod der Liebenden 55. Das
Grausame des Todes besteht darin, daß er unsere Freunde wegnimmt56,
daß er Liebende auseinanderreißt57. Sigmund Freud, der diese Wahrheit
am eigenen Leib schmerzhaft erfahren mußte 58, war davon tief
beeindruckt: «Niemals sind wir ungeschützter gegen das Leiden, als wenn wir

52 R. Garaudy: Parole d'homme. Paris 1975, S. 71, 76. (dt: Menschenwort.
Ein autobiographischer Bericht. Wien 1976, S. 60, 62). - Vgl. auch E. Fromm: Die
Kunst des Liebens (The Art of Loving, 1956), Frankfurt a. M. 1974 (Ullstein Buch,
258), S. 23fi: «Liebe, die Antwort auf das Problem der menschlichen Existenz».

- Ferner F. J. Nocke: Liebe, Tod und Auferstehung (s. Anm. 44), S. 48-58.
53 Vgl. z.B. W. Fuchs: Todesbilder in der modernen Gesellschaft. Frankfurt

a. M. 1969; ferner G. Scherrer: Das Problem des Todes in der Philosophie, Darmstadt

1979, S. 19 fi.
54 Für eine von uns selbst vergiftete Liebe ist der Tod kein großes Problem.

Wenn zwei sich ein Leben lang ge- und zerstritten haben, ist der Tod kein Unglück,
sondern eine Erleichterung.

55 Auf philosophischer Seite haben - im Unterschied zu Heidegger - G. Marcel,

P. L. Landsberg u. F. Wiplinger den Tod des geliebten Mitmenschen als
ursprüngliche Erfahrung des Todes zu analysieren versucht. Vgl. hierzu J. Manser:
Der Tod des Menschen. Zur Deutung des Todes in der gegenwärtigen Philosophie
und Theologie, Bern 1977, S. 162-178.

56 Vgl. den Schmerzensschrei des hl. Augustinus nach dem Tod seines besten
Freundes. - Conf. IV,4-9, PL 32, Sp. 696-699.

57 Als Illustration dieser Wahrheit vgl. das erschütternde Büchlein von
Anne Philipe: Nur einen Seufzer lang (Rororo, 1121). Hamburg 1969, 19766.

58 Freud verlor durch den Tod sein Sonntagskind - seine 26jährige Tochter
Sophie (sie ließ einen untröstlichen Mann und zwei kleine Kinder zurück) und seinen
liebsten Enkel, den 4jährigen Heinele. Zu Freuds Reaktion auf diesen Schmerz
vgl. M. Schurr: Sigmund Freud. Leben und Sterben, Frankfurt a.M. 1977, S. 392-
395; 420; 426-428.



244 Die Macht und Ohnmacht der Liebe

lieben, niemals hilfloser unglücklich, als wenn wir das geliebte Objekt
oder seine Liebe verloren haben» 59. So hegt denn Freud tiefe Bedenken,
die Liebe als Weg zum Glück zu empfehlen, weil man sich in der Liebe

abhängig und verletzlich macht und sich dem stärksten Leiden aussetzt,

wenn man durch den Tod den geliebten Menschen verliert60.
Was sagt uns das Neue Testament zum Tod? Verschweigt oder

verdrängt es ihn? Keineswegs. Hat uns Gott nicht in Jesus Christus eine

neue Gemeinschaft mit sich und unter uns versprochen? Diese neue
Gemeinschaft ist aber nur möglich, wenn die Liebe siegt, nicht der Tod.
Das ist denn auch eine der zentralen Aussagen des Neuen Testaments:
die Liebe siegt, nicht der Tod, weil Gott eine neue Gemeinschaft unter
uns und mit sich will. Jesus gibt uns die phantastische Freiheit angesichts
des Todes, ja angesichts der Kindergräber, zu glauben, daß die Liebe

siegt, nicht der Tod. Ohne Gott ist das unmöglich, - mit Gott ist es

selbstverständlich, denn Gott hat Freude an der Liebe. So hat Jesus

gedacht und Paulus nicht anders. Wenn Gott Freude an der Liebe hat,
dürfen wir keinen Einwand gegen die Liebe gelten lassen ; auch nicht den

Tod. Ewiges Leben heißt: daß die liebende Kommunikation, die hier
auf Erden nur teilweise gelingt, nun voll gelingen wird; daß wir uns ewig
an Gott und aneinander freuen dürfen: frui Deo et invicem in Deo, wie

Augustinus sagt 61.

Man kann es auch so formulieren : Gott hat Freude an der Liebe. Die
Freude der Liebe ist aber erst dann ganz, wenn die Liebe definitiv
beantwortet ist, wenn für sie ewig gedankt wird. Das ist aber nur möglich,
wenn dem Tod das letzte Wort entrissen wird. Solange noch Dankende
und als Dankende Erwartete fehlen, ist die Liebe noch nicht «zu Hause»,

ist sie noch nicht in ihr Eigenes eingekehrt. Gott, die Macht der Liebe,
duldet diese Aporie nicht. Er selber wird dafür sorgen, daß wir dasein

werden - auch wenn wir gestorben sind -, um die Liebe definitiv zu
beantworten, um ewig für sie zu danken. Dafür sind wir geschaffen. «Der
Dank für sie soll zugleich der Einblick in ihr Geheimnis sein. Und das

heißt: Unerschöpflichkeit (Mt 6,19-21)»62. Das ist unsere verrückte
Hoffnung: die Hoffnung auf die Auferweckung der Toten.

59 S. Freud : Das Unbehagen in der Kultur (s. Anm. 47), S. 214.
60 Vgl. a.a.O. 231.
61 A. Augustinus: De civitate Dei, XIX, 13, 17. PL 41, Sp. 640, 646. Zum

augustinischen Gedanken des frui deo, vgl. R. Lorenz: Fruitio dei bei Augustinus.
- Zeitschrift für Kirchengeschichte 63 (1950/1951) 75-132.

62 E. Fuchs : Marburger Hermeneutik. Tübingen 1968, S. 198 ; vgl. auch S. 192-
203; ferner ders. : Glaube und Erfahrung... (s. Anm. 45), 157-173.



Die Macht und Ohnmacht der Liebe 245

Gott gewährt uns in unserem sterblichen Leben die Freiheit, dieses

Wort der Hoffnung einander zu sagen, und zwar gerade dann, wenn ohne

dieses Wort alles verloren ist. Und wenn Gott der Schöpfer dieses Wort
einlösen wird, dann werden wir sein wie die Träumenden Illusion? Ja,

wenn es nicht um Liebe ginge, aber Liebe läßt sich ihre «Gegenstände»

nicht wegnehmen. Auch das gehört zu ihrer Tiefengrammatik. Wir
Menschen müssen uns allerdings die, die wir lieben, wegnehmen lassen durch
den Tod, weil der Tod stärker ist als wir. Wenn aber Gott, der Allmächtige,

uns liebt, läßt er sich die, die er hebt, nicht wegnehmen, durch
nichts - auch nicht durch den Tod. Das ist der Grund für die Auferwek-

kung der Toten. So macht Gott die Welt des Todes zum Schauplatz, auf
dem die Liebe ihre Herrlichkeit zeigen wird. Die Welt des Todes wird
die Folie der Liebe.

Um unseren phantastischen Gott zu verstehen, brauchen wir keine
besonders «fromm» veranlagte Zeitgenossen noch begnadete Mystiker
oder gar scharfsinnige Metaphysiker zu sein. Wir müssen «nur» eines

tun: uns auf die Nächstenliebe einlassen, ohne zu mogeln, und uns auf die

Partnerschaft und Freundschaft fest und stark einlassen, ohne schlechtes
Gewissen und wenn uns dann unsere Liebe in Not und ins Leiden führt,
dann dürfen wir hoffen, d.h. als Wachende träumen, daß Gott, die Macht
der Liebe, unsere angefangene Liebe vollenden wird, weil Gott Freude
hat an der Liebe. Dafür hat er uns in Jesu Leben, Sterben und
Auferstehen sein Ehrenwort gegeben.

Wer ist also Gott? Gott ist der, dem allein wir Hoffnung schuldig
sind, während wir einander Liebe schulden.

KONKLUSION

Es gibt zwischen Gott und Menschen echte Partnerschaft63. Das ist
das Ungeheure : Gott der Herrliche, der uns nicht braucht um Gott zu
sein, will nicht ohne uns Gott sein. Gott hat sich - aus reiner Liebe - an
uns gebunden. Er will sich von uns fangen lassen, wie ein Vater sich von
seinem Kind fangen läßt. Gott begibt sich in die Ohnmacht und den

63 Die Wahrheit der anthropomorphen biblischen Rede besteht gerade darin,
daß diese Anthropomorphismen die Wirklichkeit der Partnerschaft zwischen Gott
und Mensch zum Ausdruck bringen. - Ohne hier und jetzt im Detail auf die schwierigen

Interpretationsfragen einzugehen, die die biblischen Anthropomorphismen
uns stellen, darf wenigstens dies gesagt werden :

1) in der anthropomorphen biblischen Rede kommt eine tiefe Wahrheit zum



246 Die Macht und Ohnmacht der Liebe

Schmerz der Liebe, weil er uns gern hat und folglich uns ernst nimmt.
Seine Ohnmacht ist unsere Chance, seine Macht unsere Hoffnung. Gott
wartet auf unsere freie Antwort, um uns das Fest des Lebens bereiten

zu können, in jenem neuen Jerusalem, das der apokalyptische Seher von
Patmos so beschrieben hat: «Und ich sah einen neuen Himmel und eine

neue Erde. Und ich sah die heilige Stadt, das neue Jerusalem, von Gott
her aus dem Himmel herabkommen Und ich hörte eine laute Stimme

vom Throne her sagen : Siehe da die Hütte Gottes bei den Menschen : und
'er wird bei ihnen wohnen und sie werden sein Volk sein, und Gott selbst

wird bei ihnen sein. Und er wird alle Tränen abwischen von ihren Augen'
und der Tod wird nicht mehr sein, und kein Leid noch Geschrei und
Schmerz wird mehr sein; denn das Erste ist vergangen» (Offb 21,1-4).
Dann erst wird Gott «alles in allem sein» (1 Kor 15,28).

Die UnVeränderlichkeit Gottes ist - wie Kierkegaard gesehen hat -
die Unveränderlichkeit seiner Liebe: «... wann immer ein Mensch zu dir
kommt, in welchem Alter, zu welcher Tageszeit, in welchem Zustand:
wenn er aufrichtig kommt, er findet immer (wie die Quelle unverändert
ihre Frische bewahrte) deine Liebe gleich warm, du Unveränderlicher»64.
Diese unveränderliche Liebe Gottes bewegt sich aber uns zu gut in einem

«Außer-sich-sein»65, das die Weisheit dieser Welt, d.h. unser griechisches

Denken als Torheit hinter sich läßt (vgl. 1 Kor 3,19).
«Wenn es einen kümmerlichen Anthropomorphismus gibt, - schreibt

Karl Barth - dann die Zwangsvorstellung von der Unveränderlichkeit
Gottes, die es ausschließe, daß er sich durch sein Geschöpf so oder so

bestimmen lassen könne Gott ist wohl unveränderlich, aber unveränderlich

in seiner Lebendigkeit, in der Barmherzigkeit, in der er sich seines

Geschöpfes annimmt» 66.

Ausdruck. Welche Die Wirklichkeit der InterSubjektivität zwischen Gott und Mensch,
die in einer verarmten metaphysischen Sprache nicht ausgedrückt werden kann.

2) Die Rede von Gottes Zorn, Reue, Eifersucht sagt etwas über Gott selbst aus :

Gott nimmt uns ernst, wir sind Gott nicht gleichgültig; die menschliche Freiheit gilt
etwas vor Gott. Um diesem Gedanken Plastizität zu verleihen, redet die Bibel von
Gottes Zorn, Reue, Eifersucht.

3) Die Rede von Gottes Zorn, Reue, Eifersucht usw. variiert - der jeweiligen
menschlichen Situation entsprechend - die eine Grundwahrheit : Gott hat uns gern.
Gottes Zorn, Reue, Eifersucht sind die Kehrseiten seiner Liebe - in einer konkreten
geschichtlichen Situation.

64 S. Kierkegaard: Gottes Unveränderlichkeit. Eine Rede. Jakobi 1,17-21,
in: S. Kierkegaard: Christliche Reden. Jena 1929, S. 413.

65 Vgl. Thomas v. Aquin: STh I/II, q.28, a. 3.
66 K. Barth: Die Lehre von der Schöpfung. KD III/4, S. 119f.


	Die Macht und Ohnmacht der Liebe

