Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 1-2

Artikel: Die Macht und Ohnmacht der Liebe
Autor: Brantschen, J.-B.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760973

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760973
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

J.-B. BRANTSCHEN

Die Macht und Ohnmacht detr Liebe

Randglossen zum dogmatischen Satz: Gott ist unverinderlich

Das Dogma von der Unverdnderlichkeit Gottes — jahrhundertelang
fragloser Besitz des depositum fidei — ist in unseren Tagen in die theolo-
gische Diskussion geraten!. Die exegetische, tiberlieferungsgeschicht-
liche und systematische Aufarbeitung dieses Dogmas wiirde eine je
eigene Untersuchung notwendig machen. Unser Anliegen auf den fol-
genden Seiten ist demgegeniiber sehr bescheiden. Wir mochten der Frage
nachgehen, die da heiffit: Wenn Gott absolut unverdnderlich ist, wie
Theologie und Kirche lehren —, wie ist dann noch echte Partnerschaft
zwischen Gott und Mensch moglich? Anders formuliert: wie ist das

1 Stellvertretend fir viele andere seien erwdhnt: H. MUHLEN: Die Verdnder-
lichkeit Gottes als Horizont einer zukiinftigen Christologie. Auf dem Wege zu einer
Kreuzestheologie in Auseinandersetzung mit der altkirchlichen Christologie,
Miinster 1970; H. U. voN BALTHASAR: Mysterium Paschale, in: MySal 111/2, 133~
319, bes. S. 143-154; J. MoLTMANN: Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als
Grund und Kritik christlicher Theologie, Miinchen 1972; E. JUNGEL: Gott als
Geheimnis der Welt. Zur Begriindung der Theologie des Gekreuzigten im Streit
zwischen Theismus und Atheismus, Tuabingen 1977.

Zwar ist im Zusammenhang mit der christlichen Lehre von der Kenosis die
Frage nach der Unverdnderlichkeit Gottes immer wieder berithrt worden — beson-
ders durch die modernen Kenotiker des 16./17. und 19. Jahrhunderts — jedoch hat
(von Ausnahmen abgesehen) die Kenosistheologie die traditionelle, von der grie-
chischen Metaphysik beeinfluite Gotteslehre nicht radikal neu zu prigen vermocht.
Vgl. P. HENRY: Kenose, in: DBS, Bd. 5 (1957) Sp. 7-161; ferner J. A. DORNER:
Uber die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs der Unverdnderlichkeit Gottes,
mit besonderer Beziehung auf das gegenseitige Verhidltnis zwischen Gottes iiber-
geschichtlichem und geschichtlichem Leben (1856-1858), in: DORNER: Gesammelte
Schriften aus dem Gebiet der systematischen Theologie, Exegese und Geschichte,
Berlin 1883, S. 188-377, bes. S. 206-240, 250-299.



Die Macht und Ohnmacht der Liebe 225

Dogma von der Unverdnderlichkeit Gottes zu explizieren, damit Theo-
logie und Frommigkeit nicht auseinanderbrechen? An dieser Diastase
ist schon die antike, heidnische Religion gestorben, weil es ihr nicht ge-
lang, den Logos mit der Volksfrommigkeit zu vermitteln. Seitdem und
bis in unsere Tage galt es, diese Diastase zwischen Theologie und From-
migkeit zu verhindern, denn sie wire tddlich — fiir beide Seiten.

In einem ersten Abschnitt (I) wollen wir das Problem moglichst
pointiert herausarbeiten; in Abschnitt II soll das Anliegen des kirch-
lich-theologischen Satzes «Gott ist unverdnderlich» erldutert und schlie-
lich in Abschnitt III ein — keineswegs neuer — Antwortversuch interpre-
tierend wiederholt werden.

I. DIE APORIE

1. Dze deistische Gefahr

P. Heinrich Maria Christmann OP kommentiert im ersten Band der
deutschen Thomasausgabe (1933) Thomas’ Lehre von der Unverdnder-
lichkeit Gottes u. a. so: «Psychologisch bereitet uns die Vorstellung von
der absoluten Unverdnderlichkeit Gottes groBe Schwierigkeiten. Nicht
nur, daB fiir uns der Begriff des Lebens mit dem der Bewegung und des
Bewegtseins, also zum mindesten mit einer seelischen oder geistigen
Verdnderung fast identisch ist; wir konnen uns auch schwer vorstellen,
daB Gott von den Ereignissen unserer Welt, vom Gliick und Ungliick
der Volker und der Menschheit, von unseren Gebeten und Gottesdiensten
so wenig wie von unseren Beleidigungen irgendwie beriihrt wird. Wir
miissen uns aber gegenwirtig halten, daB3 die Beziehung Gottes zu uns
nicht eine wirkliche, sondern eine nur gedachte ist» 2. Die Unverdnder-
lichkeit Gottes, so interpretiert, bedeutet das Ende jeder echten Partner-
schaft zwischen Gott und Mensch. Frommigkeit wird unmaglich. Wer
wird noch den Mut und die Freiheit aufbringen, zu einem Gott zu beten,
der unserem Flehen und Rufen, unserem Leiden und Klagen indifferent
gegeniibersteht? 3. Ein apathischer Gott, der in seiner Seligkeit das
Gliick und Ungliick der Volker und des Einzelnen unberiihrt «beobach-
tet», wird vom heutigen Menschen zu Recht als zynisch empfunden und

2 DThA, 1. Bd. (Salzburg 1933) S. 500.

3 Vgl. auch G. GrREsHAKE: Theologische Grundlagen des Bittgebets, — ThQ
157 (1977) 2740, bes. S. 29.

15



226 Die Macht und Ohnmacht der Liebe

abgelehnt. P. Christmann verteidigt Gottes Unwverinderlichkeit auf
Kosten von Gottes Lebendigkeit in bester deistischer Manier. Ein solcher
Deismus fiihrt in letzter Konsequenz zum Atheismus.

2. Die pantheistische Versuchung

Die Antithese zu Christmanns «Deismus» spiegelt sich in den viel-
fialtigen Formen des «Pantheismus». Der Pantheismus versucht, Gottes
Lebendigkeit auf Kosten seiner Unverdnderlichkert zu retten. Er tragt ein
radikales Werden in Gott hinein, sei es, dall er Gott und Welt (Natur) in
eins setzt, sei es, dal er Welt und Geschichte als Moment der Selbst-
werdung Gottes deutet. Der groBartigste Versuch in dieser Richtung
bleibt nach wie vor Hegels « Phinomenologie des Geistes» (1807) +. Fiir
unsere Problemstellung aber mag es geniigen, einige Sitze des radikalen
Kenotikers und Gott-ist-tot-Theologen Thomas J. J. Altizer zu zitieren:
«Als die christliche Scholastik Aristoteles folgte und Gott ... als actus
purus definierte, isolierte sie ihn ginzlich von der Welt und verstand ihn
als untitigen und teilnahmslosen Gott» 3. So ist denn der christliche
«Atheismus» weitgehend eine prophetische Reaktion auf diesen fernen,
in seiner Transzendenz und Souverdnitét teilnahmslosen Gott 6. Der Gott
des christlichen Glaubens ist ndmlich keineswegs «unverdnderlich und
unbeweglich» 7, er ist vielmehr «ein sich vorwirtsbewegender Proze(
kenotischer Metamorphose» 8. Solange der «christliche Gott als trans-
zendente und teilnahmslose Urgottheit, unberiihrt von Zeit und Ge-
schichte verstanden wird», wird die Fleischwerdung Gottes nicht ernst
genommen. Die Lehre von der Kenosis besagt: «Gott wird Fleisch im
Wort, und zwar ganz, wodurch er aufhort in seiner Urgestalt zu existie-
ren» 9. Die Kenosis ist erst dann erfalit, «<wenn das Wort als ein sich der
tatsdchlichen Bewegung in die Geschichte hinein aussetzendes erkannt
wird, ... und so seine urspriingliche Form in der Inkarnation aufgibt und

4 Zu Hegel in theologischer Perspektive vgl. H. Kting: Menschwerdung Gottes.
Eine Einfithrung in Hegels theologisches Denken als Prolegomena zu einer kiinftigen
Christologie, Freiburg i. Br. 1970; ferner E. JUNGEL: Gott als Geheimnis (s. Anm. 1),
S. 83-132.

5 Th. J. J. ALTizZER: ... Dall Gott tot sei. Versuch eines christlichen Atheismus,
Zirich 1968, S. 68; vgl. auch S. 96 u. 101.

6 Vgl. a.a.O. 67.

7 A.a.0. 95.

8 A a.0.103.

9 A.a.0. 441,



Die Macht und Ohnmacht der Liebe Sl

sich auf das Ziel einer neuen und eschatologischen Totalitdt zubewegt» 10,
Offenbarung im biblisch-prophetischen Sinn «legt Zeugnis ab von einem ...
allmédhlichen Zerfall des Urgottes, wobei Gott sich in der Geschichte
progressiv verwirklicht und schlieBlich als ein allumfassendes, aber imma-
nentes und bevorstehendes ‘Gottesreich’ aufscheint» 1. Gott ist erst dann
alles in allem, wenn «die Trennung von Geschdopf und Schoépfer, von
Heiligem und Profanem, von Fleisch und Geist» aufgehoben ist 12,

Wir halten fest: entweder wird Gottes Unverdnderlichkeit auf
Kosten seiner Lebendigkeit verteidigt (Christmann); oder Gottes Leben-
digkeit wird auf Kosten von Gottes Unverdnderlichkeit betont (Altizer).
Die «deistische» Sicht eines Christmann reifit Gott und Welt auseinander:
ein absolut unveridnderlicher Gott steht indifferent einer sich wandelnden
Welt gegeniiber. Die Partnerschaft zwischen Gott und Mensch wird zur
EinbahnstraBle. Die «pantheistische» Sicht eines Altizer vermischt Gott
und Welt und laBt damit weder Gott Gott, noch die Welt Welt sein.
Welt und Mensch verlieren so ihre Selbstdandigkeit und Gott seine Abso-
lutheit. Partnerschaft zwischen Gott und Mensch wird sinnlos.

Will Theologie nicht zu einem eitlen und sterilen Geschift werden
ohne jeden Bezug zur echten Frémmigkeit, und will Frommigkeit ande-
rerseits nicht zur Magie degenerieren, gilt es, Gottes Lebendigkeit und
Unverdnderlichkeit gleichzeitig nicht nur zu behaupten, sondern auch
zu denken. Es gilt, Gottes Unveridnderlichkeit in sich selbst als lebendig
und Gottes Lebendigkeit in sich und in der Welt als unverinderlich zu
denken. Bevor wir uns dieser Aufgabe zuwenden, wollen wir versuchen,
das Anliegen des dogmatischen Satzes «Gott ist unverdnderlich» zu
verstehen.

II. DAS KIRCHLICH-THEOLOGISCHE DOGMA
VON DER UNVERANDERLICHKEIT GOTTES

1. Die Aussageabsicht der Kirche

DaB Gott — und Gott allein — unverdnderlich ist, gehort zum Glau-
ben der Kirche von Anfang an. Das vierte Laterankonzil von 1215 faBt
zusammen, was auch in den vorausgegangenen Jahrhunderten unbe-

10 A,a.0. 57.

11 A.a.0.97; vgl. auch S. 177.

12 A.a.0. 93. Zur Theologie Altizers vgl. die informationsreiche Studie von
K. RoaMANN: Vollendung im Nichts? Eine Dokumentation der amerikanischen
«Gott-ist-tot-Theologie», Ziirich 1974, S. 171-306.



228 Die Macht und Ohnmacht der Liebe

stritten war: «Firmiter credimus et simpliciter confitemur, quod unus
solus est verus Deus, aeternus, immensus et sncommutabilis (Hervor-
hebung von mir), incomprehensibilis, omnipotens et ineffabilis, Pater et
Filius et Spiritus Sanctus: tres quidem personae, sed una essentia,
substantia seu natura simplex omnino» 3, Die Unverdnderlichkeit kommt
sowohl dem Vater wie dem Sohn als auch dem Geist zu, weil jede der drei
gottlichen Personen die eine und gleiche géttliche Natur besitzt 4. Knapp
und biindig formuliert das erste Vatikanum (1870): Gott ist «una singu-
laris, simplex omnino et incommutabilis substantia spiritualis» 5, wobei
der Terminus «Gott» fiir alle drei gottlichen Personen zusammen bzw.
fiir jede einzelne gottliche Person stehen kann.

Was will die Kirche mit dieser Lehre von der Unverdnderlichkeit
Gottes aussagen? Unter Verzicht auf dogmengeschichtliche Details
wollen wir in systematischer Absicht die verschiedenen Bedeutungs-
nuancen dieser Lehre wie folgt explizieren:

a) Gott ist unverdnderlich heiBt: auf Gott ist Verlaf. Gott ist im Unter-
schied zu den Gottern der Heiden nicht launisch; er und er allein ist der
unwandelbar treue Bundesgenosse. Wahrend die Gotter der Heiden Par-
teilichkeit und Egoismus kennen und folglich durch Opfer und Kulthand-
lungen wenn nicht «bestochen», so doch beeinfluBt werden konnen, ist
der judisch-christliche Gott unwandelbar treu, unverdnderlich gut. -
Diese erste Bedeutungsnuance kann auch so formuliert werden: In Gott
gibt es keinen Dualismus, denn er ist «omnino simplex» 16.

b) Gott ist unverdnderlich heifft: Gott — und Gott allein — ist absolut
vollkommen. Jede Verdnderung wiirde Gottes Vollkommenheit schmélern.
In dieser zweiten — und entscheidenden — Bedeutung schwingen zwei
Nuancen mit:

1. Alles, was uns umgibt und uns begegnet — einschlieBlich der Mensch —
ist in einen unablissigen ProzeB des Werdens und Vergehens hinein-

13 Denzinger (36. Auflage 1976) 800.

4 Die Unveranderlichkeit des fleischgewordenen Logos hilt Papst Leo I.
ausdriicklich fest: «... Nec enim Verbum aut in carnem aut in animam aliqua sui
parte conversum est, cum simplex et incommutabilis natura deitatis tota in sua sit
semper essentia, nec damnum sui recipiens nec augmentum et sic adsumptam natu-
ram beatificans, ut glorificata in glorificante permaneat.» Denzinger 297; vgl
auch Denzinger 294. — Vgl. ferner Denzinger 501, 569, 683, 853, 1330.

15 Denzinger 3001.

16 Thomas von Aquin: STh I, q.3, a.7. Gottes Einfachheit ist nach Thomas
ein Grund fiur Gottes Unverdnderlichkeit. Vgl. STh I, q.9, a.1.



Die Macht und Ohnmacht der Liebe 229

gerissen. Alles Irdische ist in stetem FluB, in fortwidhrender Bewegung.
Gott — und Gott allein — steht jenseits von Werden und Vergehen,
denn er ist der Herr der Bewegung, das mpditov xwolv axivnrtov wie
Aristoteles sagt 17; er ist das wakhre Sein, wie Augustinus im Anschlufl
an Platon sagt 8; er ist der actus purus wie Thomas in aristotelischer
Tradition formuliert °.

2. Wer sich «verindern» will und «verindern» mul}, der ist nicht wvoli-
kommen, dem fehlt etwas. Diese Erfahrung macht der Mensch tag-
taglich, denn er ist von Haus aus «ein Mangel- und Hungerwesen,
nicht nur deshalb, weil er nicht Aaf, was er braucht, und sich so im
stindigen Beschaffen des zu Verbrauchenden und zu Verzehrenden
selbst verbraucht und verzehrt; sondern auch und eigentlich deshalb,
weil er nicht #sf, was er sein soll, und so zu stindiger Bewegung ange-
trieben ist, um sein Menschsein tiberhaupt erst zu verwirklichen» 2°
— und dabei die schmerzliche Erfahrung macht, daf er sich auf Erden

17 Vgl Aristoteles: Met. 1012b 30f.; 1073a 23ff.; 1074a 37. Dieser erste unbe-
wegte Beweger bewegt die Fixsternsphire «wie ein Geliebter» (®¢ &pmdpevoy, Met.
1072b 3); oder wie das Erstrebte (td dpextdv) und das Gedachte (Td vontov, Met.
1072a 26). Bildlich gesprochen: Wie ein schoner Geliebter selber unbewegt bleiben
kann und doch alle seine Verehrer(innen) in Bewegung bringt und in Bewegung
hilt, dhnlich denkt sich Aristoteles Gott als unbewegten Beweger, zumal er Gott
ey nennt (Met. 1072b 11).

18 Aus der Fille der diesbeziiglichen Texte des Augustinus seien drei erwdhnt:
De trin. VII, 5, 10: «[Deus] est enim vere solus, quia incommutabilis est» (PL 42,
Sp. 942 = CCL 50, S. 261). Sermo VII, 7: «Esse, nomen est incommutabilitatis.
Omnia enim quae mutantur, desinunt esse quod erant, et incipiunt esse quod non
erant. Esse verum, esse sincerum, esse germanum, non habet nisi qui non mutatur»
(PL 38, Sp. 66; Corpus christianorum interpunktiert anders, ohne jedoch den Sinn
des Textes zu dndern. vgl. CCL 41, S. 75). De trin V, 2, 3:«... et ideo sola est incom-
mutabilis substantia vel essentia, qui [CCL = «quae»] Deus est, cui profectio [CCL =
«profecto»] ipsum esse, unde essentia nominata est, maxime ac verissime competit.
Quod enim mutatur, non servat ipsum esse; et quod mutari potest, etiamsi non mu-
tetur, potest quod fuerat non esse: ac per hoc illud solum quod non tantum non mu-
tatur, verum etiam mutari omnino non potest, sine scrupulo occurrit quod verissime
dicatur esse» (PL 42, Sp. 912; CCL 50, S. 208). Vgl. auch Tr. in Joh. ev. II,2 und
XCIX,5, PL 35, Sp. 1389 u. 1888; De nat. boni XIX, PL 42, Sp. 557. Ferner E.
ZuM BrUNN: L'immutabilité de Dieu selon saint Augustin. — Nova et Vetera 41
(1966) 219-225; W. GEERLINGS: Christus Exemplum. Studien zur Christologie und
Christusverkiindigung Augustinus’, Tiitbingen 1978, S. 37—42.

19 Thomas’ erstes Argument fiir Gottes Unverdnderlichkeit lautet so: Was
sich irgendwie verdndert, ist «aliquomodo in potentia». Gott aber ist «actus purus»
(STh1, q.9, a.1). Vgl. Aristoteles: Met. 1071b 3-1073a 13.

20 G. EBELING: Der hermeneutische Ort der Gotteslehre bei Petrus Lombar-
dus und Thomas von Aquin, in: G. EBeLiNG: Wort und Glaube, 2. Bd., Tiitbingen
1969, S. 245.



230 Die Macht und Ohnmacht der Liebe

nie ganz zu verwirklichen vermag: «Tu ... fecisti nos ad te, et inquie-
tum est cor nostrum, donec requiescat in te» 2.

Gott — und Gott allein — ist sich selbst genug. Er braucht niemanden
und nichts, um zu werden und zu sein, weil er «von Anfang an» in
Fiille und Vollkommenheit sich selbst besitzt, wie schon Platon
wuBte 22. Gott wird nicht, er — und er allein — ist in Fiille und Voll-
kommenheit mit sich selbst identisch von Ewigkeit zu Ewigkeit 23,

Mit der Lehre von Gottes Unverdnderlichkeit in dieser zweiten
Bedeutung (b) mochte die Kirche jede pantheistische Sicht Gottes zuriick-
weisen bzw. Gottes absolute Vollkommenheit «von Anfang an» festhal-
ten %,

Diese kirchliche Lehre ist auch biblische Lehre. Jahwe allein ist
Gott von Ewigkeit zu Ewigkeit (vgl. Ps 90,2; Jes 43,10). Himmel und
Erde werden vergehen, Er aber bleibt derselbe in Ewigkeit (vgl. Ps 102,

21 AvugustiNus: Conf. 1,1. PL 32, Sp. 661.

22 Fiur Platon ist Gott unverinderlich, weil er vollkommen ist. Die Argumen-
tation, wie Platon sie im «Staat» entwickelt hat, sei hier kurz zusammengefa@3t.
Platon sieht zwei Moglichkeiten einer Verdnderung der Gottheit: 1) eine wirkliche
und 2) eine bloB scheinbare. Beide aber sind unméglich (Resp. 380d — 383c). Zu 1):
Eine wirkliche Verinderung bzw. Verwandlung Gottes ist unmdglich, weil Gott a)
weder von auflen eine Verdnderung erfihrt; denn das in jeder Hinsicht Gute nimmt
die wenigste Verdnderung durch anderes an. Nun ist Gott in jeder Hinsicht voll-
kommen. Also kann er am wenigsten von au3en verdndert werden; b) noch kann er
sich selbst verindern; denn er konnte sich ja nur freiwillig zum Schlechteren veridn-
dern. Das aber ist auch fiir Gott unméglich (&8bvatov). Zu 2): Eine scheinbare Ver-
dnderung Gottes liefe auf eine Lige bzw. Tduschung hinaus. Gott aber kann nicht
liigen und er hat auch keinen Grund zu liigen.

Platon hitte den Wichtern seines Staates die Lektiire des Philipper-Hym-
nus (Phil 2,5ff.) verboten, denn der platonische Gott bleibt «ael dmAéd¢ év 1§} adtob
popei» (Resp. 381c). Auch sendet der Gott Platons den Menschen keine Zeichen:
weder im Wachen noch im Schlaf (Resp. 382c).

23 Das dritte Argument, das Thomas von Aquin anfithrt, um Gottes Unver-
dnderlichkeit aufzuzeigen, geht von Gottes absoluter Vollkommenheit aus. Diese
Vollkommenheit Gottes fithrt jede Rede von einem werdenden Gott ad absurdum
(STh1, q.9, a.1; zum ersten Argument des Thomas s. Anm. 19, zum zweiten s.
Anm. 16). — Vgl. auch das Schreiben Papst Leos 1. (447) : «Incommutabili enim nihil
accedit, nihil deperit: quia esse illi quod est sempiternum, semper est proprium.
Unde in se manens innovat omnia, et nihil accepit, quod ipse non dederit» (Den-
zinger 285).

24 «Si quis dixerit ... divinam essentiam sui manifestatione vel evolutione fieri
omnia, aut denique Deum esse ens universale seu indefinitum, quod sese determinan-
do constituat rerum universitatem in genera, species et individua distinctam: an.s.»
(Constitutio dogmatica «Dei Filius» de fide catholica. Vaticanum I, Denzinger
3024). Vgl. auch den Syllabus Pius’ IX. vom 8. Dez. 1864, Denzinger 2901.



Die Macht und Ohnmacht der Liebe 231

26-28). Er kennt weder Anfang noch Ende. Er ist der Erste und der Letzte
(vgl. Jes 41,4; 44,6; Off 1,8). Er ist nicht treulos und verlogen wie die
Menschen, sondern der unverdnderlich treue Gott, der zu seinen Ver-
heiBungen steht (vgl. 2 Tim 2,13; R6m 11,29; 1 Sam 15,29; Jes 40,8;
Mal 3,6). Alle gute Gabe und jedes vollkommene Geschenk kommt von
ihm, dem Vater der Lichter, bei dem keine Verdnderung ist noch Schatten
infolge von Wechsel (Jak 1,17).

2. Eine problematische theologische Prizisierung

Horcht man die kiichliche Lehre von Gottes Unverdnderlichkeit
auf ihre letzte Aussageabsicht ab, so ergibt sich dies: Mit der Rede von
Gottes Unverdnderlichkeit will die Kirche vor allem Gottes Vollkommen-
heit schiitzen. In einem metaphysischen Sprachspiel — und in einem sol-
chen ist das Dogma von der Unverdnderlichkeit Gottes formuliert wor-
den — kann Gottes Vollkommenheit nur dann gewahrt werden, wenn
gesagt wird: Gott ist absolut unverdnderlich, denn metaphysisch gesehen
schlieBt jede Verinderung (weil Verinderung immer als Ubergang von
Potenz in Akt gesehen wird) Unvollkommenheit mit ein. Gott aber ist
— wie schon Aristoteles im Buch A seiner Metaphysik weil3 2° — reiner Akt
(2vépyera); er wird nicht erst allmihlich Gott. Soweit — so gut! Proble-
matisch aber wird das Ganze dann, wenn der Metaphysik treibende
Theologe von sich aus Gottes Vollkommenheit (die ja mit der Rede von
Gottes Unverdnderlichkeit ausgesagt wird) ndherhin prézisieren will.
Der theologische Metaphysiker meint von sich aus zu wissen, was Gott
angemessen ist (Ocompenéc) und was nicht, was Gottes Vollkommenheit
geziemt und was nicht. Es geziemt Gott nicht (008¢ émimpémet) 26, vom
Menschen und seiner Freiheit etwas zu empfangen. Damit gerdt aber die
echte Partnerschaft zwischen Gott und Mensch ins Zwielicht.

Stellvertretend fiir eine ganze abendldndische Tradition sei hier
Thomas von Aquin erwdhnt. Thomas lehrt zwar, dal der Mensch durch

25 Vgl. ArRisTOTELES: Met. 1071b 3-1073a 13.

26 Xenophanes (570—475) hatte das formale Stichwort «es geziemt Gott nicht»
geliefert, als er schrieb: «Stets aber am selbigen Ort verharrt er (Gott), sich garnicht
bewegend, und es geziemt ihm nicht (008¢ émimpémet) hin- und herzugehen bald
hierhin, bald dorthin». (Die Fragmente der Vorsokratiker. Griechisch und Deutsch
von H. DieLs. Hrsg. v. W. Kranz. Dublin-Zirich 1969 13, Fragment 26.) Xeno-
phanes’ Formulierung o03¢ éminwpénel war so durchschlagend, daB christliche Theo-
logen seine berithmten Worte nur noch zitieren und variieren konnten: non est
dignum Deo ...



232 Die Macht und Ohnmacht der Liebe

die Gabe des Heiligen Geistes Freund Gottes werde und daB diese Freund-
schaft zwischen Gott und Mensch ein gegenseitiges Sichliebhaben
(¢mutua amatio et redamatio»), eine wirkliche Gemeinsamkeit («mutua
communicatio») und einen herzlichen Umgang miteinander (¢«quaedam
familiaris conversatio») einschlieBe ?7; doch gelingt es Thomas nicht,
diese biblische Sicht in seiner ganzen Gotteslehre zum Tragen zu bringen.
Allzusehr steht er unter dem EinfluB der griechischen Metaphysik und
ihrer Rede von Gottes absoluter Unverdnderlichkeit und vollkommenen
Autarkie 28, Es wiirde, meint Thomas, Gottes Vollkommenheit Abbruch
tun, wenn Gott etwas vom Menschen empfangen konnte #°. Gott eine
wirkliche Rezeptivitdit und eine reale Re-aktion zusprechen, hieBle
Gottes Unverdnderlichkeit unterlaufen 3° und damit seine Vollkommen-
heit schmilern. So ist denn der Mensch zwar real auf Gott bezogen
(relatio realis), von Gott zum Menschen aber gibt es nur eine «relatio
rationis», eine gedachte Beziehung 31. Dieser «Deus omnino impassibilis
ac immutabilis» 32 kennt keine Geschichte, er lebt in keiner realen Bezie-
hung zur menschlichen Freiheit, er kann weder das Ja des Menschen,
noch sein Nein empfangen, und Christmanns eingangs zitierter Kommen-
tar ist folgerichtig: weder Auschwitz noch der Archipel Gulag, weder das
Blut der Mirtyrer noch das Gebet der Kartduser beriihren Gott, denn
«wir miissen uns ... gegenwirtig halten, daf3 die Beziehung Gottes zu uns
nicht eine wirkliche, sondern eine nur gedachte ist» 33, Damit ist eine
fur die Verkiindigung und die Frommigkeit todliche Einbahnstrafe
betreten. Aber: ist dieser Gott noch der christliche Gott? Ist Gottes
Vollkommenheit so zu verteidigen und Gottes Unwandelbarkeit so zu
explizieren? Bevor wir diesen Iragen nachgehen, verweilen wir noch
einen Augenblick bei der Antwort der Tradition.

DaB sein Ansatz die Partnerschaft zwischen Gott und Mensch ge-
fihrde: diesem Einwand wiirde Thomas aufs heftigste widersprechen.

27 Vgl. STh IJII, q.65, a.5; IIJII, q.23, a.1; III Sent., dist. 27, q.2, a.1.

28 Vgl. L. OriNGg-HaANHOFF: Die Krise des Gottesbegriffs. — ThQ 159 (1979)
285-303, bes. S. 2951.

29 «Deo non potest aliquid acquiri ex actione cuiuslibet rei: est enim sua boni-
tas omnino perfecta». — CG lib. III, cap. 18 (ed. Marietti, Nr. 2002).

30 Vgl. STh1, q.24, a.3, ad 1; CG, lib. II, cap. 12 (ed. Marietti, Nr. 916);
I Sent., dist. 30, q.1, a.1, ad 1.

31 Vgl.STh1,q.13,a.7;q.28,a.1,ad 3;q.45,a.3,ad 1;q.6,a.2.ad 1; I Sent.,
dist. 8. q.4, a.1, ad 3; De Veritate, q.4, a.5; De Potentia, q.7, a.9-11.

32 CG, lib. I, cap. 16 (ed. Marietti, Nr. 132).

33 Vgl. Anm. 2.



Die Macht und Ohnmacht der Liebe 233

Denn wer ist denn unser « Partner»: Gott der Schépfer! Was besagt das?
Es besagt nach Thomas u.a. dies: Gottes Umgang mit der Wirklichkeit
— und folglich auch mit der menschlichen Freiheit — ist immer schopfe-
risch, das heiBt: aus dem Nichts schaffend und alles stindig im Sein
erhaltend. Gottes schopferische Macht setzt mich nicht nur ins Sein und
erhdlt mich im Sein, sondern Gott der Schopfer schafft mich als seinen
Partner in einer fortwdhrenden Schipfung so radikal, daB er mir nicht nur
meine Freiheit schafft und erhilt, sondern zugleich schafft er mir auch
noch von innen heraus die Antwort meiner Freiheit — ohne mich zu verge-
waltigen. Gottes schopferische Macht setzt den Menschen in seine (des
Menschen) Selbstdndigkeit und Unabhingigkeit, aber diese Selbstdndig-
keit und Unabhéngigkeit ist — von Gott her gesehen — durch und durch
Gabe und Geschenk, und nur als Gabe und Geschenk ist sie selbstdndig.
Wenn Gott folglich auf unsere Taten «reagiert» (und damit scheinbar von
uns abhéingig wird), dann reagiert er nicht auf etwas, das sich irgendwie
seiner grundlegenden Gabe entziehen und ohne ihn etwas sein konnte,
da er ja selbst meine Antwort «erschaffty — von innen heraus. Wenn ich
weill, was Schopfersein meint, mufl ich sagen: Gottes «Re-agieren» ist
immer setzend, gebend, und zwar so radikal, daB ich so paradox formu-
lieren muB: Gott selbst setzt meine freie Tat; Gott gibt sie mir als die
meine, das heilt: ohne mich zu vergewaltigen 3*. Wie ist das mdoglich?
Antwort des Thomas: das ist eben gottlich 3°.

3 In einer solchen Perspektive stellt sich natiirlich die Frage nach dem
moralisch Bésen mit besonderer Dringlichkeit. Ist denn Gott, wenn er sogar meine
freie Antwort schafft, nicht auch mitverantwortlich fiir meine Siinde ? Bekanntlich
sah denn auch die Tradition — was das Theodizeeproblem angeht — in der Siinde die
theologische Hauptschwierigkeit. Wie ist Gott, die alles bestimmende Wirklichkeit,
in die Siinde impliziert, die das eigentlich Base ist? Die Antwort des Thomas: Sicher
ist, Gott kann die Stinde nicht wollen, denn dann gibe sich Gott als letztes Ziel
aller Dinge auf. Sicher ist auch: Gott kann die Stinde nicht nicht-wollen, sonst wiirde
sie gar nicht geschehen. Also bleibt nur dies: Gott verhindert nicht, was er verhin-
dern konnte, und das besagt: Gott will die Stinde zulassen. In Thomas’ berithmt
gewordener Kurzformel: « Deus neque vult mala fieri, neque vult mala non fieri: sed
vult permittere mala fieri. Et hoc est bonum» (STh I, q.19, a.9, ad 3). Die Stinde ist
das Einzige, das — in einer ersten Phase wenigstens — Gottes schopferischer Macht
«entschlupft» und in der menschlichen Freiheit seinen lefzien Grund hat, wie ein
bedenkenswerter — aber wenig bekannter — Text des Thomas nahelegt: «Ad secun-
dum dicendum, quod peccatum refertur in voluntatem sicut in causam: et quamvis
voluntas sit creata a Deo inquantum est quoddam ens, non tamen quantum ad hoc
quod defectus ex ipsa incidere potest; est enim possibilis ad defectum ex hoc quod
ex nihilo est. Quamvis autem Deus sit causa voluntatis faciens eam ex nihilo, hoc
tamen quod est ex nihilo esse non habet ab alio, sed a se: unde secundum hoc non



234 Die Macht und Ohnmacht der Liebe

Mit dieser zweifelsohne tiefen und subtilen Gedankenfiithrung vermag
Thomas zu zeigen, dafl zwischen Gott und Mensch Partnerschaft sein
kann, ohne daB Gott deswegen etwas vom Menschen empfangen muB.
Obwohl Karl Rahner — gerade der alte Rahner — diese thomanische Sicht
sich zu eigen gemacht hat 36, dringen sich viele Fragen auf: Wird hier die
menschliche Freiheit wirklich — und nicht nur verbaliter — ernst genom-
men? Ist Gottes Vollkommenheit nur so zu denken? Wird hier nicht ein
Aspekt Gottes verabsolutiert auf Kosten anderer Wahrheiten? Vermit-
telt uns die Bibel nicht ein anderes Gottesverstandnis? Und schlieBlich:
hat die Tradition in dieser Frage der griechischen Metaphysik nicht zu
viele Konzessionen gemacht? Um diese letztgenannte Frage zuerst auf-
zugreifen: Dem Schlagwort von der Hellenisierung des Christentums
ist entgegenzusetzen, daB es fiir die abendlindische Theologie keinen ande-
ren Weg nach Jerusalem gibt als iiber Athen. Das Griechentum prigt
unsere westliche Kultur bis hinein in die Struktur unseres Aussagesatzes.
Die Frage ist aber die: haben sich unsere theologischen Viter nicht zu
lange in Athen aufgehalten, so daB} sie dort nicht nur ein Vorverstindnis
Gottes mitbekommen (was nicht nur legitim, sondern hermeneutisch
unabdingbar war und ist), sondern sich gar ein Vorurteil geholt haben —
jedenfalls was Gottes Unverdnderlichkeit betrifft? Oder — um ein Wort
des Apostels Paulus zu variieren (vgl. 2 Kor 3,14{.) — haben unsere Viter
sich in Athen nicht ein Auge verbinden lassen, so daB sie unfihig wurden,
in Jerusalem unbefangen zu sehen, was da geschehen ist? Denn der Gott,
der sich in Jesus geoffenbart hat, hat keine Angst, sich von uns abhéngig
zu machen. Das soll nun im dritten Teil stichwortartig gezeigt werden.

habet causam aliam; et ideo defectus qui sequitur ex ea secundum quod ex nihilo
est, non oportet quod in ultiorem causam reducatur» (II Sent., dist. 37, q.2, a.1,
ad 2). Es ist zu fragen, ob diese zur Erklirung der Siinde ausgedachte Lsung nicht
grundsdtzlich auf das Verhdltnis zwischen goéttlicher und menschlicher Freiheit ange-
wandt werden kénnte? Ob man so nicht die verkrampit wirkende Gedankenfithrung,
die die Tradition entwickelt hat, um die Beziehung zwischen gottlicher Allmacht und
menschlicher Freiheit zu deuten, iiberwinden kénnte ? Vgl. hierzu die scharfsinnigen
Uberlegungen von S. Kierkegaard (s. Anm. 42).

35 «Deus est prima causa movens et naturales causas et voluntarias. Et sicut
naturalibus causis, movendo eas, non aufert quin actus earum sint naturales; ita
movendo causas voluntarias, non aufert quin actiones earum sint voluntariae, sed
potius hoc in eis facit: operatur enim in unoquoque secundum eius proprietatemn»
(STh 1, q.83, a.1, ad 3).

36 Vgl. z. B. K. RAENER: Grundkurs des Glaubens. Einfithrung in den Begriff
des Christentums, Freiburg i. Br. 1976, S. 111-113; pERrs.: In Sorge um die Kirche.
Schriften zur Theologie, Bd. 14 (1980), S. 450-466.



Die Macht und Ohnmacht der Liebe 235

III. DIE MACHT UND OHNMACHT DER LIEBE

In Jesus Christus hat Gott sich endgiiltig als der geoffenbart, der er
ist: Gott ist Liebe (1 Joh 4,8 und 16). Von dieser zentralen Offenbarungs-
wahrheit ist auszugehen. Wenn wir Gott als Liebe denken —und zwar nicht
nebenbei und unter anderem, sondern primir und exklusiv — entgehen
wir unserer selbstgebastelten Aporie: eben jener frither genannten, daf
entweder die Unverdnderlichkeit Gottes auf Kosten seiner Lebendigkeit
(Deismus) oder seine Lebendigkeit um den Preis seiner Unveridnderlich-
keit (Pantheismus) behauptet werden miisse. Nur wenn wir Gott als
Liebe denken, erscheinen die wahre Unverdnderlichkeit und die wirk-
liche Lebendigkeit Gottes in ihrer herrlichen Einheit 37. Gott als Liebe
denken, hei3t aber nichts anderes als Gott trinitarisch denken, denn das
Trinitdatsbekenntnis ist die konsequente Auslegung des Satzes: Gott ist
Liebe 38, Gott trinitarisch denken, das wiirde den Rahmen dieser Rand-
glossen sprengen. Wir miissen uns hier und jetzt mit einem abgekiirzten
Vorgehen begniigen, so daBl Wichtiges implizit bleiben wird.

Gott hat sich selbst iiber sich selbst hinaus an uns verschenkt. Der
herrliche Gott, der uns nicht braucht, um Gott zu werden und Gott zu
sein, weil er in sich ewig gliicklicher, ewig vollkommener Dialog ist — das
meint das Geheimnis der innergéttlichen Trinitdt — dieser Gott wil/
nicht ohne uns Gott sein. Das ist das Wunder der Wunder, das Wunder der
reinen Liebe. Gott selbst ist in Jesus Christus unter uns getreten, um uns
zu verstehen zu geben, daB er ein Gott der Menschen ist: ein Gott der
Raum fiir uns schafft und Zeit fiir uns hat; ein Gott der will, dal wir
Leben haben und es in Fiille haben (vgl. Joh 10,10). Gott selbst hat sich
in Jesus Christus aufs Spiel gesetzt, das hei3t: sich an uns gebunden, sich
von uns abhingig gemacht, weil er — unerklirlich fiir uns — will, daB
zwischen ihm und uns Liebe sei. Eine leidenschaftliche Geschichte der
Liebe beginnt! Angesichts dieses Wunders sind unsere metaphysischen
Bedenken, Gott diirfe wegen seiner Unverdnderlichkeit und Vollkommen-
heit nicht von uns abhingig werden, nur noch eine heidnische Angelegen-
heit. Gottes Gottheit besteht in der Souverinitdt seiner Liebe: Gott ist
der in Freiheit Liebende und der in seiner Liebe Freie 3°. Wenn Gottes

37 Vgl. J. A. DorNER: Uber die richtige Fassung ... (s. Anm. 1), S. 3401
38 Vgl. hiezu den herrlichen SchluBabschnitt des Buches von E. JUNGEL: Gott
als Geheimnis der Welt (s. Anm. 1). S. 409-543.

39 Vgl. hierzu K. BARTH: Die Lehre von Gott. — KD 1I/1, S. 288-361 («Gottes



236 Die Macht und Ohnmacht der Liebe

Vollkommenheit in der Souverdnitit seiner Liebe besteht, und wenn es
diesem souverdnen Gott in seiner Freiheit gefallen hat, sich an uns zu
binden, — dann sind unsere im Namen der griechischen Metaphysik
vorgebrachten Einwédnde nur noch der Ausdruck eines Unglaubens. Hat
denn der Metaphysiker Gott vorzuschreiben, was Gott zu tun und zu
lassen hat? Hat der Theologe zu entscheiden, was Gott «geziemt und was
nicht»? Gott hat sich freiwillig in die Ohnmacht der Liebe begeben —, aber
in dieser Ohnmacht bleibt Gott zugleich die Macht der Liebe. Erst wenn
wir beides gleichzeitig festhalten, kommt jener herrliche Gott in Sicht,
der uns in Jesus Christus durch den Geist sein Geheimnis geoffenbart hat:
Gott hat I'reude an der Liebe (6konomische Trinitét), weil er in sich
selbst Liebe ist (immanente Trinitdt). Diese Freude Gottes an der Liebe
wollen wir nun im Hinblick auf unsere menschliche Erfahrungswirklich-
keit weiter explizieren.

1. Die Ohnmacht der Liebe

Im Gleichnis vom «verlorenen Sohn» (Lk 15,11-32) erscheint nicht
nur der barmherzige, sondern auch der ohnméchtige Vater #°. Der Vater,
wie er in dieser Parabel Jesu sich zeigt, ist ohnmaichtig, weil er liebt.

Sein als der Liebende in der Freiheit») ; ferner W. Kasper: Jesus der Christus, Mainz
1974, bes. S. 215-221; 297-300.

40 Dieses wohl schonste Gleichnis Jesu enthdlt eine Sinndichte, die eine
Lektiire auf verschiedenen semantischen Ebenen erfordert (vgl. Exegesis. Problémes
de méthode et exercices de lecture [Genése 22 et Luc 15]. Travaux publiés sous la
direction de F. BovoN et G. RoUiLLER. Neuchétel-Paris 1975). Wir hier interessieren
uns — in systematischer Absicht — nur fiir einen ganz bestimmten Aspekt dieser
Parabel. Zur Exegese des Textes vgl. neben den einschligigen Kommentaren zum
Lukas-Evangelium z.B. E. LINNEMANN: Gleichnisse Jesu. Einfithrung und Aus-
legung. Sechste, durchgesehene und ergdnzte Auflage. Gottingen 1975 (1. Auflage
1961), S. 79-87; D. O. Via: Die Gleichnisse Jesu. Ihre literarische und existentiale
Dimension. Mit einem Nachwort von E. Giittgemanns, Miinchen 1970, S. 152-164;
H. WEDER: Die Gleichnisse Jesu als Metaphern. Traditions- und redaktionsgeschicht-
liche Analysen und Interpretationen, Goéttingen 1978, S. 252-262. — Zeichen und
Gleichnisse. Evangelientext und semiotische Forschung. Fiir die Gruppe von
Entrevernes hrsg. v. J. DELORME. Mit einer Studie von J. Geninasca und einem
Nachwort von A. J. Greimas, Diisseldorf 1979, S. 104-131. Fiir die uns hier beson-
ders interessierende Seite des Gleichnisses, vgl. E. SCHWEIZER: Wer ist Jesus
Christus? — ThLZ 99 (1974) Sp. 721-732; E. FucHs: Das Fest der Verlorenen, in:
E. Fucus: Glaube und Erfahrung. Zum christologischen Problem im Neuen Testa-
ment, Tiibingen 1965, S. 402—415; R. PescH: Zur Exegese Gottes durch Jesus von
Nazaret. Eine Auslegung des Gleichnisses vom Vater und den beiden Sdhnen
(Lk 15,11-32), in: Jesus. Ort der Erfahrung Gottes, Freiburgi. Br. 1976, S. 140-189



Die Macht und Ohnmacht der Liebe 237

Der Vater — und der Vater des Gleichnisses verweist auf Gott —
begniigt sich nicht mit dem NutznieBungsrecht, sondern er teilt seinem
Jiingeren auf dessen Begehr sein Erbteil zu, obwohl er ahnt, ja sogar
weiB, was daraus werden wird. Er nimmt seinen Sohn ernst und 148t ihn
ziehen, weil er die Freiheit seines Sohnes respektiert. Der Vater konnte
(das gehorte im alten Orient zu seinem Recht) das Erbe verweigern, er
konnte seinen Sohn mit Macht zu Hause festhalten oder ihn mit Gewalt
nach Hause schaffen lassen — aber dann hitte er ihn fiir immer verloren,
denn Liebe braucht Freiheit. Weil der Vater seinen Sohn liebt, respektiert
er dessen Freiheit. Aber dieser Vater leidet, wie Liebe immer leidet, wenn
sie nicht verstanden und beantwortet wird. Das ist die Ohnmacht des
Vaters, die Ohnmacht der Liebe. So bleibt dem Vater nichts anderes
itbrig, als daf} er seinen wegziehenden Sohn, der sich in der Fremde ver-
liert, mit einem Herzen voll brennender Liebe begleitet, und zwar so sehr,
daB er schon bereit steht, als der Sohn véllig gescheitert nach Hause
kommt. Der Vater eilt ihm entgegen, fillt ihm um den Hals, kii3t ihn,
unterbricht sogar das Schuldbekenntnis seines Sohnes und feiert groB-
artig die Heimkehr. Der Sohn hat endlich verstanden, wer sein Vater in
Wahrheit ist, und auch der Vater ist nicht mehr «verloren», weil seine
Liebe nun beantwortet ist. «Das Fest der Verlorenen» (Ernst Fuchs) kann
stattfinden.

Damit ist aber das Gleichnis noch nicht zu Ende. Der Vater droht
durch seine unerhorte Liebe, nun seinen dlteren Sohn zu verlieren. Dieser
kommt vom Acker heim, stof3t zu dem Fest, wird neidisch und macht
dem Vater Vorwiirfe: «Nie wurde mir ein Fest bereitet, obwohl ich dir
immer treu diente, und nun kommt dein Sohn, dieser Taugenichts nach
Hause, und du schlachtest das Mastkalb!» Und wieder ist der Vater
ohnmichtig. Er hat nichts als seine Liebe, die er in das Wort der Ein-
ladung kleidet: «Ich hab dich doch gern, alles, was mein ist, ist dein
(auch dein wiedergefundener Bruder!), komm herein, gib deinem Bruder
die Hand, freu dich mit uns!» Der Vater ist auch seinem &lteren Sohn
gegeniiber ohnmaéchtig, solange dieser nicht von sich aus versteht: «ich
habe einen herrlichen Vater; er liebt auch mich ganz verriickt; also gehe
ich hinein und geb meinem Bruder die Hand.» Ob er es getan hat? Wir
wissen es nicht. Jesus entldBt uns am Schlufl des Gleichnisses mit dem
Bild des ohnmaichtigen Vaters, der drauBBen im Dunkel steht und nichts
als seine Liebe hat, — und mit dem Bild des dlteren Sohnes, des «Gerech-
ten», bel dem noch alles offen ist. Gott, wie er in diesem Gleichnis
erscheint, ist kein beleidigter Vater, wohl aber ein ohnmdéchtiger, weil



238 Die Macht und Ohnmacht der Liebe

er liebt, und ein leidender, solange seine S6hne nicht freiwillig auf seine
Liebe antworten #. Durch ihre Antwort kénnten sie die Freude des Va-
ters voll machen (vgl. Lk 15,7).

Das ist das Unerhorte: Gott, der souverine Herr des Himmels und
der Erde, bettelt um unsere Liebe, aber der allmichtige Vater ist ohn-
maichtig, solange wir nicht aus freiem Herzen auf seine zuvorkommende
Liebe antworten — denn Liebe ohne Freiheit bleibt ein holzernes Eisen 42,

Diese Ohnmacht der Liebe empfinden wir heute als Schweigen Gottes

4l In dieser Perspektive ist zunédchst und zuerst einmal das Kreuz Christi zu
sehen, auch wenn damit keineswegs alles gesagt ist, was zum Kreuz Christi zu sagen
ist. Jesus ist nicht gekommen, um — im semantischen Feld des Odipus, wie Freu-
dianer spotten — den beleidigten Vater durch seinen Sithnetod zu besdnftigen,
sondern: Gott hat seinen Sohn dahingegeben, um uns zu sagen, daf er ein menschen-
freundlicher Gott, ein Gott voll Erbarmen und Liebe ist, und gerade nicht ein Gott,
der Maf3 fiir MaB vergilt, Aber die Menschen (damals wie heute) wollten dem Sohn
diese herrliche Botschaft nicht glauben und haben ihn als Gottesldsterer gekreuzigt.
Der Sohn hat keinen Widerstand geleistet, sondern ist freiwillig den Weg zum Kreuz
gegangen, um uns durch diesen letzten Liebesdienst zu verstehen zu geben: wenn
ihr meinen Worten nicht glaubt, so glaubt doch diesem meinem Opfer. Am Kreuz
schreit die Liebe. Werden wir verstehen? Sterbend hat Jesus seinen Henkern ver-
ziehen (nur das Opfer kann seinen Peinigern verzeihen), um uns durch diesen muti-
gen Akt zu zeigen, daf nicht der Hal3 das letzte Wort behalten soll und darf, sondern
die Liebe. Die Liebe, die stdrker ist als der HaB, weil sie allein den Teufelskreis von
Gewalt und Gegengewalt zu sprengen vermag.

Liebe kann nur durch Liebe gewecki werden. Das ist der springende Punkt.
Nachdem die Menschen die gute Nachricht, die Gott uns durch das Gesetz und die
Propheten gegeben hat («Du sollst den Herrn, Deinen Gott, lieben und Deinen
Nichsten wie Dich selbst») miBverstanden, ja sogar pervertiert haben, hat Gott auf
die menschliche Bosheit mit noch groBlerer Liebe geantwortet, denn: Liebe kann nur
durch Liebe geweckt werden. Gott hat seinen eigenen Sohn geschickt, um uns zu
zeigen, dafl er ein Gott der Menschen ist, ein Gott, der unser Glick will. «Fiir uns
ist er gestorben» damit wir endlich glauben und verstehen: Gott hat uns bedingungs-
los gern und will, daB auch wir einander Freiheit, Gerechtigkeit und Liebe gew&dhren,
damit menschliche Gemeinschaft moéglich wird.

42 Wer befiirchtet, durch diese Interpretation werde die menschliche Freiheit
«pelagianistisch» verstanden bzw. der Schopfermacht Gottes entzogen, der moge
folgenden eindriicklichen Text von S. Kierkegaard meditieren: «Das Héchste, das
iiberhaupt fiir ein Wesen getan werden kann, ... ist, es frei zu machen. Eben dazu
gehort Allmacht, um das tun zu kénnen ... Darum geschieht es, da3 der eine Mensch
einen andern nicht ganz frei machen kann, weil der, welcher die Macht hat, selbst
gefangen ist darin, daB er sie hat, und darum doch bestdndig ein verkehrtes Verhilt-
nis bekommt zu dem, den er freimachen will. Dazu kommt, daf3 da in aller endlichen
Macht (Begabung usw.) eine endliche Eigenliebe ist. Nur die Allmacht kann sich
selber zuriicknehmen, wihrend sie hingibt, und dieses Verhiltnis ist gerade die Unab-
hingigkeit des Empiangers. Gottes Allmacht ist darum seine Giite. Denn Giiteist, ganz
hinzugeben, aber so, daB3 man dadurch, daB3 man allmihlich sich selbst zuriicknimmt,
den Empfanger unabhingig macht. Alle endliche Macht macht abhangig, nur die All-
macht kann unabhingig machen, aus Nichts hervorbringen, was Bestand hat in sich



Die Macht und Ohnmacht der Liebe 239

oder vielleicht besser : als Diskretion Gottes. Gott ist diskret, bisweilen
gar bedngstigend diskret. Warum? Weil Gott Liebe ist. Liebe kann
warten, Liebe dringt sich nicht auf, wohl aber gibt Liebe Zeichen, um
sich verstiandlich zu machen. Gott hat in seiner diskreten Liebe genug
Licht in seine Zeichen gesetzt, so daBl er von denen gefunden werden
kann, die ihn suchen, und er hat genug Dunkelheit in seinen Zeichen
belassen, um sich denen nicht aufzudriangen, die ihn nicht suchen wollen.
Gott nimmt uns ernst. Er ist diskret, weil er liebt. Das ist gottliche Deli-
katesse. Aber Gott leidet, so lange seine Liebe nicht verstanden wird *3.
So wartet denn Gott mit seiner diskreten Liebe bei denen, die sich ver-
lieren und verloren haben, bis sie — weder gezwungen, noch iiberlistet,
sondern freiwillig — heimkommen. Dieses Warten ist Gottes Schmerz.
Erst wenn wir heimkehren, wire seine Freude ganz. Erschiitternde Ohn-
macht der Liebe!

Aber — und jetzt kommt das entscheidende Aber —: Gott ist nicht
nur die Ohnmacht der Liebe, er ist zugleich auch die Macht der Liebe,
und darin zeigt sich der unendliche Unterschied zwischen Schopfer und
Geschopf.

dadurch, daB3 die Allmacht bestdndig sich selber zuriicknimmt. Die Allmacht bleibt
nicht liegen in einem Verhdltnis zum andern, denn da ist nichts anderes, zu dem sie
sich verhilt, nein, sie kann geben, ohne doch das Mindeste ihrer Macht aufzugeben,
namlich: sie kann unabhédngig machen. Dieses ist das Unbegreifliche, daB die All-
macht nicht blo3 das Imposanteste von allem hervorbringen kann: der Welt sicht-
bare Totalitdt, sondern das Gebrechlichste von allem hervorzubringen vermag: ein
gegeniiber der Allmacht unabhidngiges Wesen. Dal also die Allmacht, die mit ihrer
gewaltigen Hand so schwer auf der Welt liegen kann, zugleich so leicht sich machen
kann, daB3 das Gewordene Unabhingigkeit erhdlt. — Das ist nur eine erbdrmliche
und weltliche Vorstellung von der Dialektik der Macht, daB3 sie gréBer und groBer
ist im Verhiltnis wie sie zwingen und abhidngig machen kann. Nein, da verstand
Sokrates es besser, daB die Kunst der Macht gerade ist, frei zu machen. Aber im
Verhiltnis zwischen Mensch und Mensch 146t sich das niemals machen, wenn es auch
immer und immer wieder vonnéten sein kann, da3 eingescharft wird, daB dieses das
Hochste ist, nur die Allmacht vermag es in der Wahrheit. Wenn darum der Mensch
das geringste selbstdndige Bestehen gegentiber Gott voraus hitte (in Richtung von
materia), so kénnte Gott ihn nicht frei machen. Die Erschaffung aus Nichts ist
wieder der Ausdruck, der Ausdruck der Allmacht dafiir, unabhidngig machen zu
konnen. Der, dem ich absolut alles schulde, wédhrend er doch ebenso absolut alles
behalten hat, er gerade hat mich unabhingig gemacht. Wenn Gott, um den Men-
schen zu schaffen, selbst etwas von seiner Macht verloren hitte, dann kénnte er
gerade nicht den Menschen unabhédngig machen». (S. KiIERKEGAARD: Die Tagebii-
cher. In zwei Banden ausgewiahlt und tibersetzt von Th. Haecker, 1. Bd. 1834-1848,
Innsbruck 1923, S. 291-293.)

43 Zum Leiden Gottes an der Liebe vgl. OriGenNEs: Ezechielhomilie 6,6.
PG 13, Sp. 7141.; dt. in: H. U. voN BarLTHASAR: Origenes, Geist und Feuer. Ein
Aufbau aus seinen Schriften, Salzburg 1938, S. 1721.



240 Die Macht und Ohnmacht der Liebe

2. Die Macht der Liebe

Gott bleibt ohnmaichtig, solange wir nicht aus freiem Herzen auf
seine zuvorkommende Liebe antworten. Wenn wir aber antworten, das
heiBt: uns einerseits auf das Gebot der Néchstenliebe einlassen und an-
dererseits einander in Freundschaft und Partnerschaft zugetan sind,
dann diirfen wir auf Gott zahlen: Er selbst — die Macht der Liebe — wird
unsere angefangene, aber immer zerbrechliche und stets gefihrdete Liebe
zur Vollendung fiithren.

Gott will, dall wir fiireinander einstehen: das meint Nichstenliebe.
Gott will aber auch, da3 wir miteinander gliicklich werden, in Eros und
Zartlichkeit, Freundschaft und Partnerschaft 4. Lassen wir uns aber auf
die Liebe in diesem doppelten Verstdndnis ein, dann geraten wir friither
oder spiter unweigerlich in Aporien . Aus diesen Aporien will Gott,
d.h. die Macht der Liebe uns befreien ; denn Gott hat Freude an der Liebe.

a) Die Ndchstenliebe und ithrve Not

«Du sollst den Herrn deinen Gott lieben mit deinem ganzen Herzen
und mit deiner ganzen Seele und mit deinem ganzen Denken. Dies ist das
grofite und erste Gebot. Das zweite ist ihm gleich: Du sollst deinen Néch-
sten lieben, wie dich selbst» (Mt 22,37-40; Mk 12,28-34; Lk 10,25-28).
Dieses Doppelgebot der Gottes- und Néachstenliebe ist im Grunde nur ein
Gebot. Wenn wir unseren Bruder, unsere Schwester lieben, lieben wir
Gott. « Wenn einer sagt, ich liebe Gott — und seinen Bruder hafit, der ist
ein Liigner» (1 Joh 4,20): Gott will im Menschen geliebt werden (vgl.
Mt 25).

Aber: Nichstenliebe okne Kompromif praktiziert, fithrt in der Welt,
wie sie nun mal ist, ins Leiden. Wer sich, ohne zu mogeln, auf das so
einfache und doch so folgenschwere Liebesgebot einldBt, wie es in Joh

# Vgl. hierzu F. J. Nocke: Liebe, Tod und Auferstehung. Uber die Mitte des
Glaubens, Miinchen 1978.

* Die Leiden der Liebe «bergen das Geheimnis der Liebe», schreibt Ernst
Fuchs. Vgl. E. Fucus: Marburger Hermeneutik, Tubingen 1968, S.57, 196f1.;
DERS.: Glaube und Erfahrung. Zum christologischen Problem im Neuen Testament,
Tiibingen 1965, S. 26; ferner: Freundesbriefe von Ernst Fuchs, in: Festschrift fiir
Ernst Fuchs. Hrsg. v. G. EBELING, E. JUNGEL, G. ScHUNACK, Tiibingen 1973, S. 33,
48.



Die Macht und Ohnmacht der Liebe 241

13,34 als «neues» Gebot formuliert wurde, der gerit in Not *6. Der Gute
ist der Dumme; denn Liigen haben lange Beine und unrecht Gut gedeiht
priachtig. Also ist es verniinftiger, mit den Wolfen zu heulen und die
Ellbogen zu gebrauchen, so kommt man in der heutigen Welt am schnell-
sten voran.

Sigmund Freud, der groBe Menschenkenner, scheint da richtig
gesehen zu haben: Das Gebot der Nichstenliebe ist unverniinftig und
undurchfithrbar: «Wozu eine so feierlich auftretende Vorschrift, wenn
ihre Erfiillung sich nicht als verniinftig empfehlen kann? ... Ja, wenn
jenes groBartige Gebot lauten wiirde: ‘Liebe deinen Nichsten, wie dein
Nichster dich liebt’, dann wiirde ich nicht widersprechen ... Das Gebot
ist undurchfiihrbar; eine so groBartige Inflation der Liebe kann nur
deren Wert herabsetzen, nicht die Not beseitigen ... Wer in der gegen-
wartigen Kultur eine solche Vorschrift einhilt, setzt sich nur in Nachteil
gegen den, der sich {iber sie hinaussetzt» *’. Freud fdhrt fort: «Es gibt ein
zweites Gebot, das mir noch unfaf3barer scheint und ein noch heftigeres
Striduben in mir entfesselt: Es heilt: ‘Liebe deine Feinde’ ... das ist ein
dhnlicher Fall wie das Credo quia absurdum» #8. Und der grofe Spdétter
Heinrich Heine schreibt im Blick auf das christliche Gebot der Feindes-

# Ernst Fuchs hat immer wieder auf diese Erfahrung aufmerksam gemacht.
Vgl. z.B. E. FucHas: Jesus, Wort und Tat, Tibingen 1971, S. 149; E. FucHs und
W. KtnNETH: Die Auferstehung Jesu Christi von den Toten. Dokumentation eines
Streitgespridchs. Nach einer Tonbandaufzeichnung hrsg. v. CH. MOGLLER, Neukirchen
1973, S. 85. — Es ist dies die Erfahrung der «sittlichen Not», wie Ernst Fuchs im
Anschluf3 an Wilhelm Herrmann zu formulieren pflegt: « Was ist sittliche Not? Nach
Wilhelm Herrmann, dem berithmten Marburger Theologen und Lehrer Rudolf
Bultmanns und Karl Barths, ist sittliche Not nicht etwa bloB Gefangenschaft im
Unsittlichen, Der Ubergang vom Unsittlichen zum Sittlichen schafft ebenfalls nicht
Not, sondern macht ein ganzes Haus frei. Die sittliche Not, die Herrmann meint,
ist vielmehr die Not des Sittlichen selber. Das Sittliche bringt so in Not, wie eben
Freiheit in Not bringt, und das Sittliche gerdt nun selbst in Not, wie Freiheit selbst
fort und fort in Not gerdt. Was ist dann am Zuge? Reut es mich, sittlich gehandelt
zu haben, wenn ich Leiden sehe, die aus dem Sittlichen selbst erwachsen?» (E.
Fucus: Marburger Hermeneutik, Tiibingen 1968, S. 224; vgl. DERs.: Jesus, Wort
und Tat, Tubingen 1971, S. 148; ferner DERs.: Hermeneutik, Tiibingen 1954,
S. 147£.) Was W. Herrmann sittliche Not» nennt, nennt O. H. Pesch das «schei-
ternde Ethos» (vgl. O. H. PEscH: Rechenschaft iiber den Glauben, Mainz 1970,
S. 281.).

47 S, FReuD: Das Unbehagen in der Kultur. In: Freud-Studienausgabe,
Bd. IX: Fragen der Gesellschaft. Urspriinge der Religion, Frankfurt/M. 1974,
S. 239, 268. — Vgl. auch W, Miss: Sigmund Freuds Kritik am christlichen Liebes-
gebot als Herausforderung an den christlichen Glauben, Diss. Ziirich 1976.

48 S, FREUD: Das Unbehagen ..., S. 239f.

16



242 Die Macht und Ohnmacht der Liebe

liebe: «Ich habe die friedlichste Gesinnung. Meine Wiinsche sind: eine
bescheidene Hiitte, ein Strohdach, aber ein gutes Bett, gutes Essen,
Milch und Butter, sehr frisch, vor dem Fenster Blumen, vor der Tiir
einige schone Bdume, und wenn der liebe Gott mich ganz gliicklich
machen will, 148t er mich die Freude erleben, daB an diesen Biumen
etwa sechs bis sieben meiner Feinde aufgehingt werden. Mit gerithrtem
Herzen werde ich ihnen vor ihrem Tode alle Unbill verzeihen, die sie mir
im Leben zugefiigt — Ja, man muf} seinen Feinden verzeihen, aber nicht
frither, als bis sie gehenkt werden» #°.

Noch einmal : Hat also Freud recht, wenn er das Gebot der Nichsten-
liebe fiir unverniinftig und undurchfiihrbar hilt? 0, Sind wir tiberfor-
dert? Wuflte Jesus nichts von der Aggressivitit des Menschen? War
Jesus naiv, wenn er Nichsten- und Feindesliebe fordert? Keineswegs,
wohl aber wuBlte Jesus, dafl sein Vater noch andere Hinde hat als wir,
und daB deshalb sein Vater der Gerechtigkeit und Liebe am Schlufl zum
Sieg verhelfen wird, wenn nicht in dieser, so in der andern Welt: Wenn
Geduld, Liebe, Tapferkeit des Herzens am Boden liegen, dann gelten
Jesu Seligpreisungen den dariiber Leidtragenden, den deshalb nach
Gerechtigkeit Hungernden und Diirstenden, den trotzdem Barmherzigen:
«Selig sind, die hungern und diirsten nach der Gerechtigkeit, denn sie
werden gesdttigt werden ... Selig sind, die um der Gerechtigkeit willen
verfolgt werden; denn ihrer ist das Himmelreich» (Mt 5,6 und 10). Jesus
«nahm Gott ein fiir allemal fiir alle diejenigen in Anspruch, die in der
Gegenwart der Welt auf das Kommen der Liebe angewiesen bleiben» 5.
Du hast Zukunft, Gott ist deine Zukunft, sagt Jesus zu allen an der Liebe
Leidenden, denn Jesus weiB: Sein Vater hat Freude an der Liebe.
Allerdings: damit Gott, die Macht der Liebe, unsere oft mit Fiillen
getretene Liebe vollenden kann, mul} sie hier und heute anfangen: Den
Rest wird Gott besorgen. So hat Jesus gedacht.

49 H. HEiNE: Gedanken und Einfille. In: Heines Werke. Funfter Teil. Hrsg.
v. E. KaLiscHER u. R. P1ssin, S. 267.

50 Zur Illustration dieser « Unverniinftigkeit» darf man auf jene Christen Siid-
amerikas hinweisen, die infolge praktizierter Nachstenliebe von den Herrschenden
gefoltert und ermordet werden (vgl. L. BorFF: Das Leiden, das aus dem Kampf
gegen das Leiden erwichst. — Concilium 12 (1976) 547-555). Erinnert sei auch an
jene russischen Christen, die gegen die Verletzung der Menschenrechte in ihrem Land
protestieren und deswegen hinter den schalldichten Tiiren der psychiatrischen Kli-
niken verschwinden (vgl. W. BuBowskij: Opposition. Eine neue Geisteskrankheit
in der Sowjetuntion? Miinchen 1972).

51 E. FucHs: Jesus, Wort und Tat, Tiabingen 1971, S. 121.



Die Macht und Ohnmacht der Liebe 243

b) Der Tod als Beleidigung der Liebe

«LL’amour est le sens de la vie ... Le bonheur c’est d’abord I’amour»,
schreibt der franzosische Marxist und Christ Roger Garaudy 2. Diese
Liebe wird aber beleidigt durch den Tod. Er ist die Aporie der Liebe. Der
Mensch ist der Liebe, die Dawuer verspricht, nicht gewachsen, weil er
sterben muf3. Der Tod ist biologisch gesehen die natiirlichste Sache der
Welt — darum sind die Theorien vom «natiirlichen Tod» heute auch
beliebt 33 —, und trotzdem bleibt er eine Beleidigung der Liebe. Denn die
Liebe, die gliickt, will Ewigkeit 3*. Das gehort zu ihrer Tiefengrammatik.
Der Tod durchkreuzt diese Logik der Liebe. Er ist eine Herausforderung
der Liebe. Deshalb ist er so empoérend. Dies umso mehr, wenn wir — als
Christen — den Tod nicht so sehr als den «je eigenen Tod» thematisieren,
sondern als den Tod der Freunde, als den Tod der Liebenden 53. Das
Grausame des Todes besteht darin, dafl er unsere Freunde wegnimmt 3¢,
daB er Liebende auseinanderreifit 5. Sigmund Freud, der diese Wahrheit
am eigenen Leib schmerzhaft erfahren muBte 58, war davon tief beein-
druckt: «Niemals sind wir ungeschiitzter gegen das Leiden, als wenn wir

52 R. GARAUDY: Parole d’homme. Paris 1975, S. 71, 76. (dt: Menschenwort.
Ein autobiographischer Bericht. Wien 1976, S. 60, 62). — Vgl. auch E. FrRoMMm: Die
Kunst des Liebens (The Art of Loving, 1956), Frankfurt a. M. 1974 (Ullstein Buch,
258), S. 23ff: «Liebe, die Antwort auf das Problem der menschlichen Existenz».
— Ferner F. J. Nocke: Liebe, Tod und Auferstehung (s. Anm. 44), S. 48-58.

53 Vgl. z.B. W. FucHs: Todesbilder in der modernen Gesellschaft. Frankfurt
a. M. 1969; ferner G. SCHERRER: Das Problem des Todes in der Philosophie, Darm-
stadt 1979, S. 191f.

5%+ Fiir eine von uns selbst vergiftete Liebe ist der Tod kein groBes Problem.
Wenn zwei sich ein Leben lang ge- und zerstritten haben, ist der Tod kein Ungliick,
sondern eine Erleichterung.

55 Auf philosophischer Seite haben — im Unterschied zu Heidegger — G. MAR-
CeL, P. L. LANDSBERG u. F. WIPLINGER den Tod des geliebten Mitmenschen als
wrspriingliche Erfahrung des Todes zu analysieren versucht. Vgl. hierzu J. MANSER:
Der Tod des Menschen. Zur Deutung des Todes in der gegenwdrtigen Philosophie
und Theologie, Bern 1977, S. 162-178.

56 Vgl. den Schmerzensschrei des hl. Augustinus nach dem Tod seines besten
Freundes. — Conf. 1V,4-9, PL 32, Sp. 696-699.

57 Als Illustration dieser Wahrheit vgl. das erschiitternde Biichlein von
Anne PuiLipe: Nur einen Seufzer lang (Rororo, 1121). Hamburg 1969, 19766.

58 Freud verlor durch den Tod sein Sonntagskind — seine 26jdhrige Tochter
Sophie (sie lieB einen untrostlichen Mann und zwei kleine Kinder zuriick) und seinen
liebsten Enkel, den 4jahrigen Heinele. Zu Freuds Reaktion auf diesen Schmerz
vgl. M. ScHURR: Sigmund Freud. Leben und Sterben, Frankfurt a.M. 1977, S. 392-
395; 420; 426-428.



244 Die Macht und Ohnmacht der Liebe

lieben, niemals hilfloser ungliicklich, als wenn wir das geliebte Objekt
oder seine Liebe verloren haben» %°. So hegt denn Freud tiefe Bedenken,
die Liebe als Weg zum Gliick zu empfehlen, weil man sich in der Liebe
abhingig und verletzlich macht und sich dem stirksten Leiden aussetzt,
wenn man durch den Tod den geliebten Menschen verliert .

Was sagt uns das Neue Testament zum Tod? Verschweigt oder
verdrangt es ihn? Keineswegs. Hat uns Gott nicht in Jesus Christus eine
neue Gemeinschaft mit sich und unter uns versprochen? Diese neue
Gemeinschaft ist aber nur moglich, wenn die Liebe siegt, nicht der Tod.
Das ist denn auch eine der zentralen Aussagen des Neuen Testaments:
die Liebe siegt, nicht der Tod, weil Gott eine neue Gemeinschaft unter
uns und mit sich will. Jesus gibt uns die phantastische Freiheit angesichts
des Todes, ja angesichts der Kindergrdber, zu glauben, daB3 die Liebe
siegt, nicht der Tod. Ohne Gott ist das unmoglich, — mit Gott ist es
selbstverstdandlich, denn Gott hat Freude an der Liebe. So hat Jesus
gedacht und Paulus nicht anders. Wenn Gott Freude an der Liebe hat,
diirfen wir keinen Einwand gegen die Liebe gelten lassen; auch nicht den
Tod. Ewiges Leben heif3t: daB die liebende Kommunikation, die hier
auf Erden nur teilweise gelingt, nun voll gelingen wird; da3 wir uns ewig
an Gott und aneinander freuen diirfen: frui Deo et invicem in Deo, wie
Augustinus sagt 1.

Man kann es auch so formulieren: Gott hat Freude an der Liebe. Die
Freude der Liebe ist aber erst dann ganz, wenn die Liebe definitiv beant-
wortet ist, wenn fiir sie ewig gedankt wird. Das ist aber nur moéglich,
wenn dem Tod das letzte Wort entrissen wird. Solange noch Dankende
und als Dankende Erwartete fehlen, ist die Liebe noch nicht «zu Hause»,
ist sie noch nicht in ihr Eigenes eingekehrt. Gott, die Macht der Liebe,
duldet diese Aporie nicht. Er selber wird dafiir sorgen, dall wir dasein
werden — auch wenn wir gestorben sind —, um die Liebe definitiv zu
beantworten, um ewig fiir sie zu danken. Dafiir sind wir geschaffen. «Der
Dank fiir sie soll zugleich der Einblick in ihr Geheimnis sein. Und das
heiBt: Unerschopflichkeit (Mt 6,19-21)» %2, Das ist unsere verriickte
Hoffnung: die Hoffnung auf die Auferweckung der Toten.

% S. FREUD: Das Unbehagen in der Kultur ... (s. Anm. 47), S. 214.

60 Vgl. a.a.0. 231,

61 A, AucusTiNUs: De civitate Dei, XIX, 13, 17. PL 41, Sp. 640, 646. Zum
augustinischen Gedanken des frui deo, vgl. R. LoreENz: Fruitio dei bei Augustinus.
— Zeitschrift fiir Kirchengeschichte 63 (1950/1951) 75-132.

62 E. FucHs: Marburger Hermeneutik. Tiibingen 1968, S. 198; vgl. auch S. 192-
203; ferner DERS.: Glaube und Erfahrung... (s. Anm. 45), 157-173.



Die Macht und Ohnmacht der Liebe 245

Gott gewdhrt uns in unserem sterblichen Leben die Freiheit, dieses
Wort der Hoffnung einander zu sagen, und zwar gerade dann, wenn ohne
dieses Wort alles verloren ist. Und wenn Gott der Schopfer dieses Wort
einlésen wird, dann werden wir sein wie die Traumenden ... [llusion? Ja,
wenn es nicht um Liebe ginge, aber Liebe ldft sich thre «Gegenstinde»
nicht wegnehmen. Auch das gehort zu ihrer Tiefengrammatik. Wir Men-
schen miissen uns allerdings die, die wir lieben, wegnehmen lassen durch
den Tod, weil der Tod stirker ist als wir. Wenn aber Gott, der Allméch-
tige, uns liebt, 148t er sich die, die er liebt, nicht wegnehmen, durch
nichts — auch nicht durch den Tod. Das ist der Grund fiir die Auferwek-
kung der Toten. So macht Gott die Welt des Todes zum Schauplatz, auf
dem die Liebe ihre Herrlichkeit zeigen wird. Die Welt des Todes wird
die Folie der Liebe.

Um unseren phantastischen Gott zu verstehen, brauchen wir keine
besonders «fromm» veranlagte Zeitgenossen noch begnadete Mystiker
oder gar scharfsinnige Metaphysiker zu sein. Wir miissen «nur» ernes
tun: uns auf die Nachstenliebe einlassen, ohne zu mogeln, und uns auf die
Partnerschaft und Freundschaft fest und stark einlassen, ohne schlechtes
Gewissen —; und wenn uns dann unsere Liebe in Not und ins Leiden fiihrt,
dann diirfen wir hoffen, d.h. als Wachende triumen, dafl Gott, die Macht
der Liebe, unsere angefangene Liebe vollenden wird, weil Gott Freude
hat an der Liebe. Dafiir hat er uns in Jesu Leben, Sterben und Aufer-
stehen sein Ehrenwort gegeben.

Wer ist also Gott? Gott ist der, dem allein wir Hoffnung schuldig
sind, wiahrend wir einander Liebe schulden.

KONKLUSION

Es gibt zwischen Gott und Menschen echte Partnerschaft 3. Das ist
das Ungeheure: Gott der Herrliche, der uns nicht braucht um Gott zu
sein, wi// nicht ohne uns Gott sein. Gott hat sich — aus reiner Liebe — an
uns gebunden. Er will sich von uns fangen lassen, wie ein Vater sich von
seinem Kind fangen 14Bt. Gott begibt sich in die Ohnmacht und den

8 Die Wahrheit der anthropomorphen biblischen Rede besteht gerade darin,
daB diese Anthropomorphismen die Wirklichkeit der Partnerschaft zwischen Gott
und Mensch zum Ausdruck bringen. — Ohne hier und jetzt im Detail auf die schwie-
rigen Interpretationsfragen einzugehen, die die biblischen Anthropomorphismen
uns stellen, darf wenigstens dies gesagt werden:

1) in der anthropomorphen biblischen Rede kommt eine tiefe Wahrheit zum



246 Die Macht und Ohnmacht der Liebe

Schmerz der Liebe, weil er uns gern hat und folglich uns ernst nimmt.
Seine Ohnmacht ist unsere Chance, seine Macht unsere Hoffnung. Gott
wartet auf unsere freie Antwort, um uns das Fest des Lebens bereiten
zu konnen, in jenem neuen Jerusalem, das der apokalyptische Seher von
Patmos so beschrieben hat: «Und ich sah einen neuen Himmel und eine
neue Erde. Und ich sah die heilige Stadt, das neue Jerusalem, von Gott
her aus dem Himmel herabkommen ... Und ich horte eine laute Stimme
vom Throne her sagen: Siehe da die Hiitte Gottes bei den Menschen: und
‘er wird beil ihnen wohnen und sie werden sein Volk sein, und Gott selbst
wird bei ihnen sein. Und er wird alle Tranen abwischen von ihren Augen’
und der Tod wird nicht mehr sein, und kein Leid noch Geschrei und
Schmerz wird mehr sein; denn das Erste ist vergangen» (Offb 21,1-4).
Dann erst wird Gott «alles in allem sein» (1 Kor 15,28).

Die Unverdnderlichkeit Gottes ist — wie Kierkegaard gesehen hat —
die Unverdnderlichkeit seiner Liebe: «... wann immer ein Mensch zu dir
kommt, in welchem Alter, zu welcher Tageszeit, in welchem Zustand:
wenn er aufrichtig kommt, er findet immer (wie die Quelle unverdndert
ihre Frische bewahrte) deine Liebe gleich warm, du Unverdnderlicher» 64.
Diese unverdnderliche Liebe Gottes bewegt sich aber uns zu gut in einem
«AuBer-sich-sein» %5, das die Weisheit dieser Welt, d.h. unser griechi-
sches Denken als Torheit hinter sich 148t (vgl. 1 Kor 3,19).

«Wenn es einen kitmmerlichen Anthropomorphismus gibt, — schreibt
Karl Barth — dann die Zwangsvorstellung von der Unverdnderlichkeit
Gottes, die es ausschlieBe, daB} er sich durch sein Geschdpf so oder so
bestimmen lassen kénne! Gott ist wohl unveranderlich, aber unverander-
lich in seiner Lebendigkeit, in der Barmherzigkeit, in der er sich seines
Geschopfes annimmt» 66,

Ausdruck. Welche ? Die Wirklichkeit dev Intersubjektivitdt zwischen Gott und Mensch,
die in einer verarmten metaphysischen Sprache nicht ausgedriickt werden kann.

2) Die Rede von Gottes Zorn, Reue, Eifersucht sagt etwas tiber Goit selbst aus:
Gott nimmt uns ernst, wir sind Gott nicht gleichgiiltig; die menschliche Freiheit gilt
etwas vor Gott. Um diesem Gedanken Plastizitit zu verleihen, redet die Bibel von
Gottes Zorn, Reue, Eifersucht.

3) Die Rede von Gottes Zorn, Reue, Eifersucht usw. variiert — der jeweiligen
menschlichen Situation entsprechend — die eine Grundwahrheit: Gott hat uns gern.
Gottes Zorn, Reue, Eifersucht sind die Kehrseiten seiner Liebe — in einer konkreten
geschichtlichen Situation.

64+ S. KiIERKEGAARD: Gottes Unverdnderlichkeit. Eine Rede. Jakobi 1,17-21,
in: S. KieRKEGAARD: Christliche Reden. Jena 1929, S. 413.

65 Vgl. THoMas v. AQuin: STh I/II, q.28, a.3.

66 K. BarTH: Die Lehre von der Schopfung. KD III/4, S. 119f.



	Die Macht und Ohnmacht der Liebe

