
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 1-2

Artikel: Gottesschau und Gottesgeburt

Autor: Mieth, Dietmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760972

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dietmar Mieth

Gottesschau und Gottesgeburt

ZWEI TYPEN CHRISTLICHER GOTTESERFAHRUNG IN DER TRADITION

Im folgenden soll die Frage nach der christlichen Gotteserfahrung
von der Tradition her untersucht werden. Dabei beschränke ich mich auf
die vorneuzeitliche Tradition der Einheit von Gotteserfahrung und

Vergöttlichung des Menschen. Denn es scheint, daß heute unter den

Stichworten «Mystik» und «Meditation» diese Tradition neu abgerufen
werden muß.

Die beiden Typen der Gottesschau und der Gottesgeburt beinhalten

zwar unterschiedliche Akzentsetzungen christlicher Gotteserfahrung,
aber diese lassen sich durchaus einander zuordnen. Zunächst sollen die
verschiedenen Akzentsetzungen, dann ihre Zuordnung untersucht werden.

Abschließend ist zu fragen, welcher der beiden Typen heute, wenn
auch nicht ausschließlich, so doch schwerpunktmäßig den Vorzug
verdienen könnte.

ÜBERBLICK ÜBER DEN AUFSTIEG (jlQOXOTltf)

ZUR KONTEMPLATION (dsWQLa) NACH DEN GRIECHISCHEN VÄTERN 1

Ausgangspunkt :

1. Die Ähnlichkeit oder Abbildhaftigkeit (ôfiolucnç, similitudo) zwischen

göttlichem Archetyp und menschlichem Ebenbild (slxwv imago)
xoct' àvaXoylav; sie ist vor allem im voûç des Menschen eingegründet.

1 Im folgenden wird versucht, die Lehre von der Kontemplation - ähnlich
später die Lehre von der Gottesgeburt - in ihren patristischen Ursprüngen zu sichten



Gottesschau und Gottesgeburt 205

2. Die 7tv£Ü[ta-Begabung des erlösten Menschen, die zugleich
Wiederherstellung der Ebenbildlichkeit und Erbe des ewigen Lebens ist.

Entfaltung :

I. yvœaiç rœv aœ[j,drcûv xal âom/xàxœv [per visibilia ad invisibilia)

1. Erkenntnismäßiger Aufstieg vom Sinnlichen zum Übersinnlichen bis

zum «Umkreis» des Göttlichen (rcepl xà 0sta).
2. Ethischer Aufstieg

a) von der vita activa zur Kontemplation (Gregor von Nazianz
7TpSS;iç yàp ETußacu? Oswplaç èx too (Twp.<xTo<;T7j ^o^î) «piXoTtovTjcrov2;

Freiheit von äußerlicher Tätigkeit und Konzentration der Sorge
auf Gott.

b) Wachstum der Tugenden (zum Teil noch zum tätigen Leben

gerechnet).

und zusammenzufassen. Auf die mittelalterliche und neuzeitliche Wirkungsgeschichte

kann dabei kaum eingegangen werden. Es ist ohnehin ein Risiko, selbst die
Kontemplationslehre einer Epoche zusammenzufassen. Daß dies in jedem Fall zu
global und irenisch geschehen muß, liegt auf der Hand.

Einige Literaturhinweise :

A. J. Festugière, Contemplation et vie contemplative selon Platon, Paris
21950; E. von Ivânka, Vom Piatonismus zur Theorie der Mystik, in: Scholastik 11

(1936) 163-195 ; V. Lossky, Die mystische Theologie der morgenländischen Kirche,
Graz-Wien-Köln 1961; W.Völker, Das Vollkommenheitsideal des Origenes
(Beiträge zur historischen Theologie 7), Tübingen 1931 ; ders., Gregor von Nyssa als
Mystiker, Wiesbaden 1955; J. Daniélou, Platonisme et théologie mystique. Essai
sur la doctrine spirituelle de S. Grégoire de Nyssa, Paris 1944; J. Hausherr, Le
traité de l'oraison d'Evagre le Pontique, in: RAM 15 (1934) 34-93; 113-170;
V. Lossky, La notion des « analogies » chez Dénys le Pseudo-Aréopagite, in : Archives
d'histoire doctrinale et littéraire du moyen âge 5(1930) 279-309; J. Daniélou,
J. Lemaître, R. Roques, M. Viller, Contemplation chez les grecs et autres
orientaux chrétiens, in: DSAM II, 2, Paris 1953, 1762-1911; C.Baumgartner,
Contemplation: Conclusion générale, in: DSAM II, 2, Paris 1953, 2171-2193; W.
Völker, Kontemplation und Ekstase bei Ps. Dionysios Areopagita, Wiesbaden
1958 ; S. Marsili, Giovanni Cassiano ed Evagrio Pontico, Dottrina sulla carità e

contemplazione, Roma 1936; Zur lateinischen Kontemplationslehre vgl. C. Butler,
Western Mysticism, The teaching of SS. Augustine, Gregory and Bernard on
contemplation and the contemplative life ; vgl. auch meinen Überblick über die Geschichte

des Verhältnisses von aktivem und kontemplativem Leben; Die Einheit von vita
activa und vita contemplativa in den deutschen Predigten und Traktaten Meister
Eckharts und bei Johannes Tauler (Studien zur Geschichte der Katholischen
Moraltheologie 15) Regensburg 1969, 29-117.

2 PG 35, 1080 B.



206 Gottesschau und Gottesgeburt

II. Puritas cordis bzw. mentis (Gregor von Nyssa: xaGapor/jç 3)

1. Entsprechend dem oft gebrauchten Spiegelvergleich : Reinigung des

Seelenspiegels von allem, was außergöttlich ist ; zugleich eine ethische
und erkenntnismäßige Vereinfachung der Mannigfaltigkeit von
Tätigkeiten und Tugenden einerseits, von sinnlichen Vorstellungen und

begrifflichem (logisch-diskursivem) Denken andererseits.
2. Zugleich ein stetiges Ausreifen des êp wç zur ayaur/) (caritas) ; dazu ist das

ganze affektive und intellektive Streben des Menschen zusammengefaßt.

3. Zugleich, entsprechend dem Wachstum von Erkenntnis und Liebe,
eine fortschreitende Illumination (sXÀocpujnç) des Menschen durch Gott;
eine Verähnlichung mit dem Logos, der in dem freigelegten Herzen

geboren wird; ein Wachstum in der Begnadung mit den Gaben des

Hl. Geistes.

4. Damit ist auch der Bereich des status perfectionis bereits da: die

puritas cordis entspricht der Vollreife der Caritas und damit dem

<7X07TOç oder der destinatio der Vollkommenheit4. Die folgenden Stufen
sind darum nicht unbedingt als Überordnung zu fassen, wohl aber als

andere Aspekte, die noch mehr vereinfachen, zusammenfassen und in
die Nähe Gottes führen wollen. Bei all diesen Fortschritten zur
Vollkommenheit und den entsprechenden Begriffen hängt viel davon ab,

in welcher Reichweite sie jeweils aufgefaßt werden; von den Vätern
werden sie teils ausgedehnt, teils beschränkt, jeweils nach der Absicht,
die sie in einer bestimmten Gedankenfolge im Auge hatten. Darum
ist der Versuch einer mystagogischen Stufenlehre bei allen Mystikern
problematisch, jedoch nicht ohne «fundamentum in re».

III. Tranquillitas mentis (ânâdeia, übersetzt auch mit « vacuitas » 5)

Darin kommen zwei Aspekte zum Ausdruck :

1. Die innere Ruhe (tranquillitas) der Geistmitte (mit xapSia wiedergegeben)

des Menschen in der Freiheit von allem Veräußerlichendem und

Vervielfältigendem in ihm und um ihn.

3 Vgl. PG 44, 1269 C; PG 46, 89 B.
4 Vgl. Cassian, Coll. I, IV und dazu S. Marsili, a.a.O. 39f.
5 Vgl. Enchiridion Asceticum, Freiburg 41936, 202.



Gottesschau und Gottesgeburt 207

2. Die innere «Leere» (vacuitas) des Menschen, die, in Bildern ausge¬

drückt, die völlige Reinheit des «Spiegels» und die völlige Entleerung
des «Gefäßes» für die die Vervollkommnung des Menschen begleitende
Illumination bzw. Begnadung versinnbildlicht.

Auch diese Vorstellung ist sowohl ethisch wie erkenntnistheoretisch

zu verstehen. Sie ist weitgehend eine Folge der Tatsache, daß die Gottheit

in der neuplatonischen Lehre areipov geworden ist. Damit kann der
Mensch nicht mehr tun, als für Gottes Initiative aufnahmefähig zu werden.

Andererseits entspricht dies der christlichen Vorstellung von der

ungeschuldeten Gnadenhaftigkeit. Ontologische, erkenntnistheoretische
und ethische Vorstellungen bilden in der Entfaltung der Vollkommenheit
eine Einheit.

IV. Das immerwährende, innere Gebet

Den genannten Stufen, Graden oder Aspekten entspricht eine
fortschreitende Vereinfachung und Verinnerlichung des Gebetes, freilich
nach dem auch sonst allgemein gültigen Prinzip, daß jede Stufe in der

übergeordneten erhalten bleibt. Das innere Gebet ist nichts anderes als

ständiges Bei-Gott-sein: «xal toüto scm Osoü èvobajcnç, to Sià t% fxv7)fXY]ç

èvtSpupivov sysiv èv èaurû tov 0sov»6. Die xa0apoT7]ç und die àirà0sta
sind dazu unbedingte Voraussetzung.

Als inhabitatio (èvoixyjaiç) Gottes ist das innere Gebet zugleich mit
der Kontemplation identisch bzw. eine Weise, die Kontemplation zu
betrachten und zu charakterisieren. Das vollkommene Gebet ist zugleich
auch «intuitus» und «excessus», der höchste Aufschwung des Geistes zu
Gott oder, umgekehrt gesprochen, die höchste Erhebung durch Gott zu
ihm selbst7. In den Auslegungen des Hohen Liedes im Sinne der
Brautmystik zeigt sich das Gebet zugleich auch als Erfüllung des ganzmenschlichen

Liebesstrebens und als Beglückung des Liebenden 8.

6 Basilius, éd. Courtonne, Ep. 2,4; 10,4-6; über das ständige Gebet vgl.
Basilius, Horn. 5, in martyrem Julittam, PG 31, 244 A und Origenes, De ora-
tione 12,2; PG11, 452 C.

7 Vgl. Cassian, Coli, 10, 11; PL 49, 89 A.
8 Origenes interpretiert als erster das Hohelied im Sinne der Brautmystik,

vgl. W. Völker, a.a.O. (1931) 100ff.



208 Gottesschau und Gottesgeburt

V. Die Kontemplation als höchste Erkenntnis 9

Die Kontemplation ist zugleich höchste Erkenntnis :

1. vom Objekt her, denn sie richtet sich auf Gott und das Göttliche;
2. vom Subjekt her, denn sie ist höchste Erfüllung des menschlichen

Erkenntnisstrebens ;

3. von der Erkenntnisweise her: sie ist höchste und einfachste Intuition
und als solche allem diskursiven Denken überlegen.

Diese höchste Erkenntnis ist nur möglich unter all den ethischen und
erkenntnistheoretischen Voraussetzungen nach dem Prinzip, daß das

Erkenntnisobjekt um so erkennbarer wird, je mehr sich ihm das

Erkenntnisobjekt, seinen Möglichkeiten entsprechend, angleicht. Nach

Origenes kann es sich nur um eine Erkenntnis im Logos - Sohn handeln :

allein der Sohn erkennt den Vater. Darum muß der Mensch mit dem

Sohn gleichförmig werden, um den Vater zu erkennen 10.

VI. Die Kontemplation als Ekstase 11

Hier geht es mehr um die Beschreibung des Zustandes des von der
Gottesschau ergriffenen Menschen. Da alle Ähnlichkeit (ô[Aottt>cuç)

zugleich Unähnlichkeit enthält, ist die Ekstase der einzig mögliche Versuch,
die Erhebung des Menschen zu Gott zugleich bildlich und begrifflich zu
fassen: als ein «Herausgerissenwerden» aus allem Unähnlichen («per

avocationem»). Da das Thema Ekstase und seine Weiterentwicklung bei

Augustinus und den Scholastikern unter der davon verschiedenen oder

doch sehr verwandten Vorstellung des «raptus» zu weit über den Rahmen
der Frage nach der Gottesschau hinausführt, kann hier auf die
Quellenhinweise, die H. U. von Balthasar für Thomas von Aquin gibt, verwiesen
werden 12.

VII. Die «deificatio » oder dewnotrjaiç

Für die Angleichung an Gott, die verallgemeinernd ausgedrückt im
Zusammenwirken von fortschreitender Reinigung und Begnadung
geschieht, und zugleich für die dadurch ermöglichte Vereinigung mit

9 Vgl. Origenes, Comm. in Joannem, Tom. 1; PG 14, 49 C.
10 Vgl. a. a. O.
11 Vgl. R. Roques, L'extase dionysienne, in: DSAM, a.a.O. 1894-1911.
12 Vgl. DTA 23, 372-383.



Gottesschau und Gottesgeburt 209

Gott wird der Ausdruck fiswrcofTjaic; gewählt. Damit ist jedoch bei den

Vätern weder ein Aufgehen in, noch eine Identifikation mit dem Göttlichen

gemeint: die Personalität bleibt erhalten. Andererseits wird der
Mensch trotz aller Erhebung in der Gnade auch nicht zu einer Verdoppelung

des Göttlichen. Die 0su7to[v)0iç ist vielmehr Entfaltung der
Gottebenbildlichkeit und damit der Teilhabe am Göttlichen: «participium
divinitatis assumunt» 13, sagt Origenes von den Vollkommenen, und Gregor

von Nazianz nennt dies «cum Deo commercium habere»14. Die

Geschöpflichkeit bleibt dabei gewahrt. Durch den Schöpfungsbegriff und
die «analogia entis» ist die 0ECO7tof7)o-i,c; von vorneherein gegen monistische
und dualistische Mißverständnisse geschützt und kann nicht einfach den

Sinn der neuplatonischen cpuyx] piovov 7ipoç [xopcov annehmen. Freilich ist die

ôjxolcooiç des Menschen mit Gott ein dehnbarer und von Ähnlichkeit bis

Gleichheit schillernder Begriff. Aber an den Stellen, an denen die

Vergöttlichung näher beschrieben wird, weist sie sich nicht als Identifikation
oder Gleichwertigkeit aus, sondern als xoivwvfa oder familiaritas mit
Gott: eine vertraute Nähe mit ihm in Erkenntnis und Liebe. In diesem

Sinn ist auch der Begriff êvcùcuç zu verstehen.
Von daher stellt sich auch die Frage, was mit der visio « facie ad

faciem» eigentlich gemeint ist. Gibt es für die Väter eine direkte und
unmittelbare Gottesschau auf Erden?

Gregor von Nyssa gebraucht für diese höchste Weise der Gottesschau

den Ausdruck èv yvocpco («in caligine», im Dunkel). Er unterscheidet
drei Stufen in der Gottesschau auf Erden :

1. Sià cpcoToç («per lucem»); dies richtet sich auf die Gestalt und die
«Umrisse» Gottes;

2. Sià VEcpéX7]ç («per nubem»); hier findet das Gespräch mit Gott statt;
3. èv yvocpco ; das ist die «direkte» Schau Gottes : «Qualibet re relicta, quam

humana potest assequi natura animae contemplationi solum restât
id, quod non inspectabile et incomprehensibile (to àopavôv te xai.

àxaT«X7)7TTov), in quo est deus» 15.

Die Gottesschau èv yvocpco geht nach Gregor sogar über die familiaritas

und amicitia mit Gott hinaus 16 und ist toö 7rpoacoTïou ocutoü 0scoptoc17.

13 De principiis 3, 3, 9, PG 11, 316 C.
14 Orationes 21,2; PG 35, 1084 C.
15 In Canticum Canticorum, GNO VI, 323, 7.
16 Vgl. a.a.O. hom. 12, GNO VI, 355f.
17 A.a.O., GNO VI, 356, 14.

14



210 Gottesschau und Gottesgeburt

Was ist damit gemeint? Gregor gibt die Antwort: rj aracuaToç npoç ocÙtov

nopeix, npoGCo Six to xoctotciv ëneoQxi tw Xoycp xaTop0oupiv7] 18, also ein

ununterbrochener Aufstieg zu Gott, der nur in der Nachfolge des Logos

möglich ist. Es ist also mit der Gottesschau von Angesicht zu Angesicht
kein Zustand gemeint, nicht die Ruhe der visio beatifica. «Gott hat kein
Ende», sagt Gregor und folgert daraus, daß das liebende Verlangen nach
ihm nie an einen Ruhepunkt kommen kann19. Die Vollkommenheit und
die Schau bestehen also gerade darin, immer auf dem Wege des Aufstiegs
zu sein und nie am Ziel : « èv toÜtco ovtoç toö àÀ7]0ôç lSeüv tov 0eov, sv reo

[XV] X?j£a[ tote TÎjç èmOufAïaç tov Ttpoç ocÙtov ävaßXsTOVTa» 20. Gott bleibt
unbegreiflich, unergründlich, unsichtbar (àopaToç).

Durch diese Charakterisierung der Gottesschau als nie vollendeter
Aufstieg, als nie gesättigte Sehnsucht wird sie von der visio beatifica
unterschieden. Von diesem Standpunkt her müssen auch alle Aussagen
über eine direkte und unmittelbare Gottesschau, die nicht in Spiegeln
und Bildern geschieht, verstanden werden 21. Die eigentliche y]G\>yix, die
innere Ruhe und der vollkommene Friede, kommt erst dem ewigen Leben

zu, nicht, wie Lossky meint, der irdischen Gottesschau 22. Jedoch ist zu
bedenken, daß die feste Grenze, die wir zwischen status viae und status
gloriae zu ziehen gewohnt sind, sich gelegentlich in einem einzigen Prozeß

des Aufstiegs zu Gott verflüssigt.

DIE LEHRE VON DER GOTTESGEBURT

Hugo Rahner nennt für die Lehre von «der Geburt Christi im Herzen
der Gläubigen» zwei Ausgangspunkte: die antiken Vorstellungen von der

Bedeutung des Herzens als dem Geburtsort der Logoi ; das in der
Offenbarung gegebene Wissen um die Einwohnung Christi im Herzen z3.

Wenn man zunächst von den antiken Vorstellungen ausgeht, stellt
man fest, daß sie mit der Kontemplationslehre untrennbar zusammen-

18 A.a.O., GNO VI 356, 14-16.
19 Vgl. De Vita Moysis, GNO VII, 1, 3 f.
20 A.a.O., GNO VII, 1, 114, 21-23.
21 Vgl. a.a.O., GNO VII, 1, 85f.
22 Vgl. a.a.O., PG 44 (Horn. 1) 259-265.
23 Vgl. Die Gottesgeburt, Die Lehre der Kirchenväter von der Geburt Christi

im Herzen der Gläubigen, in: ZfkTh 59 (1935) 333-418, hier: 339. (Der mit Recht
berühmte Beitrag findet sich auch in: H. Rahner, Symbole der Kirche, Salzburg
1964, 13-87.)



Gottesschau und Gottesgeburt 211

gehören. Die platonische Theoria hatte einen überrationalen,
intuitivekstatischen Charakter. Dazu mußte eine Hingeordnetheit im Menschen

existieren, wie sie im platonischen Eros zum Ausdruck kommt. Irgendwo
im Menschen mußte es aber zwischen Streben und Geisttätigkeit eine

einende Mitte geben, ein besonderes Vermögen, von dem die Kontemplation

ausging. Auf diese Frage konnte man mit den Begriffen der Stoa
eine Antwort finden.

Auch der christliche Piatonismus der Kirchenväter mußte nach einer

Mitte zwischen Gnosis und Agape suchen, nach dem besonderen Vermögen,

von dem die christliche Theoria als Gottesschau ausging: «Es gehört
zum Wesen des christlichen Piatonismus, dem Rationalen gegenüber
einen eigenen Bereich, eine Tiefenschicht der menschlichen Seele, anzunehmen,

die sowohl ihre Grundlage, ihre 'Grundgerichtetheit' auf ihr letztes
Ziel darstellt... und zugleich, in einem besonderen Sinne, als das speziell
'mystische Vermögen', das Vermögen der Gottesschau in der mystischen
Anschauung und in der ewigen Seligkeit bezeichnet werden kann »24.

Bei dem Bestreben, diesen Bereich psychologisch zu lokalisieren, wird die

stoische Vorstellung vom « apex mentis » herangezogen.
Die Stoa hat eine monistische Seelenlehre, d.h. sie kennt keine

Seelenteile oder Seelenpotenzen. Der Makrokosmos wird von einem

Urfeuer belebt; der Mensch als Mikrokosmos von einem Funken dieses

Urfeuers. Er enthält eine belebende Kraft, die sich in den verschiedenen
Funktionen der Seele äußert. Dem Urfeuer entsprechend, das von ihr
abgebildet wird, hat die Seele einen konzentrierten und potenzierten
Kernpunkt: das y)Y£[aovlx6v, von dem aus das Ganze erhalten wird. «Es

ist nicht Denken, nicht Wollen und Streben, nicht Wahrnehmung, nicht
Trieb, nicht Lebenskraft und Wachstumskraft, sondern alles das zusammen,

und doch keines von ihnen, sondern die Quelle von allem» 2S.

Es haben sich verschiedene Begriffe und Vorstellungen für dieselbe
Sache gebildet. Ivänka stellt sie zusammen: principale mentis (yjyepo-
vixév) ; apex mentis (to avoiTavov pipoç) ; principale cordis (yjys^ovixov als

èyxàpSiov Ttvsüfia) ; scintilla animae («rrooTaap.a des komischen Feuers);
sinderisis (auvTYjpTjcnç, Persönlichkeitsgrund, Sitz der letzten geistigen
Entscheidung) ; porcio virginalis animae (ist aus dem Doppelsinn des

griechischen xopvj - Jungfrau und Augapfel, «acies oculi», - zu erklären).

24 Vgl. E. von Ivänka, Apex mentis, Wanderung und Wandlung eines
stoischen Terminus, in: ZfkTh 72 (1950) 129-176, hier: 147.

25 A.a.O. 151.



212 Gottesschau und Gottesgeburt

Der Reichtum an Begrifflichkeit zeigt, daß eigentlich jeweils eine

Übersteigerung ins Unbezeichenbare gemeint ist; die angesprochene Seelenkraft

wird über sich selbst hinaus potenziert.
Für die Stoa besaß das Tjyepovtxov vor allem sittliche Relevanz als

Ort der Einsicht in die Notwendigkeit des Weltgeschehens; es wird nicht
im Sinne des « Seelengrundes » verwendet. Zu dieser Bedeutung kommt
es erst in der Verbindung mit dem Piatonismus, seit Origenes daraus
«das Göttliche in der Seele» macht26. Seitdem hält sich die Vorstellung
kontinuierlich in der mystischen Tradition, gelegentlich bekommt sie

einen scharfen Akzent gegenüber der Rationalität, weil hier etwas
«Überrationales» angesprochen ist. Dort liegt auch der Grund für ein

Verständnis von «Mystik» als einer vagen und numinosen Erscheinung.
Daran ist richtig, daß es sich hier nicht nur um menschliche Denkleistung
handelt; daran ist falsch, daß man die Genauigkeit des Denkens und
Empfindens ausschließen möchte. Bei aller «Übersteigerung» ist zu
beachten, daß hier keine Aufhebung des Überstiegenen vor sich geht,
sondern vielmehr erst ein eigentliches Begreifen und Gebrauchen dessen,

was überstiegen wird, vor allem der Vernunft.
«Apex mentis», der Seelengrund, wird der Ausdruck, in dem die

ontologischen, ethischen und erkenntnistheoretischen Elemente der

Kontemplation zusammengefaßt sind. Er ist die «Stelle» der Ähnlichkeit
und Abbildhaftigkeit des geschaffenen Menschen und der Geistbegabung
der erlösten Menschen, insofern in einem doppelten Sinne das Göttliche
in uns. Als solcher ist er der Grund alles ethischen Verhaltens, des Gewissens,

der personalen Entscheidung im Menschen. Schließlich ist er auch

letzter «mystischer» Erkenntnisgrund, der in der ethischen und
erkenntnismäßigen Reinigung so freigelegt wird, daß der Mensch in den freien

Dialog mit Gott treten kann - denn nichts anderes ist die Schau -, wobei
dies im irdischen Bereich «mystisch» geschieht, d.h. letztlich unaussagbar.

Hugo Rahner hat dieses Gebiet in Richtung auf Meister Eckhart hin
vom Gesichtspunkt der Gottesgeburt her behandelt. Wir werden nur
die Frage stellen, welches Verhältnis zwischen Gottesgeburts- und
Kontemplationslehre besteht, ob es nicht hier im Grunde um dieselbe

Sache geht, die von verschiedenen Ansätzen her betrachtet wird: die

Kontemplation vom «jenseitigen» Bezugspunkt des Christenlebens her mit
ihrem stark eschatologischen Akzent, und die Gottesgeburt von den bereits

geschenkten Gnaden her, von der Grundlegung des Christenlebens in der Taufe.

26 Vgl. a.a.O. 154-156.



Gottesschau und Gottesgeburt 213

1. Die Entfaltung der Seelengrundlehre his zum Hochmittelalter

Origenes führt, entsprechend seiner Subordination in der Trinitäts-
lehre27, die seelische Dreiteilung tpu^tx6ç-XoYtx6ç-Ttvsu[xaTix6çein, denn
die Seele ist Bild der Trinität. Diese Dreiteilung wirkt im Abendland
weiter. Sie wird vor allem für die Trennung von Diskursivem (Logischem)
und Intuitivem benützt, jedoch z.B. bei Augustinus immer unter dem

Vorbehalt der Kontinuierlichkeit, der Stufenordnung. Das gilt auch bei
den Viktorinern und Zisterziensern im 12. Jahrhundert: «Je mehr aber

die Andersartigkeit der dritten Stufe dem Rationalen gegenüber betont
wird, um so mehr lockert sich der augustinisch-origenistische Aufbau, bis
schließlich die mystisch-spirituale Sphäre als etwas vom Rationalen
wesenhaft Verschiedenes, sich ganz aus der Stufenreihe der Über- und

Unterordnung herauslöst, die das Denken des 12. Jahrhunderts bestimmt
hat »28.

Die Dreiteilung als Stufung findet sich ebenso bei Hugo von St.

Viktor, der von drei Augen der Seele spricht, wie bei Richard, der

imaginatio, ratio und intellectus unterscheidet, und Wilhelm von St.

Thierry, der den status rationalis vom status spiritualis, in dem die

Erkenntnis Liebe wird, trennt. Der Ort der Gotteserkenntnis, der Sitz
der eigenen Gottebenbildlichkeit und damit die dritte Stufe der erwähnten

Einteilung wird von Aicher von Clairvaux als scintilla oder oculus

bezeichnet29, von Wilhelm als acies cogitantis 30. Dieser Bereich löst sich

immer mehr von den übrigen Stufen. Das wird bei Thomas Gallus sichtbar.

Er nimmt zwei seelische Grundkräfte an : den theoretischen Intellekt
und die Affektspitze. Sie verschmelzen auf ihrem Gipfel in der Anschauung

Gottes. Jedoch wird die Spannungseinheit zwischen Affekt und
Intellekt zugunsten des Affektes verschoben, weil der Affekt der

Gotteinigung dient, der Intellekt der Gottschau. Hier wird also ein Unterschied

zwischen Gotteinigung und Gottschau gesehen, den es bei den

Vätern, bei den Viktorinern und bei Wilhelm noch nicht gab: «Ignorare
non debet fidelis animae suam intelligentiam ad deiformitatem tantae
virtutis existere, ut etiam potens sit ad interiora et secretiora divini

27 Vgl. a. a. O. 158.
28 A.a.O. 161.
29 Vgl. a.a.O. 164 (Alder von Clairvaux, Liber de spiritu et anima; PG 40,

785).
30 «qui eflicitur contemplatio amantis» (PL 184, 347 A).



214 Gottesschau und Gottesgeburt

velaminis subintrare. Habet enim duplicem virtutem, unam per quam
apta redditur ad contemplandum, quae dicitur theoricus intellectus, reli-

quam vero per quam videlicet habilis fuit ad uniendam, quae principalis
affectus nominatur»31.

Damit hat die Diskussion um Affekt und Intellekt ein besonderes

Ergebnis: der Seelengrund wird als Affektspitze betrachtet und dem

Intellekt gegenübergestellt; Gotteinigung und Gottschau fallen auseinander.

So sagt Thomas Gallus: «Partavit gentilis philosophia, summam
vim cognitivam inesse intellectui, cum sit alia, quae non minus excedit
intellectum quam intellectus rationem vel ratio imaginationem (vgl.
Richard von St. Viktor!) scilicet principalis affectio, et ipsa est scintilla
synderisis, quae sola unibilis est spiritui sancto »32. Ähnlich auch
Bonaventura: «mentalis excessus, in quo oportet quod reliquantur omnes
intellectuales operationes et apex affectus totus transferatur et transfor-
matur in Deum» 33.

Thomas hat, ähnlich wie die Viktoriner, aber in größerer Klarheit
als Hugo und größerer begrifflicher Knappheit als Richard, die Kontemplation

intellektuell verstanden, ebenso die höchste Einigung mit Gott.
Der Unterschied zu Gallus und Bonaventura liegt nun weniger in der

Betonung des Affektes bei diesen als in einer gewissen Übersteigung der
traditionellen Kontemplationslehre. Freilich hat auch diese Entwicklung
ihre Tradition. Es ist die der gleichsam «negativen» Gottesschau z.B. bei

Gregor von Nyssa und Ps. Dionysius, in der auch der Intellekt
verdunkelt ist. Jedoch hatte der Sinn dieser Vorstellung gerade in ihrem
Miteinander mit der als intellektueller Erleuchtung verstandenen Schau
bestanden. Wenn beides getrennt wird, dann baut sich der mystische
Weg zu Gott neben dem Erkennen auf. Das ist bei Thomas Gallus und bei
Bonaventura noch nicht vollzogen, wohl aber bei Hugo von Balma, einem

Zeitgenossen Meister Eckharts. Während z.B. Richard von St. Viktor die

Vergöttlichung der über sich selbst erhobenen intelligentia zuschreibt,
sagt Hugo von Balma: «nulla est contemplatio speculativa, quae habet
virtutem transformandi, sed solus amor extensionis deificans» 34. Dieser

in Gegensatz zur Erkenntnis gestellte Charakter der Mystik läßt den

kontinuierlichen Aufstiegsweg der Väter fallen. Die affektive Mystik

31 Thesaurus Anecdotorum, ed. Pez, II, 1, 517; zit. nach IvAnka, a.a.O. 169.
32 Zit. nach IvAnka, a.a.O. 169.
33 Itinerarius mentis ad Deum, cap. 7, zit. nach IvAnka, a. a. O.
34 Zit. nach IvAnka, a.a.O. 171.



Gottesschau und Gottesgeburt 215

wird, wie Ivänka feststellt, experimentell erfahrende Mystik35. Die
Kontinuität Vernunftserkenntnis - Glaubenserkenntnis - Anschauung
Gottes, die die Entfaltung der Kontemplationslehre bestimmte, ist
durchbrochen.

2. Die Entfaltung der Gottesgeburtslehre bis zum Hochmittelalter 36

Es ist zu beachten, daß die Gottesgeburtslehre bereits in der
urchristlichen Tauftheologie mehrere Elemente enthielt: «die durch die
Gnade gegebene besondere Einwohnung Christi im Herzen der in der

Kirche zu einem Leib zusammengefügten Gläubigen ist eine geheimnisvolle

Nachbildung und Fortsetzung der ewigen Geburt aus der Jungfrau.
In der Taufgnade wird Christus in unseren Herzen geboren und im
Wachsen des gnadenhaften Tugendlebens wiederholt sich immer wieder
diese Gottesgeburt»37. Darin sind die Elemente enthalten: persönliche
Begnadung und konkrete Kirchlichkeit, verbunden durch den einen

Christus; Logosgeburt und Inkarnation; Taufgnade und Tugendleben,
beides wiederum verbunden durch den einen Christus. Die Lehre ist nur
im Widerspiel aller dieser Elemente in ihrer ganzen Bedeutung sichtbar.
Für die Beziehung zur Kirche wird, entsprechend der Maria-Kirche-
Parallele, die Bezeichnung «Jungfrau» gebraucht: «wie nun dieser
vollkommene Mensch Jesus Christus, seiner physischen Menschennatur nach

aus der Jungfrau geboren ist und seiner Gottnatur nach (xavà 7tv£Üfta)

aus dem Herzen des Vaters in einer geistigen Geburt - so soll die

Wiedergeburt der Gläubigen eine Nachahmung der Logosgeburt sein:

aus Pneuma und Jungfrau»38. Das Leben in Christus wird in der

Abbildung der Christuswerdung zusammengefaßt. Das ist ontisch und
ethisch zu verstehen: das Ereignis der Taufe muß sich in
entsprechendem sittlichem Verhalten immer neu vollziehen. Darum ist jedes
sittliche Wachstum zugleich Nachbildung «des im Schoß der Jungfrau
heranwachsenden Logoskindes»39. In der Gottesgeburtslehre ist also

ein statisches und ein dynamisches Element vorhanden. Wenn man von
der Christusbegabung in der Taufe ausgeht, so wird sie als Geburt

33 Ebd. Die Wirkungsgeschichte sieht Ivänka vor allem in der spanischen
Mystik (Johannes vom Kreuz).

36 Vgl. H. Rahner, (Anm. 23).
37 A.a.O. 334.
38 A.a.O. 348.
39 A.a.O. 354.



216 Gottesschau und Gottesgeburt

aufgefaßt und stellt dann gewissermaßen eine ruhende Gnade dar. Von
Origenes wird sie aufgefaßt als «immanentes Prinzip des stets
vorwärtsdrängenden Lebens »40. Das dynamische Element ist die Christuswerdung
in den guten Werken und im Tugendstreben. Darin wiederholt sich die
Geburt des Logos aus dem Vater. So gibt es auch eine doppelte
Fruchtbarkeit: einmal die Fruchtbarkeit der, mehr ontisch gesehenen, Gottesgeburt

in Richtung auf sittlichen Vollzug und sittliches Wachstum, dann
die Fruchtbarkeit der Tugenden für die Gottesgeburt. Aus dem
Zusammenspiel beider Vorstellungen ergibt sich ein Bild von Zunahme und
Wachstum in Christus. «Selig aber, wer immer aus Gott geboren wird.
Nicht nur einmal (Taufe), so möchte ich sagen, wird der Gerechte aus

Gott geboren, sondern in jedem guten Werk wird er geboren, weil in
diesem Werk Gott den Gerechten gebiert... wenn nun der Erlöser immer
wieder geboren wird..., so gebiert Gott in ihm auch dich, wenn immer du
den Geist der Kindschaft hast, immer der in jedem guten Werk, in jedem
guten Gedanken, und so geboren, bist du ein 'immer geborenes' Kind
Gottes in Christus Jesus» 41. In dieser Lehre des Origenes wird die ganze
Ethik christozentrisch im Bild der Gottesgeburt aufgefaßt, ein spezifisches

Bild der christlichen Sittlichkeit als «Könnensethik», das bei
Meister Eckhart wiederzufinden ist. Dogmatisch wird die Gottesgeburt
von den griechischen Vätern als Wiederherstellung der Gottebenbildlichkeit

in Christus aufgefaßt; psychologisch ist sie die Nachbildung des

ewigen Ausgangs des Logos an dem Vater in der Geburt der Xoyoi aus
dem Herzen - damit ist der Bereich des Tjyspovixov angesprochen;
mystisch umschreibt sie das ontologische Geschehen, das der Kontemplation

vorausliegt42. Die Gottesgeburt wird bei den griechischen Vätern
nie rein moralisch verstanden, weil gerade ihre moralische Bedeutung
vom ontologischen Geschehen abhängt. Bei den lateinischen Vätern wird
jedoch in erster Linie die moralische Relevanz der Lehre gesehen, so bei

Ambrosius, Augustinus und Gregor 43. Erst Johannes Eriugena greift
wieder die Gedanken vor allem Gregors von Nyssa und Maximus'

40 Vgl. a.a.O. 354.
41 Origenes, Horn, in Jer9,4 (GCS, Origenes 3,70); vgl. H. Rahner, a.a.O.

358. Bei Eckhart werden, von Hieronymus vermittelt, entsprechende Stellen des

Origenes häufig zitiert. Vgl. etwa In Eccl. n. 65 (LW II, 295, 4) ; In Sap. n. 55

(LW II, 382, 14fi.), n. 65 (LW II, 395, 5fi.); In Gen. II, n. 191 (LW I, 663, 2f.) ;

In Toh. n. 341 (LW 3, 290, 4ff.);DW 1,101, 3ff;109, 8ff.; DWII, 252, 2ff.;258, 2ff.;
293, 2 ff.

42 Vgl. H. Rahner, a.a.O. 364-383.
43 Vgl. a.a.O. 383-395.



Gottesschau und Gottesgeburt 217

Confessor auf, dessen «Ambigua» er ins Lateinische übersetzt: «Nemo

ascendit in Christo ad Patrem, nisi qui ex spiritu nascitur, ut conformis
fiat imaginis Filii Dei, id est ut Christus in illo formetur et unum cum
Christo sit»44. Wie Maximus unterscheidet Eriugena Taufgeburt und

mystische Geburt, wobei die mystische Geburt (dynamisch) der tägliche
Vollzug der Taufe ist: «Deum enim unusquisque fidelium baptismatis
subit sacramentum, quid aliud ibi peragitur nisi Dei verbi in eorum
cordibus de spiritu Sancto et per Spiritum Sanctum conceptio atque
nativitas. Quotidie igitur Christus in utero fidei veluti castissimae dectris
visceribus et concipitur et nascitur et nutritur»45. Mystische Geburt ist
also Geburt Christi im Herzen der Gläubigen im täglichen Vollzug des

Glaubens und der Liebe, freilich nur insofern diese tatsächlich fruchtbar
sind.

KONTEMPLATION UND GOTTESGEBURT

7. Kontemplation als eschatologische Erkenntnislehre

Die platonische Ideenerkenntnis, in der die Erkenntnis des obersten
Seins Voraussetzung jeder einzelnen Erkenntnis ist, fällt in der Theologie
mit der Erkenntnis aus der Anschauung Gottes, der visio beatifica,
zusammen46. Dieser Endzustand des Christen, unter intellektuellem
Aspekt gesehen, ist der Punkt, auf den sein Heilsweg bezogen und von
dem her er gedeutet wird. Ausgangspunkt ist dabei die im menschichen
Geist enthaltene Hinordnung auf Gott, Endpunkt die visio beatifica.

Mystisches Erkennen und damit Kontemplation im Sinne der Mystiker
ist die «Mitte» zwischen der sich aus der Hinordnung ergebenden
strebenden Anfangserkenntnis und der endzeitlichen Gottesschau: sie ist
einerseits höchste Entfaltung der seelischen Grundkraft und andererseits

Vorwegnahme des Endzustandes im irdischen Dasein 47. Dies darf jedoch
nicht rein rational gesehen werden. Die Hinordnung und Ausrichtung
im Menschen liegt jenseits der Differenzierung in Denken und Wollen,
sie ist ontologisch zu verstehen. Deshalb spielt die rationale Begriffser-

44 In Joh., PL 122, 320 C; vgl. H. Rahner, a.a.O. 403.
45 De Div. Nat. II, 33, PL 122, C 11 CD; vgl. H. Rahmer, a.a.O. 404.
46 Vgl. E. von Ivänka, Vom Platonismns zur Theorie der Mystik a. a. O.

(Anm. 1).
47 Vgl. E. von Ivänka, Apex mentis, a.a.O. 144.



218 Gottesschau und Gottesgeburt

kenntnis keine wesentliche Rolle in der Kontemplation; sie wird nur,
gleichsam als Nachwehen des Piatonismus, der im rationalen Erkennen
eine Funktion der Anschauung des Absoluten sah, gelegentlich als eine

Vorstufe unter das mystische Erkennen hingeordnet. Je nachdem, ob

dabei die Kontinuität zu stark betont wird, wird die Grenze zwischen

Natur und Gnade verwischt. In dieser Gefahr befinden sich jeweils fast
alle alten Mystiker, wenn auch keiner von ihnen ausläßt, auf den Unterschied

zwischen Rationalität als solcher und übernatürlicher Gottgemeinschaft

hinzuweisen.

Mit Kontemplation ist also die höchste irdisch mögliche Annäherung

an den Endzustand des Christen gemeint. Dabei darf die gelegentlich

rationale Ausdrucksweise nicht darüber hinwegtäuschen, daß es sich

hier um ein ganzmenschliches Phänomen handelt, weil alle Kräfte des

Menschen auf eine Mitte in ihm und auf einen ihr allein entsprechenden
Bezugspunkt außerhalb von ihm, nämlich Gott, bezogen werden. Darum
darf die Kontemplation nie rein erkenntnistheoretisch verstanden werden

; sie ist zugleich eine Interpretation der Seinsstruktur des Menschen

und seiner Freiheit, damit seines sittlichen Verhaltens. Sie ist insofern
eine Deutung der menschlichen Existenz und, erfüllt mit den Wahrheiten
der Offenbarung, als personale Kontemplation in Glaube, Hoffnung und
Liebe, in der Gemeinschaft mit Christus und in seinem Geiste eine

Deutung der christlichen Existenz in ihrer radikalen Ausrichtung auf
Gott hin. Leben nach der Kontemplation, kontemplatives Leben, ist
also immer eschatologisches Leben, Konzentration auf die eine Notwendigkeit,

Gott. Dadurch legitimiert sie eine Vernachlässigung anderer

Notwendigkeiten, z.B. der irdischen Wirklichkeiten, jedoch mit dem

Ergebnis, daß sie sich ihnen in größerer Freiheit, von Gott her, zuwenden
kann. Kontemplation muß insofern Kennzeichen jeden Christenlebens

sein, jedoch in verschiedener Weise: als endzeitliche Prägung seiner

zeitlichen Existenz (in actione contemplativus) oder als exemplarische
Vorwegnahme der endzeitlichen Existenz (ex contemplatione activus).

2. Gottesgeburt als Lehre von der christlichen Existenz

Wir haben gesehen, daß die Lehre von der Gottesgeburt, ausgehend

von der Tauftheologie, nicht nur Anfang des neuen Lebens in der Taufe

ist, sondern auch sittliche Folge der Taufgnade. Die Lehre drückt also

ein Doppeltes aus : die Begründung der christlichen Existenz als gnadenhafte

Gotteskindschaft und das Verhältnis zwischen dieser Existenz und



Gottesschau und Gottesgeburt 219

der Sittlichkeit. Als Voraussetzung kann also die Tauftheologie oder die

Logoschristologie dienen. Der Akzent liegt dann weniger auf der
einmaligen Wiedergeburt und ihrer sakramentalen Bestimmung als auf dem
christlichen Leben als ständige Wiederholung der Geburt Christi im
Herzen. Sittliches Wachstum ist Christuswerdung im Menschen,
Nachbildung des im Schoß der Jungfrau heranwachsenden Logos-kindes.
Dementsprechend wird die mystische Vereinigung mit Gott nicht vom
letzten Bezugspunkt der endzeitlichen Gottesschau, sondern vom
bereits vorhandenen Gnadenleben her verstanden; das unterscheidet

Kontemplation und Gottesgeburt. Man kann auch sagen, daß in der

Kontemplationslehre mehr die Transzendenz der christlichen Existenz,
in der Gottesgeburtslehre jedoch mehr ihre Immanenz betont wird.
Demzufolge stellt sich in der Gottesgeburtslehre nicht die Frage nach
zwei Lebensweisen ; hier liegt ein Ansatzpunkt für die Interpretation der

Antwort Meister Eckharts auf die Frage nach dem Verhältnis zwischen

vita activa und vita contemplativa 48.

Wenn nun die Gottesgeburt nicht von der Tauftheologie her gesehen

wird, sondern von der Logosspekulation, dann heißt das, daß in der
Inkarnation Christus die Menschennatur annimmt und daß er dadurch in
jedem Menschen Wohnung genommen hat. Gelegentlich wird diese

Beziehung, wie bei Meister Eckhart, so gefaßt, daß die Annahme der
Menschennatur so verstanden wird, daß Christus nun die «Natur» eines

jeden Menschen ist. Ein Gegensatz zur Tauftheologie besteht jedoch
eigentlich nicht, da in der Taufe ja das angenommen wird, was sich in
Christus ereignet hat. Freilich ist, wenn der sakramentale Vollzug außer

acht bleibt, die Gefahr gegeben, daß die ekklesiologische Beziehung
zurücktritt, wie das bei Meister Eckhart der Fall ist.

Die Logosspekulation in der Gottesgeburtslehre enthält neben dem
erwähnten Gedanken des in Christus wiederhergestellten Ebenbildes
Gottes im Menschen, ein «psychologisches» Element: der ewige Ausgang
des Logos aus dem Vater wird in der Seele nachgebildet; der Logosgeburt

entspricht der Ausgang der Xoyoi. - was mit «Gedanken» oder

«Begriffsvorstellungen» nicht treffend genug umschrieben werden kann -
aus dem Herzen des Menschen. Insofern ist die Gottesgeburt auch

Erkenntnisspekulation, denn erst durch die ethisch-erkenntnistheoretische

Freilegung der Tiefe im Menschen wird diese Geburt und damit

48 Vgl. dazu D. Mieth, Die Einheit von vita activa und vita contemplativa,
a.a.O. (Anm. 1).



220 Gottesschau und Gottesgeburt

höchste Erkenntnis möglich. Höchste Erkenntnis aber ist Schau Gottes
und Schau in Gott. Hierin entspricht dann die Gottesgeburtslehre der

Kontemplationslehre.

3. Gottesgeburt als Kontemplationslehre - Kontemplation als Gottesgeburt

Die Gottesgeburtslehre als Trinitätsspekulation bewegt sich ebenso

in erkenntnistheoretischer Begrifflichkeit wie die Kontemplation. Der
«Ort» dieses Vorgangs ist der Seelengrund. Die Art des Vorgangs aber ist
die häufig beschriebene :

1. Erkenntnismäßiger und sittlicher Aufstieg zugleich; puritas mentis et
cordis.

2. Als Folge davon Freilegung des Seelengrundes; Entstehung einer
inneren Leere und Ruhe (vacuitas, tranquillitas, srcàôsia, Gelassenheit

usw.) im Menschen. Hierbei ist zu beachten, daß der Seelengrund
eben im Grunde «nichts» ist, d.h. eine leere Mitte im Menschen, die

zugleich in seine größte Fülle «umschlägt».
3. Dadurch gerät das Göttliche im Menschen in Bewegung, in eine eigene

Dynamik, die unter der Vorstellung der Einstrahlung und Erleuchtung
gefaßt wird.

4. Damit erst wird die Kontemplation möglich, zugleich aber auch die

Gottesgeburt; denn hier im Grunde des Menschen «entsteht» Gott in
ungetrübter Klarheit (unter Beachtung alles dessen, was über die

Unmöglichkeit einer unmittelbaren Gottesschau auf Erden gesagt

wurde).

So gesehen, ist also die Lehre von der Gottesgeburt nichts anderes

als eine Fassung der Kontemplationslehre. Auch für sie ist die Grundlage
die Gottebenbildlichkeit in der Schöpfung und ihre Wiederherstellung in
der Erlösung. Auch in ihr geht es um das Verhältnis von Sein und
Lebenkönnen. Insofern führt die Kontemplation als Lehre von der christlichen
Existenz nahe an die Gottesgeburt heran, so daß schließlich der Unterschied

nur in der genannten anderen Akzentuierung liegt : in der

Gottesgeburtslehre wird das «Schon» des neuen Lebens betont, mit all seinen

Auswirkungen auf die heutige Existenz; in der Lehre von der Gottesschau

hingegen steht weniger diese immanente Fruchtbarkeit als die

Vorwegnahme des endzeitlichen Daseins an und für sich im Vordergrund.



Gottesschau und Gottesgeburt 221

4. Die Relevanz der Unterschiede zwischen Gottesschau und Gotttesgeburt
als Typen der Gotteserfahrung

Wir haben bisher die Relevanz der unterschiedlichen Akzentsetzungen

zugunsten der Konvergenzen etwas zurückgehalten. Gottesschau
und Gottesgeburt sollten nicht als unvereinbar gegeneinander ausgespielt

werden. Dennoch hängt viel davon ab, welcher Typ der Gotteserfahrung

die Integration von Schau und Neugeburt beherrscht. Hier
scheint mir die Lehre von der Gottesgeburt, vor allem in ihrer Ausprägung

bei Meister Eckhart, auf die hier nicht näher einzugehen ist49,

einige Vorzüge aufzuweisen. Diese sollen abschließend herausgearbeitet
werden.

Wir sagten, daß für beide Typen die Einheit von Erkennen, Sein

und Leben oder von Erkenntnistheorie, Ontologie und Ethik kennzeichnend

sei. Freilich besteht hier ein Unterschied: die Kontemplation muß
sich das Christsein voraussetzen, während die Gottesgeburt diese

Voraussetzung im Sein umgreift50. Die Einheit von Erkennen und Sein

wird dadurch wesentlich schärfer konturiert. Im Erkennen geschieht die

Bewegung des Christsems selber, es ist nicht der schauende Nachvollzug
vorgegebener Wahrheit über das Sein.

Ein weiterer Unterschied zwischen Gott-schauen und Aus-Gott-
geboren-werden bzw. Gott-gebären besteht darin, daß die Schau zwar
Gott sucht, aber mich selbst als Gott-Schauenden meint, denn nur,
indem ich schaue, daß ich Gott schaue, erfahre ich etwas. Deshalb heißt
es in einem möglicherweise von Eckhart stammenden Text : «in der Schau

dienst du allein dir selber» 51. Eckhart wird nicht müde, diesen Selbst-

49 Vgl. dazu 132-156. In knapper Fassung lautet die Lehre, In Joh. n. 106

(LW III, 90) : «... fructus incarnationis Christi, filii Dei, primus est quod homo sit per
gratiam adoptionis quod ipse est per naturam.» Vgl. auch dazu folgende jüngere
Untersuchungen: G. von Pretadovic, Überlegungen zu Geburt und Generatio bei
Meister Eckhart, in: Rech. Germ. 5 (1975) 3—11; K. Kertz, Meister Eckhart's
Teaching on the Birth of the Divine Word in the Soul, in: Traditio (New York
1959) 327-363 ; U. Shizutera, Die Gottesgeburt in der Seele und der Durchbruch
zur Gottheit, Gütersloh 1965 ; A. M. Haas, Meister Eckhart als normative Gestalt
geistlichen Lebens, Einsiedeln 1979, 53-69 ; ders., Meister Eckhart und die Sprache,
in: Zeitwende 51 (1980) 65—86, hier: 75—82 (unter besonderer Betonung der Geburt
als Wortereignis).

50 Bei Eckhart heißt es lapidar zu dieser Voraussetzung: «Gott gebirt sinen
eingeborenen sun in dir, ez sî dir liep oder leit, dû slafest oder wachest, er tuot daz
sine.» (DW I, 387, 3f.)

51 Pf. 18, 34.



222 Gottesschau und Gottesgeburt

bezug der Gotteserfahrung anzugreifen, und er ist bereit, die

Gotteserfahrung als Erleben der Erfahrung - nicht als Erfassen der Erfahrung
in der Fruchtbarkeit ihrer Wirkung! - zu streichen zugunsten des

Vorranges des Seins selber. Denn dieses Sein ist «weiselos» und «eigenschaftslos»,

so daß es nicht im Modus irgendeines «Worumwillen» gefaßt werden
darf. Christsein heißt hier Nicht-selber-wollen ; Gottesgeburt geschieht in
radikaler Armut, und daß sie geschieht, ist wichtiger, als daß wir davon
wissen oder sie spüren 52.

Die Gottesschau ist darüber hinaus ein Erfahrungstyp, deren ruhender

Bezugspunkt, ob in Licht oder verhangenem Dunkel, der verborgen
ruhende Gott ist. Der Gott der Gottesgeburt aber ist Gott-in-Beziehung,
in ständigem Bewirken der Wirklichkeit als Schöpfung und Vollendung.
Wer schaut, sieht, daß Gott ist und, sofern dies in letzter Verborgenheit
geschieht, muß er durch das Dunkel der Hölle der Gottesferne. Wer
geboren wird, gebiert aber - nach Eckhart - zugleich Gott, mit seiner

Geburt wird Gott geboren. Und dies wird sichtbar im Zeugnis des

Wirkens: ich werde. «Gott wirkt, und ich werde», sagt Eckhart53.
Die Kontemplation hat stets mit der Dichotomie von Schauen und

Wirken zu kämpfen. Zwar läßt sich diese Dichotomie in Hinreise und
fruchtbare Rückkehr auflösen, aber wie kann man mitten im Wirken
schauen? Die Gottesgeburt hingegen kennt keinen «Ort» des Nicht-
wirkens, sondern das Wirken ist selbst ihr Erfahrungsort, wie Eckhart
stets betont, ein Wirken freilich, das vom Selbstbezug gelöst ist und sich

in Gottes wirkende Bewegung zur Wirklichkeit einschwingt. Die Kontemplation

ist Hinreise, «ascensio», Aufstieg; die Gottesgeburt hingegen
ständige Rückkehr, denn sie geschieht - Eckhart zitiert hier stets Orige-
nes - im Wirken 54. Der Kontemplative gleicht dem Menschen, der ständig

einen Baum ersteigt, den der ständig neugeborene Christ, dem es nicht
primär um die bessere Aussicht, sondern um das gelungenere Leben zu
tun ist, nicht weiter beachtet. Denn das Leben gibt es überall, nicht nur
auf besonderen Gipfeln 55.

52 Vgl. Pf. 24-30.
53 DWI, 114, 4f.
54 Vgl. D. Mieth, Die Einheit, a.a.O. 148-157.
55 B. Welte, Meister Eckhart, Gedanken zu seinen Gedanken, Freiburg-Basel-

Wien 1979, 92-94, bringt ein Bild für den «Weg in das dunkle Licht der Gottheit»
bei Meister Eckhart, wonach der « Durchbruch » in das « Nichts der Abgeschiedenheit »

als Einheit im Schauen interpretiert wird: das Bild der Gipfelwanderung. Solche
Bilder finden sich aber bei Eckhart nicht : der « Durchbruch » geschieht nicht auf den

Gipfeln, sondern in den Niederungen (etwa nach dem Traktat «Von Abgeschieden-



Gottesschau und Gottesgeburt 223

Die Kontemplation hat es nie vermocht, das Stigma der Besonderheit,

des Elitären, des zu Erwählenden zu übersteigen. Die Erfahrung,
überall in gleicher Einfachheit bei der Quelle des Lebens zu sein, macht
aber gerade die Erfahrung der Gottesgeburt aus. Deshalb entstehen hier
auch keine Unterschiede zwischen Vergöttlichung und Vermenschlichung
als Lebensprinzipien, weil das eine im anderen geborgen ist.

In der Sprache des Schauens läßt sich nur die Dimension des
geistlichen Genusses, des «Schmeckens» im Sinne der «sapientia» fassen - mit
all den schwergewichtigen Entzugsphänomenen, die seit Gregor von
Nyssa die Sprache des Genießens in die Sprache des Leidens übersetzen.

In der Sprache der «Geburtlichkeit», die vor allem bei Eckhart so

vorherrschend ist, spielt diese Dialektik nur sekundär eine Rolle. Denn im
unablässigen Wirken aus der Geburt Gottes im Herzen des Menschen ist
die Rückfrage nach dem Modus des Gewahr-werdens zweitrangig. Es geht
ja nicht um uns selbst: «denn in der Schau dienst du allein dir selbst,
aber im rechten Wirken, da dienst du den vielen» 56.

So ist die Gottesgeburt ein Typ der wirkenden Gotteserfahrung mit
dem ungeheuren Vertrauen, daß nicht die Werke wichtig sind, sondern

das, was Gott mit ihrer Hilfe - in Erfolg oder auch im Scheitern - in uns
vollendet.

heit», DW V, 377-648, oder nach der Predigt «Alle gleichen Dinge», DW II, 413-
421). Eckharts eigenes Bild für den «Durchbruch» zur Gottesgeburt ist der
Blitzschlag, der plötzlich alle Blätter eines Baumes sich zukehrt; in der gleichen Weise
ändert sich mit einem Schlag die ganze Wirklichkeit des Menschen, «und zwar in
allem, was gerade gegenwärtig ist, wie schlicht es auch sein mag» (Pf. 28,34-29, 11).

56 Pf. 18, 34 f.


	Gottesschau und Gottesgeburt

