Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 1-2

Artikel: Gottesschau und Gottesgeburt
Autor: Mieth, Dietmar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760972

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DieTMAR MIETH

Gottesschau und Gottesgeburt

ZWEI TYPEN CHRISTLICHER GOTTESERFAHRUNG IN DER TRADITION

Im folgenden soll die Frage nach der christlichen Gotteserfahrung
von der Tradition her untersucht werden. Dabei beschrdnke ich mich auf
die vorneuzeitliche Tradition der Einheit von Gotteserfahrung und
Vergottlichung des Menschen. Denn es scheint, daB heute unter den
Stichworten «Mystik» und «Meditation» diese Tradition neu abgerufen
werden muf.

Die beiden Typen der Gottesschau und der Gottesgeburt beinhalten
zwar unterschiedliche Akzentsetzungen christlicher Gotteserfahrung,
aber diese lassen sich durchaus einander zuordnen. Zundchst sollen die
verschiedenen Akzentsetzungen, dann ihre Zuordnung untersucht wer-
den. AbschlieBend ist zu fragen, welcher der beiden Typen heute, wenn
auch nicht ausschlieBlich, so doch schwerpunktmiBig den Vorzug ver-
dienen kénnte.

UBERBLICK UBER DEN AUFSTIEG (/poxomy])
ZUR KONTEMPLATION (Qewpia) NACH DEN GRIECHISCHEN VATERN !

Ausgangspunkt:

1. Die Ahnlichkeit oder Abbildhaftigkeit (éuotwotg, similitudo) zwischen
gottlichem Archetyp und menschlichem Ebenbild (sixdv imago)
xat’ &vohoytayv; sie ist vor allem im volg des Menschen eingegriindet.

1 Im folgenden wird versucht, die Lehre von der Kontemplation — dhnlich
spater die Lehre von der Gottesgeburt — in ihren patristischen Urspriingen zu sichten



Gottesschau und Gottesgeburt 205

2. Die mvebpa-Begabung des erlosten Menschen, die zugleich Wieder-
herstellung der Ebenbildlichkeit und Erbe des ewigen Lebens ist.

Entfaltung :

1. yvdoig Ty cwpdrowy xal dowudtwy (per visibilia ad invisibilia)

1. Erkenntnism#Biger Aufstieg vom Sinnlichen zum Ubersinnlichen bis
zum «Umbkreis» des Gottlichen (repl ta Oeta).
2. Ethischer Aufstieg
a) von der vita activa zur Kontemplation (Gregor von Nazianz
et Ls yap EntPBastc Dewplag &x ol cwpatog T Yuyh pthomévrcov?;
Freiheit von duBerlicher Tétigkeit und Konzentration der Sorge
auf Gott.
b) Wachstum der Tugenden (zum Teil noch zum tdtigen Leben
gerechnet).

und zusammenzufassen. Auf die mittelalterliche und neuzeitliche Wirkungsge-
schichte kann dabei kaum eingegangen werden. Es ist ohnehin ein Risiko, selbst die
Kontemplationslehre einer Epoche zusammenzufassen. DaBl dies in jedem Fall zu
global und irenisch geschehen muf, liegt auf der Hand.

Einige Literaturhinweise:

A. J. FestuGlERE, Contemplation et vie contemplative selon Platon, Paris
21950; E. von IvANka, Vom Platonismus zur Theorie der Mystik, in: Scholastik 11
(1936) 163-195; V. Lossky, Die mystische Theologie der morgenldndischen Kirche,
Graz-Wien-Koéln 1961; W. VOLKER, Das Vollkommenheitsideal des Origenes
(Beitrdage zur historischen Theologie 7), Tiibingen 1931 ; pERs., Gregor von Nyssa als
Mystiker, Wiesbaden 1955; J. DanifLou, Platonisme et théologie mystique. Essai
sur la doctrine spirituelle de S. Grégoire de Nyssa, Paris 1944; J. HAUSHERR, Le
traité de l'oraison d’Evagre le Pontique, in: RAM 15 (1934) 34-93; 113-170;
V. Lossky, La notion des «analogies» chez Dénys le Pseudo-Aréopagite, in: Archives
d’histoire doctrinale et littéraire du moyen age 3(1930) 279-309; J. DaNIfLOU,
J. LEmaiTRE, R. RoQuUEes, M. ViLLER, Contemplation chez les grecs et autres
orientaux chrétiens, in: DSAM II, 2, Paris 1953, 1762-1911; C. BAUMGARTNER,
Contemplation: Conclusion générale, in: DSAM II, 2, Paris 1953, 2171-2193; W.
VO6LkER, Kontemplation und Ekstase bei Ps. Dionysios Areopagita, Wiesbaden
1958; S. MarsiLi, Giovanni Cassiano ed Evagrio Pontico, Dottrina sulla carita e
contemplazione, Roma 1936; Zur lateinischen Kontemplationslehre vgl. C. BUTLER,
Western Mysticism, The teaching of SS. Augustine, Gregory and Bernard on con-
templation and the contemplative life; vgl. auch meinen Uberblick iiber die Geschich-
te des Verhédltnisses von aktivem und kontemplativem Leben; Die Einheit von vita
activa und vita contemplativa in den deutschen Predigten und Traktaten Meister
Eckharts und bei Johannes Tauler (Studien zur Geschichte der Katholischen Moral-
theologie 15) Regensburg 1969, 29-117.

2 PG 35, 1080 B.



206 Gottesschau und Gottesgeburt

II. Puritas cordis bzw. mentis (Gregor von Nyssa: xaBapbtnc 3)

1. Entsprechend dem oft gebrauchten Spiegelvergleich: Reinigung des
Seelenspiegels von allem, was auBergottlich ist; zugleich eine ethische
und erkenntnisméBige Vereinfachung der Mannigfaltigkeit von Tatig-
keiten und Tugenden einerseits, von sinnlichen Vorstellungen und
begrifflichem (logisch-diskursivem) Denken andererseits.

2. Zugleich ein stetiges Ausreifen des épwg zur dyary (caritas) ; dazuist das
ganze affektive und intellektive Streben des Menschen zusammen-
gefalt.

3. Zugleich, entsprechend dem Wachstum von Erkenntnis und Liebe,
eine fortschreitende Illumination (EAAauig) des Menschen durch Gott;
eine Verdhnlichung mit dem Logos, der in dem freigelegten Herzen
geboren wird; ein Wachstum in der Begnadung mit den Gaben des
Hl. Geistes.

4. Damit ist auch der Bereich des status perfectionis bereits da: die
puritas cordis entspricht der Vollreife der Caritas und damit dem
oxbmocg oder der destinatio der Vollkommenheit ¢. Die folgenden Stufen
sind darum nicht unbedingt als Uberordnung zu fassen, wohl aber als
andere Aspekte, die noch mehr vereinfachen, zusammenfassen und in
die Nihe Gottes fithren wollen. Bei all diesen Fortschritten zur Voll-
kommenheit und den entsprechenden Begriffen hingt viel davon ab,
in welcher Reichweite sie jeweils aufgefait werden; von den Vitern
werden sie teils ausgedehnt, teils beschrankt, jeweils nach der Absicht,
die sie in einer bestimmten Gedankenfolge im Auge hatten. Darum
ist der Versuch einer mystagogischen Stufenlehre bei allen Mystikern
problematisch, jedoch nicht ohne «fundamentum in re».

II1. Tranquillitas mentis (GrmdOewa, vibersetzt auch mit «vacuitasy 3)

Darin kommen zwei Aspekte zum Ausdruck:

1. Die innere Ruhe (tranquillitas) der Geistmitte (mit xapdio wiederge-
geben) des Menschen in der Freiheit von allem VerduBerlichendem und
Vervielfiltigendem in ihm und um ihn.

3 Vgl. PG 44, 1269 C; PG 46, 89 B.
4+ Vgl. Cassian, Coll. I, IV und dazu S. Marsivri, a.a.O. 39f.
5 Vgl. Enchiridion Asceticum, Freiburg 41936, 202.



Gottesschau und Gottesgeburt 207

2. Die innere «Leere» (vacuitas) des Menschen, die, in Bildern ausge-
driickt, die vollige Reinheit des «Spiegels» und die vollige Entleerung
des «GefiBes» fiir die die Vervollkommnung des Menschen begleitende
Illumination bzw. Begnadung versinnbildlicht.

Auch diese Vorstellung ist sowohl ethisch wie erkenntnistheoretisch
zu verstehen. Sie ist weitgehend eine Folge der Tatsache, dafl die Gott-
heit in der neuplatonischen Lehre &mreipov geworden ist. Damit kann der
Mensch nicht mehr tun, als fiir Gottes Initiative aufnahmefdhig zu wer-
den. Andererseits entspricht dies der christlichen Vorstellung von der
ungeschuldeten Gnadenhaftigkeit. Ontologische, erkenntnistheoretische
und ethische Vorstellungen bilden in der Entfaltung der Vollkommenheit
eine Einheit.

IV. Das immerwdihrende, innere Gebet

Den genannten Stufen, Graden oder Aspekten entspricht eine fort-
schreitende Vereinfachung und Verinnerlichung des Gebetes, freilich
nach dem auch sonst allgemein giiltigen Prinzip, daB jede Stufe in der
iibergeordneten erhalten bleibt. Das innere Gebet ist nichts anderes als
stindiges Bei-Gott-sein: «xal 10070 eott 020U &votnnoig, v Suk THe pvhung
gvidpupévov Eyewv év autd Tov Bedvr 6. Die xabapdrne und die dndbeia
sind dazu unbedingte Voraussetzung.

Als inhabitatio (évoixnoig) Gottes ist das innere Gebet zugleich mit
der Kontemplation identisch bzw. eine Weise, die Kontemplation zu
betrachten und zu charakterisieren. Das vollkommene Gebet ist zugleich
auch «intuitus» und «excessus», der hochste Aufschwung des Geistes zu
Gott oder, umgekehrt gesprochen, die hochste Erhebung durch Gott zu
ihm selbst 7. In den Auslegungen des Hohen Liedes im Sinne der Braut-
mystik zeigt sich das Gebet zugleich auch als Erfiillung des ganzmensch-
lichen Liebesstrebens und als Begliickung des Liebenden 2.

5 BasiLius, éd. Courtonne, Ep. 2,4; 10,4-6; uber das stdndige Gebet vgl.
BasiLius, Hom. 5, in martyrem Julittam, PG 31, 244 A und ORIGENESs, De ora-
tione 12,2; PG 11, 452 C.

7 Vgl. Cassian, Coll, 10, 11; PL 49, 89 A.

8 Origenes interpretiert als erster das Hohelied im Sinne der Brautmystik,
vgl. W. VOLKER, a.a.0. (1931) 100 1.



208 Gottesschau und Gottesgeburt

V. Die Kontemplation als hichste Evkenntnis °

Die Kontemplation ist zugleich héchste Erkenntnis:

1. vom Objekt her, denn sie richtet sich auf Gott und das Gottliche;

2. vom Subjekt her, denn sie ist hochste Erfiillung des menschlichen
Erkenntnisstrebens;

3. von der Erkenntnisweise her: sie ist hochste und einfachste Intuition
und als solche allem diskursiven Denken tiberlegen.

Diese hochste Erkenntnis ist nur mdoglich unter all den ethischen und
erkenntnistheoretischen Voraussetzungen nach dem Prinzip, daB das
Erkenntnisobjekt um so erkennbarer wird, je mehr sich ihm das Er-
kenntnisobjekt, seinen Moglichkeiten entsprechend, angleicht. Nach
Origenes kann es sich nur um eine Erkenntnis im Logos — Sohn handeln:
allein der Sohn erkennt den Vater. Darum muBl der Mensch mit dem
Sohn gleichférmig werden, um den Vater zu erkennen .

VI. Die Kontemplation als Ekstase 1!

Hier geht es mehr um die Beschreibung des Zustandes des von der
Gottesschau ergriffenen Menschen. Da alle Ahnlichkeit (6pofwotg) zu-
gleich Unédhnlichkeit enthélt, ist die Ekstase der einzig mogliche Versuch,
die Erhebung des Menschen zu Gott zugleich bildlich und begrifflich zu
fassen: als ein «Herausgerissenwerden» aus allem Unéhnlichen («per
avocationem»). Da das Thema Ekstase und seine Weiterentwicklung bei
Augustinus und den Scholastikern unter der davon verschiedenen oder
doch sehr verwandten Vorstellung des «raptus» zu weit iiber den Rahmen
der Frage nach der Gottesschau hinausfiithrt, kann hier auf die Quellen-
hinweise, die H. U. von Balthasar fiir Thomas von Aquin gibt, verwiesen
werden 12,

VII. Die «deification oder Qewmoinats

Fiir die Angleichung an Gott. die verallgemeinernd ausgedriickt im
Zusammenwirken von fortschreitender Reinigung und Begnadung
geschieht, und zugleich fiir die dadurch ermoglichte Vereinigung mit

9 Vgl. OriGeNEs, Comm. in Joannem, Tom. 1; PG 14, 49 C.

10 Vgl a.a. O.

11 Vgl. R. RoQues, L’extase dionysienne, in: DSAM, a.a.O. 1894-1911.
12 Vgl. DTA 23, 372-383.



Gottesschau und Gottesgeburt 209

Gott wird der Ausdruck Oewmoinoig gewdhlt. Damit ist jedoch bei den
Vitern weder ein Aufgehen in, noch eine Identifikation mit dem Gottli-
chen gemeint: die Personalitdt bleibt erhalten. Andererseits wird der
Mensch trotz aller Erhebung in der Gnade auch nicht zu einer Verdoppe-
lung des Gottlichen. Die Oewmoinoig ist vielmehr Entfaltung der Gott-
ebenbildlichkeit und damit der Teilhabe am Géttlichen: «participium ...
divinitatis assumunt» 13, sagt Origenes von den Vollkommenen, und Gre-
gor von Nazianz nennt dies «cum Deo commercium habere» 4. Die
Geschopfilichkeit bleibt dabei gewahrt. Durch den Schépfungsbegriff und
die «analogia entis»ist die Oewmoinoig von vorneherein gegen monistische
und dualistische Mi3verstindnisse geschiitzt und kann nicht einfach den
Sinn der neuplatonischen guyy wovov pog pép.ovannehmen. Freilichist die
éuolwoig des Menschen mit Gott ein dehnbarer und von Ahnlichkeit bis
Gleichheit schillernder Begriff. Aber an den Stellen, an denen die Ver-
gottlichung naher beschrieben wird, weist sie sich nicht als Identifikation
oder Gleichwertigkeit aus, sondern als xotwwvia oder familiaritas mit
Gott: eine vertraute Ndhe mit ihm in Erkenntnis und Liebe. In diesem
Sinn ist auch der Begriff évwoic zu verstehen.

Von daher stellt sich auch die Frage, was mit der visio «facie ad
faciem» eigentlich gemeint ist. Gibt es fiir die Viter eine direkte und
unmittelbare Gottesschau auf Erden?

Gregor von Nyssa gebraucht fiir diese héchste Weise der Gottes-
schau den Ausdruck &v yvéew («in caligine», im Dunkel). Er unterscheidet
drei Stufen in der Gottesschau auf Erden:

1. 8wk pwtdg (¢«per lucemn); dies richtet sich auf die Gestalt und die
«Umrisse» Gottes;

2. Sk vegéng (¢per nubem»); hier findet das Gesprach mit Gott statt;

3. év yvoge ; das ist die «direkte» Schau Gottes: «Qualibet re relicta, quam
humana potest assequi natura ... animae contemplationi solum restat
id, quod non inspectabile et incomprehensibile (16 &bpatév Te *al
GxatddnmTov), in quo est deusy 15,

Die Gottesschau &v yvépw geht nach Gregor sogar iiber die familiari-
tas und amicitia mit Gott hinaus ¢ und ist tol wposdmov adTod Bcwpla 7.

13 De principiis 3, 3, 9, PG 11, 316 C.

14 QOrationes 21,2; PG 35, 1084 C.

15 In Canticum Canticorum, GNO VI, 323, 7.
16 Vgl. a.a.0. hom. 12, GNO VI, 355{.

17 A.a.0., GNO VI, 356, 14.

14



210 Gottesschau und Gottesgeburt

Was ist damit gemeint? Gregor gibt die Antwort: ) &ravstog wpog adTdY
mopete, Tpbow dlo To xatémy Emeslor T6 Aoy xatopbovpévy 18, also ein
ununterbrochener Aufstieg zu Gott, der nur in der Nachfolge des Logos
moglich ist. Es ist also mit der Gottesschau von Angesicht zu Angesicht
kein Zustand gemeint, nicht die Ruhe der visio beatifica. «Gott hat kein
Ende», sagt Gregor und folgert daraus, daB das liebende Verlangen nach
ihm nie an einen Ruhepunkt kommen kann 1°. Die Vollkommenheit und
die Schau bestehen also gerade darin, immer auf dem Wege des Aufstiegs
zu sein und nie am Ziel: «&v to0tw &vtog Tob dAn0ig idctv Tov Oedy, &v 16
pn AEal wote Thg Embupiag TOV oG adTov dvaBArémovtar 2. Gott bleibt
unbegreiflich, unergriindlich, unsichtbar (&épatog).

Durch diese Charakterisierung der Gottesschau als nie vollendeter
Aufstieg, als nie gesdttigte Sehnsucht wird sie von der visio beatifica
unterschieden. Von diesem Standpunkt her miissen auch alle Aussagen
iiber eine direkte und unmittelbare Gottesschau, die nicht in Spiegeln
und Bildern geschieht, verstanden werden ?1. Die eigentliche fouyie, die
innere Ruhe und der vollkommene Friede, kommt erst dem ewigen Leben
zu, nicht, wie Lossky meint, der irdischen Gottesschau ?2. Jedoch ist zu
bedenken, dal3 die feste Grenze, die wir zwischen status viae und status
gloriae zu ziehen gewohnt sind, sich gelegentlich in einem einzigen Pro-
zeB des Aufstiegs zu Gott verfliissigt.

DIE LEHRE VON DER GOTTESGEBURT

Hugo Rahner nennt fiir die Lehre von «der Geburt Christi im Herzen
der Glaubigen» zwei Ausgangspunkte: die antiken Vorstellungen von der
Bedeutung des Herzens als dem Geburtsort der Logoi; das in der Offen-
barung gegebene Wissen um die Einwohnung Christi im Herzen 2.

Wenn man zunichst von den antiken Vorstellungen ausgeht, stellt
man fest, daB sie mit der Kontemplationslehre untrennbar zusammen-

18 A a.0., GNO VI 356, 14-16.

19 Vgl. De Vita Moysis, GNO VII, 1, 3f.

20 A.a.0., GNO VII, 1, 114, 21-23.

2l Vgl a.a.0., GNO VII, 1, 851.

22 Vgl. a.a.0., PG 44 (Hom. 1) 259-265.

23 Vgl. Die Gottesgeburt, Die Lehre der Kirchenviter von der Geburt Christi
im Herzen der Glaubigen, in: ZfkTh 59 (1935) 333418, hier: 339. (Der mit Recht
berihmte Beitrag findet sich auch in: H. RAENER, Symbole der Kirche, Salzburg
1964, 13-87.)



Gottesschau und Gottesgeburt 211

gehoren. Die platonische Theoria hatte einen iiberrationalen, intuitiv-
ekstatischen Charakter. Dazu muBte eine Hingeordnetheit im Menschen
existieren, wie sie im platonischen Eros zum Ausdruck kommt. Irgendwo
im Menschen muBite es aber zwischen Streben und Geisttitigkeit eine
einende Mitte geben, ein besonderes Vermdogen, von dem die Kontem-
plation ausging. Auf diese Frage konnte man mit den Begriffen der Stoa
eine Antwort finden.

Auch der christliche Platonismus der Kirchenvéter muBte nach einer
Mitte zwischen Gnosis und Agape suchen, nach dem besonderen Vermo-
gen, von dem die christliche Theoria als Gottesschau ausging: «Es gehort
zum Wesen des christlichen Platonismus, dem Rationalen gegeniiber
einen eigenen Bereich, eine Tiefenschicht der menschlichen Seele, anzuneh-
men, die sowohl ihre Grundlage, ihre ‘Grundgerichtetheit’ auf ihr letztes
Ziel darstellt ... und zugleich, in einem besonderen Sinne, als das speziell
‘mystische Vermogen’, das Vermogen der Gottesschau in der mystischen
Anschauung und in der ewigen Seligkeit bezeichnet werden kann» 24,
Bei dem Bestreben, diesen Bereich psychologisch zu lokalisieren, wird die
stoische Vorstellung vom «apex mentis» herangezogen.

Die Stoa hat eine monistische Seelenlehre, d.h. sie kennt keine
Seelenteile oder Seelenpotenzen. Der Makrokosmos wird von einem
Urfeuer belebt; der Mensch als Mikrokosmos von einem Funken dieses
Urfeuers. Er enthilt eine belebende Kraft, die sich in den verschiedenen
Funktionen der Seele duBert. Dem Urfeuer entsprechend, das von ihr
abgebildet wird, hat die Seele einen konzentrierten und potenzierten
Kernpunkt: das #yepovindy, von dem aus das Ganze erhalten wird. «Es
ist nicht Denken, nicht Wollen und Streben, nicht Wahrnehmung, nicht
Trieb, nicht Lebenskraft und Wachstumskraft, sondern alles das zusam-
men, und doch keines von ihnen, sondern die Quelle von allem» 25.

Es haben sich verschiedene Begriffe und Vorstellungen fiir dieselbe
Sache gebildet. Ivdnka stellt sie zusammen: principale mentis (fyspo-
vix6v) ; apex mentis (t6 dvaTatov pépog) ; principale cordis (fyepovixoy als
gyrdpdiov tvebpa) ; scintilla animae (&rmwdéotaope des komischen Feuers);
sinderisis (cuvtnpnolg, Personlichkeitsgrund, Sitz der letzten geistigen
Entscheidung); porcio virginalis animae (ist aus dem Doppelsinn des
griechischen x6pn — Jungfrau und Augapfel, «acies oculi», — zu erkldren).

2+ Vgl. E. voN IvANKA, Apex mentis, Wanderung und Wandlung eines stoi-
schen Terminus, in: ZfkTh 72 (1950) 129-176, hier: 147.
2 A.ab) 151,



212 Gottesschau und Gottesgeburt

Der Reichtum an Begrifflichkeit zeigt, daB eigentlich jeweils eine Uber-
steigerung ins Unbezeichenbare gemeint ist; die angesprochene Seelen-
kraft wird iiber sich selbst hinaus potenziert.

Fiir die Stoa besaB das 7yspovixév vor allem sittliche Relevanz als
Ort der Einsicht in die Notwendigkeit des Weltgeschehens; es wird nicht
im Sinne des «Seelengrundes» verwendet. Zu dieser Bedeutung kommt
es erst in der Verbindung mit dem Platonismus, seit Origenes daraus
«das Gottliche in der Seele» macht 26, Seitdem hélt sich die Vorstellung
kontinuierlich in der mystischen Tradition, gelegentlich bekommt sie
einen scharfen Akzent gegeniiber der Rationalitit, weil hier etwas
«Uberrationales» angesprochen ist. Dort liegt auch der Grund fiir ein
Verstindnis von «Mystik» als einer vagen und numinosen Erscheinung.
Daran ist richtig, daB3 es sich hier nicht nur um menschliche Denkleistung
handelt; daran ist falsch, da man die Genauigkeit des Denkens und
Empfindens ausschlieBen méchte. Bei aller «Ubersteigerung» ist zu
beachten, daB hier keine Aufhebung des Uberstiegenen vor sich geht,
sondern vielmehr erst ein eigentliches Begreifen und Gebrauchen dessen,
was liberstiegen wird, vor allem der Vernunft.

«Apex mentis», der Seelengrund, wird der Ausdruck, in dem die
ontologischen, ethischen und erkenntnistheoretischen Elemente der
Kontemplation zusammengefaBt sind. Er ist die «Stelle» der Ahnlichkeit
und Abbildhaftigkeit des geschaffenen Menschen und der Geistbegabung
der erlésten Menschen, insofern in einem doppelten Sinne das Gottliche
in uns. Als solcher ist er der Grund alles ethischen Verhaltens, des Gewis-
sens, der personalen Entscheidung im Menschen. SchlieBlich ist er auch
letzter «mystischer» Erkenntnisgrund, der in der ethischen und erkennt-
nismaBigen Reinigung so freigelegt wird, dall der Mensch in den freien
Dialog mit Gott treten kann —denn nichts anderes ist die Schau —, wobei
dies im irdischen Bereich «mystisch» geschieht, d. h. letztlich unaussagbar.

Hugo Rahner hat dieses Gebiet in Richtung auf Meister Eckhart hin
vom Gesichtspunkt der Gottesgeburt her behandelt. Wir werden nur
die Frage stellen, welches Verhiltnis zwischen Gottesgeburts- und
Kontemplationslehre besteht, ob es nicht hier im Grunde um dieselbe
Sache geht, die von verschiedenen Ansdtzen her betrachtet wird: die
Kontemplation vom «jenseitigenn Bezugspunkt des Christenlebens her mat
threm stark eschatologischen Akzent, und die Gottesgeburt von den bereits
geschenkten Gnaden her, von dey Grundlegung des Chyistenlebens in der T aufe.

26 Vgl. a.a.0. 154-156.



Gottesschau und Gottesgeburt 213

1. Die Entfaltung der Seelengrundlehre bis zum Hochmattelalter

Origenes fiithrt, entsprechend seiner Subordination in der Trinitdts-
lehre 77, die seelische Dreiteilung Juyudc—Aoyinds—mvevpatindg ein, denn
die Seele ist Bild der Trinitdt. Diese Dreiteilung wirkt im Abendland
weiter. Sie wird vor allem fiir die Trennung von Diskursivem (Logischem)
und Intuitivem beniitzt, jedoch z.B. bei Augustinus immer unter dem
Vorbehalt der Kontinuierlichkeit, der Stufenordnung. Das gilt auch bei
den Viktorinern und Zisterziensern im 12. Jahrhundert: « Je mehr aber
die Andersartigkeit der dritten Stufe dem Rationalen gegeniiber betont
wird, um so mehr lockert sich der augustinisch-origenistische Aufbau, bis
schlieBlich die mystisch-spirituale Sphére als etwas vom Rationalen
wesenhaft Verschiedenes, sich ganz aus der Stufenreihe der Uber- und
Unterordnung herauslost, die das Denken des 12. Jahrhunderts bestimmt
hat» 28,

Die Dreiteilung als Stufung findet sich ebenso bei Hugo von St.
Viktor, der von drei Augen der Seele spricht, wie bei Richard, der
imaginatio, ratio und intellectus unterscheidet, und Wilhelm von St.
Thierry, der den status rationalis vom status spiritualis, in dem die
Erkenntnis Liebe wird, trennt. Der Ort der Gotteserkenntnis, der Sitz
der eigenen Gottebenbildlichkeit und damit die dritte Stufe der erwihn-
ten Einteilung wird von Alcher von Clairvaux als scintilla oder oculus
bezeichnet ?°, von Wilhelm als acies cogitantis 3°. Dieser Bereich 16st sich
immer mehr von den {ibrigen Stufen. Das wird bei Thomas Gallus sicht-
bar. Er nimmt zwei seelische Grundkrifte an: den theoretischen Intellekt
und die Affektspitze. Sie verschmelzen auf ihrem Gipfel in der Anschau-
ung Gottes. Jedoch wird die Spannungseinheit zwischen Affekt und
Intellekt zugunsten des Affektes verschoben, weil der Affekt der Gott-
einigung dient, der Intellekt der Gottschau. Hier wird also ein Unter-
schied zwischen Gotteinigung und Gottschau gesehen, den es bei den
Vitern, bei den Viktorinern und bei Wilhelm noch nicht gab: «Ignorare
non debet fidelis animae suam intelligentiam ad deiformitatem tantae
virtutis existere, ut etiam potens sit ad interiora et secretiora divini

27 Vgl. a.a. O. 158.

28 A.a.0. 161.

2 Vgl. a.a.0. 164 (ALDER VON CLAIRVAUZX, Liber de spiritu et anima; PG 40,
785).

30 .. «qui efficitur contemplatio amantis» (PL 184, 347 A).



214 Gottesschau und Gottesgeburt

velaminis subintrare. Habet enim duplicem virtutem, unam per quam
apta redditur ad contemplandum, quae dicitur theoricus intellectus, reli-
quam vero per quam videlicet habilis fuit ad uniendam, quae principatis
affectus nominatur» 31,

Damit hat die Diskussion um Affekt und Intellekt ein besonderes
Ergebnis: der Seelengrund wird als Affektspitze betrachtet und dem
Intellekt gegentiibergestellt; Gotteinigung und Gottschau fallen ausein-
ander. So sagt Thomas Gallus: «Partavit gentilis philosophia, summam
vim cognitivam inesse intellectui, cum sit alia, quae non minus excedit
intellectum quam intellectus rationem vel ratio imaginationem (vgl.
Richard von St. Viktor!) scilicet principalis affectio, et ipsa est scintilla
synderists, quae sola unibilis est spiritui sancto» 32, Ahnlich auch Bona-
ventura: «mentalis excessus, In quo oportet quod reliquantur omnes
intellectuales operationes et apex affectus totus transferatur et transfor-
matur in Deum» 33,

Thomas hat, dhnlich wie die Viktoriner, aber in gréBerer Klarheit
als Hugo und groBerer begrifflicher Knappheit als Richard, die Kontem-
plation intellektuell verstanden, ebenso die hochste Einigung mit Gott.
Der Unterschied zu Gallus und Bonaventura liegt nun weniger in der
Betonung des Affektes bei diesen als in einer gewissen Ubersteigung der
traditionellen Kontemplationslehre. Freilich hat auch diese Entwicklung
thre Tradition. Es ist die der gleichsam «negativen» Gottesschau z. B. bei
Gregor von Nyssa und Ps. Dionysius, in der auch der Intellekt ver-
dunkelt ist. Jedoch hatte der Sinn dieser Vorstellung gerade in ihrem
Miteinander mit der als intellektueller Erleuchtung verstandenen Schau
bestanden. Wenn beides getrennt wird, dann baut sich der mystische
Weg zu Gott neben dem Erkennen auf. Das ist bei Thomas Gallus und bei
Bonaventura noch nicht vollzogen, wohl aber bei Hugo von Balma, einem
Zeitgenossen Meister Eckharts. Wahrend z. B. Richard von St. Viktor die
Vergéttlichung der iiber sich selbst erhobenen intelligentia zuschreibt,
sagt Hugo von Balma: «nulla est contemplatio speculativa, quae habet
virtutem transformandi, sed solus amor extensionis deificans» 34, Dieser
in Gegensatz zur Erkenntnis gestellte Charakter der Mystik 14Bt den
kontinuierlichen Aufstiegsweg der Viter fallen. Die affektive Mystik

31 Thesaurus Anecdotorum, ed. Pez, 11, 1, 517; zit. nach IvAnka, a.a.O. 169.
32 Zit. nach IvANKA, a.a. 0. 169.

33 Ttinerarius mentis ad Deum, cap. 7, zit. nach IvANKka, a.a.O.

34 Zit. nach IVvANKA, a.a.0. 171.



Gottesschau und Gottesgeburt 215

wird, wie Ivdnka feststellt, experimentell erfahrende Mystik 33. Die
Kontinuitdt Vernunftserkenntnis — Glaubenserkenntnis — Anschauung
Gottes, die die Entfaltung der Kontemplationslehre bestimmte, ist
durchbrochen.

2. Die Enifaltung der Gottesgeburtslehre bis zum Hochmittelalter 3°

Es ist zu beachten, daB die Gottesgeburtslehre bereits in der ur-
christlichen Tauftheologie mehrere Elemente enthielt: «die durch die
Gnade gegebene besondere Einwohnung Christi im Herzen der in der
Kirche zu einem Leib zusammengefiigten Gldubigen ist eine geheimnis-
volle Nachbildung und Fortsetzung der ewigen Geburt aus der Jungfrau.
In der Taufgnade wird Christus in unseren Herzen geboren und im
Wachsen des gnadenhaften Tugendlebens wiederholt sich immer wieder
diese Gottesgeburt» 37. Darin sind die Elemente enthalten: persdnliche
Begnadung und konkrete Kirchlichkeit, verbunden durch den einen
Christus; Logosgeburt und Inkarnation; Taufgnade und Tugendleben,
beides wiederum verbunden durch den einen Christus. Die Lehre ist nur
im Widerspiel aller dieser Elemente in ihrer ganzen Bedeutung sichtbar.
Fiir die Beziehung zur Kirche wird, entsprechend der Maria-Kirche-
Parallele, die Bezeichnung « Jungfrau» gebraucht: «wie nun dieser voll-
kommene Mensch Jesus Christus, seiner physischen Menschennatur nach
aus der Jungfrau geboren ist und seiner Gottnatur nach (xave wvebpe)
aus dem Herzen des Vaters in einer geistigen Geburt — so soll die
Wiedergeburt der Gldubigen eine Nachahmung der Logosgeburt sein:
aus Pneuma und Jungfrau»38 Das Leben in Christus wird in der
Abbildung der Christuswerdung zusammengefaf3t. Das ist ontisch und
ethisch zu verstehen: das Ereignis der Taufe muB sich in entspre-
chendem sittlichem Verhalten immer neu vollziehen. Darum ist jedes
sittliche Wachstum zugleich Nachbildung «des im SchoB der Jungfrau
heranwachsenden Logoskindes»®°. In der Gottesgeburtslehre ist also
ein statisches und ein dynamisches Element vorhanden. Wenn man von
der Christusbegabung in der Taufe ausgeht, so wird sie als Geburt

35 Ebd. Die Wirkungsgeschichte sieht IvANKA vor allem in der spanischen
Mystik (Johannes vom Kreuz).

36 Vgl. H. RAHNER, (Anm. 23).

3 A.a.0. 334.

38 A.a.0. 348.

¥ A.a.0.354.



216 Gottesschau und Gottesgeburt

aufgefaBt und stellt dann gewissermallen eine ruhende Gnade dar. Von
Origenes wird sie aufgefaflt als «immanentes Prinzip des stets vorwirts-
dringenden Lebens» #°. Das dynamische Element ist die Christuswerdung
in den guten Werken und im Tugendstreben. Darin wiederholt sich die
Geburt des Logos aus dem Vater. So gibt es auch eine doppelte Frucht-
barkeit: einmal die Fruchtbarkeit der, mehr ontisch gesehenen, Gottes-
geburt in Richtung auf sittlichen Vollzug und sittliches Wachstum, dann
die Fruchtbarkeit der Tugenden fiir die Gottesgeburt. Aus dem Zusam-
menspiel beider Vorstellungen ergibt sich ein Bild von Zunahme und
Wachstum in Christus. «Selig aber, wer immer aus Gott geboren wird.
Nicht nur einmal (Taufe), so mochte ich sagen, wird der Gerechte aus
Gott geboren, sondern in jedem guten Werk wird er geboren, weil in
diesem Werk Gott den Gerechten gebiert ... wenn nun der Erlgser immer
wieder geboren wird ..., so gebiert Gott in ihm auch dich, wenn immer du
den Geist der Kindschaft hast, immer der in jedem guten Werk, in jedem
guten Gedanken, und so geboren, bist du ein ‘immer geborenes’ Kind
Gottes in Christus Jesus» “1. In dieser Lehre des Origenes wird die ganze
Ethik christozentrisch im Bild der Gottesgeburt aufgefafl3t, ein spezifi-
sches Bild der christlichen Sittlichkeit als «Konnensethik», das bei
Meister Eckhart wiederzufinden ist. Dogmatisch wird die Gottesgeburt
von den griechischen Vitern als Wiederherstellung der Gottebenbild-
lichkeit in Christus aufgefal3t; psychologisch ist sie die Nachbildung des
ewigen Ausgangs des Logos an dem Vater in der Geburt der Adyou aus
dem Herzen - damit ist der Bereich des #yspovixév angesprochen;
mystisch umschreibt sie das ontologische Geschehen, das der Kontem-
plation vorausliegt 42. Die Gottesgeburt wird bei den griechischen Vitern
nie rein moralisch verstanden, weil gerade ihre moralische Bedeutung
vom ontologischen Geschehen abhidngt. Bel den lateinischen Vitern wird
jedoch in erster Linie die moralische Relevanz der Lehre gesehen, so bei
Ambrosius, Augustinus und Gregor **. Erst Johannes Eriugena greift
wieder die Gedanken vor allem Gregors von Nyssa und Maximus’

40 Vgl a.a.0. 354.

1 OriGeNES, Hom. in Jer 9,4 (GCS, Origenes 3,70); vgl. H. RAHNER, a.a.O.
358. Bei Eckhart werden, von Hieronymus vermittelt, entsprechende Stellen des
Origenes haufig zitiert. Vgl. etwa In Eccl. n. 65 (LW II, 295, 4); In Sap. n. 55
(LW 1I, 382, 14ff.), n. 65 (LW II, 395, 5ff.); In Gen. II, n. 191 (LW I, 663, 2{.);
In Joh. n. 341 (LW 3,290, 4f1.); DW 1,101, 3ff;109, 81.; DW II, 252, 2ff.; 258, 21f.;
203, 21,

42 Vgl. H. RAHNER, a.a.0. 364-383.

43 Vgl a.a.0. 383-395.



Gottesschau und Gottesgeburt 217

Confessor auf, dessen «Ambigua» er ins Lateinische iibersetzt: «Nemo
ascendit in Christo ad Patrem, nisi qui ex spiritu nascitur, ut conformis
fiat imaginis Filii Dei, id est ut Christus in illo formetur et unum cum
Christo sit» 4. Wie Maximus unterscheidet Eriugena Taufgeburt und
mystische Geburt, wobei die mystische Geburt (dynamisch) der tédgliche
Vollzug der Taufe ist: «Deum enim unusquisque fidelium baptismatis
subit sacramentum, quid aliud ibi peragitur nisi Dei verbi in eorum
cordibus de spiritu Sancto et per Spiritum Sanctum conceptio atque
nativitas. Quotidie igitur Christus in utero fidei veluti castissimae dectris
visceribus et concipitur et nascitur et nutritur» 4. Mystische Geburt ist
also Geburt Christi im Herzen der Gldubigen im téglichen Vollzug des
Glaubens und der Liebe, freilich nur insofern diese tatsdchlich fruchtbar
sind.

KONTEMPLATION UND GOTTESGEBURT

1. Kontemplation als eschatologische Erkenninislehre

Die platonische Ideenerkenntnis, in der die Erkenntnis des obersten
Seins Voraussetzung jeder einzelnen Erkenntnis ist, fallt in der Theologie
mit der Erkenntnis aus der Anschauung Gottes, der visio beatifica,
zusammen %6, Dieser Endzustand des Christen, unter intellektuellem
Aspekt gesehen, ist der Punkt, auf den sein Heilsweg bezogen und von
dem her er gedeutet wird. Ausgangspunkt ist dabei die im menschichen
Geist enthaltene Hinordnung auf Gott, Endpunkt die visio beatifica.
Mystisches Erkennen und damit Kontemplation im Sinne der Mystiker
ist die «Mitte» zwischen der sich aus der Hinordnung ergebenden stre-
benden Anfangserkenntnis und der endzeitlichen Gottesschau: sie ist
einerseits hochste Entfaltung der seelischen Grundkraft und andererseits
Vorwegnahme des Endzustandes im irdischen Dasein 47, Dies darf jedoch
nicht rein rational gesehen werden. Die Hinordnung und Ausrichtung
im Menschen liegt jenseits der Differenzierung in Denken und Wollen,
sie ist ontologisch zu verstehen. Deshalb spielt die rationale Begriffser-

4 In Joh., PL 122, 320 C; vgl. H. RAHNER, a.a.O,. 403.

45 De Div. Nat. II, 33, PL 122, C 11 CD; vgl. H. RAHNER, a.a.O. 404.

4 Vgl. E. voN IvANkA, Vom Platonismus zur Theorie der Mystik a.a.O,
(Anm. 1).

47 Vgl. E. voN IVANKA, Apex mentis, a.a.0. 144.



218 Gottesschau und Gottesgeburt

kenntnis keine wesentliche Rolle in der Kontemplation; sie wird nur,
gleichsam als Nachwehen des Platonismus, der im rationalen Erkennen
eine Funktion der Anschauung des Absoluten sah, gelegentlich als eine
Vorstufe unter das mystische Erkennen hingeordnet. Je nachdem, ob
dabei die Kontinuitidt zu stark betont wird, wird die Grenze zwischen
Natur und Gnade verwischt. In dieser Gefahr befinden sich jeweils fast
alle alten Mystiker, wenn auch keiner von ihnen auslidft, auf den Unter-
schied zwischen Rationalitét als solcher und iibernatiirlicher Gottgemein-
schaft hinzuweisen.

Mit Kontemplation ist also die hochste irdisch mogliche Annihe-
rung an den Endzustand des Christen gemeint. Dabei darf die gelegent-
lich rationale Ausdrucksweise nicht dariiber hinwegtduschen, dal3 es sich
hier um ein ganzmenschliches Phinomen handelt, weil alle Kriafte des
Menschen auf eine Mitte in ihm und auf einen ihr allein entsprechenden
Bezugspunkt auBlerhalb von ihm, ndmlich Gott, bezogen werden. Darum
darf die Kontemplation nie rein erkenntnistheoretisch verstanden wer-
den; sie ist zugleich eine Interpretation der Seinsstruktur des Menschen
und seiner Freiheit, damit seines sittlichen Verhaltens. Sie ist insofern
eine Deutung der menschlichen Existenz und, erfiillt mit den Wahrheiten
der Offenbarung, als personale Kontemplation in Glaube, Hoffnung und
Liebe, in der Gemeinschaft mit Christus und in seinem Geiste eine
Deutung der christlichen Existenz in ihrer radikalen Ausrichtung auf
Gott hin. Leben nach der Kontemplation, kontemplatives Leben, ist
also immer eschatologisches Leben, Konzentration auf die eine Notwen-
digkeit, Gott. Dadurch legitimiert sie eine Vernachlissigung anderer
Notwendigkeiten, z.B. der irdischen Wirklichkeiten, jedoch mit dem
Ergebnis, daB sie sich ihnen in groBerer Freiheit, von Gott her, zuwenden
kann. Kontemplation muf3 insofern Kennzeichen jeden Christenlebens
sein, jedoch in verschiedener Weise: als endzeitliche Prigung seiner
zeitlichen Existenz (in actione contemplativus) oder als exemplarische
Vorwegnahme der endzeitlichen Existenz (ex contemplatione activus).

2. Gottesgeburt als Lehre von der christlichen Existenz

Wir haben gesehen, daf3 die Lehre von der Gottesgeburt, ausgehend
von der Tauftheologie, nicht nur Anfang des neuen Lebens in der Taufe
ist, sondern auch sittliche Folge der Taufgnade. Die Lehre driickt also
ein Doppeltes aus: die Begriindung der christlichen Existenz als gnaden-
hafte Gotteskindschaft und das Verhiltnis zwischen dieser Existenz und



Gottesschau und Gottesgeburt 219

der Sittlichkeit. Als Voraussetzung kann also die Tauftheologie oder die
Logoschristologie dienen. Der Akzent liegt dann weniger auf der ein-
maligen Wiedergeburt und ihrer sakramentalen Bestimmung als auf dem
christlichen Leben als stindige Wiederholung der Geburt Christi im
Herzen. Sittliches Wachstum ist Christuswerdung im Menschen, Nach-
bildung des im SchoB der Jungfrau heranwachsenden Logos-kindes.
Dementsprechend wird die mystische Vereinigung mit Gott nicht vom
letzten Bezugspunkt der endzeitlichen Gottesschau, sondern vom
bereits vorhandenen Gnadenleben her verstanden; das unterscheidet
Kontemplation und Gottesgeburt. Man kann auch sagen, daBl in der
Kontemplationslehre mehr die Transzendenz der christlichen Existenz,
in der Gottesgeburtslehre jedoch mehr ihre Immanenz betont wird.
Demzufolge stellt sich in der Gottesgeburtslehre nicht die Frage nach
zwel Lebensweisen ; hier liegt ein Ansatzpunkt fiir die Interpretation der
Antwort Meister Eckharts auf die Frage nach dem Verhéiltnis zwischen
vita activa und vita contemplativa 8.

Wenn nun die Gottesgeburt nicht von der Tauftheologie her gesehen
wird, sondern von der Logosspekulation, dann hei3t das, da8 in der Inkar-
nation Christus die Menschennatur annimmt und daBl er dadurch in
jedem Menschen Wohnung genommen hat. Gelegentlich wird diese
Beziehung, wie bei Meister Eckhart, so gefaBt, daB die Annahme der
Menschennatur so verstanden wird, daB3 Christus nun die « Natur» eines
jeden Menschen ist. Ein Gegensatz zur Tauftheologie besteht jedoch
eigentlich nicht, da in der Taufe ja das angenommen wird, was sich in
Christus ereignet hat. Freilich ist, wenn der sakramentale Vollzug auBler
acht bleibt, die Gefahr gegeben, daBl die ekklesiologische Beziehung
zuriicktritt, wie das bei Meister Eckhart der Fall ist.

Die Logosspekulation in der Gottesgeburtslehre enthédlt neben dem
erwdhnten Gedanken des in Christus wiederhergestellten Ebenbildes
Gottes im Menschen, ein «psychologisches» Element: der ewige Ausgang
des Logos aus dem Vater wird in der Seele nachgebildet; der Logos-
geburt entspricht der Ausgang der Adyor — was mit «Gedanken» oder
«Begriffsvorstellungen» nicht treffend genug umschrieben werden kann —
aus dem Herzen des Menschen. Insofern ist die Gottesgeburt auch
Erkenntnisspekulation, denn erst durch die ethisch-erkenntnistheore-
tische Freilegung der Tiefe im Menschen wird diese Geburt und damit

48 Vgl. dazu D. M1eTH, Die Einheit von vita activa und vita contemplativa,
a.a.0. (Anm. 1).



220 Gottesschau und Gottesgeburt

hochste Erkenntnis moglich. Héchste Erkenntnis aber ist Schau Gottes
und Schau in Gott. Hierin entspricht dann die Gottesgeburtslehre der
Kontemplationslehre.

3. Gottesgeburt als Kontemplationslehre — Kontemplation als Gottesgeburt

Die Gottesgeburtslehre als Trinitédtsspekulation bewegt sich ebenso
in erkenntnistheoretischer Begrifflichkeit wie die Kontemplation. Der
«Ort» dieses Vorgangs ist der Seelengrund. Die Art des Vorgangs aber ist
die hdufig beschriebene:

1. ErkenntnismaBiger und sittlicher Aufstieg zugleich; puritas mentis et
cordis.

2. Als Folge davon Freilegung des Seelengrundes; Entstehung einer
inneren Leere und Ruhe (vacuitas, tranquillitas, éraBeia, Gelassenheit
usw.) im Menschen. Hierbei ist zu beachten, daB der Seelengrund
eben 1im Grunde «nichts» ist, d.h. eine leere Mitte im Menschen, die
zugleich in seine groBte Fiille «umschliagt».

3. Dadurch gerit das Gottliche im Menschen in Bewegung, in eine eigene
Dynamik, die unter der Vorstellung der Einstrahlung und Erleuchtung
gefal3t wird. :

4. Damit erst wird die Kontemplation méglich, zugleich aber auch die
Gottesgeburt; denn hier im Grunde des Menschen «entsteht» Gott in
ungetriibter Klarheit (unter Beachtung alles dessen, was tiber die
Unmoglichkeit einer unmittelbaren Gottesschau auf Erden gesagt
wurde).

So gesehen, ist also die Lehre von der Gottesgeburt nichts anderes
als eine Fassung der Kontemplationslehre. Auch fiir sie ist die Grundlage
die Gottebenbildlichkeit in der Schopfung und ihre Wiederherstellung in
der Erlésung. Auch in ihr geht es um das Verhiltnis von Sein und Leben-
konnen. Insofern fithrt die Kontemplation als Lehre von der christlichen
Existenz nahe an die Gottesgeburt heran, so daB schlieBlich der Unter-
schied nur in der genannten anderen Akzentuierung liegt: in der Gottes-
geburtslehre wird das «Schon» des neuen Lebens betont, mit all seinen
Auswirkungen auf die heutige Existenz; in der Lehre von der Gottes-
schau hingegen steht weniger diese immanente Fruchtbarkeit als die Vor-
wegnahme des endzeitlichen Daseins an und fiir sich im Vordergrund.



Gottesschau und Gottesgeburt 221

4. Die Relevanz der Unierschiede zwischen Gottesschau und Gotttesgeburt
als Typen der Gotteserfahrung

Wir haben bisher die Relevanz der unterschiedlichen Akzentset-
zungen zugunsten der Konvergenzen etwas zuriickgehalten. Gottesschau
und Gottesgeburt sollten nicht als unvereinbar gegeneinander ausge-
spielt werden. Dennoch hidngt viel davon ab, welcher Typ der Gotteser-
fahrung die Integration von Schau und Neugeburt beherrscht. Hier
scheint mir die Lehre von der Gottesgeburt, vor allem in ihrer Auspra-
gung bei Meister Eckhart, auf die hier nicht ndher einzugehen ist 4,
einige Vorziige aufzuweisen. Diese sollen abschlieBend herausgearbeitet
werden.

Wir sagten, daB} fiir beide Typen die Einheit von Erkennen, Sein
und Leben oder von Erkenntnistheorie, Ontologie und Ethik kennzeich-
nend sei. Freilich besteht hier ein Unterschied: die Kontemplation muf3
sich das Christsein voraussetzen, wihrend die Gottesgeburt diese Vor-
aussetzung im Sein umgreift °. Die Einheit von Erkennen und Sein
wird dadurch wesentlich schirfer konturiert. Im Erkennen geschieht die
Bewegung des Christserns selber, es ist nicht der schauende Nachvollzug
vorgegebener Wahrheit iiber das Sein.

Ein weiterer Unterschied zwischen Gott-schauen und Aus-Gott-
geboren-werden bzw. Gott-gebdren besteht darin, daBl die Schau zwar
Gott sucht, aber mich selbst als Gott-Schauenden meint, denn nur,
indem ich schaue, dall ich Gott schaue, erfahre ich etwas. Deshalb heil3t
es in einem moglicherweise von Eckhart stammenden Text: «in der Schau
dienst du allein dir selber» 5. Eckhart wird nicht miide, diesen Selbst-

* Vgl. dazu 132-156. In knapper Fassung lautet die Lehre, In Joh. n. 106
(LW 1II, 90): «... fructus incarnationis Christi, filii Dei, primus est quod homo sit per
gratiam adoptionis quod ipse est per naturam.» Vgl. auch dazu folgende jlingere
Untersuchungen: G. voN PreTADOVIC, Uberlegungen zu Geburt und Generatio bei
Meister Eckhart, in: Rech. Germ. 5 (1975) 3-11; K. Kertz, Meister Eckhart’s
Teaching on the Birth of the Divine Word in the Soul, in: Traditic (New York
1959) 327-363; U. SHI1zUTERA, Die Gottesgeburt in der Seele und der Durchbruch
zur Gottheit, Glitersloh 1965; A. M. Haas, Meister Eckhart als normative Gestalt
geistlichen Lebens, Einsiedeln 1979, 53-69; DERs., Meister Eckhart und die Sprache,
in: Zeitwende 51 (1980) 65-86, hier: 75-82 (unter besonderer Betonung der Geburt
als Wortereignis).

50 Bei Eckhart hei3t es lapidar zu dieser Voraussetzung: «Gott gebirt sinen
eingeborenen sun in dir, ez si dir liep oder leit, di slafest oder wachest, er tuot daz
sine.» (DW I, 387, 31.)

51 Pf. 18, 34.



222 Gottesschau und Gottesgeburt

bezug der Gotteserfahrung anzugreifen, und er ist bereit, die Gottes-
erfahrung als Erleben der Erfahrung — nicht als Erfassen der Erfahrung
in der Fruchtbarkeit ihrer Wirkung! — zu streichen zugunsten des Vor-
ranges des Seins selber. Denn dieses Sein ist «weiselos» und «eigenschafts-
los», so daB3 es nicht im Modus irgendeines « Worumwillen » gefal3t werden
darf. Christsern heiBt hier Nicht-selber-wollen; Gottesgeburt geschieht in
radikaler Armut, und daf sie geschieht, ist wichtiger, als dal wir davon
wissen oder sie spiiren 2.

Die Gottesschau ist dariiber hinaus ein Erfahrungstyp, deren ruhen-
der Bezugspunkt, ob in Licht oder verhangenem Dunkel, der verborgen
ruhende Gott ist. Der Gott der Gottesgeburt aber ist Gott-in-Beziehung,
in stindigem Bewirken der Wirklichkeit als Schépfung und Vollendung.
Wer schaut, sieht, dal Gott ist und, sofern dies in letzter Verborgenheit
geschieht, muf er durch das Dunkel der Holle der Gottesferne. Wer
geboren wird, gebiert aber — nach Eckhart — zugleich Gott, mit seiner
Geburt wird Gott geboren. Und dies wird sichtbar im Zeugnis des Wir-
kens: ich werde. «Gott wirkt, und ich werde», sagt Eckhart .

Die Kontemplation hat stets mit der Dichotomie von Schauen und
Wirken zu kdmpfen. Zwar 148t sich diese Dichotomie in Hinreise und
fruchtbare Riickkehr auflésen, aber wie kann man mitten im Wirken
schauen? Die Gottesgeburt hingegen kennt keinen «Ort» des Nicht-
wirkens, sondern das Wirken ist selbst ihr Erfahrungsort, wie Eckhart
stets betont, ein Wirken freilich, das vom Selbstbezug gelost ist und sich
in Gottes wirkende Bewegung zur Wirklichkeit einschwingt. Die Kontem-
plation ist Hinreise, «ascensio», Aufstieg; die Gottesgeburt hingegen
stindige Riickkehr, denn sie geschieht — Eckhart zitiert hier stets Orige-
nes — im Wirken 5. Der Kontemplative gleicht dem Menschen, der stdn-
dig einen Baum ersteigt, den der stindig neugeborene Christ, dem es nicht
primir um die bessere Aussicht, sondern um das gelungenere Leben zu
tun ist, nicht weiter beachtet. Denn das Leben gibt es tiberall, nicht nur
auf besonderen Gipfeln .

52 Vgl. Pf. 24-30.

53 DW I, 114, 4f.

5+ Vgl. D. M1eTH, Die Einheit, a.a.O. 148-157.

55 B. WELTE, Meister Eckhart, Gedanken zu seinen Gedanken, Freiburg-Basel-
Wien 1979, 92-94, bringt ein Bild fiir den « Weg in das dunkle Licht der Gottheit»
bei Meister Eckhart, wonach der ¢« Durchbruch» in das «Nichts der Abgeschiedenheit»
als Einheit im Schauen interpretiert wird: das Bild der Gipfelwanderung. Solche
Bilder finden sich aber bei Eckhart nicht: der « Durchbruch» geschieht nicht auf den
Gipfeln, sondern in den Niederungen (etwa nach dem Traktat « Von Abgeschieden-



Gottesschau und Gottesgeburt 223

Die Kontemplation hat es nie vermocht, das Stigma der Besonder-
heit, des Elitdren, des zu Erwidhlenden zu iibersteigen. Die Erfahrung,
iiberall in gleicher Einfachheit bei der Quelle des Lebens zu sein, macht
aber gerade die Erfahrung der Gottesgeburt aus. Deshalb entstehen hier
auch keine Unterschiede zwischen Vergéttlichung und Vermenschlichung
als Lebensprinzipien, weil das eine im anderen geborgen ist.

In der Sprache des Schauens 14Bt sich nur die Dimension des geist-
lichen Genusses, des «Schmeckens» im Sinne der «sapientia» fassen — mit
all den schwergewichtigen Entzugsphdnomenen, die seit Gregor von
Nyssa die Sprache des GenieBens in die Sprache des Leidens iibersetzen.
In der Sprache der «Geburtlichkeit», die vor allem bei Eckhart so vor-
herrschend ist, spielt diese Dialektik nur sekundir eine Rolle. Denn im
unablissigen Wirken aus der Geburt Gottes im Herzen des Menschen ist
die Riickfrage nach dem Modus des Gewahr-werdens zweitrangig. Es geht
ja nicht um uns selbst: «denn in der Schau dienst du allein dir selbst,
aber im rechten Wirken, da dienst du den vielen» 36,

So ist die Gottesgeburt ein Typ der wirkenden Gotteserfahrung mit
dem ungeheuren Vertrauen, daB nicht die Werke wichtig sind, sondern
das, was Gott mit ihrer Hilfe — in Erfolg oder auch im Scheitern — in uns
vollendet.

heity, DW V, 377-648, oder nach der Predigt «Alle gleichen Dinge», DW 1I, 413~

421). Eckharts eigenes Bild fiir den «Durchbruch» zur Gottesgeburt ist der Blitz-

schlag, der plotzlich alle Blidtter eines Baumes sich zukehrt; in der gleichen Weise

dndert sich mit einem Schlag die ganze Wirklichkeit des Menschen, «und zwar in

allem, was gerade gegenwdrtig ist, wie schlicht es auch sein mag» (Pf. 28,3429, 11).
5 Pf, 18, 344,



	Gottesschau und Gottesgeburt

