Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 1-2

Artikel: Die Praxis der Zielnormierung fir das gesellschaftstheologische
Engagement

Autor: Schopfer, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760971

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760971
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HANS SCHOPFER

Die Praxis der Zielnormierung fur das
gesellschaftstheologische Engagement

Bei der padagogischen Umsetzung von hermeneutischen Kategorien
des Gesellschaftlichen (Ansdtzen, Konsequenzen, Imperativen) besteht
die Gefahr theoretischer oder pragmatischer Vereinseitigung. J. B. Metz
verlangt daher eine nidhere Abgrenzung der christlichen Gesellschafts-
praxis «gegeniiber anderen theologischen Versuchen zur Bestimmung
praktischen Christentums: etwa gegeniiber der universalgeschichtlichen,
der eschatologischen und der transzendentalen Hermeneutik» (vgl.
Pannenberg, Moltmann und Rahner) sowie «gegeniiber den auBertheo-
logischen Handlungstheorien» 1. Er wehrt sich gegen eine «an vorgefaBter
Sinntotalitidt orientierte Praxis» 2, gegen die Gefahr einer spekulativen 3
und «elitdr-idealistischen Gnoseologie» 4, sowie gegen Theoriemodelle,
die von undialektischen Entwicklungsmodellen geprigt sind 3. So
gelangt er zur « Wahrheitsfrage unter ‘dem Primat der Praxis’» 6, der er
eine “Wahrheit-Relevanz’-Konvergenz zuteilt, «insofern, als Wahrheit ...
zu jener Relevanz wird, die fiir alle Subjekte gilt: Wahr ist das, was fiir
alle Subjekte relevant ist — auch fiir die Toten und Besiegten» 7.

1 J. B. MeTz: Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Mainz: Grinewald 1977,
52. Der im Original vorhandene Sperrdruck wurde nicht aufgenommen. Das Buch
wird im folgenden mit dem Kurztitel «Glaube» bezeichnet. — Lateinamerikanische
Autoren gingen bis heute nur wenig auf diese Problematik ein.

2 MEeTtz: Glaube, a.a.O. 52.

3 Vgl. METz: Glaube, a.a.0. 52.

+ MeTz: Glaube, a.a.0. 141.

3 Vgl. MeTz: Glaube, a.a.0. 53.

6 METz: Glaube, a.a.O. 56.

7 MEtz: Glaube, a.a.O. 57.



Die Praxis der Zielnormierung 189

Hier mdchte ich mit einer dialektischen Verfeinerung ansetzen, um
jedem Verdacht von pragmatischem Subjektivismus und Situationsop-
portunismus zuvorzukommen. Ich setze mit J. B. Metz voraus, daf} die
durchschnittlichen nichttheologischen Handlungsmodelle zu wenig dia-
lektische Entwicklungslogik aufweisen 8, und daBl Wahrheit nicht «von
vornherein als Korrelat rein theoretischer Vernunft erfafit oder gar als
Produkt absoluter Reflexion»® verstanden werden kann. Anderseits
mochte ich beriicksichtigt haben, daB das Christentum Wahrheiten
offenbart, deren Relevanz nicht aus einer konkret-praktischen Situation
aufzuscheinen braucht (z.B. das Pathische, das Transzendente, das
Altruistische bis zur Feindesliebe) und daher theoretischer (transzen-
denter bzw. transzendentaler) Begriindung bedarf. Wir kénnen daraus
schlieBen, daBl Wahrheit fiir alle Subjekte gilt, jedoch nicht fiir alle
gleichermaBen relevant ist. Es ist zu unterscheiden zwischen dem
‘Anspruch der Wahrheit’ (Wahrheit der Relevanz) und der ‘Relevanz der
Wahrheit’: Nicht alles, was wahr ist, braucht auch relevant zu sein. Was
aber relevant ist, muB schonungslos auf seinen Wahrheitsgehalt iiber-
priift werden. So kann fiir die Gesellschaftstheologie folgendes abgeleitet
werden: Es gibt gesellschaftliche Situationen, deren Falschheit allein
durch die praktische Erfahrung erkennbar wird (deren Wahrheit als
Korrelat des Praktischen aufscheint). Es gibt aber auch Situationen,
deren Falschheit durch die Praxis (z. B. Verhaltensbilder und Traditionen)
verdeckt wird. In diesem Fall mu3 ihr Wahrheits-(Relevanz-)Anspruch
von der Theorie bzw. der Religion her aufgehellt werden. Im zweiten
Fall muB3 aufgrund rein theoretischer Postulate (die fiir sich wieder in
Abrede gestellt werden konnen) die ‘Unlogik’ einer Praxis bewiesen
werden. Das ist umso schwieriger, als eine solche Darstellung auf ver-
schiedenen Komponenten (gesellschaftskonstituierenden Medien) beruht:
auf dem gesamtmenschlichen Erlebnis- und Erkenntnis-Komplex sowie
auf dessen Ausdrucksformen im Sprechen und Handeln.

1. Der Mensch als gesellschaftskonstituierendes Subjekt

Der Mensch konstituiert die Gesellschaft nicht als vollig freies (im
Sinn von egozentrisch), sondern als abhingiges (altruistisches) Indivi-
duum. Zwar braucht er einen mikrosozialen Freiraum zu seiner Entfal-

8 Vgl. METz: Glaube, a.a.O. 53.
9 MEeTz: Glaube, a.a.0. 57.



190 Die Praxis der Zielnormierung

tung, und der muf} nicht unbedingt mit makrosozialen Gegebenheiten in
Beziehung stehen. Diese Freiheit ist aber keineswegs total. Selbst im
mikrosozialen Freiraum bleibt der Mensch physisch und psychisch vom
Mitmenschen abhingig 0. Zwischen mikro- und makrosozialen Einheiten
bildeten sich im Verlaufe der Geschichte vom Stamm und Clan bis zu
religios und marktwirtschaftlich organisierten Korporationen verschie-
denste Formen aus, die sich heute verhiltnism4Big genau umschreiben
lassen. Das 14Bt sich nicht in gleicher Weise von kirchlichen Gemein-
schaften sagen. Sie pflegen nicht immer durchschaubare oder homogene
Beziehungen zu bestehenden sozialen Gruppierungen. Ihre Sendung fiir
den Abbau zwischenmenschlicher Entfremdung veranla8t sie immer
wieder, zu neuen Handlungs- und Verhaltensmodellen iiberzugehen 1.

In diesem Zusammenhang zeigt sich eine heikle Dialektik. — Die
Kirche steht als Gemeinschaft von Menschen, die neben religiésen auch
gesellschaftliche Bediirfnisse abdeckt, im Spannungsfeld zwischen siku-
laren (z. B. gesellschaftlichen) und sakralen (transzendenten) Strukturen.
Einerseits besitzt die Kirche als religiose Gemeinschaft zu wenig sakulare
Fachkompetenz, um fiir den Aufbau der Gesellschaft maBgeblich mitzu-
wirken. Anderseits konnen sich Kirchen von ihrem Offentlichkeitsan-
spruch her nicht zum voraus einer bestimmten «gesellschaftspolitisch
neutralen Mitte» 12 verpflichten. Eine solche Voreingenommenheit kdme
nicht nur einer politischen Diskriminierung gleich, sondern widerspriche
auch der Solidaritdt mit den am meisten Bedringten, die das christliche
Liebesgebot verlangt 3. Eine politisch engagierte Stellung der Kirchen
innerhalb minimaler Grundrechte menschlichen Zusammenlebens ist
nicht auszuschlieBen 4, auch wenn sie sich nicht notwendigerweise partei-

10 Vgl. z. B. R. BuLTMANN: Formen menschlicher Gemeinschaft. In: Glauben
und Verstehen. Bd. 2, Tabingen 1952, 263: «Echt menschliche Gemeinschaft ist ...
diejenige Gemeinschaft, in der der Mensch durch die Hingabe seiner selbst an den
anderen zu sich selbst kommt. Echt menschliche Gemeinschaft gibt es nur zwischen
Menschen, die einander in ihrem Selbst offenbaren und fiireinander und voneinander
sie selbst sind.»

11 Vgl. z.B. die neueste Haltung vieler Bischéfe und Bischofskonferenzen in
Brasilien, Peru, Chile, Guatemala, Nicaragua usw. gegeniiber gesellschaftlichen
Entwicklungen (z. B. «Seguridad Nacionaly).

12 Jiirgen MorTMANN: Theologische Kritik der politischen Religion, In:
J. B. MeTz, J. MoLTMANN, W.OELMULLER: Kirche im ProzeB der Aufklirung.
Miinchen/Mainz: Kaiser/Griinewald 1970, 50.

13 MoLTMANN sagt in ‘Kirche im ProzeB der Aufklirung’, a.a.O. 50: ¢Die kirch-
lichen Institutionen kénnen nicht... die Parteilichkeit der Liebe den einzelnen
Christen tiberlassen.»

14 Die Umschreibung ‘minimaler Grundrechte menschlichen Zusammenlebens'’



fiir das gesellschaftstheologische Engagement 191

politisch artikuliert. Im Sinn eines prophetischen Engagements gibt
es insbesondere im pastoralen Bereich sehr viele Moglichkeiten, wo
die Kirche als religiose Institution ‘im Dienst der Menschlichkeit’
gesellschaftlich wirksam werden kann. Pastoral heiBt: konkret und
menschbezogen. Und der Mensch ist nicht mathematische Einheit,
sondern ein im Erleben wie im intellektuellen Verstehen sehr partikulires
Wesen. Diese Partikularitit kann nur durch grofe Toleranz in eine Ge-
meinschaft einbezogen werden 3. Das ist eine Sache der Akkommoda-
tion und der Analyse: Nicht alle Christen und unter den kirchlich Beauf-
tragten nicht alle Amtstriger sind in gleichem MaBe fdhig, globale
(makrosoziale) und zukunftsbezogene (hypothetische) Wirklichkeiten zu
erfassen. Darum braucht es einen der Schwierigkeit des Problems ange-
paBten Erfahrungs- und Toleranzraum. Das Christentum ist keine
kybernetische Religion mit Marktcharakter 1¢; und wo sich das Falsche
(‘Heidnische’) 17 einer Religion nur aufgrund von kontradiktorischen
Verhaltensweisen oder Indifferenzen feststellen 14Bt, bedarf es erst recht
anthropologischer Grundlagennachweise, welche die Bedrohung des
Menschseins (Schillebeeckx) !® iiber den Rand der Religion hinaus
darlegen.

Gesellschaftstheologie ist demzufolge mehr als politischer Messianis-
mus mit religiésem Anstrich, der die Geschichte eines Volkes glorifiziert
und seine Tradition mumifiziert, selbst wenn sie einen Beitrag zur
Homogenisierung von Bevolkerungsschichten leistet und einen immer
besseren Ausgleich von Macht und Besitz anstrebt. Ebensosehr wie an
der Sozialisierung der Gemeinschaft muf3 ihr an der Forderung des
Menschen ‘als Subjekt mit persénlichen Entwicklungsanspriichen’
gelegen sein. Eigenstdndigkeit der Person und Menschenwiirde setzen

ist nattirlich sehr schwierig. Doch diirfte heute allgemein angenommen werden, daf3
der Anspruch auf geniigend Essen, rudimentdre Schulbildung, medizinische Be-
treuung und Arbeit auf der ganzen Welt dazu gerechnet wird. Sicher gehéren meiner
Meinung viele weitere Rechte dazu, wie der Schutz der Eigenstindigkeit der Person,
Recht auf Verteidigung usw., zumindest die Rechte der UNO-Charta.

15 Vgl. als Beispiel die Anpassungsprobleme der Katholiken an gewisse Refor-
men nach dem Zweiten Vatikanum, wo oft zu wenig Toleranz geiibt wurde gegen-
iiber jenen, die man vorher jahrzehntelang einseitig mit andern Denk- und Hand-
lungsweisen geprigt hatte.

16 Vgl. Erich FromM: Haben oder Sein. Die seelischen Grundlagen einer neuen
Gesellschaft. Stuttgart: Deutsche Verlags-Anstalt 1976, 149.

17 Marx wiirde sagen: Entfremdung.

18 Vgl. E. SCHILLEBEECKX: Glaubensinterpretation. Beitrige zu einer herme-
neutischen und kritischen Theologie. 1971, 96 ff.



192 Die Praxis der Zielnormierung

entsprechende Gesellschaftsstrukturen voraus. Da stellen sich indirekte
politische Forderungen an die Kirche als Institution, die dort einspringt,
wo das Individuum verloren ist. Sakramentalistische Gegner der Gesell-
schaftstheologie, die sich weigern, eine theologische Ausgangslage durch
die Analyse der Weltsituation neu zu iiberdenken, machen sich «durch
nichts schuldiger ... als durch den Versuch, sich durch Teilnahmslosig-
keit gegeniiber den geschichtlichen Kdmpfen um das Subjektseinkdnnen
aller Menschen ihre politische Unschuld zu erkaufen» !°. Es geht darum,
gerade in der heutigen Zeit, wo der Mensch in die Anonymitit der Masse,
des Produktions- und Konsumfaktors abgedriangt wird, und wo er, durch
tausend revolutiondre Verinderungen im kleinen verunsichert, seine
Identitit zu verlieren meint, ihm seinen Platz in der Gesellschaft zuriick-
zugeben 2. Das verlangt eine auBerordentliche doktrindre Beweglich-
keit, einen neuen Sinn fiir das Eigenstdndige, Familidre, Individuelle,
und zwar gerade in dem Augenblick, wo eine Sozialisierung am nétig-
sten ist.

Auf einer noch eingeschrinkteren Ebene ist das Verhiltnis von
Amtstriagern und Laien neu zu ordnen. Im gesellschaftlichen Bereich, wo
der ‘theologische Laie’ ein Fachmann ist, ist in vielen Fallen der Theo-
loge ein Laie. Oft ist der gesellschaftliche Fachmann aber weniger Laie in
theologischen Bereichen als der Theologe in gesellschaftlichen. Dem Laien
in der Kirche steht daher eine bedeutend gréfere Verantwortung zu als
es die vorkonzilidare Theologie gestattete. Es geht {iber eine leicht mani-
pulierbare ‘Ergdnzung’ von Laien und Amtstrdgern hinaus um eine
wirkliche Aufwertung der theologischen Kompetenz des Laien 2.

19 MEeTz: Glaube, a.a.O. 69.

20 Vgl. METZ in ‘Glaube’ a.a.0. 70: «Wer hitte eine fragilere Identitit als
der sog. ‘moderne Mensch’? Eingepalt in die komplexen, selbst schon nahezu sub-
jektlos funktionierenden Gesellschaftssysteme, steht er in der Gefahr, sein Gesicht
und (biblisch gesprochen) seinen Namen immer mehr zu verlieren; seine Traume und
Phantasien kommen nicht mehr nach, werden nivelliert; im Namen von Evolution
und technologischem ProzeB ziichtet er sich immer mehr zuriick auf ein anpassungs-
schlaues Tier, auf eine sanft funktionierende Maschine. Zuweilen sucht er sein
Subjektsein aufzurichten an den kumnstlichen ‘GroBsubjekten’ unserer Kulturin-
dustrie, diesen jaimmerlichsten Imitationen von Subjektsein im Angesichte seiner
radikalsten Gefahrdung.»

21 Vgl. Hans ScHOPFER: Laienfrommigkeit im Licht des Zweiten Vatlkanums
Trier: Joh. Jos.-Zimmer-Verlag (Kreuzringbiicherei Nr. G 53) 1969. Vgl. MzTz:
Glaube, a.a.O. 56: «Es ist gar nicht primér und ausschlieBlich der Berufstheologe,
sozusagen der ‘Spezialist far Gott von Amts wegen’, der hier (sc. in der politischen
Theologie) als der addquate Triger vorgestellt und vorausgesetzt ist. Im Verh&ltnis
zu den Intentionen dieser Theologie fallt der Unterschied zwischen Amts- und Laien-



fiir das gesellschaftstheologische Engagement 193

F. Vanderhoff unterscheidet im Hinblick auf eine praktische Ekklesio-
logie fiir die lateinamerikanische Kirche (die Allgemeingiiltigkeit bean-
spruchen darf) vier Ebenen 22:

— Die strukturelle Ebene des religiosen Gehaltes.

— Die strukturelle Ebene des Kollektiv-Kodex fiir die Vermittlung reli-
gioser Inhalte.

— Die Ebene der entsprechenden religiosen Praktiken.

— Die Ebene der auf den soziologischen Gegebenheiten basierenden
kollektiven Unterstiitzung.

Diese Unterscheidung erleichtert die Zuteilung der Kompetenz im
gesellschaftstheologischen Engagement 22. Die verschiedenen Ebenen
bilden aber ein organisches Ganzes, in dem sich soziopolitische und theo-
logische Kompetenzen nicht blo ergidnzen, sondern iiberschneiden 2*.
Wenn es der Kirche, die ja iiber den Interessen von Macht und Partei
steht, nicht gelingt, diese Kompetenzen richtig zu verteilen, verspielt sie
einen schénen Teil ihrer politischen Chancen 2.

«Christus brachte kein kulturelles Modell», schreibt L. Boff, «noch
eine Moral ohne Herzen» 6. — Es ist unmdéglich, dort, wo Menschen Indi-
viduen bleiben diirfen, alle gesellschaftlichen Entwicklungen auf ein
Modell zu reduzieren, auch wenn die Mutterkirche (wie jede Ortskirche)
selber von einer spezifischen Kultur gepragt wurde. Einer der schlimmsten

theologie dahin ... Politische Theologie iibersteigt intentional den Kreis der Berufs-
theologie, sei sie Amts- oder sei sie Laientheologie!»

22 Vgl. Francisco VANDERHOFF: La teologia de la liberacién y la eclesiologia
practica; un analisis del modo de produccién teolégica actual. In: Misiones extranje-
ras No 26 (1975) 124.

23 Das gilt fiir Laien und Amtstriger.

2¢ Vgl. F. VANDERHOFF: La teologia de la liberacién ... a.a.O. 125. — Ahnlich
wie sich individuelle und soziale Kompetenzen iiberschneiden, haben sich auch kirch-
liche und nichtkirchliche Kompetenzen zu verbinden. Ist dies nicht der Fall, kommt
es zu profanen Aquivalenten prophetischer Messianismen, wie dies E. Cohen und
E. Bloch von Formen des Sozialismus behaupten (vgl. E. FrRomM: Haben oder Sein,
a.a.0. 151).

25 Vgl. L. BorFr: Theologie der Befreiung — die hermeneutischen Vorausset-
zungen. In: K. RAENER u.a. (Hg.): Befreiende Theologie. Stuttgart: Kohlhammer
(Urban T-TB Nr. 627), 56: «Die Kirche weiB sich zur Auseinandersetzung mit dem
totalitiren Staat getrieben ... In einigen Situationen bleibt der Kirche nichts anderes
itbrig, als die wiirdige und risikoreiche Haltung Jesu Christi anzunehmen. Ohne das
Evangelium zu verraten, kann sie es nicht unterlassen, ihre Stimme denen zur Ver-
fiigung zu stellen, die selbst weder Chance noch Stimme haben.»

26 1. BoFF: Jesucristo el liberador. Buenos Aires (Latinoamérica Libros)
19763, 56.

13



194 Die Praxis der Zielnormierung

Fehler, der einer Kirche im gesellschaftlichen Bereich unterlaufen kann,
ist die Hingabe ihrer kulturellen Eigenstindigkeit durch iibertriebene
Kulturnivellierung. Sie macht sich damit selber zum Fremden in der
Heimat und verliert ihre Rolle als Katalysator. Die Kirche hat in ihrer
BewulBtseinsbildungs-, Solidarisierungs- und Vermittlerrolle eine spezi-
fisch strategisch-taktische Funktion. In einer solchen Funktion reichen
allgemeine Formulierungen iiber das Wesen der Gesellschaft nicht aus.
Solange aber die Dynamik des Kapitalismus nicht ausreicht, um die
menschenunwiirdige Abhingigkeit von zahllosen Verarmten zu beseiti-
gen, solange es natiirlich auch extremen sozialistischen Systemen nicht
gelingt, Grundrechte menschlicher Entwicklung (wie Religions-, Rede-
und Bewegungsfreiheit) mit dem Abbau sozialer Widerspriiche in Ein-
klang zu bringen, haben weder Theologen noch Ideologen ein Recht auf
Optionendeterminismus.

Umgekehrt brauchen wir im Gewirr der Meinungen zweifellos ge-
meinsame, theoretische und strategische Richtlinien. Ich nenne sie Ziel-
normen. Sie sind das Ergebnis einer echten, dialektischen Auseinander-
setzung zwischen Ideologie, Glaube und Praxis, das Ergebnis eines
‘gentlemen agreement’ und zugleich das Zeichen einer mit christlichem
Optimismus gesuchten Begegnung zwischen Menschen, die sich bewulit
sind, daB3 die Wahrheit nie auf einer einzigen Seite liegt, und die daher
lieber mit den Waffen des Geistes als mit dem Schwert kimpfen.

2. Das Medium der Sprache

Die Dokumente der Bischofskonferenz von Medellin %7 zeigen, wie
schnell sich im Gefolge eines neuen BewuBtseins soziologische Begriffe mit
der Theologie familiarisieren 28. In solchen Fillen besteht die Gefahr, da3
gewisse Formulierungen zu Worthiilsen werden, wenn sie in einer tradi-
tionalistischen Umgebung ihr revolutionires Pathos verlieren oder ideo-
logisch verbrimt werden #. H. Assmann weist mit besonderer Schirfe

27 Vgl. ApveNiat (Hg.): Dokumente von Medellin. Essen (Adveniat-Doku-
mente 1-3) 1972.

28 Vgl. Begriffe wie: Abhédngigkeit, strukturelle Gewalt, Neokolonialismus.

29 Vgl. z.B. J.L. SEGUuNDO: Las élites latinoamericanas: problemdatica hu-
mana y cristiana ante el cambio social. In: Fe cristiana y cambio social en América
Latina. Salamanca 1973, 205. Vom gleichen Autor: Condicionamientos Actuales de
la Reflexién Teolégica en Latinoamérica. In: Liberacién y cautiverio. Debates en
torno al método de la teologia en América Latina. México 1976, 95-96. — H. Ass-



fiir das gesellschaftstheologische Engagement 195

darauf hin, daB jedes Machtsystem (davon schliet er Kirchen nicht aus)
«die Sprache als Anker der Macht benutzt»3°, um seine Interessen zu
verteidigen. Aber wo geht es mit Schliisselbegriffen, wenigstens wenn sie
gesellschaftliche oder personliche Interessen betreffen, anders? Es geniigt,
auf die schillernden Begriffe des Sozialismus oder der Gewalt hinzuweisen.
Das ist die notwendige Entwicklung jedes neuartigen, revolutioniren
Wortes, die durchlaufen werden mul}, damit das tiefere Verstandnis fiir
eine neue Situation vorbereitet werden kann.

Schlimm wire es allerdings — und da hat J. L. Segundo recht 3!,
wenn die Kirchen bzw. die Christen nicht mehr zur Verbesserung der
Gesellschaft zu sagen hitten, als was ein guter Soziologe aus seiner huma-
nistischen Forschung erschlieBen kann, oder wenn in einer Sprache (Ass-
mann spricht von «geweihter Sprache») so viele Selbstverteidigungs-
reflexe aufschienen, daBl man auf Manipulation schliefen miiite 32. Es
ist nicht zu leugnen, daB es vergangenen Gesellschaftstheologien (wenn
es sie wirklich gab) am Aritischen Urteil fehlte 3. Das Evangelium war
und blieb oft toter Buchstabe, und die daraus abgeleiteten Handlungs-
schemen standen unter dem sklavischen Druck eines Dogmatismus ohne
Bewegungsfreiheit. Es gehorte daher zu den ersten Aufgaben der Be-
freiungstheologien, um mehr interdisziplindren Spielraum zu kidmpfen,
der eine grofere linguistische Kreativitit erlaubte.

Auf diesem Weg zu einer ¢«neuen Analogiesprache» 34, vermerkt J. C.
Scannone, ist eine «kritische Negativitdt» und eine «offene Symbolik» 33
einzukalkulieren. Er meint damit, daf eine transzendente (theologische)
Sprache es sich gefallen lassen miisse, vom ethischen und politischen

MANN: Teologia desde la praxis de la liberacién. Salamanca 1973, 103-119; und:
Evaluation critique de la théologie de la libération. In: Spiritus, maifaoit 1974,
322-332; auch: Die Situation der unterentwickelt gehaltenen Lander als Ort einer
Theologie der Revolution. In: Diskussion zur ‘Theologie der Revolution’. Miinchen/
Mainz 1969, 235-240.

30 H. AssmaNnN: Die Situation der unterentwickelt gehaltenen Linder als Ort
einer Theologie der Revolution, a.a.O. 235.

3t Vgl. J. L. SEcuNnDo: Condicionamientos Actuales ..., a.a.0. 95-96.

32 Vgl. H. AssMaNN: Die Situation der unterentwickelt gehaltenen Linder ...,
a.a. 0. 236.

33 Vgl. J. L. SEcunDo: Condicionamientos Actuales ... a.a.O. 96.

3% J. C. ScannvonNE: Transcendencia, praxis liberadora y lenguaje. In: Nuevo
Mundo (Argentina) N© 1 (1973) 244. Scannone spricht von «nuevo lenguaje analé-
gico».

35 Ebd., 245. Die Begriffe lauten im Original: «negatividad critica» und
«simbolicidad abierta».



196 Die Praxis der Zielnormierung

Standpunkt aus kritisiert zu werden 3°. Die offene Symbolik solcher Spra-
che lieBe eine historische, praktische und damit effektive Interpretation
zu. Als fragendes Medium im Dienste der ‘Wortlosen’ und Unfreien
gewdnne sie an Durchschaubarkeit. Der Verlust des Wortinhaltes kann
nicht durch rhetorisches Sprachspiel kompensiert werden. Es niitzt auch
nichts, den immer leichter diagnostizierbaren (dogmatistischen) «Still-
stand der Sprache der Theologie durch sich selbst als Theologie der
Sprache zu therapieren» 37: Wenn Mumifikation vermieden werden soll,
bleibt der Weg iiber die Praxis des Evangeliums, die eine Praxis des
Widerspruches ‘zur Welt’ ist, und die selbst gegensatzlichste Denkweisen
einbezieht.

Da muB Sprachverwirrung in Kauf genommen werden. Total asep-
tisch ist nur der Tod. Sprachperfektionismus verliert sich in Asepsis.
Sprache ist dienendes Werkzeug und kann sich nicht von allen méglichen
negativen Einfliissen hermetisch abschirmen, am wenigsten vor der
harten Wirklichkeit gesellschaftlicher Not. Sie hat sich von ihr vielmehr
tragen, beleben und wiederbeleben zu lassen. Das geschieht in der Dis-
kussion. In der Geschichte wichst der Glaube, in der Praxis die Sprache,
im Widerspruch das Kerygma. Im Widerspruch der Praxis wird das
religése Wort enttranszendentalisiert: Vom Utopisch-Personalistisch-
Monologisch-Hermetischen gelangt es ganz einfach auf die Ebene eines
zwar hilflosen, widerspriichlichen und provozierenden, aber auch
familidren, dialogischen, menschlichen Sprechens. Vielleicht kénnte hier
der von J. B. Metz versuchsweise verwendete Begriff «postmetaphysisches

36 Ebd., 245. — Vgl. C. GREMMELs und W. HERRMANN: Hermeneutik und
Gesellschaftstheorie. In: Hermeneutik als Kriterium fiir Wissenschaftlichkeit?
Loccumer Kolloquien 2. Loccum 1972, 59: «Religion kann sich als herrschende in
der Vater-Symbolik manifestieren; sie kann aber auch in der Sprache der Unter-
driickten von Briiderlichkeit reden. Theologische Kritik hidtte die Bedingungen
fiir eine gesellschaftliche Praxis anzugeben, auf die die Kreativitit befreiender
religitser Rhetorik hinaus will; sie hidtte diese Bedingungen gegen die herrschende
Rhetorik zu behaupten. Theologische Kritik miindet damit in Politik; sie bestimmt
Kirche als Ort der Lebenspraxis einer sanctorum communio. »

37 C. GRemMMELs und W. HERRMANN : Hermeneutik und Gesellschaftstheorie ...
a.a.0. 62. — Weiterfithrend heil3t es dort: «Dieser innertheologische Reflexionssinn
verkennt, daf3 das theologische Sprachsystem zum Versagen gezwungen wird, ist es
nicht mehr willens oder fiahig, die Widerspriiche des gesellschaftlichen Lebens be-
wubBt zu spiegeln. Denn gerade die gesellschaftliche UnbewuBtheit der Theologie
widerspiegelt die widerspriichliche Einheit von gesellschaftlichem Sein und Bewult-
sein, verdeckt noch einmal das Individuum hinter den sozialen Prozessen in ihrer
maskenhaften Personifikation. BewuBtsein gewinnt Theologie nur als Bewultsein
ihrer objektiven Widerspriiche.»



fiir das gesellschaftstheologische Engagement 197

Sprecheny 38 eingesetzt werden, der durch Entprivatisierung und Ent-
existentialisierung zu einer neuen «Versachlichung der christlichen
Selbstaussage» 3° fiihrt, weil er nicht mehr von der «Problemlosigkeit des
Verhiltnisses von Wahrheit und Gesellschaft» 40 lebt. Damit entsteht
eine Sprache, welche die «innere Multivalenz der Glaubenssprache» *!
zum Ausdruck bringen und Ungel6stes noch in die Zukunft verweisen
kann, nicht mit eklektizistischen Vokabeln, sondern in einer Art und
Weise, die Hoffnung, Wagnis und Heimat in einem schafft, was nichts
anderes bedeutet als: die Grundlagen zu echt christlichem Handeln.

3. Die Tat als geschichtliches Medium

In der Einleitung zu den Dokumenten von Medellin heiBit es: «Es
geniigt nicht nachzudenken, gréfere Klarheit zu erreichen und zu reden;
man muB handeln. Die Stunde des Wortes hat noch nicht aufgehort, aber
sie hat sich mit dramatischer Dringlichkeit zur Stunde des Handelns
gewandelt. Jetzt ist der Augenblick, mit schopferischem Sinn die Aktion
zu entwickeln, die es zu verwirklichen gilt und die mit der Kiihnheit des
Geistes und der Ausgewogenheit Gottes zu Ende gefithrt werden soll» 4.
— Dieser Text wirft die provozierende Frage auf, ob das Christentum im
Verstidndnis der lateinamerikanischen Bischdfe bis 1968 tatsdchlich eine
Religion des Wortes war 3, oder ob es sich um eine wirkliche Kritik am
mangelnden Praxisbezug des vorher praktizierten Christentums handelt.
Die sorgfiltige Ausarbeitung und Uberpriifung der Texte 148t, auch

38 J.B. MeTz: Zur Theologie der Welt. Mainz: Griinewald (Topos TB 11)
1973, 117. — Peter L. BERGER arbeitet in seinem Buch ‘Zur Dialektik von Religion
und Gesellschaft. Elemente einer soziologischen Theorie’ (Frankfurt/M.: Fischer
1973) an verschiedenen Stellen mit dem Begriff der « Ent-Entfremdungy.

39 J. B. MEeTz: Zur Theologie der Welt, a.a.O. 117,

40 Ebd. 117.

41 Ebd. 118. Die ‘Multivalenz der Glaubenssprache’ kommt z. B. bei E. Carde-
nal und P. Casaldaliga besonders zum Ausdruck. Vgl. etwa: E. CARDENAL: Das
Buch von der Liebe. Lateinamerikanische Psalmen. Siebenstern TB 168, 31977.
P. CasaLpALiGA: Los poemas malditos del obispo Casaldaliga. Bilbao (Desclée de
Brouwer) 1977.

#2 ADVENIAT (Hg.): Dokumente von Medellin. Essen (Adveniat, Dokumente/
Projekte Nr. 1-3) 1972, 13. — Uber das Tun gibt es sehr viele Abhandlungsméglich-
keiten. Hier geht es nur um den spezifisch hermeneutischen Aspekt der dialekti-
schen Interferenz gesellschaftlichen Tuns.

*3 Vgl. «... Sie hat sich ... zur Stunde des Handelns gewandelf.» Gab es denn
vorher nur Stunden des Wortes?



198 Die Praxis der Zielnormierung

wenn man ihren prophetischen Charakter beriicksichtigt, kaum Zweifel
offen, daB3 hier ein Vorwurf von den Verantwortlichen der lateinameri-
kanischen Kirche an die eigene Adresse vorliegt: dal ndmlich ihre Theolo-
gie zu sehr eine Theologie des Wortes und zu wenig eine solche der Tat
war, die eine betont jenseitsbezogene Pastoral hervorbrachte, und die
sich ihrer gesellschaftlichen Verantwortung erst unter «dramatischer
Dringlichkeit» voll bewuBt wurde. Der Text wird bei dieser Interpreta-
tion nicht nur zu einem Zeichen fiir radikale Ehrlichkeit, sondern auch
zu einem hoffnungsvollen Aufbruch zu einem neuen Verstdndnis gesell-
schaftlicher Verantwortung. Diesem Text konnen, ja miissen sich die
Christen aller Kontinente anschlieBen. Wer wollte den ersten Stein
werfen?

Sobald aber Christsein iiber den traditionell innerkirchlichen Raum
hinausgeht, wird es zwiespiltig («den Juden ein Argernis, den Heiden
eine Torheit», 1 Kor 1,23), provozierend («nicht gekommen, den Frieden
zu bringen, sondern das Schwerty, Mt 10,34) und leidvoll («selig, die
verfolgt werden um der Gerechtigkeit willen», Mt 5,10; «wie die Leiden
Christi reichlich iiber uns kommen», 2 Kor 1,5). Diese Tatsachen sind
seit eh und je ein Hemmschuh fiir intensives gesellschaftliches Engage-
ment 4. Denn es ist jedem Kenner der Praxis offensichtlich, daBl der
Unterbruch des Wortes durch die Praxis 45 zu einer stindigen Erniichte-
rung, oft sogar Frustration fiihrt, dafiir aber auch Anla zu Erneuerung
und historischer Selbstwerdung wird. Die Tat ist mit ihren Zeit-Raum-
Energie-Dimensionen gegensitzlicher und verletzlicher, im Grunde auch
militanter (weil zeichenhafter) als das Wort. Das Wort kann leichter
zuriickgenommen, korrigiert oder ausgetauscht werden als die Tat. Was
einmal handelnd vollzogen wurde, bleibt mehr als das Wort historisches
Denkmal und kann nur durch weitere Taten symbolhaft fixiert oder
abgegolten werden: sofern die Tat Erfolg brachte, durch Wiederholung,
wenn nicht, durch andere Taten. Diese schwierige ‘Dialektik der Tat’
beim konkreten sozialen Engagement verfithrt die Religion gerne zur
Abstraktion; sie ist mitunter ein Grund fiir das historische Versagen von
religiosen Motivationen.

44 Zum Verstdndnis der Voraussetzungen, die in Lateinamerika zu einer inten-
siveren Gesellschaftstheologie gefithrt haben, vgl. Hans ScHOPFER: Lateinameri-
kanische Befreiungstheologie. Voraussetzungen zu ihrem Verstdndnis. In: Kultur-
beilage ‘Christ und Kultur’ (Vaterland, Luzern) vom 14. Jan. 1978,

4 Vgl. J. B. METZ: Glaube, a.a.O. 55.



fiir das gesellschaftstheologische Engagement 199

4. Die ‘Entzauberung der Gesellschaft’

Gesamthaft betrachtet muB3 somit das, was Mensch, Wort und Tat
funktionsfahig macht, die Gesellschaft, relativiert werden. Die ‘Gesell-
schaft’ ist heute wohl doch zu komplex geworden, um durch ungewichtige
Minderheiten oder durch extreme Utopien in kiirzester Zeit verdndert,
‘befreit’ zu werden. Anderseits mufl aber auch gesagt sein, daB} es
meistens Minderheiten und utopische Entwiirfe sind, welche in der Gesell-
schaft erneuernd wirken. Thre Schwiche liegt meistens darin, daB sie die
Gesellschaft so manipulieren mochten, wie viele moderne Gesellschafts-
strukturen selber Volksmassen manipulieren. Faktoren wie der inneren
Bewuftseinsbildung (der ‘positiven geistigen Unterwanderung’), der Zeit,
der (von manchen Befreiungsbewegungen gerade selber einseitig fiir sich
in Anspruch genommenen) Fretheit ist, wie mir scheint, prinzipiell mehr
Bedeutung zuzumessen als der Radikalitit von Befreiungskuren. Das
schlieBt harte Forderungen, zdhe Verhandlungen und Drucksituationen
nicht aus, selbst die traurige Tatsache nicht, daBl noch unzihlige schuld-
lose Opfer ihren Tribut zahlen werden. Sofern ein Christ bzw. eine christ-
liche Gemeinschaft zur Uberzeugung kommt, die Verbesserung gesell-
schaftlicher Verhiltnisse sei ohne (selbst gefdhrliche) Notwehrreaktionen
nicht zu bewerkstelligen, mul3 die Freiheit solcher Gewissensentscheide
respektiert werden. In solchen Fillen ist aber auf jeden Fall vorauszu-
setzen, daBl die {ibrigen Moglichkeiten struktureller Verbesserung er-
schopft sind, und dafl man die Schwierigkeit gesellschaftlicher Neukon-
struktion nicht unterschitzt.

Wo z.B. gesellschaftliche Fehlentwicklungen abzubauen sind, miis-
sen auch gangbare Alternativen angeboten werden *. Das setzt newe
Verstandnisse von einer besseren Gesellschaft, von einem neuen Men-
schen, von den Grenzen der Freiheit und der Entwicklung, von verschie-
densten direkten und indirekten Qualifikations-Kategorien voraus,
deren Echtheit nicht bloB theoretisch und nicht nur aus der Prospektive
bestimmt werden kann. Ihnen hat die Hauptaufmerksamkeit zu gelten,
wenn jahrhundertealte Gesellschaftsstrukturen keine befriedigenden

4 Es handelt sich hier um eine typische Interferenz-Struktur zwischen De-
struktion und Konstruktion, bei der je nach Verhidltnissen der eine oder andere
Aspekt in den Vordergrund geriickt werden kann. Eine Verdnderung, die einseitig
von der Destruktion ausgeht, kann lebenswichtige interne und externe Beziehungen
zerstoren, was einen Neuaufbau oft gar verunméglicht.



200 Die Praxis der Zielnormierung

Loésungen gebracht haben, das heiBt: risikoreichen, aber adapiierien
Versuchen, die den neuen Priorititen, Kontradiktionen und Kausal
zusammenhingen, einer neuen kidmpferischen Dimension des Engage-
ments wirklich besser gerecht werden als die abzulosenden. Dieses
Engagement muB} differenziert werden.

5. Die Differenzierung des gesellschaftlichen Engagements

Die daraus erwachsenden Interferenzen sollen hier anhand eines
Schemas dargestellt werden (vgl. das Schema ‘Differenzierung des gesell-
schaftlichen Engagements’). — Hinter jedem gesellschaftlichen Engage-
ment steht notwendigerweise eine Utopie, ein Weltbild. Was auf den
ersten Blick widerspriichlich erscheint, 148t sich in Wirklichkeit oft als
Ergebnis gezielter, konkreter, aber interferierender Uberlegungen ver-
stehen:

Echt menschliches Engagement muB aus innerer Uberzeugung, aus
der Einsicht in begriindete Zusammenhédnge und aus unvoreingenomme-
nen Imperativen erwachsen. Stark ausgeprigte, fremd-kulturelle und
politische Leitbilder lassen ndmlich authentische Ansidtze besonders bei
Kulturiiberlagerungen in neue Abhingigkeiten abgleiten. Die Qualifi-
kation eines gesellschaftlichen Engagements verlangt auch eine genaue
Unterscheidung soziostruktureller Interferenzen. Das 148t sich leicht mit
den Kenntnissen iiber allgemeine archaische Soziostrukturen nachweisen,
z.B.: Unter archaischen Volksstimmen ist sich innerhalb des eigenen
Stammes zumeist jeder jedem Bruder. Der Besitz wird geteilt, soziale
Verantwortungen werden altruistisch iibernommen, Probleme gemein-
sam gemeistert. Sobald sich aber Probleme mit Nachbarstimmen ergeben,
wird der nicht zum eigenen Stamm gehdrende Nachbar oft als Feind
betrachtet, den man vielleicht bis aufs Fleisch bekdmpft. In einem sol-
chen Fall kann nicht von christlichem Altruismus gesprochen werden. Das
briiderliche Zusammenhalten innerhalb des eigenen Stammes geht in
erster Linie auf instinktiv stammesbezogene Reaktionen zur Sippener-
haltung zuriick. Christlicher Altruismus geht {iber das Stammes- und
Rassendenken hinaus 7. Zwar sind die stammesinternen Sozialbeziehun-

47 Es ist daher hochste Vorsicht geboten beim Beurteilen der sozialen Situa-
tion archaischer Volksstimme, die oft viel weniger ‘paradiesisch’ ist als sie von
AuBenstehenden bezeichnet wird (vgl. Lebenskampf, Euthanasie, Angst aus Un-
kenntnis von Naturzusammenhingen, Aberglaube, Mi3trauen usw.).



111 3200714
-SNOLLVIIJIIVAD

“MSN USYDSUL]Y S9P SUNWWISoE J9P UOA SISSIUPUBISIIA UISQLII[AI sap
("MsT PURIS[UOAL ‘S[IUYDDT, ‘3FCUISHIAN ‘OgNIN) ITUDIS[[9SO5) PUN YOSUIJA UOA SISSTUPUEBISISASIUN[IIMIUT SP

HOI'TONZdd
(jsyuswaBelusy uayoi3yeyos[asad

U3 YDI[SQA SUSPAIYISIZA) yosterjowapun YosT eI omap stuqaIz YoInp uoryeuLIOyuy YaInp

3193 S1s0[3eMan) I8P UOIUYS( —~—— ~ T I

uorjestuedi() oeIzos Bunpiqsuresignmeg

|

so[jremas

Z

uonpexyirens) syosidosdeped
THLLIN ¥4d HOI'TONZd49

(1e303) 3ponIpsjun uonsoddp (as1omy9)) 310119103 woryiseddp
wesjemasd

("ssn usjyeyosurowoeds}I0) ‘USOYUIH SYOISIUTID)

so[3[oy10 jramiem 1eEIg addnio aIIUIE,g
supzuryg uaddnin uoa udjsungnz /
— o
yosnsiofa

¥ YosI}SInI}E

~ i 1

uorjexyIrens) aydIpyeyasiesad

NAONNHIAIZAG NITVIZOS ¥dd HOI'TONZHI

(usg10y
-818ueyqy onou 3yyeyos) ATPNNISOP ATPNIISUOCY
Yo1213[0519 2303 aSTOM10} / \

T Sifuryqe S1Sueyqeun
— \

uonyeyyIend) sy21[yIsuaul

IIFHIFYA ¥dd HOI'TONZdd

ﬂ

1e] s[e juswadeduy

Suystrzany ~
\

Jonep}laz

SnsuySuel

SaOI[}JRIS[[3S3)
jgedaSueun g, wesynmun /
PP A 1RNARNRE A IM007Td
jgedeSue WeSyIIm -SNOILVX

-1A11v00

II MOOTISNOILVMIAITVAD

—— — —— —— T/ —— =~ T usjusucdwoysdunIsizudroPIqg oyosuaeIq

SINIWIOVONT NTFHOIILIVHOSTTIIASTD SHA DONNIAHIZNIIFTIIIA

TeH®eePI - = >



202 Die Praxis der Zielnormierung

gen soziologisch gesehen sicher positiv, vom christlichen Standpunkt aus
sind sie jedoch oft zu partikuldr. — Gleiches lieBe sich in analoger Anwen-
dung auch von manchen Nationalismen und Ideologien, schlieBlich auch
aus der Sicht der Pddagogik, der Authentizitdt, der reinen Menschlich-
keit usw. sagen.

Fiir die Beurteilung der Echtheit solcher Motivationsgrundlagen
sind also in dialektischer Weise verschiedene Bezugspunkte gleichzeitig
zu beriicksichtigen. Aus den Vergleichen ergeben sich Schwerpunkte
beziiglich der Opportunitit, der Effektivitdt, der Akkommodation, der
Zeitdauer usw. Konkret: Es geht z. B. um die Frage, ob es sich lohnt, als
Biirger oder Christ fiir ein gesellschaftliches Idealbild das Leben zu
verlieren 8. Ist die Verbesserung gesellschaftlicher Verhiltnisse ohne
Gewalt und zugleich kurzfristig moglich? Werden kurzfristige Aktionen
auch den Forderungen authentischer Akkomodation gerecht oder bedingt
die Effektivitat einer Aktion in einem Bereich ein Aufgeben anderer Bear-
beitungsbereiche? Kann die Zeichenhaftigkeit einer bedingten Mitarbeit
am Aufbau einer Gesellschaft, deren tragende Leitideen vielleicht abge-
lehnt werden, nicht ebenso gro3 sein wie die eines Zwangsaufenthaltes in
der psychiatrischen Klinik? +* Kann eine langsamere Entwicklung durch
demokratischere Lebensbedingungen kompensiert werden, kann aber auf
der andern Seite der Tod und das Elend vieler Unterdriickter mit staats-
absolutistischen (faschistischen nach rechts und links) Utopien menschen-
wiirdig verhindert werden?

Nicht zuletzt entscheiden dabei Erfolgskriterien. Eine gesellschaft-
liche MaBnahme kann theoretisch gut sein, in Wirklichkeit aber keine
Durchschlagskraft haben, weil die Voraussetzungen zur Verdnderung
nicht gegeben sind 30,

Die Beriicksichtigung realpragmatischer Handlungsinterferenzen
bedeutet, daB im letzten auch Zielnormen nur ein Hilfsmattel sind fiir

48 Vgl. Camilo Torres in Kolumbien oder Jan Palach in der Tschechoslowakei.

49 Selbstverstindlich geht es hier nur um prinzipielle Uberlegungen (Einsatz
zugunsten einer neuen Generation, im Dienste der eigenen Kinder, als Zeugnis im
kleinen Umkreis des tiglichen Lebens usw.). Diese Uberlegungen fithren noch kei-
neswegs zu einer Haltung der Angst oder der Wehrlosigkeit. Es ist durchaus denkbar,
daB im Einzelfall selbst dieses bescheidene Zeugnisgeben zu Komplikationen bis ins
Gefingnis oder bis in den Tod fithren kann. Solche Situationen sollen aber nicht
absichtlich provoziert werden.

50 Z.B. mangelnde Qualifikation der Aktionstriger, ungeniigende soziale Frei-
heiten, Katastrophensituationen, unzugingliche Arbeitsmittel, Ubermacht der
Opposition usw.



fiir das gesellschaftstheologische Engagement 203

eine Lebenspraxis, die sich dauernd weiterentwickelt. Einmal ist dem
Absolutismus des Gesetzes die Spitze zu brechen, damit das Prophetische
und Kreative erhalten bleibt; ein anderes Mal gilt es, dem Legalen und
Dogmatischen Nachdruck zu verleihen, damit das Freiheitliche nicht im
Anarchismus verwildert. Einmal ist die Unidimensionalitidt einer Ent-
wicklung zu verhindern; ein anderes Mal muBl der Ordnung zugunsten
der Einheit in der Vielfalt das Wort gesprochen werden. Wesentlich ist
bei allem gesellschaftlichen Tun der historische Uberblick. Jede konkrete
Aktion ist ein kleines Glied im groBen Ganzen, bei dem sich die Genera-
tionen ablosen. Erliegt ihr Impetus aber dem utopischen Wunschdenken
des Ungeduldigen, verflacht sie im Chaos des Widerspruchs. Menschliches
Tun ist eben zutiefst immer nur halbes Tun: Alles Irdische ist auf dem
Weg. Darum ist auch das Traumbild des Gelobten Landes in der Wiiste
am schonsten.



	Die Praxis der Zielnormierung für das gesellschaftstheologische Engagement

