
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 1-2

Artikel: Die Praxis der Zielnormierung für das gesellschaftstheologische
Engagement

Autor: Schöpfer, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760971

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760971
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans Schöpfer

Die Praxis der Zielnormierung für das

gesellschaftstheologische Engagement

Bei der pädagogischen Umsetzung von hermeneutischen Kategorien
des Gesellschaftlichen (Ansätzen, Konsequenzen, Imperativen) besteht
die Gefahr theoretischer oder pragmatischer Vereinseitigung. J. B. Metz

verlangt daher eine nähere Abgrenzung der christlichen Gesellschaftspraxis

«gegenüber anderen theologischen Versuchen zur Bestimmung
praktischen Christentums : etwa gegenüber der universalgeschichtlichen,
der eschatologischen und der transzendentalen Hermeneutik» (vgl.
Pannenberg, Moltmann und Rahner) sowie «gegenüber den außertheologischen

Handlungstheorien» h Er wehrt sich gegen eine «an vorgefaßter
Sinntotalität orientierte Praxis » 2, gegen die Gefahr einer spekulativen 3

und «elitär-idealistischen Gnoseologie»4, sowie gegen Theoriemodelle,
die von undialektischen Entwicklungsmodellen geprägt sind5. So

gelangt er zur «Wahrheitsfrage unter 'dem Primat der Praxis'»6, der er
eine 'Wahrheit-Relevanz'-Konvergenz zuteilt, «insofern, als Wahrheit
zu jener Relevanz wird, die für alle Subjekte gilt: Wahr ist das, was für
alle Subjekte relevant ist - auch für die Toten und Besiegten»1.

'J.B. Metz: Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Mainz: Grünewald 1977,
52. Der im Original vorhandene Sperrdruck wurde nicht aufgenommen. Das Buch
wird im folgenden mit dem Kurztitel «Glaube» bezeichnet. - Lateinamerikanische
Autoren gingen bis heute nur wenig auf diese Problematik ein.

2 Metz: Glaube, a.a.O. 52.
3 Vgl. Metz: Glaube, a.a.O. 52.
4 Metz: Glaube, a.a.O. 141.
5 Vgl. Metz: Glaube, a.a.O. 53.
6 Metz: Glaube, a.a.O. 56.
7 Metz: Glaube, a.a.O. 57.



Die Praxis der Zielnormierung 189

Hier möchte ich mit einer dialektischen Verfeinerung ansetzen, um
jedem Verdacht von pragmatischem Subjektivismus und Situationsopportunismus

zuvorzukommen. Ich setze mit J. B. Metz voraus, daß die

durchschnittlichen nichttheologischen Handlungsmodelle zu wenig
dialektische Entwicklungslogik aufweisen 8, und daß Wahrheit nicht «von
vornherein als Korrelat rein theoretischer Vernunft erfaßt oder gar als

Produkt absoluter Reflexion»9 verstanden werden kann. Anderseits
möchte ich berücksichtigt haben, daß das Christentum Wahrheiten
offenbart, deren Relevanz nicht aus einer konkret-praktischen Situation
aufzuscheinen braucht (z.B. das Pathische, das Transzendente, das

Altruistische bis zur Feindeshebe) und daher theoretischer (transzendenter

bzw. transzendentaler) Begründung bedarf. Wir können daraus

schließen, daß Wahrheit für alle Subjekte gilt, jedoch nicht für alle

gleichermaßen relevant ist. Es ist zu unterscheiden zwischen dem

'Anspruch der Wahrheit' (Wahrheit der Relevanz) und der 'Relevanz der
Wahrheit' : Nicht alles, was wahr ist, braucht auch relevant zu sein. Was
aber relevant ist, muß schonungslos auf seinen Wahrheitsgehalt überprüft

werden. So kann für die Gesellschaftstheologie folgendes abgeleitet
werden: Es gibt gesellschaftliche Situationen, deren Falschheit allein
durch die praktische Erfahrung erkennbar wird (deren Wahrheit als

Korrelat des Praktischen aufscheint). Es gibt aber auch Situationen,
deren Falschheit durch die Praxis (z. B. Verhaltensbilder und Traditionen)
verdeckt wird. In diesem Fall muß ihr Wahrheits-(Relevanz-)Anspruch
von der Theorie bzw. der Religion her aufgehellt werden. Im zweiten
Fall muß aufgrund rein theoretischer Postulate (die für sich wieder in
Abrede gestellt werden können) die 'Unlogik' einer Praxis bewiesen

werden. Das ist umso schwieriger, als eine solche Darstellung auf
verschiedenen Komponenten (gesellschaftskonstituierenden Medien) beruht :

auf dem gesamtmenschlichen Erlebnis- und Erkenntnis-Komplex sowie

auf dessen Ausdrucksformen im Sprechen und Handeln.

7. Der Mensch als gesellschaftskonstituierendes Subjekt

Der Mensch konstituiert die Gesellschaft nicht als völlig freies (im
Sinn von egozentrisch), sondern als abhängiges (altruistisches) Individuum.

Zwar braucht er einen mikrosozialen Freiraum zu seiner Entfal-

8 Vgl. Metz: Glaube, a.a.O. 53.
9 Metz: Glaube, a.a.O. 57.



190 Die Praxis der Zielnormierung

tung, und der muß nicht unbedingt mit makrosozialen Gegebenheiten in
Beziehung stehen. Diese Freiheit ist aber keineswegs total. Selbst im
mikrosozialen Freiraum bleibt der Mensch physisch und psychisch vom
Mitmenschen abhängig 10. Zwischen mikro- und makrosozialen Einheiten
bildeten sich im Verlaufe der Geschichte vom Stamm und Clan bis zu

religiös und marktwirtschaftlich organisierten Korporationen verschiedenste

Formen aus, die sich heute verhältnismäßig genau umschreiben
lassen. Das läßt sich nicht in gleicher Weise von kirchlichen
Gemeinschaften sagen. Sie pflegen nicht immer durchschaubare oder homogene

Beziehungen zu bestehenden sozialen Gruppierungen. Ihre Sendung für
den Abbau zwischenmenschlicher Entfremdung veranlaßt sie immer
wieder, zu neuen Handlungs- und Verhaltensmodellen überzugehen n.

In diesem Zusammenhang zeigt sich eine heikle Dialektik. - Die
Kirche steht als Gemeinschaft von Menschen, die neben religiösen auch

gesellschaftliche Bedürfnisse abdeckt, im Spannungsfeld zwischen säkularen

(z.B. gesellschaftlichen) und sakralen (transzendenten) Strukturen.
Einerseits besitzt die Kirche als religiöse Gemeinschaft zu wenig säkulare

Fachkompetenz, um für den Aufbau der Gesellschaft maßgeblich
mitzuwirken. Anderseits können sich Kirchen von ihrem Öffentlichkeitsanspruch

her nicht zum voraus einer bestimmten «gesellschaftspolitisch
neutralen Mitte» 12 verpflichten. Eine solche Voreingenommenheit käme

nicht nur einer politischen Diskriminierung gleich, sondern widerspräche
auch der Solidarität mit den am meisten Bedrängten, die das christliche

Liebesgebot verlangt13. Eine politisch engagierte Stellung der Kirchen
innerhalb minimaler Grundrechte menschlichen Zusammenlebens ist
nicht auszuschließen 14, auch wenn sie sich nicht notwendigerweise partei-

10 Vgl. z.B. R. Bultmann: Formen menschlicher Gemeinschaft. In: Glauben
und Verstehen. Bd. 2, Tübingen 1952, 263: «Echt menschliche Gemeinschaft ist...
diejenige Gemeinschaft, in der der Mensch durch die Hingabe seiner selbst an den
anderen zu sich selbst kommt. Echt menschliche Gemeinschaft gibt es nur zwischen
Menschen, die einander in ihrem Selbst offenbaren und füreinander und voneinander
sie selbst sind. »

11 Vgl. z.B. die neueste Haltung vieler Bischöfe und Bischofskonferenzen in
Brasilien, Peru, Chile, Guatemala, Nicaragua usw. gegenüber gesellschaftlichen
Entwicklungen (z.B. «Seguridad National»).

12 Jürgen Molimann: Theologische Kritik der politischen Religion. In:
J. B. Metz, J. Moltmann, W. Oelmüller: Kirche im Prozeß der Aufklärung.
München/Mainz : Kaiser/Grünewald 1970, 50.

13 Moltmann sagt in 'Kirche im Prozeß der Aufklärung', a. a. O. 50 : «Die
kirchlichen Institutionen können nicht... die Parteilichkeit der Liebe den einzelnen
Christen überlassen. »

14 Die Umschreibung 'minimaler Grundrechte menschlichen Zusammenlebens'



für das gesellschaftstheologische Engagement 191

politisch artikuliert. Im Sinn eines prophetischen Engagements gibt
es insbesondere im pastoralen Bereich sehr viele Möglichkeiten, wo
die Kirche als religiöse Institution 'im Dienst der Menschlichkeit'
gesellschaftlich wirksam werden kann. Pastoral heißt: konkret und
menschbezogen. Und der Mensch ist nicht mathematische Einheit,
sondern ein im Erleben wie im intellektuellen Verstehen sehr partikuläres
Wesen. Diese Partikularität kann nur durch große Toleranz in eine
Gemeinschaft einbezogen werden 15. Das ist eine Sache der Akkommodation

und der Analyse: Nicht alle Christen und unter den kirchlich
Beauftragten nicht alle Amtsträger sind in gleichem Maße fähig, globale
(makrosoziale) und zukunftsbezogene (hypothetische) Wirklichkeiten zu
erfassen. Darum braucht es einen der Schwierigkeit des Problems
angepaßten Erfahrungs- und Toleranzraum. Das Christentum ist keine

kybernetische Religion mit MarktCharakter 16
; und wo sich das Falsche

('Heidnische') 17 einer Religion nur aufgrund von kontradiktorischen
Verhaltensweisen oder Indifferenzen feststellen läßt, bedarf es erst recht
anthropologischer Grundlagennachweise, welche die Bedrohung des

Menschseins (Schillebeeckx) 18 über den Rand der Religion hinaus

darlegen.
Gesellschaftstheologie ist demzufolge mehr als politischer Messianis-

mus mit religiösem Anstrich, der die Geschichte eines Volkes glorifiziert
und seine Tradition mumifiziert, selbst wenn sie einen Beitrag zur
Homogenisierung von Bevölkerungsschichten leistet und einen immer
besseren Ausgleich von Macht und Besitz anstrebt. Ebensosehr wie an
der Sozialisierung der Gemeinschaft muß ihr an der Förderung des

Menschen 'als Subjekt mit persönlichen Entwicklungsansprüchen'
gelegen sein. Eigenständigkeit der Person und Menschenwürde setzen

ist natürlich sehr schwierig. Doch dürfte heute allgemein angenommen werden, daß
der Anspruch auf genügend Essen, rudimentäre Schulbildung, medizinische
Betreuung und Arbeit auf der ganzen Welt dazu gerechnet wird. Sicher gehören meiner
Meinung viele weitere Rechte dazu, wie der Schutz der Eigenständigkeit der Person,
Recht auf Verteidigung usw., zumindest die Rechte der UNO-Charta.

15 Vgl. als Beispiel die Anpassungsprobleme der Katholiken an gewisse Reformen

nach dem Zweiten Vatikanum, wo oft zu wenig Toleranz geübt wurde gegenüber

jenen, die man vorher jahrzehntelang einseitig mit andern Denk- und
Handlungsweisen geprägt hatte.

16 Vgl. Erich Fromm: Haben oder Sein. Die seelischen Grundlagen einer neuen
Gesellschaft. Stuttgart: Deutsche Verlags-Anstalt 1976, 149.

17 Marx würde sagen: Entfremdung.
18 Vgl. E. Schillebeeckx: Glaubensinterpretation. Beiträge zu einer herme-

neutischen und kritischen Theologie. 1971, 96 ff.



192 Die Praxis der Zielnormierung

entsprechende Gesellschaftsstrukturen voraus. Da stellen sich indirekte
politische Forderungen an die Kirche als Institution, die dort einspringt,
wo das Individuum verloren ist. Sakramentalistische Gegner der
Gesellschaftstheologie, die sich weigern, eine theologische Ausgangslage durch
die Analyse der Weltsituation neu zu überdenken, machen sich «durch
nichts schuldiger als durch den Versuch, sich durch Teilnahmslosigkeit

gegenüber den geschichtlichen Kämpfen um das Subjektseinkönnen
aller Menschen ihre politische Unschuld zu erkaufen» 19. Es geht darum,

gerade in der heutigen Zeit, wo der Mensch in die Anonymität der Masse,

des Produktions- und Konsumfaktors abgedrängt wird, und wo er, durch
tausend revolutionäre Veränderungen im kleinen verunsichert, seine

Identität zu verlieren meint, ihm seinen Platz in der Gesellschaft

zurückzugeben z0. Das verlangt eine außerordentliche doktrinäre Beweglichkeit,

einen neuen Sinn für das Eigenständige, Famiüäre, Individuelle,
und zwar gerade in dem Augenblick, wo eine Sozialisierung am nötigsten

ist.
Auf einer noch eingeschränkteren Ebene ist das Verhältnis von

Amtsträgern und Laien neu zu ordnen. Im gesellschaftlichen Bereich, wo
der 'theologische Laie' ein Fachmann ist, ist in vielen Fällen der Theologe

ein Laie. Oft ist der gesellschaftliche Fachmann aber weniger Laie in

theologischen Bereichen als der Theologe in gesellschaftlichen. Dem Laien
in der Kirche steht daher eine bedeutend größere Verantwortung zu als

es die vorkonziliäre Theologie gestattete. Es geht über eine leicht
manipulierbare 'Ergänzung' von Laien und Amtsträgern hinaus um eine

wirkliche Aufwertung der theologischen Kompetenz des Laienn:

19 Metz: Glaube, a.a.O. 69.
20 Vgl. Metz in 'Glaube' a.a.O. 70: «Wer hätte eine fragilere Identität als

der sog. 'moderne Mensch' Eingepaßt in die komplexen, selbst schon nahezu
subjektlos funktionierenden Gesellschaftssysteme, steht er in der Gefahr, sein Gesicht
und (biblisch gesprochen) seinen Namen immer mehr zu verlieren; seine Träume und
Phantasien kommen nicht mehr nach, werden nivelliert; im Namen von Evolution
und technologischem Prozeß züchtet er sich immer mehr zurück auf ein anpassungsschlaues

Tier, auf eine sanft funktionierende Maschine. Zuweilen sucht er sein
Subjektsein aufzurichten an den künstlichen 'Großsubjekten' unserer Kulturindustrie,

diesen jämmerlichsten Imitationen von Subjektsein im Angesichte seiner
radikalsten Gefährdung. »

21 Vgl. Hans Schöpfer : Laienfrömmigkeit im Licht des Zweiten Vatikanums.
Trier: Joh. Jos.-Zimmer-Verlag (Kreuzringbücherei Nr. G 53) 1969. Vgl. Metz:
Glaube, a.a.O. 56 : « Es ist gar nicht primär und ausschließlich der Berufstheologe,
sozusagen der 'Spezialist für Gott von Amts wegen', der hier (sc. in der politischen
Theologie) als der adäquate Träger vorgestellt und vorausgesetzt ist. Im Verhältnis
zu den Intentionen dieser Theologie fällt der Unterschied zwischen Amts- und Laien-



für das gesellschaftstheologische Engagement 193

F. Vanderhoff unterscheidet im Hinblick auf eine praktische Ekklesio-
logie für die lateinamerikanische Kirche (die Allgemeingültigkeit
beanspruchen darf) vier Ebenen 22 :

- Die strukturelle Ebene des religiösen Gehaltes.

- Die strukturelle Ebene des Kollektiv-Kodex für die Vermittlung reli¬

giöser Inhalte.

- Die Ebene der entsprechenden religiösen Praktiken.

- Die Ebene der auf den soziologischen Gegebenheiten basierenden

kollektiven Unterstützung.

Diese Unterscheidung erleichtert die Zuteilung der Kompetenz im
gesellschaftstheologischen Engagement23. Die verschiedenen Ebenen
bilden aber ein organisches Ganzes, in dem sich soziopolitische und
theologische Kompetenzen nicht bloß ergänzen, sondern überschneiden 24.

Wenn es der Kirche, die ja über den Interessen von Macht und Partei
steht, nicht gelingt, diese Kompetenzen richtig zu verteilen, verspielt sie

einen schönen Teil ihrer politischen Chancen25.

«Christus brachte kein kulturelles Modell», schreibt L. Boff, «noch
eine Moral ohne Herzen» 26. - Es ist unmöglich, dort, wo Menschen
Individuen bleiben dürfen, alle gesellschaftlichen Entwicklungen auf ein

Modell zu reduzieren, auch wenn die Mutterkirche (wie jede Ortskirche)
selber von einer spezifischen Kultur geprägt wurde. Einer der schlimmsten

theologie dahin Politische Theologie übersteigt intentional den Kreis der
Berufstheologie, sei sie Amts- oder sei sie Laientheologie »

22 Vgl. Francisco Vanderhoff: La teologfa de la liberaciön y la eclesiologfa
practica; un anälisis del modo de producciön teolögica actual. In: Misiones extraderas

N° 26 (1975) 124.
23 Das gilt für Laien und Amtsträger.
24 Vgl. F. Vanderhoff: La teologfa de la liberaciön a.a.O. 125. - Ähnlich

wie sich individuelle und soziale Kompetenzen überschneiden, haben sich auch kirchliche

und nichtkirchliche Kompetenzen zu verbinden. Ist dies nicht der Fall, kommt
es zu profanen Äquivalenten prophetischer Messianismen, wie dies E. Cohen und
E. Bloch von Formen des Sozialismus behaupten (vgl. E. Fromm : Haben oder Sein,
a.a.O. 151).

25 Vgl. L. Boff: Theologie der Befreiung - die hermeneutischen Voraussetzungen.

In: K. Rahner u.a. (Hg.): Befreiende Theologie. Stuttgart: Kohlhammer
(Urban T-TB Nr. 627), 56: «Die Kirche weiß sich zur Auseinandersetzung mit dem
totalitären Staat getrieben In einigen Situationen bleibt der Kirche nichts anderes

übrig, als die würdige und risikoreiche Haltung J esu Christi anzunehmen. Ohne das

Evangelium zu verraten, kann sie es nicht unterlassen, ihre Stimme denen zur
Verfügung zu stellen, die selbst weder Chance noch Stimme haben. »

26 L. Boff: Jesucristo el liberador. Buenos Aires (Latinoamérica Libros)
19763, 56.

13



194 Die Praxis der Zielnormierung

Fehler, der einer Kirche im gesellschaftlichen Bereich unterlaufen kann,
ist die Hingabe ihrer kulturellen Eigenständigkeit durch übertriebene

Kulturnivellierung. Sie macht sich damit selber zum Fremden in der
Heimat und verliert ihre Rolle als Katalysator. Die Kirche hat in ihrer
Bewußtseinsbildungs-, Solidarisierungs- und Vermittlerrolle eine spezifisch

strategisch-taktische Funktion. In einer solchen Funktion reichen

allgemeine Formulierungen über das Wesen der Gesellschaft nicht aus.

Solange aber die Dynamik des Kapitalismus nicht ausreicht, um die

menschenunwürdige Abhängigkeit von zahllosen Verarmten zu beseitigen,

solange es natürlich auch extremen sozialistischen Systemen nicht
gelingt, Grundrechte menschlicher Entwicklung (wie Religions-, Rede-

und Bewegungsfreiheit) mit dem Abbau sozialer Widersprüche in
Einklang zu bringen, haben weder Theologen noch Ideologen ein Recht auf

Optionendeterminismus.
Umgekehrt brauchen wir im Gewirr der Meinungen zweifellos

gemeinsame, theoretische und strategische Richtlinien. Ich nenne sie

Zielnormen. Sie sind das Ergebnis einer echten, dialektischen Auseinandersetzung

zwischen Ideologie, Glaube und Praxis, das Ergebnis eines

'gentlemen agreement' und zugleich das Zeichen einer mit christlichem
Optimismus gesuchten Begegnung zwischen Menschen, die sich bewußt
sind, daß die Wahrheit nie auf einer einzigen Seite liegt, und die daher
lieber mit den Waffen des Geistes als mit dem Schwert kämpfen.

2. Das Medium der Sprache

Die Dokumente der Bischofskonferenz von Medellm 27 zeigen, wie
schnell sich im Gefolge eines neuen Bewußtseins soziologische Begriffe mit
der Theologie familiarisieren 28. In solchen Fällen besteht die Gefahr, daß

gewisse Formulierungen zu Worthülsen werden, wenn sie in einer
traditionalistischen Umgebung ihr revolutionäres Pathos verlieren oder
ideologisch verbrämt werden 29. H. Assmann weist mit besonderer Schärfe

27 Vgl. Adveniat (Hg.) : Dokumente von Medellin. Essen (Adveniat-Doku-
mente 1-3) 1972.

28 Vgl. Begriffe wie: Abhängigkeit, strukturelle Gewalt, Neokolonialismus.
29 Vgl. z.B. J. L. Segundo: Las élites latinoamericanas: problemätica hu-

mana y cristiana ante el cambio social. In: Fe cristiana y cambio social en America
Latina. Salamanca 1973, 205. Vom gleichen Autor: Condicionamientos Actuales de

la Reflexion Teolögica en Latinoamérica. In: Liberaciön y cautiverio. Debates en
torno al método de la teologia en America Latina. Mexico 1976, 95-96. - H. Ass-



für das gesellschaftstheologische Engagement 195

darauf hin, daß jedes Machtsystem (davon schließt er Kirchen nicht aus)
«die Sprache als Anker der Macht benutzt»30, um seine Interessen zu
verteidigen. Aber wo geht es mit Schlüsselbegriffen, wenigstens wenn sie

gesellschaftliche oder persönliche Interessen betreffen, anders? Es genügt,
auf die schillernden Begriffe des Sozialismus oder der Gewalt hinzuweisen.
Das ist die notwendige Entwicklung jedes neuartigen, revolutionären
Wortes, die durchlaufen werden muß, damit das tiefere Verständnis für
eine neue Situation vorbereitet werden kann.

Schlimm wäre es allerdings - und da hat J. L. Segundo recht31,

wenn die Kirchen bzw. die Christen nicht mehr zur Verbesserung der
Gesellschaft zu sagen hätten, als was ein guter Soziologe aus seiner
humanistischen Forschung erschließen kann, oder wenn in einer Sprache
(Assmann spricht von «geweihter Sprache») so viele SelbstVerteidigungsreflexe

aufschienen, daß man auf Manipulation schließen müßte 32. Es

ist nicht zu leugnen, daß es vergangenen Gesellschaftstheologien (wenn
es sie wirklich gab) am kritischen Urteil fehlte 33. Das Evangelium war
und blieb oft toter Buchstabe, und die daraus abgeleiteten Handlungsschemen

standen unter dem sklavischen Druck eines Dogmatismus ohne

Bewegungsfreiheit. Es gehörte daher zu den ersten Aufgaben der

Befreiungstheologien, um mehr interdisziplinären Spielraum zu kämpfen,
der eine größere linguistische Kreativität erlaubte.

Auf diesem Weg zu einer «neuen Analogiesprache» 34, vermerkt J. C.

Scannone, ist eine «kritische Negativität» und eine «offene Symbolik» 35

einzukalkulieren. Er meint damit, daß eine transzendente (theologische)
Sprache es sich gefallen lassen müsse, vom ethischen und politischen

mann: Teologia desde la praxis de la liberaciön. Salamanca 1973, 103-119; und:
Evaluation critique de la théologie de la libération. In: Spiritus, mai/août 1974,
322-332; auch: Die Situation der unterentwickelt gehaltenen Länder als Ort einer
Theologie der Revolution. In: Diskussion zur 'Theologie der Revolution'. München/
Mainz 1969, 235-240.

30 H. Assmann: Die Situation der unterentwickelt gehaltenen Länder als Ort
einer Theologie der Revolution, a.a.O. 235.

31 Vgl. J. L. Segundo: Condicionamientos Actuales a.a.O. 95-96.
32 Vgl. H. Assmann: Die Situation der unterentwickelt gehaltenen Länder

a.a.O. 236.
33 Vgl. J. L. Segundo: Condicionamientos Actuales a.a.O. 96.
34 J. C. Scannone: Transcendencia, praxis liberadora y lenguaje. In: Nuevo

Mundo (Argentina) N° 1 (1973) 244. Scannone spricht von «nuevo lenguaje analö-
gico».

35 Ebd., 245. Die Begriffe lauten im Original: «negatividad crftica» und
«simbolicidad abierta».



196 Die Praxis der Zielnormierung

Standpunkt aus kritisiert zu werden 36. Die offene Symbolik solcher Sprache

ließe eine historische, praktische und damit effektive Interpretation
zu. Als fragendes Medium im Dienste der 'Wortlosen' und Unfreien
gewänne sie an Durchschaubarkeit. Der Verlust des Wortinhaltes kann
nicht durch rhetorisches Sprachspiel kompensiert werden. Es nützt auch

nichts, den immer leichter diagnostizierbaren (dogmatistischen) «Stillstand

der Sprache der Theologie durch sich selbst als Theologie der

Sprache zu therapieren»37: Wenn Mumifikation vermieden werden soll,
bleibt der Weg über die Praxis des Evangeliums, die eine Praxis des

Widerspruches 'zur Welt' ist, und die selbst gegensätzlichste Denkweisen
einbezieht.

Da muß Sprachverwirrung in Kauf genommen werden. Total aseptisch

ist nur der Tod. Sprachperfektionismus verliert sich in Asepsis.

Sprache ist dienendes Werkzeug und kann sich nicht von allen möglichen
negativen Einflüssen hermetisch abschirmen, am wenigsten vor der
harten Wirklichkeit gesellschaftlicher Not. Sie hat sich von ihr vielmehr
tragen, beleben und wiederbeleben zu lassen. Das geschieht in der
Diskussion. In der Geschichte wächst der Glaube, in der Praxis die Sprache,
im Widerspruch das Kerygma. Im Widerspruch der Praxis wird das

religöse Wort enttranszendentalisiert : Vom Utopisch-Personalistisch-
Monologisch-Hermetischen gelangt es ganz einfach auf die Ebene eines

zwar hilflosen, widersprüchlichen und provozierenden, aber auch

familiären, dialogischen, menschlichen Sprechens. Vielleicht könnte hier
der von J. B. Metz versuchsweise verwendete Begriff «postmetaphysisches

36 Ebd., 245. - Vgl. C. Gremmels und W. Herrmann: Hermeneutik und
Gesellschaftstheorie. In: Hermeneutik als Kriterium für Wissenschaftlichkeit?
Loccumer Kolloquien 2. Loccum 1972, 59: «Religion kann sich als herrschende in
der Vater-Symbolik manifestieren; sie kann aber auch in der Sprache der
Unterdrückten von Brüderlichkeit reden. Theologische Kritik hätte die Bedingungen
für eine gesellschaftliche Praxis anzugeben, auf die die Kreativität befreiender
religiöser Rhetorik hinaus will; sie hätte diese Bedingungen gegen die herrschende
Rhetorik zu behaupten. Theologische Kritik mündet damit in Politik ; sie bestimmt
Kirche als Ort der Lebenspraxis einer sanctorum communio. »

37 C. Gremmels und W. Herrmann: Hermeneutik und Gesellschaftstheorie
a.a.O. 62. - Weiterführend heißt es dort: «Dieser innertheologische Reflexionssinn
verkennt, daß das theologische Sprachsystem zum Versagen gezwungen wird, ist es

nicht mehr willens oder fähig, die Widersprüche des gesellschaftlichen Lebens
bewußt zu spiegeln. Denn gerade die gesellschaftliche Unbewußtheit der Theologie
widerspiegelt die widersprüchliche Einheit von gesellschaftlichem Sein und Bewußtsein,

verdeckt noch einmal das Individuum hinter den sozialen Prozessen in ihrer
maskenhaften Personifikation. Bewußtsein gewinnt Theologie nur als Bewußtsein
ihrer objektiven Widersprüche.»



für das gesellschaftstheologische Engagement 197

Sprechen»38 eingesetzt werden, der durch Entprivatisierung und Ent-
existentialisierung zu einer neuen «Versachlichung der christlichen

Selbstaussage »39 führt, weil er nicht mehr von der « Problemlosigkeit des

Verhältnisses von Wahrheit und Gesellschaft»40 lebt. Damit entsteht
eine Sprache, welche die «innere Multivalenz der Glaubenssprache» 41

zum Ausdruck bringen und Ungelöstes noch in die Zukunft verweisen

kann, nicht mit eklektizistischen Vokabeln, sondern in einer Art und
Weise, die Hoffnung, Wagnis und Heimat in einem schafft, was nichts
anderes bedeutet als: die Grundlagen zu echt christlichem Handeln.

3. Die Tat als geschichtliches Medium

In der Einleitung zu den Dokumenten von Medellin heißt es: «Es

genügt nicht nachzudenken, größere Klarheit zu erreichen und zu reden ;

man muß handeln. Die Stunde des Wortes hat noch nicht aufgehört, aber
sie hat sich mit dramatischer Dringlichkeit zur Stunde des Handelns

gewandelt. Jetzt ist der Augenblick, mit schöpferischem Sinn die Aktion
zu entwickeln, die es zu verwirklichen gilt und die mit der Kühnheit des

Geistes und der Ausgewogenheit Gottes zu Ende geführt werden soll» 42.

- Dieser Text wirft die provozierende Frage auf, ob das Christentum im
Verständnis der lateinamerikanischen Bischöfe bis 1968 tatsächlich eine

Religion des Wortes war 43, oder ob es sich um eine wirkliche Kritik am

mangelnden Praxisbezug des vorher praktizierten Christentums handelt.
Die sorgfältige Ausarbeitung und Überprüfung der Texte läßt, auch

38 J. B. Metz: Zur Theologie der Welt. Mainz: Grünewald (Topos TB 11)

1973, 117. - Peter L. Berger arbeitet in seinem Buch 'Zur Dialektik von Religion
und Gesellschaft. Elemente einer soziologischen Theorie' (Frankfurt/M. : Fischer
1973) an verschiedenen Stellen mit dem Begriff der «Ent-Entfremdung».

39 J. B. Metz: Zur Theologie der Welt, a.a.O. 117.
40 Ebd. 117.
41 Ebd. 118. Die 'Multivalenz der Glaubenssprache' kommt z.B. bei E. Carde-

nal und P. Casaldâliga besonders zum Ausdruck. Vgl. etwa: E. Cardenal: Das
Buch von der Liebe. Lateinamerikanische Psalmen. Siebenstern TB 168, 51977.
P. Casaldâliga: Los poemas malditos del obispo Casaldâliga. Bilbao (Desclée de

Brouwer) 1977.
42 Adveniat (Hg.) : Dokumente von Medellin. Essen (Adveniat, Dokumente/

Projekte Nr. 1-3) 1972, 13. - Über das Tun gibt es sehr viele Abhandlungsmöglichkeiten.

Hier geht es nur um den spezifisch hermeneutischen Aspekt der dialektischen

Interferenz gesellschaftlichen Tuns.
43 Vgl. «... Sie hat sich zur Stunde des Handelns gewandelt.» Gab es denn

vorher nur Stunden des Wortes



198 Die Praxis der Zielnormierung

wenn man ihren prophetischen Charakter berücksichtigt, kaum Zweifel
offen, daß hier ein Vorwurf von den Verantwortlichen der lateinamerikanischen

Kirche an die eigene Adresse vorliegt : daß nämlich ihre Theologie

zu sehr eine Theologie des Wortes und zu wenig eine solche der Tat
war, die eine betont jenseitsbezogene Pastoral hervorbrachte, und die
sich ihrer gesellschaftlichen Verantwortung erst unter «dramatischer

Dringlichkeit» voll bewußt wurde. Der Text wird bei dieser Interpretation

nicht nur zu einem Zeichen für radikale Ehrlichkeit, sondern auch

zu einem hoffnungsvollen Aufbruch zu einem neuen Verständnis
gesellschaftlicher Verantwortung. Diesem Text können, ja müssen sich die
Christen aller Kontinente anschließen. Wer wollte den ersten Stein
werfen

Sobald aber Christsein über den traditionell innerkirchlichen Raum
hinausgeht, wird es zwiespältig («den Juden ein Ärgernis, den Heiden
eine Torheit», 1 Kor 1,23), provozierend («nicht gekommen, den Frieden

zu bringen, sondern das Schwert», Mt 10,34) und leidvoll («selig, die

verfolgt werden um der Gerechtigkeit willen», Mt 5,10; «wie die Leiden
Christi reichlich über uns kommen», 2 Kor 1,5). Diese Tatsachen sind
seit eh und je ein Hemmschuh für intensives gesellschaftliches Engagement

44. Denn es ist jedem Kenner der Praxis offensichtlich, daß der
Unterbruch des Wortes durch die Praxis 45 zu einer ständigen Ernüchterung,

oft sogar Frustration führt, dafür aber auch Anlaß zu Erneuerung
und historischer Selbstwerdung wird. Die Tat ist mit ihren Zeit-Raum-
Energie-Dimensionen gegensätzlicher und verletzlicher, im Grunde auch

militanter (weil zeichenhafter) als das Wort. Das Wort kann leichter
zurückgenommen, korrigiert oder ausgetauscht werden als die Tat. Was
einmal handelnd vollzogen wurde, bleibt mehr als das Wort historisches
Denkmal und kann nur durch weitere Taten symbolhaft fixiert oder

abgegolten werden: sofern die Tat Erfolg brachte, durch Wiederholung,
wenn nicht, durch andere Taten. Diese schwierige 'Dialektik der Tat'
beim konkreten sozialen Engagement verführt die Religion gerne zur
Abstraktion ; sie ist mitunter ein Grund für das historische Versagen von
religiösen Motivationen.

44 Zum Verständnis der Voraussetzungen, die in Lateinamerika zu einer
intensiveren Gesellschaftstheologie geführt haben, vgl. Hans Schöpfer: Lateinamerikanische

Befreiungstheologie. Voraussetzungen zu ihrem Verständnis. In: Kulturbeilage

'Christ und Kultur' (Vaterland, Luzern) vom 14. Jan. 1978.
45 Vgl. J. B. Metz: Glaube, a.a.O. 55.



für das gesellschaftstheologische Engagement 199

4. Die 'Entzauberung der Gesellschaft'

Gesamthaft betrachtet muß somit das, was Mensch, Wort und Tat
funktionsfähig macht, die Gesellschaft, relativiert werden. Die 'Gesellschaft'

ist heute wohl doch zu komplex geworden, um durch ungewichtige
Minderheiten oder durch extreme Utopien in kürzester Zeit verändert,
'befreit' zu werden. Anderseits muß aber auch gesagt sein, daß es

meistens Minderheiten und utopische Entwürfe sind, welche in der Gesellschaft

erneuernd wirken. Ihre Schwäche liegt meistens darin, daß sie die

Gesellschaft so manipulieren möchten, wie viele moderne Gesellschaftsstrukturen

selber Volksmassen manipulieren. Faktoren wie der inneren

Bewußtseinsbildung (der 'positiven geistigen Unterwanderung'), der Zeit,
der (von manchen Befreiungsbewegungen gerade selber einseitig für sich

in Anspruch genommenen) Freiheit ist, wie mir scheint, prinzipiell mehr

Bedeutung zuzumessen als der Radikalität von Befreiungskuren. Das

schließt harte Forderungen, zähe Verhandlungen und Drucksituationen
nicht aus, selbst die traurige Tatsache nicht, daß noch unzählige schuldlose

Opfer ihren Tribut zahlen werden. Sofern ein Christ bzw. eine christliche

Gemeinschaft zur Überzeugung kommt, die Verbesserung
gesellschaftlicher Verhältnisse sei ohne (selbst gefährliche) Notwehrreaktionen
nicht zu bewerkstelligen, muß die Freiheit solcher Gewissensentscheide

respektiert werden. In solchen Fällen ist aber auf jeden Fall vorauszusetzen,

daß die übrigen Möglichkeiten struktureller Verbesserung
erschöpft sind, und daß man die Schwierigkeit gesellschaftlicher
Neukonstruktion nicht unterschätzt.

Wo z. B. gesellschaftliche Fehlentwicklungen abzubauen sind, müssen

auch gangbare Alternativen angeboten werden 46. Das setzt neue

Verständnisse von einer besseren Gesellschaft, von einem neuen
Menschen, von den Grenzen der Freiheit und der Entwicklung, von verschiedensten

direkten und indirekten Qualifikations-Kategorien voraus,
deren Echtheit nicht bloß theoretisch und nicht nur aus der Prospektive
bestimmt werden kann. Ihnen hat die Hauptaufmerksamkeit zu gelten,
wenn jahrhundertealte Gesellschaftsstrukturen keine befriedigenden

46 Es handelt sich hier um eine typische Interferenz-Struktur zwischen
Destruktion und Konstruktion, bei der je nach Verhältnissen der eine oder andere

Aspekt in den Vordergrund gerückt werden kann. Eine Veränderung, die einseitig
von der Destruktion ausgeht, kann lebenswichtige interne und externe Beziehungen
zerstören, was einen Neuaufbau oft gar verunmöglicht.



200 Die Praxis der Zielnormierung

Lösungen gebracht haben, das heißt: risikoreichen, aber adaptierten
Versuchen, die den neuen Prioritäten, Kontradiktionen und Kausal
zusammenhängen, einer neuen kämpferischen Dimension des Engagements

wirklich besser gerecht werden als die abzulösenden. Dieses

Engagement muß differenziert werden.

5. Die Differenzierung des gesellschaftlichen Engagements

Die daraus erwachsenden Interferenzen sollen hier anhand eines

Schemas dargestellt werden (vgl. das Schema 'Differenzierung des

gesellschaftlichen Engagements'). - Hinter jedem gesellschaftlichen Engagement

steht notwendigerweise eine Utopie, ein Weltbild. Was auf den

ersten Blick widersprüchlich erscheint, läßt sich in Wirklichkeit oft als

Ergebnis gezielter, konkreter, aber interferierender Überlegungen
verstehen :

Echt menschliches Engagement muß aus innerer Überzeugung, aus
der Einsicht in begründete Zusammenhänge und aus unvoreingenommenen

Imperativen erwachsen. Stark ausgeprägte, fremd-kulturelle und
politische Leitbilder lassen nämlich authentische Ansätze besonders bei

Kulturüberlagerungen in neue Abhängigkeiten abgleiten. Die Qualifikation

eines gesellschaftlichen Engagements verlangt auch eine genaue
Unterscheidung soziostruktureller Interferenzen. Das läßt sich leicht mit
den Kenntnissen über allgemeine archaische Soziostrukturen nachweisen,
z.B.: Unter archaischen Volksstämmen ist sich innerhalb des eigenen
Stammes zumeist jeder jedem Bruder. Der Besitz wird geteilt, soziale

Verantwortungen werden altruistisch übernommen, Probleme gemeinsam

gemeistert. Sobald sich aber Probleme mit Nachbarstämmen ergeben,
wird der nicht zum eigenen Stamm gehörende Nachbar oft als Feind
betrachtet, den man vielleicht bis aufs Fleisch bekämpft. In einem
solchen Fall kann nicht von christlichem Altruismus gesprochen werden. Das

brüderliche Zusammenhalten innerhalb des eigenen Stammes geht in
erster Linie auf instinktiv stammesbezogene Reaktionen zur Sippenerhaltung

zurück. Christlicher Altruismus geht über das Stammes- und
Rassendenken hinaus 47. Zwar sind die stammesinternen Sozialbeziehun-

47 Es ist daher höchste Vorsicht geboten beim Beurteilen der sozialen Situation

archaischer Volksstämme, die oft viel weniger 'paradiesisch' ist als sie von
Außenstehenden bezeichnet wird (vgl. Lebenskampf, Euthanasie, Angst aus
Unkenntnis von Naturzusammenhängen, Aberglaube, Mißtrauen usw.).



llBjiBapi



202 Die Praxis der Zielnormierung

gen soziologisch gesehen sicher positiv, vom christlichen Standpunkt aus

sind sie jedoch oft zu partikulär. - Gleiches ließe sich in analoger Anwendung

auch von manchen Nationalismen und Ideologien, schließlich auch

aus der Sicht der Pädagogik, der Authentizität, der reinen Menschlichkeit

usw. sagen.
Für die Beurteilung der Echtheit solcher Motivationsgrundlagen

sind also in dialektischer Weise verschiedene Bezugspunkte gleichzeitig
zu berücksichtigen. Aus den Vergleichen ergeben sich Schwerpunkte
bezüglich der Opportunität, der Effektivität, der Akkommodation, der
Zeitdauer usw. Konkret: Es geht z.B. um die Frage, ob es sich lohnt, als

Bürger oder Christ für ein gesellschaftliches Idealbild das Leben zu
verlieren 48. Ist die Verbesserung gesellschaftlicher Verhältnisse ohne

Gewalt und zugleich kurzfristig möglich? Werden kurzfristige Aktionen
auch den Forderungen authentischer Akkomodation gerecht oder bedingt
die Effektivität einer Aktion in einem Bereich ein Aufgeben anderer

Bearbeitungsbereiche Kann die Zeichenhaftigkeit einer bedingten Mitarbeit
am Aufbau einer Gesellschaft, deren tragende Leitideen vielleicht abgelehnt

werden, nicht ebenso groß sein wie die eines Zwangsaufenthaltes in
der psychiatrischen Klinik 49 Kann eine langsamere Entwicklung durch
demokratischere Lebensbedingungen kompensiert werden, kann aber auf
der andern Seite der Tod und das Elend vieler Unterdrückter mit
staatsabsolutistischen (faschistischen nach rechts und links) Utopien menschenwürdig

verhindert werden?
Nicht zuletzt entscheiden dabei Erfolgskriterien. Eine gesellschaftliche

Maßnahme kann theoretisch gut sein, in Wirklichkeit aber keine

Durchschlagskraft haben, weil die Voraussetzungen zur Veränderung
nicht gegeben sind50.

Die Berücksichtigung realpragmatischer Handlungsinterferenzen
bedeutet, daß im letzten auch Zielnormen nur ein Hilfsmittel sind für

48 Vgl. Camilo Torres in Kolumbien oder Jan Palach in der Tschechoslowakei.
49 Selbstverständlich geht es hier nur um prinzipielle Überlegungen (Einsatz

zugunsten einer neuen Generation, im Dienste der eigenen Kinder, als Zeugnis im
kleinen Umkreis des täglichen Lebens usw.). Diese Überlegungen führen noch
keineswegs zu einer Haltung der Angst oder der Wehrlosigkeit. Es ist durchaus denkbar,
daß im Einzelfall selbst dieses bescheidene Zeugnisgeben zu Komplikationen bis ins
Gefängnis oder bis in den Tod führen kann. Solche Situationen sollen aber nicht
absichtlich provoziert werden.

50 Z. B. mangelnde Qualifikation der Aktionsträger, ungenügende soziale
Freiheiten, Katastrophensituationen, unzugängliche Arbeitsmittel, Übermacht der
Opposition usw.



für das gesellschaftstheologische Engagement 203

eine Lebenspraxis, die sich dauernd weiterentwickelt. Einmal ist dem

Absolutismus des Gesetzes die Spitze zu brechen, damit das Prophetische
und Kreative erhalten bleibt; ein anderes Mal gilt es, dem Legalen und
Dogmatischen Nachdruck zu verleihen, damit das Freiheitliche nicht im
Anarchismus verwildert. Einmal ist die Unidimensionalität einer

Entwicklung zu verhindern; ein anderes Mal muß der Ordnung zugunsten
der Einheit in der Vielfalt das Wort gesprochen werden. Wesentlich ist
bei allem gesellschaftlichen Tun der historische Überblick. Jede konkrete
Aktion ist ein kleines Glied im großen Ganzen, bei dem sich die Generationen

ablösen. Erliegt ihr Impetus aber dem utopischen Wunschdenken
des Ungeduldigen, verflacht sie im Chaos des Widerspruchs. Menschliches

Tun ist eben zutiefst immer nur halbes Tun: Alles Irdische ist auf dem

Weg. Darum ist auch das Traumbild des Gelobten Landes in der Wüste
am schönsten.


	Die Praxis der Zielnormierung für das gesellschaftstheologische Engagement

