
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 1-2

Artikel: Frieden wagen : für eine Mobil-Machung der Herzen

Autor: Friedli, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760970

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760970
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Richard Friedli

Frieden wagen

Für eine Mobil-Machung der Herzen

Frieden ist allzeit in Gott
denn Gott, der ist der Friede;
Friede kann nicht zerstört werden,
Unfriede aber wird zerstört.

Bruder Klaus
Brief an den Rat von Bern, 1482

Das missionstheologische Gespräch hat in der ökumenischen Bewegung

zu einer weitgehenden Übereinstimmung geführt, daß die Kirche von ihrer
Sendung her verstanden werden muß, und nicht die Kirche die Mission
bestimmt. Die missionarische Situation entscheidet über den entsprechenden,

kontextgerechten Lebensstil in den kirchlichen Gemeinschaften. In diesem

Zusammenhang ist das Schlagwort «Die Welt gibt die Tagesordnung» für
die Theologie der missionarischen Existenz und der missionarischen
Gemeinde so selbstverständlich geworden, daß die konfessionellen Grenzen

weitgehend relativiert werden.

Die ökumenische Bewegung ist ehemals in den konfessionell gespaltenen

christlichen Missionen geweckt worden. Die eine Mission Gottes bringt
jetzt die Ökumene an ihr Ziel: «Der Geist des Herrn hat mich gesandt, den

Armen frohe Botschaft zu bringen, den Gefangenen Befreiung zu verkünden
und den Blinden das Augenlicht, die Zerschlagenen zu trösten ...» (Lk 4,18

aus Jes 61,1-2). Dieses Ziel der Missio Dei wird von J. C. Hoekendijk
(1912-1975), der im ökumenischen Rat der Kirchen einen prägenden Einfluß

auf das Kirchen- und Evangelisationsmodell gehabt hat, als « Schalo-

matisierung des gesamten Lebens» zusammengefaßt.



Frieden wagen 169

Ein Zeichen dafür, daß sich auch in der Kirche das ökumenische

Bewußtsein um diese eine und selbe Dynamik der gottbezogenen Sendung, die

sich in Predigt, menschlicher Entwicklung und umfassender Friedensarbeit

durchsetzt, ist die von den Protestanten und Katholiken gemeinsam
vorbereitete und getragene Bewußtseinsbildung während der Fastenzeit. Das

ist Grund genug, das für die Thematik von 1981 «Selig sind die Friedensstifter»

vorgelegte Grundsatzpapier in dieser Festgabe an meinen Mitbruder,
Lehrer und Mitdozenten Heinrich Stirnimann im Vorabdruck und in
erweiterter Form erscheinen zu lassen. R. Friedli

Für Menschen, die den Zweiten Weltkrieg erlebt haben, hat das Wort
«Friede» etwas mit Krieg zu tun. «Friede» bedeutet ihnen vor allem und
zuerst : «Nie mehr Krieg! » Für jene Generation von Frauen und Männern

hingegen, die vielleicht keine Waffen-Kriege mitgemacht hat, die aber die
zerstörerischen Folgen dieser Auseinandersetzungen wahrnimmt, ist
erst dann in einem positiven Sinne Friede, wenn alle Formen von angstund

gewaltfördernden Mechanismen gestoppt sind. Der Ruf nach Friede
ist für sie nicht mehr bloß etwas Negatives, ein Zustand von Nicht-mehr-
Krieg, sondern weist auf etwas menschlich viel Umfassenderes als das

«Schweigen der Kanonen» hin. Die Abwesenheit von Krieg kann ja
gewaltsam erzwungen und polizeilich durch Angst, ein Klima der

Verleumdung oder durch Verdächtigungen, Rufmord, Ausnahmezustand und
Diktatur aufrechterhalten werden 1.

Irgendwie ahnen wir deshalb, daß Friede mit den internationalen
Abkommen zur Waffen- und Rüstungskontrolle solange nicht verwirklicht

ist, als Haß, Neid und Feindbilder nicht abgerüstet, und solange
die an der Industrie des Krieges interessierten Kreise nicht entlarvt
sind 2. Für diese Gruppe von Friedens-Suchern ist deshalb die Demobi-

1 Hier und in der folgenden Darstellung des Friedensbegriffs und der Aufgabe
der Friedensforschung stützen wir uns - implizit oder explizit - auf die Analysen von
J. Galtung: Strukturelle Gewalt. Beiträge zur Friedens- und Konfliktforschung
(rororo aktuell 1877), Reinbek bei Hamburg 1975, und ders. : Friedensforschung,
in: E. Krippendorf (Hg.), Friedensforschung (Neue Wissenschaftliche Bibliothek),
Köln-Berlin 1970, 519-536. Zur gesamten Friedensdiskussion vgl. auch: M. Funke
(Hg.), Friedensforschung - Entscheidungshilfe gegen Gewalt, München 1975;
D. Senghaas (Hg.), Kritische Friedensforschung (Suhrkamp 478), Frankfurt a. M.
1975; F.-M. Schmolz (Hg.), Christlicher Friedensbegriff und europäische Friedensordnung,

München 1977.
2 Damit ist die Diskussion um die verschiedenen Formen von Gewalt (inten-



170 Frieden wagen

lisierung der Armeen bloß ein minimaler Beitrag an die Mobilmachung
der Herzen. Ja noch mehr: diese Mobil-Machung für den Frieden ermöglicht

erst die Demobilisierung der Soldaten.
Da es also beim Frieden-Machen um weit mehr geht als die

militärstrategischen Anliegen einer Friedens-Sicherung durch Waffen, gebrauchen

wir für diesen Zielwert oft das biblische Wort «Schalom». Dieser zu
einem Modewort verharmloste Schalom-Ruf ist ein Kontrastbegriff.
Denn was wir im Alltag erfahren, das ist nicht Frieden und Schalom,
sondern Angst, Not und Gewalt - mit einem Wort: Friedlosigkeit.

Schalom ist also eine Erfahrung, die wir in seiner Abwesenheit
erahnen. Denn das, was die Menschen in der Welt vor allem erleben, ist
ja Krieg, Kranksein, Hungersnot, Flüchtlingsschicksal, Verfolgungsangst

und Ausgebeutetwerden. Gerade in diesen Nöten hoffen aber Kinder,

Männer und Frauen überall in der Welt - aber vor allem in den

entwicklungsgehemmten Gebieten - auf etwas Zeit zum Aufatmen, auf

gesundheitsfördernde Lebensbedingungen, auf etwas weniger Konflikte
und Aggressionen, auf etwas mehr Nahrung und Gerechtigkeit - kurz:
auf die Anzeichen des wachsenden Friedens, auf das Ankommen des

Schalom in ihrem Leben. Sie hoffen auf die Einwurzelung der messia-

nischen Zusage in unserem Alltag3 :

Das Volk, das in der Finsternis wandelt, sieht ein großes Licht. Die
im Lande des Dunkels wohnen, über ihnen strahlt ein Licht auf...
Denn ein Kind ist uns geboren, ein Sohn uns gegeben und er wird
genannt: Friedensfürst (Is 9,1-7, vgl. Mich 4,1-8, Zach 9,9-12).

dierte und nicht-intendierte, physische und psychische, direkte und indirekte) und
besonders um die Möglichkeit von struktureller Gewalt angedeutet. Vgl. dazu (neben
Anm. 1) : M. Fried, M. Harris, R. Murphy (Hg.), Der Krieg. Zur Anthropologie
der Aggression und des bewaffneten Konflikts (Conditio humana), Stuttgart 1971;
D. Senghaas, Abschreckung und Frieden. Studien zur Kritik organisierter
Friedlosigkeit (Fischer Taschenbuch 6157), Frankfurt a. M. 1972; C. Wulf (Hg.),
Kritische Friedensforschung (Suhrkamp 661), Frankfurt a.M. 1973. - Moraltheologisch

findet sich dieses Thema « Gewaltsituation » wieder in der Auseinandersetzung
um die Möglichkeit von struktureller Sünde, von gesellschaftlichen Lebensformen,
die als «häretische Strukturen» einzustufen sind: K.-M. Beckmann (Hg.), Rasse,
Kirche und Humanuni. Ein Beitrag zur Friedensforschung, Gütersloh 1969; P.

Lévy, Une paix pour notre temps, Gembloux/Belgique 1975. - Die asiatischen,
afrikanischen und lateinamerikanischen Befreiungstheologen arbeiten im Kontext
struktureller Gewalt und institutionalisierter Sünde.

3 Zum salôm in den messianischen Weissagungen: H. H. Schmid, «Frieden»
im Alten Orient und im Alten Testament, (Stuttgarter Bibelstudien 51) Stuttgart
1971, 73-79.



Frieden wagen 171

I. SCHALOM - DAS HERZ DER BIBLISCHEN HOFFNUNG

Gerade dieser Alltag ist im semitisch-arabischen Milieu 4 einer der

wichtigsten Gebrauchsorte für das Wort «Schalom»: eine Grußformel.
Es ist eine Frage bei der Begegnung mit andern Menschen: «Schalom?»

- Wie geht es dir? - Bist du heil? - Bist du ganz? Auch Jesus hat die

Jünger, seine Mitarbeiter und Freunde, so begrüßt: «Schalom sei mit
euch» (Lk 24,36; Jo 20,20-21).

Schalom wird also in der Begegnung mit Menschen, die sich füreinander

interessieren, erfahren - ohne dieses Interesse wäre ja die Frage
nach dem Ergehen und nach dem Frieden reine Scheinheiligkeit. Schalom
ist somit nicht zuerst eine Beschreibung der Wirklichkeit, die sich
zwischen Nationen (die z.B. nicht mehr im Krieg sind) abspielt. Schalom ist
auch nicht eine Art von innerlichem «Seelen-Frieden». Schalom geschieht
vielmehr zwischen Menschen, die bereit sind, beim Grüßen mit der Frage
anzudeuten, daß sie sich gegenseitig verantwortlich fühlen.

Friede ist deshalb auch nicht in einer gesichtslosen Gesellschaft, unter
verängstigten Menschen oder unter fanatisierten Massen möglich5.
Friede ereignet sich vielmehr dann, wenn alle - auch die Randgruppen
(jene gesellschaftlichen Schichten, die in der biblischen Überlieferung mit
der Lebenssituation der Witwen, Waisen und Fremden umschrieben

4 Vgl. C. Westermann, Der Frieden (Shalom) im Alten Testament, in: G. Picht
und E. E. Tödt (Hg.), Studien zur Friedensforschung (Bd. 1), Stuttgart-München
1969, 144-177; H.Schmidt, Frieden (Themen der Theologie 3), Stuttgart-Berlin
1969; H. P. Schmidt, Schalom: die hebräisch-christliche Provokation, in: H.-E.
Bahr (Hg.), Weltfrieden und Revolution in politischer und theologischer Perspektive

(Fischer-Taschenbuch 1102), Frankfurt a.M. 1970, 131-167; H. H. Schmid,
salôm. «Frieden» im Alten Orient und im Alten Testament, Stuttgart 1971. - In
all diesen Beiträgen wird « Schalom » vor allem mit « Wohlergehen, Gedeihen, Glück » in
den sozialen, familiären, politischen, rechtlichen, individualpsychologischen und
theologischen Dimensionen von «Ganzheit» gedeutet. Der Wurzel Um liegt die
Vorstellung von «Genugtuung haben» zugrunde, welches dann auch auf die
Vorstellung von «Vergeltung» hinweist. Vgl. zu dieser Diskussion der Etymologie und
der Bedeutung von Um den Artikel dSIii genug haben in : Theologisches
Handwörterbuch zum Alten Testament, Bd. 2, München 1976 (Hg. von E. Jenni und
C. Westermann), 920-936 (G. Gerleman).

5 Zum «salôm» als Gruß: Schmid, «Frieden» im Alten Orient, 47-53 (mit
biblischen Referenzen). Westermann (Der Frieden im Alten Testament, 154)
hebt hervor, wie der in der Begegnung erfahrene Schalom, im strengen Sinn in der
Masse sich nicht finden kann, da er ja gegenseitige Verantwortung, zwischenmenschliches

Vertrauen und Erfahrung von Geborgenheit einschließe.



172 Frieden wagen

werden) - auf Rechtschutz, Gemeinschaft und genug Nahrung zählen

können. Wenn keine solchen Notstände herrschen, dann ist Friede:

Die Huld und die Treue treffen sich,

Die Gerechtigkeit und die Friedensfülle küssen sich.

Die Treue sproßt aus der Erde hervor,

und die Gerechtigkeit neigt sich vom Himmel herab.

Ja, Jahwe spendet das Gute,

und unser Land gibt seinen Ertrag (Ps 85,11-13) 6.

In äußerster Dichte werden in diesem verheißungsvollen Lied die

gesellschaftlichen Koordinaten angegeben, in denen das Ganz-Sein und
Ganz-Werden des von Gott zugesprochenen Schalom einbeschrieben

werden müssen. Friedensarbeit ereignet sich immer dann, wenn gebrochene

Gemeinschaften wieder intakt werden, wenn körperliche und
psychische Organismen Wohlsein erlangen, wenn wirtschaftliche Sicherheit
für alle Menschen garantiert ist, wenn keine rechtliche Willkür die Spirale

von befreiender und repressiver Gewalt aktiviert7.

II. UNSERE SENDUNG ALS BAULEUTE AM FRIEDEN

Wir wissen, daß es nicht leicht ist, jedem Menschen in unseren
individuellen und gesellschaftlichen Konfliktfeldern mit jener
verantwortungsvollen Offenheit zu begegnen, wie es der Friedensgruß - die Frage
nach dem Frieden - andeutet8. Wir haben auch genug Erfahrung

6 Kommentare zu Ps 85 : A. Deissler, Die Psalmen. Kleinkommentar zur
heiligen Schrift, Bd. 2, Düsseldorf 1964, 162-167; H. J. Kraus, Psalmen
(Bibelkommentare XV/2), Neukirchen 1961, 588-594.

7 Zur weiteren Verarbeitung dieser Zusammenhänge von Liebe und Gerechtigkeit

in gewalt- und aggressionsgeladenem Milieu : J. Ferguson, The Politics of Love :

The New Testament Non-Violent Revolution, Cambridge o. J.; N. Lohfink/
R. Pesch, Weltgestaltung und Gewaltlosigkeit. Ethische Aspekte des Alten und
Neuen Testaments in ihrer Einheit und ihrem Gegensatz, Düsseldorf 1978; R.
Schwager, Brauchen wir einen Sündenbock? Gewalt und Erlösung in den
biblischen Schriften, München 1978.

8 Die Grundimpulse zu diesem Thema «Bauleute am Frieden» sind ausführlich
dargelegt im verabschiedeten Text der Sachkommission 10 an der Synode 72
der Diözese Basel: Weltweites Christsein: Die Verantwortung der Kirche in der
Schweiz für Frieden, Entwicklung und Mission, 1974, SS. 1-11 (Kommissionsbericht),

SS. 14—23 (Entscheidungen und Empfehlungen zu «Entwicklung und
Frieden»),



Frieden wagen 173

damit, daß Friedensarbeit nicht ausschließlich vom guten Willen des

Einzelnen abhängt. Oft verzweifeln wir fast, weil in unseren gewaltgefüllten

Lebens-, Wohn- und Arbeitsbedingungen die Wege zum «Frieden
für alle» nicht zu finden sind.

1. Nicht resignieren

Als Gläubige versuchen wir aber dennoch, in der Auseinandersetzung
mit diesen gesellschaftlichen Konfliktherden, die in die Strukturen unseres
schweizerischen und internationalen Beziehungsnetzes eingeschrieben sind

(z.B. Fabrikation und Handel mit Waffen, rassische Diskriminierung am

Arbeitsplatz, Verarmung der Dritten Welt und Bankgeheimnis,
Dienstverweigerer aus Gewissensnot, Gewaltszenen am Fernsehen,

Vereinsamung und Selbstmordrisiko, Aggressivität unter Familienmitgliedern
usw.) nicht zu resignieren, sondern uns an jene Garantie zu klammern, die

Jesus Christus unserem Kampf gegen Gewalt, Not und Angst mitgegeben
hat: «Selig sind die Friedensstifter, denn sie werden Söhne Gottes heißen»

(Mt 5,9).
Diese Seligpreisung für Bauleute am Frieden ist nicht ein schönrednerischer

Appell. Sie ist begründet in der Osterbotschaft des bereits

gewirkten Schalom:

Jetzt aber, in Christus Jesus, seid ihr, die ihr einst ferne wart,

nahegekommen in dem Blute Christi. Denn er ist unser Friede, der

die Scheidewand des Zaunes, die Feindschaft, gebrochen hat in
seinem Fleische dadurch, daß er Frieden stiftete, um nun die

beiden in einem Leibe zu versöhnen durch das Kreuz, nachdem er

durch dieses die Feindschaft getötet hatte (Eph 2,13-16) 9.

2. wegen Jesus Christus

Diese neue Wirklichkeit der Versöhnung ist dem Christus-Gläubigen
gegeben und anvertraut10. Er ist von seiner Verlorenheit, Verlassenheit
und Todverfallenheit befreit und muß durch seine Versöhnlichkeit in der

9 Zur neutestamentlichen Friedens-Begrifllichkeit und ihrer
Wirkungsgeschichte: P. Stuhlmacher, Der Begriff des Friedens im Neuen Testament und
seine Konsequenzen, in: W. Huber (Hg.), Historische Beiträge zur Friedensforschung

(Studien zur Friedensforschung 4), Stuttgart-München 1970, 21-69.
10 Zur Umsetzung dieser Friedens-Spiritualität, die sich christologisch begrün-



174 Frieden wagen

realen Umwelt seine Gottes-Sohnschaft aufscheinen lassen. Aktive
Gewaltfreiheit ist deshalb für die «Söhne Gottes» nicht eine Option,
sondern eine Verpflichtung:

Da wir nun aus Glauben gerechtgesprochen worden sind, halten wir
Frieden mit Gott durch unseren Herrn Jesus Christus Aber nicht
nur das, sondern wir rühmen uns auch der Trübsal, da wir wissen,

daß die Trübsal Geduld wirkt, die Geduld aber Bewährung, die

Bewährung aber Hoffnung (Rom 5,1-5) n.

Und diese Verpflichtung ist nicht nur für innergemeinschaftliche
Belange das Verhaltensmodell, sondern prägt auch den christlichen
Lebensstil im Umgang mit «Feinden». Die Nähe des Reiches Gottes

betrifft ja grundsätzlich jeden Menschen. Jesus Christus hat im Hauptmann

von Kapharnaum z.B. auch dem militärischen, machtpolitischen
Feind das Reich Gottes zugesagt (Mt 8,10-13, vgl. auch das
grenzüberschreitende Gleichnis vom barmherzigen Samariter: Lk 10,25-37).

3. Mission als «Hoffnung in Aktion»

Dieser Mut, kompromißlos jede Form von privater und öffentlicher
Aggressionsbereitschaft und die Bevorzugung des Krieges als Mittel zur
Lösung von Weltproblemen zu vermindern und methodisch immer wieder

gewaltfreie Formen des Protests und Versöhnungs-Strategien zu suchen,
ist etwas Wesentliches von dem, was «Mission», Auftrag und Sendung der

Kirche, ist. «Mission» ist in diesem Zusammenhang der Erziehung zum
Frieden eine Hilfe zur Menschwerdung. Der «Missionsauftrag» von Jesus

det, in die Technik der gewaltfreien Friedenspraxis: J.-M. Muller, Gewaltlos. Ein
Appell, Luzern-München 1971 (übersetzt von: L'Évangile de la non-violence, Paris
1971) ; J.-M. Muller, Stratégie de l'action non-violente, Paris 1972; Goss-Mayr H.,
Der Mensch vor dem Unrecht. Spiritualität und Praxis gewaltloser Befreiung, Wien
19783.

11 Dieser notwendige Übergang von der wesentlichen Versöhnung zur aktionsnahen

Versöhnlichkeit ist bereits durch die Verschiebungen in der Textüberlieferung

von Rom 5,1 ablesbar : « Da wir nun aus dem Glauben gerechtgesprochen worden

sind, halten wir Frieden mit Gott durch unseren Herrn Jesus Christus». Dieses
«halten wir Frieden» kann indikativisch (sxo^sv) oder kohortativ (sxw[xsv)vers tan-
den werden. Der Indikativ deutet auf eine Wesenheit (ontologisch) im Christsein hin :

Frieden und Versöhntsein ist gewirkt. Der Kohortativ ist eine ethische Aufforderung:

der Auftrag, für die Versöhnung zu arbeiten, versöhnlich zu wirken. Vgl. zu
dieser Diskussion: Stuhlmacher, Der Begriff des Friedens im Neuen Testament,
33-37.



Frieden wagen 175

Christus (Mt 28,19) lädt ja zu seiner Nachfolge und Jüngerschaft ein. Er
trägt auf, alle Gemeinschaften 12 das «zu lehren, was ich euch befohlen
habe». So ist Jesus Christus auch die Richtschnur für unsere Verhaltensweise

in der Schalom-Arbeit : Wie du mich in die Welt gesandt hast, habe

auch ich sie in die Welt gesandt (Joh 17,18) und: Ein neues Gebot gebe ich
euch, daß ihr einander lieben sollt, wie ich euch geliebt habe, daß auch ihr
einander lieben sollt (Joh 13,34).

Missionarische Existenz bedeutet dann, unter uns und in der Welt
so mit dem Leben beschäftigt zu sein, daß im Horizont von Schalom

Leben, Gerechtigkeit und Reich Gottes um uns herum zu stehen kommen

13. Wir wären falsche Propheten, wenn wir einen leeren und
kompromißlerischen Friedens-Ruf verbreiten würden (Jer6,14). Unsere
Gemeinden werden vielmehr in der hoffnungsvollen Perspektive des

Schalom dann prophetisch, wenn sie kritisch so in den Lauf der Dinge
eingreifen, daß Menschen wieder menschlich und ohne Maske leben

dürfen. Denn bei Gott ist kein Ansehen der Person (Rom 2,11) 14.

12 J. C. Hoekendijk (Kirche und Volk in der deutschen Missionswissenschaft,
Theologische Bücherei 35, München 1967, 310) schließt die Diskussion um das
«Missionsobjekt», welches in Mt 28,19 (mxvxa rà £0vrç) angesprochen ist («Volk»,
«Nation»?), mit der Feststellung: «Ich glaube, das ist der Kern des Problems:
möglichst präzise Identifizierung der jeweiligen Gemeinschaft (ich sage jetzt lieber:
das Netzwerk der Institutionen), in der sich der Mensch konkret befindet.» - Der
Adressat der Botschaft ist deshalb jede Gemeinschaft, in der Heil noch nicht
verwirklicht ist. Missionarische Situationen finden sich so nicht mehr - ausschließlich
geographisch verstanden - in der «Dritten Welt», sondern soziologisch überall dort,
wo Schalom noch nicht verwirklicht ist (z. B. psychiatrische Klinik, Entwicklungsland,

Waffenindustrie, Religionen der Welt, Polizeistaat, Ausbeutung, persönliche
und strukturelle Sünde, Scheidungsschock usw.).

13 Hoekendijk (op. cit., 347) umschreibt die Missio Dei als «Schalomatisie-

rung des gesamten Lebens ». Das bedeutet für ihn : «... so mit dem Leben beschäftigt,
in ihm engagiert zu sein, mit schmutzigen Händen daß diese drei Horizonte der
Hoffnung (Leben, Gerechtigkeit, Reich Gottes) um uns herum zu stehen kommen.
Ich möchte das den 'messianischen Lebensstil' nennen, mit diesem charakteristischen

Ineinander von Ungeduld ('er kann nicht so lange ausbleiben') und Geduld
('aber er kommt'). Wenn wir nach einem Modell suchen, werden wir auf den Gottesknecht

des Deuterojesaja und auf Philipper 2,5-11 hören müssen. Vor Jahren schon
wurde dieses Lebensmodell (und also missionarische Modell!) in fünf Kernworte
zusammengefaßt: Erwählung (zu) — Dienst — Zeugnis — Selbstidentifikation —

Leiden. Und das alles steht in der hoffnungsvollen Perspektive des Schalom.»
14 Vgl. in Apg 10,26 die Antwort des Petrus an den heidnischen Hauptmann:

«Steh auf! auch ich bin nur ein Mensch», und die Feststellung von Petrus, die für
die Mission der Kirche so entscheidend werden soll (v. 34-35) : «In Wahrheit werde
ich inne, daß Gott nicht die Person ansieht, sondern daß in jedem Volk, wer ihn
fürchtet und Gerechtigkeit übt, ihm willkommen ist. »



176 Frieden wagen

Durch die so anvisierte Dialogfähigkeit zwischen Einheimischen und
Fremden, zwischen Weißen und Schwarzen, zwischen Arbeitern und
Unternehmern oder zwischen Menschen in Europa und Menschen in der
Dritten Welt ereignet sich die Kirche in der Welt. Denn Gott hat die

Versammlung derer, die zu Christus als dem Urheber des Heils und dem

Ursprung der Einheit und des Friedens glaubend aufschauen, als seine

Kirche zusammengerufen und bestellt, damit sie allen und jedem das sichtbare

Heilszeichen dieser Einheit sei (2. Vatikanisches Konzil, 1964, über
die Kirche, 9). Das ist die Sendung, die Jesus von seinem Vater erhalten
hat und an uns weitergibt : das Aufrichten von Frieden unter den
Menschen (Jo 14,27).

4. Eine risikoreiche Aufgabe

Diese Friedens-Mission ist eine risikoreiche Aufgabe. Denn der eigentliche

Friede-Schalom erschöpft sich weder im Alten noch im Neuen
Testament in der Befriedigung beunruhigter Herzen und gequälter
Gewissen, er beteiligt die Christusglaubenden vielmehr an dem geschichtlichen,

öffentlichen und politischen Alltag. Die Liebe und der
Versöhnungsauftrag betreffen nicht bloß die private Sphäre. Almosen vertiefen
z.B. ja oft nur noch die grundlegende Ungleichheit zwischen den
Menschen. Verkündigung des Evangeliums, strukturelle Entwicklungsarbeit,
Einsatz für die Achtung jedes Menschen und Friedensforschung sind so

verschiedene Dimensionen der einen Dynamik der Hoffnung - der
einen Mission 15.

Dieser Auftrag erfordert die Fähigkeit, mit eigenen Aggressionen
umzugehen und Konfliktsituationen nicht nur zu analysieren, sondern
auch abzubauen. Ohne die entscheidende Zusammenarbeit von verschiedenen

Fachkompetenzen (Psychologie, Soziologie, Rechtswissenschaft,
Sozialethik, Vorurteilsforschung, soziale Therapie usw.) 16 kann die

15 Zu dieser einen und selben Dynamik des Hoffens, welche hier als Inhalt von
Mission erscheint: vgl. Die Kirche für andere und Die Kirche für die Welt im Ringen
um Strukturen missionarischer Gemeinden, Ökumenischer Rat der Kirchen, Genf
1967.

16 Zu dieser Friedensarbeit und Friedensforschung in ihren interdisziplinären,
multidisziplinären und transdisziplinären Phasen: Galtung, Strukturelle Gewalt,
37-41 ; zu den verschiedenen betroffenen Disziplinen (Politische Wissenschaft,
internationale Beziehungen, Soziologie, Wirtschaftswissenschaften, Sozialpsychologie,

Geschichte, Völkerrecht, Psychologie, Militärwissenschaft, Biologie,
Demographie, Geographie) : Galtung, Friedensforschung, 520. - Unter den mit Friedens-



Frieden wagen 177

prophetisch-christliche Konfrontation mit den « Gewalten und Mächten »

(Eph 6,11-12), die sich des Menschen in seinen physischen, gesellschaftlichen

und politischen Sphären der Friedens- und Schalomsuche bemächtigen

wollen 17, nicht für alle Konfliktpartner erfolgversprechend
durchgestanden werden 18.

Wie risikoreich dieser Auftrag als Bauleute des Friedens ist, zeigt
das Leben von Jesus Christus, der in einem solchen Kampf den Kreuzestod

gestorben ist - für uns. Die Hoffnung hat aber gesiegt. Und getragen
von dieser inneren Kraft des Auferstandenen stehen wir deshalb weiterhin

in dieser Mission für den Frieden: a Dies habe ich zu euch geredet, damit
ihr in mir Frieden habt. In der Welt habt ihr Angst. Aber seid getrost: ich
habe die Welt überwunden» (Jo 16,33). Eine Gleichsetzung von Gottes
Frieden und von weltlichen Friedensorganisationen ist in einem solchen

Kontext des Leidens und des Scheiterns im Tod am Kreuz auf keinen Fall
zutreffend. Das Bemühen um den Frieden bleibt ja immer im Rahmen der

vorläufigen Welt, wo auch beim Verwirklichen von Frieden Schuld und
Sünde übernommen werden muß. Aus diesem Grunde bleibt auch der

Erfolg von Friedensbemühungen vorläufig - und der Mißerfolg ist noch
kein Beweis für die Abwesenheit Gottes. Das gibt dem Christen Kraft für
die Friedenspraxis - nimmt aber auch die Friedensillusionen 19.

forschung beschäftigten wissenschaftlichen Disziplinen figuriert in dieser in den
60er Jahren gemachten Untersuchung der friedensforschenden Institutionen weder
Theologie noch Religionswissenschaft Inzwischen wird der religiösen Mentalität als
Faktor der Friedensarbeit mehr Bedeutung geschenkt. Vgl. in diesem Kontext:
J. Galtung, Social Cosmology and the Concept of Peace, Oslo-Geneva 1978.

17 In der neutestamentlichen Überlieferung wird das diffuse Phänomen, das
den Menschen intensiv bedrängt, ohne direkt erfaßbar zu sein, verschieden benannt:
unpersönlich (Mächte, Gewalten, Kräfte, Herrschaften, Throne, Namen) und
persönlich (Weltherrscher, Herren, Geister, Satan, Teufel, Herrscher der Herrschaft
der Luft). Diese Gewalten bemächtigen sich aller Bezirke und Schichten des
Menschen: körperlich-geistige Krankheiten wie politisch-gesellschaftliche Verhältnisse.
Vgl. H. Schlier, Mächte und Gewalten im Neuen Testament (Quaestiones dispu-
tatae 3), Freiburg i. Br. 1959.

18 Schalom und Befreiung sollen sowohl für die Unterdrückten als auch für die
Unterdrücker möglich werden. Vgl. dazu (stellvertretend für andere Befreiungstheologien)

: D. M. B. Tutu, Versöhnung ist unteilbar. Interpretationen biblischer Texte
zur Schwarzen Theologie, Wuppertal 1977.

19 Vgl. dazu das Schlußkapitel «Gottes Frieden und Weltfrieden» in: H. H.
Schmid, Frieden ohne Illusionen, Zürich 1971 und bes. S. 62: «Die wahre Zukunft
und das wahre Heil des Menschen sind noch nicht gegeben, wenn uns die Realisierung

des Weltfriedens gelingt, und die wahre Zukunft und das wahre Heil des
Menschen sind noch nicht verloren, wenn uns auf diesem Weg der letzte Erfolg versagt
bleiben müßte. Das gibt den Mut zu entschlossenem und tatkräftigem Einsatz für
den Frieden — mit Optimismus, doch ohne Illusionen. »

12



178 Frieden wagen

III. ERHÖHTE GEWALTBEREITSCHAFT BEI KIRCHENGÄNGERN

Die Friedensarbeit sollte deshalb nichts Hektisches und prosely-
tisch Aggressives an sich haben. Sie ist auch nicht das Privileg von
Gläubigen. Denn unser christlicher Anspruch (in Liturgie und Katechese

proklamiert), mehr als eine Einladung zum Frieden zu sein und aktiv
am Aufbau einer harmonischeren Welt mitzuwirken, wird durch
eingehende Untersuchungen über die Einstellungen und Verhaltensweisen von
Christen und Nichtchristen zu gesellschaftlichen Problemen wenn
vielleicht nicht ganz widerlegt, so doch ernstlich in Frage gestellt 20.

Bei diesen Befragungen ging es um Probleme wie: Vertretbarkeit
militärischer Ausbildung, Akzeptieren von Atomwaffen, Meinung
zur Todesstrafe, Geldbeiträge für Weltbürgerschaft, Forderung
eines Friedensforschungsinstituts. Parallel zu diesen

Einstellungsuntersuchungen über konkrete gesellschaftliche Situationen
wurden die Befragten eingeladen, sich auf einer mitgegebenen
Selbsteinschätzungs-Skala, die von «strenggläubig» über
«regelmäßiger Kirchengänger» bis zu «religionslos» in über ein Dutzend

Möglichkeiten aufgefächert war, einzuordnen.

Das Ergebnis dieser Ende der 60er und zu Beginn der 70er Jahre in
Deutschland, Kanada und den Vereinigten Staaten unter der gesamten
Bevölkerung und unter den verschiedenen Eliten (wie kirchliche
Amtsträger, Wirtschafts- und Arbeiterführer, Universitätsstudenten usw.)

durchgeführten dreizehn Ermittlungen steht in einem verblüffenden
Gegensatz zur Liebes- und Friedensbotschaft des Christentums : Christen

sind kriegsbereiter in ihren Ansichten als Nichtchristen, die dogmatischen
Christen sind strenger zu strafen bereit als die weniger dogmatischen,
Katholiken wünschen Kernwaffen mehr als Protestanten und Protestan-

20 Diese Untersuchungen sind dargestellt und kommentiert in : W. Huber und
G. Liedke (Hg.), Christentum und Militarismus (Studien zur Friedensforschung 13),
Stuttgart-München 1974. Zum Problemkreis «Frieden-Religionen» vgl.: R. H.
Bainton, Christian Attitudes Toward War and Peace. A Historical Survey and
Critical Re-evaluation, New York 1960; J. Ferguson, War and Peace in the World's
Religions, London 1977; E. J. M. Kroker (Hg.), Die Gewalt in Politik, Religion
und Gesellschaft, Stuttgart 1976. - Die hier zusammengefaßten Untersuchungen
stützen sich auf den Bericht von Elbert W. Rüssel, Christentum und Militarismus,
in: Huber-Liedke, Christentum und Militarismus, 21-109 (vgl. auch 103-109 die
ausführliche Bibliographie).



Frieden wagen 179

ten mehr als Glaubenslose. Unter allen Gruppen, die erfaßt wurden,
zeigten die Kirchgänger eine stärkere Tendenz, in der militärischen Macht
ein Mittel zur Konfliktlösung zu sehen als die Nicht-Kirchgänger. Die
entschiedenen Anhänger religiöser Einstellungen sind weniger an
Weltgemeinschaft interessiert als die sich als unreligiös Einstufenden21.

Es ist hier nicht der Ort, die Gründe für dieses Krankenbild zu
diskutieren 22. Es scheint aber empirisch erwiesen zu sein, daß Christen oft
eine Verhaltensform haben, deren Dimensionen mit Strenge, Durchsetzen

von Ordnung, Neigung zum Unterdrücken («man muß dem Bösen

widerstehen»), Furcht vor Konflikten, autoritäre Einstellung und
Zensurbereitschaft charakterisiert werden können. Wenn wir solche

Feststellungen ernstnehmen wollen, so wird der Friedensappell kirchlicher
Gemeinschaften erst dann glaubwürdig, wenn jede dieser
Gemeinschaften selbstkritisch und konkret bußwillig wird und ihre lehrmäßigen
Vorurteile, moralischen Aggressionspotentiale und hierarchischen
Autoritätsmißbräuche sieht, untersucht und vermindert.

IV. EVANGELIUMSGEMÄSSE FRIEDENSMETHODEN

Erst dieser Prozeß der Entspannung und der Befreiung aus dem
Streß erlaubt es den Christen, ein Klima des Vertrauens mitzugestalten,
um die lokalen und weltweiten Gewalt-, Not- und Angstprobleme zu

21 Solche und ähnliche Zusammenhänge haben die 3. Weltkonferenz der
Religionen für den Frieden (Princeton/USA, Ende August-Beginn Sept. 1979), an der
338 Vertreter aus dem Buddhismus, Christentum, Hinduismus, Jainismus, Judentum,

Konfuzianismus, Islam, Shintoismus, Sikhismus, Zoroasterismus und anderen
Religionen teilgenommen haben, bewogen, ihre Schlußerklärung mit folgendem
Bekenntnis zu beginnen: «Wir können nicht leugnen:

- die Praxis unserer religiösen Gemeinden bedeutet oft eine trennende Kraft in
dieser Welt,

- sehr oft passen wir uns den Mächten dieser Welt an, selbst wenn sie unrecht tun
- statt diesen Mächten das Wort der Lehren unserer Religionen entgegenzustellen,

- wir haben nicht genug getan als Diener und Fürsprecher der leidenden und
ausgebeuteten Menschen,

- wir taten zu wenig, um interreligiöses Verständnis und Gemeinschaftssinn aufzubauen

untereinander, auf lokaler Ebene, wo Vorurteile sehr stark sind ...» Vgl.
Findings WCRP III, New York 1980, 2.

22 Rüssel (in: Huber-Liedke, op. cit., 74-103) verankert diesen Verhaltenskomplex

der autoritären Strenge in einem entsprechenden Gottesbild und in einer
Lehre von der bloß «bedingten Lieben (Liebe unter der Bedingung des Gottes-
Gehorsams, Liebe unter der Bedingung der Bekehrung usw.), die bereits im AT und
NT gegeben seien. Im gleichen Sammelband (185-203) reagiert G. Liedke auf dieses

Interpretationsmodell: Gottes Liebe - bedingt oder unbedingt?



180 Frieden wagen

verringern. Haben wir neben dieser moralischen Aufforderung zur
Friedensbereitschaft aber auch technische und methodische Vorgehensweisen
anzubieten? 23

Drei Leitbilder können hier vielleicht angegeben werden :

7. Immer wieder seihst die Initiative ergreifen

Jesus weist darauf hin, daß wir sogar bei denjenigen Konfliktsituationen,

in denen wir wissen, daß der «andere» der Schuldige ist, immer
wieder neu und zuerst die Initiative ergreifen müssen :

Wenn du nun deine Opfergabe zum Altar bringst und dort eingedenk

wirst, daß dein Bruder etwas wider dich hat, so laß deine Gabe dort

vor dem Altar und geh zuerst hin und versöhne dich mit deinem

Bruder, und dann komm und bring deine Gabe dar !» (Mt 5,23-24).
Denn: Wer schuldlos ist, werfe den ersten Stein (Jo 8,7).

Was bedeutet es, selber die Initiative wieder zu ergreifen, wenn sich z.B.

wegen des beruflichen Konkurrenzkampfes, aus Geldnot oder aus
zeitlicher Überbeanspruchung die Worte zwischen Mann und Frau in der

Ehe nicht mehr finden? Mit welchen zeichenhaften Versöhnungsgesten
können Mißverständnisse zwischen Eltern und Kindern abgebaut werden

24? Wie können (z.B. wegen liturgischen Fragen) zerstrittene
Gemeindemitglieder miteinander auf den Bußweg gehen 25

2. Immer wieder eine Chance geben

Jeder Mensch ist von der erwähnten Verstrickung von Gnade und
Schuld geprägt. Er lebt im Schnittpunkt von guten Anlagen und
zerstörerischen Tendenzen. Deshalb muß jede zwischenmenschliche und

23 Für diese Suche nach einer praktikablen und systematischen Methode des

gewaltfreien Sozialwandels vgl. : T. Ebert, Gewaltfreier Aufstand. Alternativen zum
Bürgerkrieg, Waldkirch 1978, und: V. Coover e. a., Resource Manual for Living
Revolution, Philadelphia/USA 1978.

24 Vgl. H. Bast u. a., Gewalt gegen Kinder. Kindesmißhandlungen und ihre
Ursachen (rororo 6934), Reinbek bei Hamburg 19782.

25 Im Zusammenhang mit dem «Phänomen Ecône» vgl. dazu: J. Biner,
Religionswandel in einem Walliser Alpental. Beobachtungen und Reflexionen eines

Psychotherapeuten, in: G. Stephenson (Hg.), Der Religionswandel unserer Zeit im
Spiegel der Religionswissenschaft, Darmstadt 1976, 138-151.



Frieden wagen 181

sogar jede zwischenstaatliche Begegnung von einem grundsätzlich positiven

Vorurteil in den fremden Menschen, das diesem immer wieder die

Initiative zurückgibt, geprägt sein. Das Wort «Verzeihung» bedeutet
das - wenigstens in der Perspektive der Bergpredigt (Mt 7,1-5, vgl. auch

18,21-22).
Alte Formen der Friedensarbeit wie gemeinsames Fasten, solidarisches

Beten, bewußtes Auf-Schlaf-Verzichten oder nachdenkliches
Wallfahren könnten dazu helfen, dem verfeindeten Anderen die Chance

zurückzugeben. Diese asketischen Übungen sind ja nicht zur scheinheiligen
Selbstbestätigung da (Mt 6,1-17), sondern zur Klärung der eigenen

Beweggründe, zur Läuterung unserer rechthaberischen Eigensucht, zur
Abkehr von unserer Ich-Verblendung und zur radikalen Hingabe an den

menschenfreundlichen Gott26.

3. Rechthaben ist nicht das Kriterium

Der ausschlaggebende Gesichtspunkt ist somit nicht, das Recht auf
seiner Seite zu haben und den anderen Menschen mit seinen Argumenten
zu erschlagen, sondern positiv «aufbauend» in der Gemeinschaft zu leben :

Lasset uns nun nicht mehr einander richten, sondern das haltet
vielmehr für recht, dem Bruder nicht Anstoß oder Verführung zu
bereiten Also lasset uns nun nach dem trachten, was zum Frieden,
und nach dem, was zur Erbauung untereinander dient! (Rom 14,13

und 19; vgl. 1 Kor 8,1-13).

Die letzten Entscheidungskriterien sind nicht in der Welt der Ideen zu
suchen, sondern in der Welt der Personen. Denn die Wahrheit ist zwar
hart wie ein Diamant, aber auch zart wie eine Blume.

Dieses prioritäre Kriterium des gemeinschaftsfordernden Verhaltens,

vor dem das rechthaberische Gebaren als wertlos erscheint, läßt viele

26 Zur außerkirchlichen und außerchristlichen Wirkkraft dieser asketischen
und spirituellen Überlieferung und zu ihrer Hilfe für die eigene Entstressung und
für die soziale Friedensarbeit, vgl. die Analyse der sog. « Jugendreligionen » und ihre
Interpretation in: M. Mildenberger, Die religiöse Revolte. Jugend zwischen
Flucht und Aufbruch (Fischer-Taschenbuch 4208), Frankfurt a. M. 1979, ferner:
Religion im Untergrund. Die religiösen Randgruppen Jugendlicher in der Schweiz

- Eine Herausforderung, Zürich-Einsiedeln-Köln 1975; H. Cox, Licht aus Asien.
Verheißung und Versuchung östlicher Religiosität, Stuttgart-Berlin 1978; F.
Kabermann, Die Jesus-Falle. Der sanfte Krieg der Sekten, Hamburg 1979.



182 Frieden wagen

Fragen aufscheinen, bei deren Beantwortung die Christen in Zusammenarbeit

mit ihrer Umwelt friedensfördernd aktiv werden könnten :

Wie können Architekten haß- und streitfördernde Wohnbedingungen
verbessern

Wie können spannungs- und streßfördernde Schul-, Arbeits- und
Lebensrhythmen so umorganisiert werden, daß nicht mehr nur
die Auswege der Depression und der Selbsttötung bleiben? 27

Wie können Gemeinden durch das Erstellen von Spielplätzen und
durch ein Angebot von sinnvoller Freizeitgestaltung versöhnend
wirken

Mit welchen Angeboten kann die Überlastung mancher Mütter und
Väter nachbarschaftlich getragen werden?

Welche juristische Schritte sind dringend zu unternehmen, um aus¬

ländische Christen als Vollmitglieder in unsere Gemeinden
aufzunehmen

Was bedeutet diskrete Gastlichkeit und aktive Toleranz gegenüber

Flüchtlingen? 28

Wie können Machtsucht und Tyrannei in Pfarrei-, Partei- und Armee¬

gremien entlarvt werden?

Mit welchen Maßnahmen können wir die materiellen und seelischen

Sorgen der Angehörigen von gefangenen Mitmenschen oder von
eingekerkerten Militärdienstverweigerern erleichtern

In diesen und ähnlichen Fragen sind Verhaltensmodelle angesprochen,
die vielleicht von nur männlich besetzten Hierarchien nicht gelöst werden
können. Die Einstellung für Verwundbarkeit, Offenheit, Empfindsamkeit,
Einfühlung, Mitleiden-Können und kompromißlosem Mut fehlen ihnen
oft. Das friedensfördernde Einüben von echter Mitarbeit zwischen Frauen
und Männern könnte in unseren Gemeinden die zwischenmenschlichen

Beziehungen noch konkreter für Brüderlichkeit und Schwesterlichkeit
freiwerden lassen. Das wäre ein kirchliches Angebot an die staatliche
Öffentlichkeit. Denn was nützt es, Recht zu haben und die Wahrheit zu
besitzen, wenn der Bruder und die Schwester, um derentwillen «Christus

gestorben ist», dadurch ins Verderben kommen (1 Kor 8,11)?

27 Vgl. A. Holderegger, Suizid und Suizidgefährdung. Humanwissenschaftliche

Ergebnisse. Anthropologische Grundlagen, Freiburg 1977 (343-364:
Bibliographie).

28 Vgl. das von CARiTAS-Schweiz veröffentlichte Merkblatt «Zur Religion der
Indochina-Flüchtlinge» (Luzern 1980).



Frieden wagen 183

V. ZEICHENHAFTE PRAXIS VON FRIEDEN

Diese altchristlichen Wege der Friedenspraxis - Initiative erfassen,
Chance geben, aufbauend wirken - bringen in Erinnerung, daß Friede
nicht nur eine Art von innergemeinschaftlicher Verträglichkeit meint,
sondern dem andersdenkenden Mitmenschen und Glaubensbruder beim

Austragen von Konflikten aktive Toleranz entgegenbringen will. Die

konkrete, kirchliche Gemeinschaft wird in einer solchen Perspektive zu
einem verbindenden und verbindlichen Ort, wo die Konflikte benannt

werden, und wo Frieden und Schalom machbar erscheinen, ansatzweise

realisiert und als nachahmenswert angeboten werden. Das durch Christus
eröffnete Versöhntsein will sich so durch den glaubenden Christen in den

erneuerten mitmenschlichen Beziehungen der Versöhnlichkeit verwirklichen.

Dadurch werden die Konflikte nicht verdrängt oder kompromißlerisch

totgeschwiegen. An ihnen werden vielmehr neue Verhaltensmuster
und Verständigungsmöglichkeiten erarbeitet (vgl. die Methode der
Konfliktlösung bei der Jerusalemerbegegnung der Apostel: Apg 15).

Deshalb ist es mit deklamatorischen Friedensappellen von
Kirchenvertretern nicht getan, wenn sie nicht selbst-kritisch an der Versöhnung
der unfreien Tendenzen in ihrer eigenen Person, innerhalb ihrer jeweiligen
kirchlichen Gemeinschaften und mit den Menschen ihrer Umwelt konkret
bußbereit arbeiten 29. Eine solche konkrete, private und öffentliche
Bußfertigkeit beinhaltet auch den Willen, die notwendigen finanziellen Mittel
bereitzustellen, damit es «Fachleuten» und «Praktikern» mehr und mehr

gelingt, in der Schweiz die Friedensrede in eine nationale und internationale

Friedenspraxis überzuführen 30.

Vom Ernst dieser Nachfolge und von dieser folgenschweren
Entscheidung spricht Jesus: Meinet nicht, daß ich gekommen sei, Frieden auf
die Erde zu bringen. Ich bin nicht gekommen, Frieden zu bringen, sondern das

29 Nur eine im Prozeß der Bekehrung stehende Gemeinde kann andere
Menschen zur Bekehrung einladen, und : nur eine missionarische Gemeinde kann
glaubwürdig eine missionierende Gemeinde werden. Vgl. dazu den Abschnitt «Bekehrung»

in : H.-W. Gensichen, Glaube für die Welt. Theologische Aspekte der Mission,
Gütersloh 1971, 112-121.

30 Die Mitglieder der Synode 72 aus der Diözese Basel formulieren im
Sachbereich «Weltweites Christsein» (vgl. Anm. 8) unter 5.5 Konfliktaustragung im
Geiste Christi (S. 20) folgende Empfehlung: «Der finanzielle Aufwand für die
Friedensbemühungen ist ebenso ernst zu nehmen wie jener für die Armee. Die
Gefahr des Rüstungswettlaufes ist besser bewußt zu machen. »



184 Frieden wagen

Schwert (Mt 10,34). Es geht bei diesem Satz in keiner Weise um die

Rechtfertigung einer wie auch immer gearteten Kriegsmentalität, sondern eben

um den alles umfassenden Aufbruch für das Reich Gottes 31. Von der
beschriebenen Versöhnungswirklichkeit in Christus her, ist es ja dem

Christen nicht gestattet, den Krieg als menschlich notwendiges Übel

hinzunehmen oder ihn gar zu bejahen. Dazu gibt auch das Wettrüsten der
«Feinde» keine nachträgliche, grundsätzliche Berechtigung. Armeeorganisation

ist für einen Christen Trauerarbeit.

VI. MEDITATION ALS FRIEDENSFÖRDERNDE VORAUSSETZUNG

Die meditative Vertiefung könnte für diese zeichenhaften
Vorgehensweisen auf der Friedenssuche, die eben skizziert wurden, eine

pädagogische Voraussetzung bereitstellen 32. Sie ermöglicht nämlich die

Befreiung des alltäglichen Oberflächen-Ichs von seinen gemeinschaftsspal-
tenden Rollenerwartungen, die oft nach dem Freund-Feind-Modell
geformt sind. Denn im Unterschied zum distanziert-technischen
Beobachter-Standpunkt der rationalen Erkenntnismethode beschreibt die

Meditation einen Erkenntnisweg, der die Menschen durch einfühlendes
Teilhaben innerlich ernstnimmt33. Sie sprengt dadurch die aggressions-

steigernde Spaltung in «Wir hier» und «Sie dort» und schafft so eine der

31 Vgl. dazu Stuhlmacher, op. cit., 27 und 46-50.
32 Zur Erziehung zum Frieden : J. Esser, Zur Theorie und Praxis der

Friedenspädagogik. Kritische Konzepte für Schule und Erwachsenenbildung, Wuppertal
1973 (mit didaktischen Anregungen zum exemplarischen Unterrichtsprojekt
« Friedensdefinitionen » und mit Ansätzen zur Konfliktserziehung im Rahmen der
Resozialisierung von erwachsenen Strafgefangenen); M. Stallmann (Hg),
Friedenserziehung und Religionsunterricht. Impulse - Berichte - Entwürfe, Stuttgart-
München 1972; A. Friemelt/F. Oser, Den Frieden lernen. Christentum und
Wissenschaft auf der Suche nach Frieden, Olten-Freiburg i. Br. 1973; H. Pfister/
R. Wolf, Friedenspädagogik heute, Waldkirch 1972 (mit Unterrichtsprojekt und
Bibliographie).

33 Vor allem die « Jugendreligionen » (vgl. Anm. 26) erinnern die Kirchen an die
«partizipatorische Erkenntnismöglichkeit der Meditation». Mildenberger (op. cit.,
286) stellt diese friedensfördernden Zusammenhänge folgendermaßen dar: «In
einem hellsichtigen Essay zeichnet D. Schlesak den wissenschaftlichen Weg der
Naturerkenntnis nach, um ihn einzuholen und auszurichten auf die umfassendere,
partizipatorische Erkenntnismöglichkeit der Meditation; 'Teilhabe am Subjekt der
Natur nicht nur in einem Machen, das leicht zur Mache wird und die Macher zu
Bossen der Welt werden läßt.' Carl Friedrich von Weizsäcker zitierend, betont er
noch einmal, Meditation sei ja nicht Flucht in die eigene Innerlichkeit, sondern
'ein Sichstellen gegenüber denjenigen inneren Hemmnissen, die einen hindern, sich



Frieden wagen 185

Bedingungen für kooperative Begegnung und jene verwundbare Offenheit,

die radikaler als die psychischen und sozialen Trennungsfaktoren
(wie Charakter, Rasse, soziale Schicht oder Konfession) vorzudringen
vermag.

7. Einüben des Friedens durch Betrachtung

Das Tiefen-Ich, wo jeder Mensch - auch der «Feind» - von Gott
betroffen ist, wird durch die Meditation in einer solchen inneren Sicherheit

verwurzelt, daß er keine Angst mehr hat - auch nicht davor, daß
sein Friedensanliegen belächelt und diffamiert wird 34. Ein so gefestigter
Mensch arbeitet dann aus dieser persönlichen Sicherheit heraus an einer

Sicherheitspolitik, die tragfähiger als die ausschließlich militärische
Aufrüstung ist.

In diesem sicherheitspsychologischen und sicherheitspolitischen
Zusammenhang könnte auch die von den geistlichen Lehrern so realistisch
gesehene Annäherung zwischen Gewaltbereitschaft und nicht integrierter
Sexualität einerseits und zwischen Gewaltfreiheit und integrierter,
«keuscher» Sexualität anderseits neue Dimensionen erhalten. Dadurch
wird in jeder Form von Gemeinschaft - Familie, Gruppe von Familien,
Ordens- und Priestergemeinschaften, Berufsmilieu, Vereine,
Kirchgemeinden, Gewerkschaften - ein Klima geschaffen, in dem die in der

Spiritualitätsgeschichte unter dem Titel «brüderliche Zurechtweisung»
(correctio fraterna, vgl. Mt 18,15-17 und Lk 18,3-4) bekannte Methode
der Konfliktverminderung und der Friedensförderung eingebüt werden
kann.

seinem Mitmenschen und der Wirklichkeit zu stellen'. Welche Perspektiven
'imaginativer Rationalität' sich dabei eröffnen, hat Carl Friedrich von Weizsäcker an
anderer Stelle angedeutet. Kriegsverhütung sei nicht möglich, Ungleichheit, Armut,
Umweltzerstörung könnten nicht abgeschafft werden, solange die uns alle bestimmende

'Struktur der angstvollen Selbstbeschützung des Ich', die eine selbst-süch-
tige 'Selbstbehütung' sei, nicht durchschaut ist und dadurch überwunden wird.»

34 Die Erziehung zur Mündigkeit im Konflikt und die Ich-Stärkung, um von
aggressionssteigernden Rollenerwartungen freizuwerden, gehört nach Esser
(op. cit., 50—58) zu den konstitutiven Leitkategorien der Erziehung zum Frieden.
Das ist eine Grundvoraussetzung, um gegenüber dem sozialen Uber-Ich die eigene
Entscheidung und den erneuerten, möglichst gewaltfreien Lebensstil durchhalten zu
können, ohne sich von der sozialen Kontrolle einschüchtern zu lassen. Zu dieser
damit angesprochenen « Skala gewaltfreier Kampfmethoden » und « Skala der Repression»,

deren erstes Niveau solche sozialen Sanktionen wie Lächerlich-Machen und
Diffamation der Person und des Anliegens der Friedens-Sucher einschließt: vgl.
Ebert, op. cit. (Anm. 23), 33-53.



186 Frieden wagen

2. Mystik und Politik 35

Welche Methoden der Betrachtung, der Meditation und der Verinner-

lichung in diesem Zusammenhang auch gewählt werden, sie fördern die

enge Verbindung zwischen Mystik und Politik. So wurde Bruder Klaus
in der Betrachtung des Leidens Christi, der Eucharistie und des Geheimnisses

der Dreieinigkeit so geläutert, daß er zum politischen Ratgeber
erwacht ist. Durch seine Innerlichkeit gestärkt und durch seine 30jährige
aktive Teilnahme am politischen Lebenseiner Heimat realistisch gemacht,
hat dieser «Liebhaber des Friedens» klar gegen die Auswüchse des

Söldnerdienstes und gegen das Überhandnehmen von Grausamkeit in Krieg,
Raubzügen und Folterungen Stellung bezogen.

Die auf seinem Meditationsbild dargestellten leiblichen Werke der

Barmherzigkeit - Hungrige speisen, Durstigen zu trinken geben, Fremde

beherbergen, Nackte kleiden, Kranke besuchen, Gefangene befreien,
Tote begraben - sind deshalb nicht nur als Einladung zur individuellen
Heiligung, sondern auch als Forderung zum Ändern unmenschlicher

Lebensbedingungen und Strukturen in Heimat und Fremde zu verstehen.
Die Friedenserziehung könnte so von diesen religiösen Meditationsmethoden

nicht nur eine Spiritualität erhalten, sondern konkrete
Anleitungen, wie die Verheißung erfüllt werden kann: Da ist nicht Jude noch

Grieche, da ist nicht Sklave noch Freier, da ist nicht Mann noch Weih,
denn ihr alle seid einer in Christus Jesus (Gal. 3,28).

VII. KIRCHE - EIN LABORATORIUM ZUM «FRIEDEN WAGEN»

Feindesliebe ist dann nicht mehr nur ein frommes Gerede in der

Liturgie. Vielmehr wagen kirchliche Gemeinschaften Frieden und treten
mit dieser Mobil-Machung der Herzen in einen Lernprozeß ein, in dem

kleine Arbeits- und Lebensgruppen in Familie und Schule relevante
Friedensarbeit leisten, sich nicht mehr hinter einem blinden Patriotismus
abkapseln, Konflikte abbauen und den Rüstungswettlauf überflüssig
machen.

35 Diese Annäherung von Mystik und Politik und diesen Bezug zu Bruder
Klaus verdanke ich: H. Stirnimann, Bruder Klausens Glaubensrede. Skizze zu
acht Äußerungen, in: FZPhTh 26 (1979) 393^-29, bes. : 394-397 (Politiker und
Mystiker) und 408-413 (Frid ist allwegen in got).



Frieden wagen 187

Diese globalen Perspektiven der Arbeit für den Frieden können
aber bloß in lokalen Gemeinschaften verwirklicht werden. Das erwähnte
Vorbild des Bruder Klaus - aber auch dasjenige eines Mahatma Gandhi,
eines Martin Luther King oder des Erzbischofs Oscar Romero - illustrieren,
daß diese Suche von Schalom sich nicht in Grundsatzdiskussionen, sondern

in einer Politik kleiner, aber praktikabler Schritte ereignet. In diesem Sinne

ist die kirchliche Gemeinschaft eine Experimentier- und Weggemeinschaft
des Friedens 36. Sie ist ein multinationales Laboratorium 37, in dem z.B.

Angstreflexe abgebaut werden,
durch Gegeninformation die verzerrte Wirklichkeit richtiggestellt wird,
Alternativen von Gemeinschaftsleben (in Familien und in Ordensgemein¬

schaften) erprobt werden,
die Schulung zu selbst- und gesellschaftskritischer Analyse und zur

Dialogfähigkeit gefördert wird
und wo im Gebet und in der Eucharistie dieses Wagnis des Friedens Gott

anvertraut wird.

Dann leisten die Christen zwar einen sehr begrenzten, aber wirklichen
Beitrag zu dieser so komplexen Friedensforschung und Friedenspraxis.
Sie leisten vor allem einen Beitrag daran, daß sich das Wort des Propheten
(Jes 45,18) verwirkliche: Nicht zur Öde hat der Herr die Erde erschaffen,

zum Wohnen hat er sie gebildet.

36 Schmidt, Frieden (vgl. Anm. 4), 90: «Schalom ist weder ein religiöses
Sondergut noch eine allgemeine politische Ordnungsvorstellung, sondern eher schon so
etwas wie Experimentier- und Weggemeinschaft, in der Menschen unterwegs sind
und bleiben, um verheißenen Lebensmöglichkeiten nachzukommen und sie allen
zugute kommen zu lassen. »

37 Vgl. P. Laurent, Die Kirchen und die transnationalen Unternehmen, in:
Die transnationalen Konzerne und die Kirchen (pro mundi viTA-Bulletin 75),
Bruxelles 1978, 26: «Obwohl die Kirchen ihrem Wesen nach ganz anders sind, sind
sie doch als transnationale Organisationen zu bezeichnen, genauso wie ihre 'besonderen

Branchen' - die Orden und Kongregationen. »


	Frieden wagen : für eine Mobil-Machung der Herzen

