Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 1-2

Artikel: Frieden wagen : fur eine Mobil-Machung der Herzen
Autor: Friedli, Richard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760970

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760970
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RicHARD FRIEDLI

Frieden wagen

Fiir eine Mobil-Machung der Herzen

Frieden ist allzeit in Gott

denn Gott, dev ist der Friede;
Friede kann nicht zevstovt wevden,
Unfriede aber wivd zerstirt.

BrubpeRr KLAUS
Brief an den Rat von Bern, 1482

Das missionstheologische Gesprich hat in der 6kumenischen Bewegung
zu einer weitgehenden Ubereinstimmung gefiihrt, daf die Kirche von threr
Sendung her verstanden werden muf, und nicht die Kirche die Mission
bestimmt. Die missionarische Situation entscheidet siber den entsprechenden,
kontextgerechten Lebensstil in den Rirchlichen Gemeinschaften. In diesem
Zusammenhang 1st das Schlagwort «Die Welt gibt die Tagesordnung» fiir
die Theologie der missionarischen Existenz und der wmissionarischen
Gemeinde so selbstverstindlich geworden, dafi die konfessionellen Grenzen
weitgehend relativiert werden.

Die okumenische Bewegung ist ehemals in den konfessionell gespalte-
nen christlichen Missionen geweckt worden. Die eine Mission Gottes bringt
getzt die Okumene an hy Ziel : «Der Geist des Herrn ... hat mich gesandyt, den
Armen frohe Botschaft zu bringen, den Gefangenen Befreiung zu verkiinden
und den Blinden das Augenlicht, die Zerschlagenen zu trosten ...» (Lk 4,18
aus Jes 61,1-2). Dieses Ziel der Missio Dei wird von J. C. Hoekendijk
(1912-1975), der im Gkumenischen Rat der Kirchen einen prigenden Ein-
Supf auf das Kirchen- und Evangelisationsmodell gehabt hat, als «Schalo-
matisierung des gesamten Lebens» zusammengefaft.



Frieden wagen 169

Ein Zeichen dafiir, daf sich auch in der Kirche das okumenische
Bewuftsein um diese eine und selbe Dynamak der gottbezogenen Sendung, die
sich in Predigt, menschlicher Entwicklung und umfassender Friedensarbeit
durchsetzt, ist die von den Protestanten und Katholiken gemeinsam vor-
bereitete und getragene Bewuftseinsbildung wihvend der Fastenzeit. Das
ist Grund genug, das fiir die Thematik von 1981 «Selig sind die Friedens-
stifter» vorgelegte Grundsatzpapier in dieser Festgabe an meinen Mitbruder,
Lehrer und Mitdozenten HEINRICH STIRNIMANN im Vorabdruck und in
erweiterter Form erscheinen zu lassen. R. FRIEDLI

Fiir Menschen, die den Zweiten Weltkrieg erlebt haben, hat das Wort
«Friede» etwas mit Krieg zu tun. «Friede» bedeutet ihnen vor allem und
zuerst: «Nie mehr Krieg!» Fiir jene Generation von Frauen und Ménnern
hingegen, die vielleicht keine Waffen-Kriege mitgemacht hat, die aber die
zerstorerischen Folgen dieser Auseinandersetzungen wahrnimmt, ist
erst dann in etnem positiven Sinne Friede, wenn alle Formen von angst-
und gewaltférdernden Mechanismen gestoppt sind. Der Ruf nach Friede
ist fiir sie nicht mehr blof etwas Negatives, ein Zustand von Nicht-mehr-
Krieg, sondern weist auf etwas menschlich viel Umfassenderes als das
«Schweigen der Kanonen» hin. Die Abwesenheit von Krieg kann ja
gewaltsam erzwungen und polizeilich durch Angst, ein Klima der Ver-
leumdung oder durch Verdichtigungen, Rufmord, Ausnahmezustand und
Diktatur aufrechterhalten werden *.

Irgendwie ahnen wir deshalb, dal Friede mit den internationalen
Abkommen zur Waffen- und Riistungskontrolle solange nicht verwirk-
licht ist, als HaB, Neid und Feindbilder nicht abgeriistet, und solange
die an der Industrie des Krieges interessierten Kreise nicht entlarvt
sind 2. Fiir diese Gruppe von Friedens-Suchern ist deshalb die Demobi-

! Hier und in der folgenden Darstellung des Friedensbegriffs und der Aufgabe
der Friedensforschung stiitzen wir uns — implizit oder explizit — auf die Analysen von
J. GALTUNG: Strukturelle Gewalt. Beitridge zur Friedens- und Konfliktforschung
(rororo aktuell 1877), Reinbek bei Hamburg 1975, und pERrs.: Friedensforschung,
in: E. KrirPENDORF (Hg.), Friedensforschung (Neue Wissenschaftliche Bibliothek),
Kéln-Berlin 1970, 519-536. Zur gesamten Friedensdiskussion vgl. auch: M. FUNKE
(Hg.), Friedensforschung — Entscheidungshilfe gegen Gewalt, Miinchen 1975;
D. SEnguAAs (Hg.), Kritische Friedensforschung (Suhrkamp 478), Frankfurt a. M.
1975; F.-M. Scamorz (Hg.), Christlicher Friedensbegriff und europiische Friedens-
ordnung, Miinchen 1977.

Z Damit ist die Diskussion um die verschiedenen Formen von Gewalt (inten-



170 Frieden wagen

lisierung der Armeen bloB ein minimaler Beitrag an die Mobilmachung
der Herzen. Ja noch mehr: diese Mobil-Machung fiir den Frieden ermog-
licht erst die Demobilisierung der Soldaten.

Da es also beim Frieden-Machen um weit mehr geht als die militédr-
strategischen Anliegen einer Friedens-Sicherung durch Waffen, gebrau-
chen wir fiir diesen Zielwert oft das biblische Wort «Schalom». Dieser zu
einem Modewort verharmloste Schalom-Ruf ist ein Kontrastbegriff.
Denn was wir im Alltag erfahren, das ist nicht Frieden und Schalom,
sondern Angst, Not und Gewalt — mit einem Wort: Friedlosigkeit.

Schalom ist also eine Erfahrung, die wir in seiner Abwesenheit
erahnen. Denn das, was die Menschen in der Welt vor allem erleben, ist
ja Kirieg, Kranksein, Hungersnot, Fliichtlingsschicksal, Verfolgungs-
angst und Ausgebeutetwerden. Gerade in diesen Noten hoffen aber Kin-
der, Midnner und Frauen iiberall in der Welt — aber vor allem in den
entwicklungsgehemmten Gebieten — auf etwas Zeit zum Aufatmen, auf
gesundheitsfordernde Lebensbedingungen, auf etwas weniger Konflikte
und Aggressionen, auf etwas mehr Nahrung und Gerechtigkeit — kurz:
auf die Anzeichen des wachsenden Friedens, auf das Ankommen des
Schalom in ihrem Leben. Sie hoffen auf die Einwurzelung der messia-
nischen Zusage in unserem Alltag 3:

Das Volk, das in der Finsternis wandelt, sieht ein grofes Licht. Die
tm Lande des Dunkels wohnen, iiber ihnen strahlt ein Licht auf ...
Denn ein Kind ist uns geboren, ein Sohn uns gegeben ... und er wivd
genannt: Friedensfiirst (Is 9,1-7, vgl. Mich 4,1-8, Zach 9,9-12).

dierte und nicht-intendierte, physische und psychische, direkte und indirekte) und
besonders um die Méglichkeit von strukiurelleyr Gewalt angedeutet. Vgl. dazu (neben
Anm. 1): M. Friep, M. Harris, R. MurprY (Hg.), Der Krieg. Zur Anthropologie
der Aggression und des bewaffneten Konflikts (Conditio humana), Stuttgart 1971;
D. SEnGgraAs, Abschreckung und Frieden. Studien zur Kritik organisierter Fried-
losigkeit (Fischer Taschenbuch 6157), Frankfurt a. M. 1972; C. Wurr (Hg.),
Kritische Friedensforschung (Suhrkamp 661), Frankfurt a.M. 1973. — Moraltheo-
logisch findet sich dieses Thema «Gewaltsituation» wieder in der Auseinandersetzung
um die Moglichkeit von strukiureller Siinde, von gesellschaftlichen Lebensformen,
die als «hdretische Strukturem» einzustufen sind: K.-M. BEckmaNN (Hg.), Rasse,
Kirche und Humanum. Ein Beitrag zur Friedensforschung, Giitersloh 1969; P.
Ltvy, Une paix pour notre temps, Gembloux/Belgique 1975. — Die asiatischen,
afrikanischen und lateinamerikanischen Befreiungstheologen arbeiten im Kontext
struktureller Gewalt und institutionalisierter Siinde.

3 Zum $aldm in den messianischen Weissagungen: H. H. ScaMID, «Frieden»
im Alten Orient und im Alten Testament, (Stuttgarter Bibelstudien 51) Stuttgart
1971, 73-79.



Frieden wagen 171

I. SCHALOM — DAS HERZ DER BIBLISCHEN HOFFNUNG

Gerade dieser Alltag ist im semitisch-arabischen Milieu * einer der
wichtigsten Gebrauchsorte fiir das Wort «Schalom»: eine GruBformel.
Es ist eine Frage bei der Begegnung mit andern Menschen: «Schalom? »
— Wie geht es dir? — Bist du heil? — Bist du ganz? Auch Jesus hat die
Jinger, seine Mitarbeiter und Freunde, so begriiit: «Schalom sei mit
euch» (Lk 24,36; Jo 20,20-21).

Schalom wird also #n der Begegnung mit Menschen, die sich fiirein-
ander interessieren, erfahren — ohne dieses Interesse wire ja die Frage
nach dem Ergehen und nach dem Frieden reine Scheinheiligkeit. Schalom
ist somit nicht zuerst eine Beschreibung der Wirklichkeit, die sich zwi-
schen Nationen (die z.B. nicht mehr im Krieg sind) abspielt. Schalom ist
auch nicht eine Art von innerlichem «Seelen-Frieden». Schalom geschieht
vielmehr zwischen Menschen, die bereit sind, beim Griilen mit der Frage
anzudeuten, daB sie sich gegenseitig verantwortlich fiihlen.

Friede ist deshalb auch nicht 1n einer gesichislosen Gesellschaft, unter
verdngstigten Menschen oder unter fanatisierten Massen moglich 3.
Friede ereignet sich vielmehr dann, wenn alle — auch die Randgruppen
(jene gesellschaftlichen Schichten, die in der biblischen Uberlieferung mit
der Lebenssituation der Witwen, Waisen und Fremden umschrieben

+ Vgl. C. WEsTERMANN, Der Frieden (Shalom) im Alten Testament, in: G. PicHT
und E. E. Tépt (Hg.), Studien zur Friedensforschung (Bd. 1), Stuttgart-Miinchen
1969, 144-177; H. ScamipT, Frieden (Themen der Theologie 3), Stuttgart-Berlin
1969; H. P. ScemipT, Schalom: die hebriisch-christliche Provokation, in: H.-E.
Banr (Hg.), Weltfrieden und Revolution in politischer und theologischer Perspek-
tive (Fischer-Taschenbuch 1102), Frankfurt a.M. 1970, 131-167; H. H. ScHMID,
S8além. «Frieden» im Alten Orient und im Alten Testament, Stuttgart 1971. — In
all diesen Beitragen wird «Schalom» vor allem mit « Wohlergehen, Gedeihen, Gliick» in
den sozialen, familidren, politischen, rechtlichen, individualpsychologischen und
theologischen Dimensionen von «Ganzheit» gedeutet. Der Wurzel $lm liegt die
Vorstellung von «Genugtuung haben» zugrunde, welches dann auch auf die Vor-
stellung von «Vergeltung» hinweist. Vgl. zu dieser Diskussion der Etymologie und
der Bedeutung von §lm den Artikel pYu} $lm genug haben in: Theologisches Hand-
worterbuch zum Alten Testament, Bd. 2, Minchen 1976 (Hg. von E. JENNI und
C. WESTERMANN), 920-936 (G. GERLEMAN).

5 Zum «8aldém» als GruB: Scumip, «Frieden» im Alten Orient, 47-53 (mit
biblischen Referenzen). WESTERMANN (Der Frieden im Alten Testament, 154)
hebt hervor, wie der in der Begegnung erfahrene Schalom, im strengen Sinn in der
Masse sich nicht finden kann, da er ja gegenseitige Verantwortung, zwischenmensch-
liches Vertrauen und Erfahrung von Geborgenheit einschlieBe.



172 Frieden wagen

werden) — auf Rechtschutz, Gemeinschaft und genug Nahrung zdhlen
konnen. Wenn keine solchen Notstinde herrschen, dann ist Friede:

Die Huld und die Treue treffen sich,

Die Gerechtigkeit und die Friedensfiille kiissen sich.
Die Treue sprofit aus der Erde hervor,

und die Gerechtigkeit neigt sich vom Himmel herab.
Ja, Jahwe spendet das Gute,

und unser Land gibt seinen Ertrag (Ps 85,11-13) 6.

In duBerster Dichte werden in diesem verheiBungsvollen Lied die
gesellschaftlichen Koordinaten angegeben, in denen das Ganz-Sein und
Ganz-Werden des von Gott zugesprochenen Schalom einbeschrieben
werden miissen. Friedensarbeit ereignet sich immer dann, wenn gebro-
chene Gemeinschaften wieder intakt werden, wenn korperliche und psy-
chische Organismen Wohlsein erlangen, wenn wirtschaftliche Sicherheit
fiir alle Menschen garantiert ist, wenn keine rechtliche Willkiir die Spi-
rale von befreiender und repressiver Gewalt aktiviert 7.

II. UNSERE SENDUNG ALS BAULEUTE AM FRIEDEN

Wir wissen, daB3 es nicht leicht ist, jedem Menschen in unseren indi-
viduellen und gesellschaftlichen Konfliktfeldern mit jener verantwor-
tungsvollen Offenheit zu begegnen, wie es der Friedensgrull — die Frage
nach dem Frieden! - andeutet 8. Wir haben auch genug Erfahrung

6 Kommentare zu Ps 85: A. DeissLER, Die Psalmen. Kleinkommentar zur
heiligen Schrift, Bd. 2, Diisseldorf 1964, 162-167; H. J. Kraus, Psalmen (Bibel-
kommentare XV/2), Neukirchen 1961, 588-594.

7 Zur weiteren Verarbeitung dieser Zusammenhinge von Liebe und Gerechiig-
keit in gewalt- und aggressionsgeladenem Miliew: J. FERGUsoN, The Politics of Love:
The New Testament Non-Violent Revolution, Cambridge o. J.; N. LoHFINK/
R. PescH, Weltgestaltung und Gewaltlosigkeit. Ethische Aspekte des Alten und
Neuen Testaments in ihrer Einheit und ihrem Gegensatz, Diisseldorf 1978; R.
SCHWAGER, Brauchen wir einen Siindenbock? Gewalt und Erlosung in den bibli-
schen Schriften, Miinchen 1978.

8 Die Grundimpulse zu diesem Thema « Bauleute am Frieden» sind ausfiithrlich
dargelegt im verabschiedeten Text der Sachkommission 10 an der Synode 72
der Didzese Basel: Weltweites Christsein: Die Verantwortung der Kirche in der
Schweiz fiir Frieden, Entwicklung und Mission, 1974, SS. 1-11 (Kommissions-
bericht), SS.14-23 (Entscheidungen und Empfehlungen zu «Entwicklung und
Frieden»).



Frieden wagen 173

damit, daf Friedensarbeit nicht ausschlieflich vom guten Willen des
Einzelnen abhidngt. Oft verzweifeln wir fast, weil in unseren gewaltge-
fitllten Lebens-, Wohn- und Arbeitsbedingungen die Wege zum «Frieden
fiir alle» nicht zu finden sind.

1. Nicht resignieren ...

Als Gldaubige versuchen wir aber dennoch, in der Auseinandersetzung
mit diesen gesellschaftlichen Konfliktherden, die i die Strukturen unseres
schweizerischen und internationalen Beziehungsnetzes eingeschrieben sind
(z.B. Fabrikation und Handel mit Waffen, rassische Diskriminierung am
Arbeitsplatz, Verarmung der Dritten Welt und Bankgeheimnis, Dienst-
verweigerer aus Gewissensnot, Gewaltszenen am Fernsehen, Verein-
samung und Selbstmordrisiko, Aggressivitit unter Familienmitgliedern
usw.) nicht zu resignieren, sondern uns an jene Garantie zu klammern, die
Jesus Christus unserem Kampf gegen Gewalt, Not und Angst mitgegeben
hat: «Selig sind die Friedensstifter, denn sie werden Sohne Gottes heifien»
(Mt 5,9).

Diese Seligpreisung fiir Bauleute am Frieden ist nicht ein schénred-
nerischer Appell. Sie ist begriindet in der Osterbotschaft des bereits
gewirkten Schalom:

Jetzt aber, in Christus Jesus, seid ihy, die thy einst ferne wart,
nahe gekommen in dem Blute Christt. Denn ey 1st unser Friede, der ...
die Scheidewand des Zaunes, die Feindschaft, gebrochen hat in
seinem Fleische ... dadurch, daf er Frieden stiftete, um nun die
berden tn einem Leibe zu verséhnen durch das Kreuz, nachdem er
durch dieses die Feindschaft getitet hatte (Eph 2,13-16) °.

2. ... wegen Jesus Christus

Diese neue Wirklichkeit der Versohnung ist dem Christus-Gldubigen
gegeben und anvertraut 1°. Er ist von seiner Verlorenheit, Verlassenheit
und Todverfallenheit befreit und mufl durch seine Verséhnlichkeit in der

9 Zur neutestamentlichen Friedens-Begrifflichkeit und ihrer Wirkungs-
geschichte: P. STUHLMACHER, Der Begriff des Friedens im Neuen Testament und
seine Konsequenzen, in: W. HuBer (Hg.), Historische Beitrige zur Friedensfor-
schung (Studien zur Friedensforschung 4), Stuttgart-Miinchen 1970, 21-69.

10 Zur Umsetzung dieser Friedens-Spiritualitdt, die sich christologisch begriin-



174 Frieden wagen

realen Umwelt seine Gottes-Sohnschaft aufscheinen lassen. Aktive
Gewaltireiheit ist deshalb fiir die «S6hne Gottes» nicht eine Option,
sondern eine Verpflichtung:

Da wir nun aus Glauben gerechigesprochen worden sind, halten wir
Frieden mat Gott durch unseren Herrn Jesus Christus ... Aber nicht
nur das, sondern wiy rithmen uns auch dev Tritbsal, da wir wissen,
daf die Triibsal Geduld wirkt, die Geduld aber Bewdhrung, die
Bewdhrung aber Hoffnung (R6m 5,1-5) 1.

Und diese Verpflichtung ist nicht nur fiir innergemeinschaftliche
Belange das Verhaltensmodell, sondern prigt auch den christlichen
Lebensstil im Umgang mit «Feinden». Die Ndhe des Reiches Gottes
betrifft ja grundsitzlich jeden Menschen. Jesus Christus hat im Haupt-
mann von Kapharnaum z.B. auch dem militdrischen, machtpolitischen
Feind das Reich Gottes zugesagt (Mt 8,10-13, vgl. auch das grenziiber-
schreitende Gleichnis vom barmherzigen Samariter: Lk 10,25-37).

3. Mzussion als «Hoffnung in Aktion»

Dieser Mut, kompromiBlos jede Form von privater und 6ffentlicher
Aggressionsbereitschaft und die Bevorzugung des Krieges als Mittel zur
Losung von Weltproblemen zu vermindern und methodisch immer wieder
gewaltfreie Formen des Protests und Verschnungs-Strategien zu suchen,
ist etwas Wesentliches von dem, was «Mission», Auftrag und Sendung der
Kirche, ist. «Mission» ist in diesem Zusammenhang der Erziehung zum
Frieden eine Hilfe zur Menschwerdung. Der « Misstonsauftrag» von Jesus

det, in die Technik der gewaltfreien Friedenspraxis: J.-M. MUuLLER, Gewaltlos. Ein
Appell, Luzern-Miinchen 1971 (iibersetzt von: L’Evangile de la non-violence, Paris
1971); J.-M. MULLER, Stratégie de ’action non-violente, Paris 1972; Goss-Mayr H.,
Der Mensch vor dem Unrecht. Spiritualitit und Praxis gewaltloser Befreiung, Wien
19783.

11 Dieser notwendige Ubergang von der wesentlichen Versshnung zur aktions-
nahen Versdéhnlichkeit ist bereits durch die Verschiebungen in der Textiiberliefe-
rung von Rdm 5,7 ablesbar: «Da wir nun aus dem Glauben gerechtgesprochen wor-
den sind, halten wir Frieden mit Gott durch unseren Herrn Jesus Christus». Dieses
«halten wir Frieden» kann indikativisch (exouev) oder kohortativ (exwpev)vers tan-
den werden. Der Indikativ deutet auf eine Wesenheit (ontologisch) im Christsein hin:
Frieden und Versthntsein ist gewirkt. Der Kohortativ ist eine ethische Aufforde-
rung: der Auftrag, fiir die Versthnung zu arbeiten, verséhnlich zu wirken. Vgl. zu
dieser Diskussion: STUHLMACHER, Der Begriff des Friedens im Neuen Testament,
33-37.



Frieden wagen 175

Christus (Mt 28,19) ldadt ja zu seiner Nachfolge und Jiingerschaft ein. Er
tragt auf, alle Gemeinschaften 2 das «zu lehren, was ich euch befohlen
habe». So ist Jesus Christus auch die Richischnur fiir unsere Verhaltens-
weise in der Schalom-Arbeit: Wie du mich in die Welt gesandt hast, habe
auch ich sie in die Welt gesandt (Joh 17,18) und: Ein neues Gebot gebe ich
euch, dafs thr einander lieben sollt, wie ich euch geliebt habe, dafi auch thr
einander lieben sollt (Joh 13,34).

Missionarische Existenz bedeutet dann, unter uns und in der Welt
so mit dem Leben beschiftigt zu sein, daBl im Horizont von Schalom
Leben, Gerechtigkeit und Reich Gottes um uns herum zu stehen kom-
men 3. Wiy waren falsche Propheten, wenn wir einen leeren und kom-
promiBlerischen Friedens-Ruf verbreiten wiirden (Jer 6,14). Unsere
Gemeinden werden vielmehr in der hoffnungsvollen Perspektive des
Schalom dann prophetisch, wenn sie kritisch so in den Lauf der Dinge
eingreifen, daB Menschen wieder menschlich und ohne Maske leben
diirfen. Denn bei Gott ist kesn Ansehen der Person (R6m 2,11) 14,

12 7. C. HoExeNDIJK (Kirche und Volk in der deutschen Missionswissenschaft,
Theologische Biicherei 35, Miinchen 1967, 310) schlieBt die Diskussion um das
«Missionsobjekt», welches in Mt 28,19 (wavta T £0vn) angesprochen ist («Volky,
«Nation»?), mit der Feststellung: «Ich glaube, das ist der Kern des Problems:
moglichst prizise Identifizierung der jeweiligen Gemeinschaft (ich sage jetzt lieber:
das Netzwerk der Institutionen), in der sich der Mensch konkret befindet.» — Der
Adressat der Botschaft ist deshalb jede Gemeinschaft, in der Heil noch nicht ver-
wirklicht ist. Missionarische Situationen finden sich so nicht mehr — ausschlielich
geographisch verstanden — in der « Dritten Welt», sondern soziologisch iiberall dort,
wo Schalom noch nicht verwirklicht ist (z. B. psychiatrische Klinik, Entwicklungs-
land, Waffenindustrie, Religionen der Welt, Polizeistaat, Ausbeutung, perstnliche
und strukturelle Stinde, Scheidungsschock usw.).

13 HOEKENDIJK (op. cit., 347) umschreibt die Missio Dei als «Schalomatisie-
rung des gesamten Lebens». Das bedeutet fiir ihn: ... so mit dem Leben beschiftigt,
in ihm engagiert zu sein, mit schmutzigen Héanden (...), daB diese drei Horizonte der
Hoffnung (Leben, Gerechtigkeit, Reich Gottes) um uns herum zu stehen kommen.
Ich mochte das den ‘messianischen Lebensstil’ nennen, mit diesem charakteristi-
schen Ineinander von Ungeduld (‘er kann nicht so lange ausbleiben’) und Geduld
(‘aber er kommt’). Wenn wir nach einem Modell suchen, werden wir auf den Gottes-
knecht des Deuterojesaja und auf Philipper 2,5-11 héren miissen. Vor Jahren schon
wurde dieses Lebensmodell (und also missionarische Modell!) in fiinf Kernworte
zusammengefaBt: Erwidhlung (zu) — Dienst — Zeugnis — Selbstidentifikation —
Leiden. Und das alles steht in der hoffnungsvollen Perspektive des Schalom.»

# Vgl. in Apg 10,26 die Antwort des Petrus an den heidnischen Hauptmann:
«Steh auf! auch ich bin nur ein Mensch», und die Feststellung von Petrus, die fur
die Mission der Kirche so entscheidend werden soll (v. 34—35): «In Wahrheit werde
ich inne, daB Gott nicht die Person ansieht, sondern daB in jedem Volk, wer ihn
fiirchtet und Gerechtigkeit iibt, ihm willkommen ist.»



176 Frieden wagen

Durch die so anvisierte Dialogfahigkeit zwischen Einheimischen und
Fremden, zwischen Weillen und Schwarzen, zwischen Arbeitern und
Unternehmern oder zwischen Menschen in Europa und Menschen in der
Dritten Welt ereignet sich die Kirche in der Welt. Denn Gott hat die
Versammlung derer, die zu Chyistus als dem Urhebey des Heils und dem
Ursprung der Einheit und des Friedens glaubend aufschauen, als seine
Kirche zusammengerufen und bestellt, damit sie allen und jedem das sichi-
bare Heilszeichen dieser Einheit sei (2. Vatikanisches Konzil, 1964, iiber
die Kirche, 9). Das ist die Sendung, die Jesus von seinem Vater erhalten
hat und an uns weitergibt: das Aufrichten von Frieden unter den Men-
schen (Jo 14,27).

4. Eine risikoreiche Aufgabe

Diese Friedens-Mission ist eine risikoreiche Aufgabe. Denn der eigent-
liche Friede-Schalom erschopft sich weder im Alten noch im Neuen
Testament in der Befriedigung beunruhigter Herzen und gequilter
Gewissen, er beteiligt die Christusglaubenden vielmehr an dem geschicht-
lichen, offentlichen und politischen Alltag. Die Liebe und der Versth-
nungsauftrag betreffen nicht blof die private Sphire. Almosen vertiefen
z.B. ja oft nur noch die grundlegende Ungleichheit zwischen den Men-
schen. Verkiindigung des Evangeliums, strukturelle Entwicklungsarbeit,
Einsatz fiir die Achtung jedes Menschen und Friedensforschung sind so
verschiedene Dimensionen der einen Dynamik der Hoffnung - der
einen Mission 5.

Dieser Auftrag erfordert die Fdhigkeit, mit eigenen Aggressionen
umzugehen und Konfliktsituationen nicht nur zu analysieren, sondern
auch abzubauen. Ohne die entscheidende Zusammenarbeit von verschie-
denen Fachkompetenzen (Psychologie, Soziologie, Rechtswissenschaft,
Sozialethik, Vorurteilsforschung, soziale Therapie usw.) ¢ kann die

15 Zu dieser einen und selben Dynamik des Hoffens, welche hier als Inhalt von
Mission erscheint: vgl. Die Kirche fiir andere und Die Kirche fiir die Welt im Ringen
um Strukturen missionarischer Gemeinden, Okumenischer Rat der Kirchen, Genf
1967.

16 Zu dieser Friedensarbeit und Friedensforschung in thren intevdisziplindven,
multidisziplindren und transdisziplindren Phasen: GALTUNG, Strukturclle Gewalt,
37-41; zu den verschiedenen betroffenen Disziplinen (Politische Wissenschaft,
internationale Beziehungen, Soziologie, Wirtschaftswissenschaften, Sozialpsycho-
logie, Geschichte, Volkerrecht, Psychologie, Militirwissenschaft, Biologie, Demo-
graphie, Geographie) : GALTUNG, Friedensforschung, 520. — Unter den mit Friedens-



Frieden wagen 177

prophetisch-christliche Konfrontation mit den «Gewalten und Méchten»
(Eph 6,11-12), die sich des Menschen in seinen physischen, gesellschaft-
lichen und politischen Spharen der Friedens- und Schalomsuche bemich-
tigen wollen 17, nicht fiir alle Konfliktpartner erfolgversprechend durch-
gestanden werden 18,

Wie risikoreich dieser Auftrag als Bauleute des Friedens ist, zeigt
das Leben von Jesus Christus, der in einem solchen Kampf den Kreuzes-
tod gestorben ist — fiir uns. Die Hoffnung hat aber gesiegt. Und getragen
von dieser inneren Kraft des Auferstandenen stehen wir deshalb weiter-
hin in dieser Mission fiir den Frieden: « Dies habe ich zu euch geredet, damit
thr in mir Frieden habt. In der Welt habt thr Angst. Aber seid getrost: ich
habe die Welt iiberwunden» (Jo 16,33). Eine Gleichsetzung von Gottes
Frieden und von weltlichen Friedensorganisationen ist in einem solchen
Kontext des Lerdens und des Scheiterns im Tod am Krewz auf keinen Fall
zutreffend. Das Bemithen um den Frieden bleibt ja immer im Rahmen der
vorldufigen Welt, wo auch beim Verwirklichen von Frieden Schuld und
Stinde iibernommen werden muB. Aus diesem Grunde bleibt auch der
Erfolg von Friedensbemiihungen vorldufig — und der MiBerfolg ist noch
kein Beweis fiir die Abwesenheit Gottes. Das gibt dem Christen Kraft fiir
die Friedenspraxis — nimmt aber auch die Friedensillusionen 9.

forschung beschiftigten wissenschaftlichen Disziplinen figuriert in dieser in den
60er Jahren gemachten Untersuchung der friedensforschenden Institutionen weder
Theologie noch Religionswissenschaft! Inzwischen wird der religicsen Mentalitit als
Faktor der Friedensarbeit mehr Bedeutung geschenkt. Vgl. in diesem Kontext:
J. GALTUNG, Social Cosmology and the Concept of Peace, Oslo-Geneva 1978.

17 In der neutestamentlichen Uberlieferung wird das diffuse Phdnomen, das
den Menschen intensiv bedrdngt, ohne direkt erfallbar zu sein, verschieden benannt:
unpersonlich (Médchte, Gewalten, Krafte, Herrschaften, Throne, Namen) und per-
sonlich (Weltherrscher, Herren, Geister, Satan, Teufel, Herrscher der Herrschaft
der Luft). Diese Gewalten bemiéchtigen sich aller Bezirke und Schichten des Men-
schen: korperlich-geistige Krankheiten wie politisch-gesellschaftliche Verhiltnisse.
Vgl. H. ScHLIER, Michte und Gewalten im Neuen Testament (Quaestiones dispu-
tatae 3), Freiburg i. Br. 1959.

18 Schalom und Befreiung sollen sowok! fiir die Unterdriicklen als auch fiir die
Unterdriicker moglich werden. Vgl. dazu (stellvertretend fiir andere Befreiungstheo-
logien): D. M. B. Tutyu, Verschnung ist unteilbar. Interpretationen biblischer Texte
zur Schwarzen Theologie, Wuppertal 1977.

19 Vgl. dazu das SchluBkapitel «Gottes Frieden und Weltfrieden» in: H. H.
ScumiD, Frieden ohne Illusionen, Ziirich 1971 und bes. S. 62: «Die wahre Zukunft
und das wahre Heil des Menschen sind noch nicht gegeben, wenn uns die Realisie-
rung des Weltfriedens gelingt, und die wahre Zukunft und das wahre Heil des Men-
schen sind noch nicht verloren, wenn uns auf diesem Weg der letzte Erfolg versagt
bleiben miiBte. Das gibt den Mut zu entschlossenem und tatkrédftigem Einsatz fiir
den Frieden — mit Optimismus, doch ohne Illusionen.»

12



178 Frieden wagen

III. ERHOHTE GEWALTBEREITSCHAFT BEI KIRCHENGANGERN ?

Die Friedensarbeit sollte deshalb wichts Hektisches und prosely-
tisch Aggressives an sich haben. Sie ist auch nicht das Privileg von Gldu-
bigen. Denn unser christlicher Anspruch (in Liturgie und Katechese
proklamiert), mehr als eine Einladung zum Frieden zu sein und aktiv
am Aufbau einer harmonischeren Welt mitzuwirken, wird durch ein-
gehende Untersuchungen tibey die Einstellungen und Verhaltensweisen von
Christen und Nichichristen zu gesellschaftlichen Problemen wenn viel-
leicht nicht ganz widerlegt, so doch ernstlich in Frage gestellt 20.

Bei diesen Befragungen ging es um Probleme wie: Vertretbarkeit
militdrischer Ausbildung, Akzeptieren von Atomwaffen, Meinung
zur Todesstrafe, Geldbeitrdge fiir Weltbiirgerschaft, Forderung
eines Friedensforschungsinstituts. Parallel zu diesen Einstel-
lungsuntersuchungen iiber konkrete gesellschaftliche Situationen
wurden die Befragten eingeladen, sich auf einer mitgegebenen
Selbsteinschidtzungs-Skala, die von «strenggldubig» iiber «regel-
maBiger Kirchenginger» bis zu «religionslos» in {iber ein Dutzend
Moglichkeiten aufgefichert war, einzuordnen.

Das Ergebnis dieser Ende der 60er und zu Beginn der 70er Jahre in
Deutschland, Kanada und den Vereinigten Staaten unter der gesamten
Bevolkerung und unter den verschiedenen Eliten (wie kirchliche Amts-
trager, Wirtschafts- und Arbeiterfiihrer, Universitdtsstudenten usw.)
durchgefithrten dreizehn Ermittlungen steht in einem verbliiffenden
Gegensatz zur Liebes- und Friedensbotschaft des Christentums: Christen
sind kriegsbereiter in thren Ansichien als Nichichristen, die dogmatischen
Christen sind strenger zu strafen bereit als die weniger dogmatischen,
Katholiken wiinschen Kernwaffen mehr als Protestanten und Protestan-

20 Diese Untersuchungen sind dargestellt und kommentiert in: W, HUBER und
G. Liepke (Hg.), Christentum und Militarismus (Studien zur Friedensforschung 13),
Stuttgart-Miinchen 1974. Zum Problemkreis «Frieden-Religionen» vgl.: R. H.
Bainton, Christian Attitudes Toward War and Peace. A Historical Survey and
Critical Re-evaluation, New York 1960; J. FErRGUsSON, War and Peace in the World’s
Religions, London 1977; E. J. M. KrokEer (Hg.), Die Gewalt in Politik, Religion
und Gesellschaft, Stuttgart 1976. — Die hier zusammengefaliten Untersuchungen
stiitzen sich auf den Bericht von Elbert W. RussgeL, Christentum und Militarismus,
in: HuBer-L1EDKE, Christentum und Militarismus, 21-109 (vgl. auch 103-109 die
ausfithrliche Bibliographie).



Frieden wagen 179

ten mehr als Glaubenslose. Unter allen Gruppen, die erfat wurden,
zeigten die Kirchgidnger eine stirkere Tendenz, in der militarischen Macht
ein Mittel zur Konfliktlésung zu sehen als die Nicht-Kirchgidnger. Die
entschiedenen Anhinger religioser Einstellungen sind weniger an Welt-
gemeinschaft interessiert als die sich als unreligiés Einstufenden 2.

Es ist hier nicht der Ort, die Griinde fiir dieses Krankenbild zu dis-
kutieren 22, Es scheint aber empirisch erwiesen zu sein, dafl Christen oft
eine Verhaltensform haben, deren Dimensionen mit Strenge, Durch-
setzen von Ordnung, Neigung zum Unterdriicken (¢man muf3 dem Bésen
widerstehen»), Furcht vor Konflikten, autoritdre Einstellung und Zen-
surbereitschaft charakterisiert werden kénnen. Wenn wir solche Fest-
stellungen ernstnehmen wollen, so wird der Friedensappell kirchlicher
Gemeinschaften erst dann glaubwiirdig, wenn jede dieser Gemein-
schaften selbstkritisch und konkret buBwillig wird und ihre lehrméB8igen
Vorurteile, moralischen Aggressionspotentiale und hierarchischen Auto-
rititsmiBbriuche sieht, untersucht und vermindert.

1IV. EVANGELIUMSGEMASSE FRIEDENSMETHODEN

Erst dieser Proze3 der Entspannung und der Befreiung aus dem
StreB erlaubt es den Christen, ein Klima des Vertrauens mitzugestalten,
um die lokalen und weltweiten Gewalt-, Not- und Angstprobleme zu

21 Solche und dhnliche Zusammenhédnge haben die 3. Weltkonferenz der Reli-
gionen filv den Frieden (Princeton/USA, Ende August-Beginn Sept. 1979), an der
338 Vertreter aus dem Buddhismus, Christentum, Hinduismus, Jainismus, Juden-
tum, Konfuzianismus, Islam, Shintoismus, Sikhismus, Zoroasterismus und anderen
Religionen teilgenommen haben, bewogen, ihre SchluBerklirung mit folgendem
Bekenntnis zu beginnen: « Wir konnen nicht leugnen:

— die Praxis unserer religiosen Gemeinden bedeutet oft eine trennende Kraft in
dieser Welt,

— sehr oft passen wir uns den Méchten dieser Welt an, selbst wenn sie unrecht tun
— statt diesen Michten das Wort der Lehren unserer Religionen entgegenzustellen,

— wir haben nicht genug getan als Diener und Firsprecher der leidenden und aus-
gebeuteten Menschen,

— wir taten zu wenig, um interreligiéses Verstindnis und Gemeinschaftssinn aufzu-
bauen untereinander, auf lokaler Ebene, wo Vorurteile sehr stark sind ...» Vgl
Findings WCRP III, New York 1980, 2.

22 RusseL (in: HUuBER-LIEDKE, op. cit., 74-103) verankert diesen Verhaltens-
komplex der autoritiren Strenge in einem entsprechenden Gotfesbild und in einer
Lehre von der bloB «bedingten Lieben (Liebe unter der Bedingung des Gottes-
Gehorsams, Liebe unter der Bedingung der Bekehrung usw.), die bereits im AT und
NT gegeben seien. Im gleichen Sammelband (185-203) reagiert G. LIEDKE auf dieses
Interpretationsmodell: Gottes Liebe — bedingt oder unbedingt?



180 Frieden wagen

verringern. Haben wir neben dieser moralischen Aufforderung zur Frie-
densbereitschaft aber auch fechnische und methodische Vorgehensweisen
anzubieten? 23

Drei Leitbilder kénnen hier vielleicht angegeben werden:

1. Immer wieder selbst die Initiative ergreifen

Jesus weist darauf hin, dal wir sogar bei denjenigen Konfliktsitua-
tionen, in denen wir wissen, daB3 der «andere» der Schuldige ist, immer
wieder neu und zuerst die Initiative ergreifen miissen:

Wenn du nun deine Opfergabe zum Altar bringst und dovt eingedenk
wirst, daf dein Bruder etwas wider dich hat, so lafS deine Gabe dovt
vor dem Altar und geh zuerst hin und verséhme dich mit deinem
Bruder, und dann komm und bring deine Gabe dar I» (Mt 5,23-24).
Denn: Wer schuldlos ist, werfe den ersten Stein (Jo 8,7).

Was bedeutet es, selber die Initiative wieder zu ergreifen, wenn sich z. B.
wegen des beruflichen Konkurrenzkampfes, aus Geldnot oder aus zeit-
licher Uberbeanspruchung die Worte zwischen Mann und Frau in der
Ehe nicht mehr finden? Mit welchen zeichenhaften Verschnungsgesten
konnen MiBverstindnisse zwischen Eltern und Kindern abgebaut wer-
den 2*? Wie konnen (z. B. wegen liturgischen Fragen) zerstrittene Gemein-
demitglieder miteinander auf den BuBweg gehen? 25

2. Immer wieder evne Chance geben

Jeder Mensch ist von der erwdhnten Verstrickung von Gnade und
Schuld geprédgt. Er lebt im Schnittpunkt von guten Anlagen und zer-
storerischen Tendenzen. Deshalb muB jede zwischenmenschliche und

23 Fur diese Suche nach einer praktikablen und systematischen Methode des
gewaltfreien Sozialwandels vgl.: T. EBERT, Gewaltfreier Aufstand. Alternativen zum
Biirgerkrieg, Waldkirch 1978, und: V. CoovERr e. a., Resource Manual for Living
Revolution, Philadelphia/USA 1978.

24+ Vgl. H. BasT u. a., Gewalt gegen Kinder. KindesmiBhandlungen und ihre
Ursachen (rororo 6934), Reinbek bei Hamburg 19782

25 Im Zusammenhang mit dem «Phinomen Ecbne» vgl. dazu: J. BINER,
Religionswandel in einem Walliser Alpental. Beobachtungen und Reflexionen eines
Psychotherapeuten, in: G. STEPHENsoN (Hg.), Der Religionswandel unserer Zeit im
Spiegel der Religionswissenschaft, Darmstadt 1976, 138-151.



Frieden wagen 181

sogar jede zwischenstaatliche Begegnung von einem grundsdtzlich posi-
tiven Vorurteirl in den fremden Menschen, das diesem immer wieder die
Initiative zuriickgibt, geprdgt sein. Das Wort «Verzeihung» bedeutet
das — wenigstens in der Perspektive der Bergpredigt (Mt 7,1-5, vgl. auch
18,21-22).

Alte Formen der Friedensarbeit wie gemeinsames Fasten, solidari-
sches Beten, bewultes Auf-Schlaf-Verzichten oder nachdenkliches Wall-
fahren konnten dazu helfen, dem verfeindeten Anderen die Chance zu-
riickzugeben. Diese asketischen Ubungen sind ja nicht zur scheinheiligen
Selbstbestdtigung da (Mt 6,1-17), sondern zur Klidrung der eigenen
Beweggriinde, zur Liuterung unserer rechthaberischen Eigensucht, zur
Abkehr von unserer Ich-Verblendung und zur radikalen Hingabe an den
menschenfreundlichen Gott 6.

3. Rechthaben ist nicht das Kriterium

Der ausschlaggebende Gesichtspunkt ist somit nicht, das Recht auf
seiner Seite zu haben und den anderen Menschen mit seinen Argumenten
zu erschlagen, sondern positiv «<aufbauend» in der Gemeinschaft zu leben:

Lasset uns nun nicht mehr einander richien, sondern das haltet viel-
mehy fir recht, dem Bruder micht Anstof oder Verfithrung zu
bereiten ... Also lasset uns nun nach dem trachien, was zum Frieden,
und nach dem, was zur Evbauwung unteretnander dient! (Rom 14,13
und 19; vgl. 1 Kor 8,1-13).

Die letzten Entscheidungskriterien sind nicht in der Welt der Ideen zu
suchen, sondern in der Welt der Personen. Denn die Wahrheit ist zwar
hart wie ein Diamant, aber auch zart wie eine Blume.

Dieses prioritdre Kriterium des gemeinschaftsiordernden Verhal-
tens, vor dem das rechthaberische Gebaren als wertlos erscheint, 1483t viele

26 Zur auBerkirchlichen und auBerchristlichen Wirkkraft dieser asketischen
und spirituellen Uberlieferung und zu ihrer Hilfe fiir die eigene Entstressung und
fur die soziale Friedensarbeit, vgl. die Analyse der sog. « Jugendreligionen» und ihre
Interpretation in: M. MILDENBERGER, Die religiose Revolte. Jugend zwischen
Flucht und Aufbruch (Fischer-Taschenbuch 4208), Frankfurt a. M. 1979, ferner:
Religion im Untergrund. Die religiosen Randgruppen Jugendlicher in der Schweiz
— Eine Herausforderung, Ziirich-Einsiedeln-Kéln 1975; H. Cox, Licht aus Asien.
VerheiBung und Versuchung ostlicher Religiositdt, Stuttgart-Berlin 1978; F. Ka-
BERMANN, Die Jesus-Falle. Der sanfte Krieg der Sekten, Hamburg 1979.



182 Frieden wagen

Fragen aufscheinen, bei deren Beantwortung die Christen in Zusammen-
arbeit mit ihrer Umwelt friedensférdernd aktiv werden kénnten:

Wie konnen Architekten haB- und streitférdernde Wohnbedingungen
verbessern ?

Wie konnen spannungs- und streBférdernde Schul-, Arbeits- und
Lebensrhythmen so umorganisiert werden, daBl nicht mehr nur
die Auswege der Depression und der Selbsttotung bleiben? 27

Wie konnen Gemeinden durch das Erstellen von Spielplitzen und
durch ein Angebot von sinnvoller Freizeitgestaltung verséhnend
wirken ?

Mit welchen Angeboten kann die Uberlastung mancher Miitter und
Viter nachbarschaftlich getragen werden?

Welche juristische Schritte sind dringend zu unternehmen, um aus-
landische Christen als Vollmitglieder in unsere Gemeinden aufzu-
nehmen?

Was bedeutet diskrete Gastlichkeit und aktive Toleranz gegeniiber
Fliichtlingen? 28

Wie konnen Machtsucht und Tyrannei in Pfarrei-, Partei- und Armee-
gremien entlarvt werden?

Mit welchen MaBnahmen koénnen wir die materiellen und seelischen
Sorgen der Angehorigen von gefangenen Mitmenschen oder von
eingekerkerten Militdirdienstverweigerern erleichtern?

In diesen und dhnlichen Fragen sind Verhaltensmodelle angesprochen,
die vielleicht von nur mannlich besetzten Hierarchien nicht geldst werden
konnen. Die Einstellung fiir Verwundbarkeit, Offenheit, Empfindsamkeit,
Einfiihlung, Mitleiden-Konnen und kompromiBlosem Mut fehlen ihnen
oft. Das friedensférdernde Einiiben von echter Mitarbeit zwischen Frauen
und Mdannern konnte in unseren Gemeinden die zwischenmenschlichen
Beziehungen noch konkreter fiir Briiderlichkeit und Schwesterlichkeit
freiwerden lassen. Das wire ein kirchliches Angebot an die staatliche
Offentlichkeit. Denn was niitzt es, Recht zu haben und die Wahrheit zu
besitzen, wenn der Bruder und die Schwester, um derentwillen «Christus
gestorben ist», dadurch ins Verderben kommen (1 Kor 8,11)?

27 Vgl. A. HOLDEREGGER, Suizid und Suizidgefihrdung. Humanwissenschaft-
liche Ergebnisse. Anthropologische Grundlagen, Freiburg 1977 (343-364: Biblio-
graphie).

28 Vgl. das von Caritas-Schweiz verdffentlichte Merkblatt « Zur Religion der
Indochina-Fliichtlinge» (Luzern 1980).



Frieden wagen 183

V. ZEICHENHAFTE PRAXIS VON FRIEDEN

Diese altchristlichen Wege der Friedenspraxis — Initiative erfassen,
Chance geben, aufbauend wirken — bringen in Erinnerung, daBl Friede
nicht nur eine Art von innergemeinschaftlicher Vertriglichkeit meint,
sondern dem andersdenkenden Mitmenschen und Glaubensbruder beim
Austragen von Konflikten aktive Toleranz entgegenbringen will. Die
konkrete, kirchliche Gemeinschaft wird in einer solchen Perspektive zu
einem verbindenden und verbindlichen Orf, wo die Konflikte benannt
werden, und wo Frieden und Schalom machbar erscheinen, ansatzweise
realisiert und als nachahmenswert angeboten werden. Das durch Christus
erbffnete Versohntsein will sich so durch den glaubenden Christen in den
erneuerten mitmenschlichen Beziehungen der Versohnlichkeit verwirk-
lichen. Dadurch werden die Konflikte nicht verdriangt oder kompromiB-
lerisch totgeschwiegen. An ihnen werden vielmehr neue Verhaltensmuster
und Verstdndigungsmaoglichkeiten erarbeitet (vgl. die Methode der Kon-
fliktlésung bei der Jerusalemerbegegnung der Apostel: Apg 15).

Deshalb ist es mit deklamatorischen Friedensappellen von Kirchen-
vertretern nicht getan, wenn sie nicht selbst-kritisch an der Verséhnung
der unfreien Tendenzen in ihrer eigenen Person, innerhalb ihrer jeweiligen
kirchlichen Gemeinschaften und mit den Menschen ihrer Umwelt konkret
buBbereit arbeiten #°. Eine solche konkrete, private und &ffentliche Buf3-
fertigkeit beinhaltet auch den Willen, die notwendigen finanziellen Mittel
bereitzustellen, damit es « Fachleuten» und «Praktikern» mehr und mehr
gelingt, in der Schweiz die Friedensrede in eine nationale und internatio-
nale Friedenspraxis iiberzufiihren 3°.

Vom Ernst dieser Nachfolge und von dieser folgenschweren Ent-
scheidung spricht Jesus: Meinet nicht, daf ich gekommen sei, Frieden auf
die Evde zu bringen. Ich bin nicht gekommen, Frieden zu bringen, sondern das

29 Nur eine im Prozefl der Bekehrung stehende Gemeinde kann andere Men-
schen zur Bekehrung einladen, und: nur eine missionarische Gemeinde kann glaub-
wiirdig eine missionierende Gemeinde werden. Vgl. dazu den Abschnitt «Bekeh-
rung»in: H.-W. GENsicHEN, Glaube fiir die Welt. Theologische Aspekte der Mission,
Giitersloh 1971, 112-121.

30 Dije Mitglieder der Synode 72 aus der Ditzese Basel formulieren im Sach-
bereich «Weltweites Christsein» (vgl. Anm. 8) unter 5.5 Konfliktaustragung im
Geiste Chvisti (S. 20) folgende Empfehlung: «Der finanzielle Aufwand fir die
Friedensbemithungen ist ebenso ernst zu nehmen wie jener fiir die Armee. Die Ge-
fahr des Riistungswettlaufes ist besser bewuf3t zu machen.»



184 Frieden wagen

Schwert (Mt 10,34). Es geht bei diesem Satz in keiner Weise um die Recht-
fertigung einer wie auch immer gearteten Kriegsmentalitit, sondern eben
um den alles umfassenden Aufbruch fiir das Reich Gottes 3'. Von der
beschriebenen Verséhnungswirklichkeit in Christus her, ist es ja dem
Christen nicht gestattet, den Krieg als menschlich notwendiges Ubel hinzu-
nehmen oder ihn gar zu bejahen. Dazu gibt auch das Wettriisten der
«Feinde» keine nachtragliche, grundsitzliche Berechtigung. Armeeorga-
nisation ist fiir einen Christen Trauerarbeit.

VI. MEDITATION ALS FRIEDENSFORDERNDE VORAUSSETZUNG

Die meditative Vertiefung konnte fiir diese zeichenhaften Vorge-
hensweisen auf der Friedenssuche, die eben skizziert wurden, eine pdda-
gogische Voraussetzung bereitstellen 2. Sie ermdglicht ndmlich die Be-
freiung des alltdglichen Oberflichen-Ichs von seinen gemeinschaftsspal-
tenden Rollenerwartungen, die oft nach dem Freund-Feind-Modell
geformt sind. Denn im Unterschied zum distanziert-technischen Beob-
achter-Standpunkt der rationalen Erkenntnismethode beschreibt die
Meditation einen Erkenntnisweg, der die Menschen durch einfiihlendes
Teilhaben innerlich ernstnimmdt 3. Sie sprengt dadurch die aggressions-
steigernde Spaltung in « Wir hier» und «Sie dort» und schafft so eine der

31 Vgl. dazu STUHLMACHER, op. cit., 27 und 46-50.

32 Zur Evziehung zum Frieden: J. ESSER, Zur Theorie und Praxis der Friedens-
padagogik. Kritische Konzepte fiir Schule und Erwachsenenbildung, Wuppertal
1973 (mit didaktischen Anregungen zum exemplarischen Unterrichtsprojekt
«Friedensdefinitionen» und mit Ansidtzen zur Konfliktserziehung im Rahmen der
Resozialisierung von erwachsenen Strafgefangenen); M. StarLMANN (Hg), Frie-
denserziehung und Religionsunterricht. Impulse — Berichte — Entwiirfe, Stuttgart-
Miinchen 1972; A. FrieMELT/F. OsER, Den Frieden lernen. Christentum und
Wissenschaft auf der Suche nach Frieden, Olten-Freiburg i. Br. 1973; H. PrISTER/
R. WoLF, Friedenspiddagogik heute, Waldkirch 1972 (mit Unterrichtsprojekt und
Bibliographie).

33 Vor allem die « Jugendreligionen» (vgl. Anm. 26) erinnern die Kirchen an die
wpartizipatovische Evkenntnismoglichkeit dev Meditation». MILDENBERGER (op. cit.,
286) stellt diese friedensférdernden Zusammenhinge folgendermafBlen dar: «In
einem hellsichtigen Essay zeichnet D. ScHLEsSAK den wissenschaftlichen Weg der
Naturerkenntnis nach, um ihn einzuholen und auszurichten auf die umfassendere,
partizipatorische Erkenntnismdglichkeit der Meditation: ‘Teilhabe am Subjekt der
Natur nicht nur in einem Machen, das leicht zur Mache wird und die Macher zu
Bossen der Welt werden 148t." Carl Friedrich voN WEIzZSACKER zitierend, betont er
noch einmal, Meditation sei ja nicht Flucht in die eigene Innerlichkeit, sondern
‘ein Sichstellen gegeniiber denjenigen inneren Hemmnissen, die einen hindern, sich



Frieden wagen 185

Bedingungen fiir kooperative Begegnung und jene verwundbare Offen-
heit, die radikaler als die psychischen und sozialen Trennungsfaktoren
(wie Charakter, Rasse, soziale Schicht oder Konfession) vorzudringen
vermag.

1. Einiiben des Friedens durch Belrachtung

Das Tiefen-Ich, wo jeder Mensch — auch der «Feind» — von Gott
betroffen ist, wird durch die Meditation in einer solchen inneren Sicher-
heit verwurzelt, daB er keine Angst mehr hat — auch nicht davor, daBl
sein Friedensanliegen beldchelt und diffamiert wird 3. Ein so gefestigter
Mensch arbeitet dann aus dieser personlichen Sicherheit heraus an einer
Sicherheitspolitik, die tragfihiger als die ausschlieBlich militdrische Auf-
riistung ist.

In diesem sicherheitspsychologischen und sicherheitspolitischen
Zusammenhang konnte auch die von den geistlichen Lehrern so realistisch
gesehene Anndherung zwischen Gewaltbereitschaft und nicht integrierter
Sexualitdt einerseits und zwischen Gewaltfreiheit und integrierter,
«keuscher» Sexualitdt anderseits neue Dimensionen erhalten. Dadurch
wird in jeder Form von Gemeinschaft — Familie, Gruppe von Familien,
Ordens- und Priestergemeinschaften, Berufsmilieu, Vereine, Kirch-
gemeinden, Gewerkschaften - ein Klima geschaffen, in dem die in der
Spiritualitdtsgeschichte unter dem Titel «briiderliche Zurechtweisung»
(correctio fraterna, vgl. Mt 18,15-17 und Lk 18,3—4) bekannte Methode
der Konfliktverminderung und der Friedensférderung eingebiit werden
kann.

seinem Mitmenschen und der Wirklichkeit zu stellen’. Welche Perspektiven ‘imagi-
nativer Rationalitit’ sich dabei eréffnen, hat Carl Friedrich voN WEIZSACKER an
anderer Stelle angedeutet. Kriegsverhiitung sei nicht moglich, Ungleichheit, Armut,
Umweltzerstérung kénnten nicht abgeschafft werden, solange die uns alle bestim-
mende ‘Struktur der angstvollen Selbstbeschiitzung des Ich’, die eine selbst-siich-
tige ‘Selbstbehiitung’ sei, nicht durchschaut ist und dadurch iberwunden wird.»

3% Die Erziehung zur Miindigkeit im Konflikt und die Ich-Stirkung, um von
aggressionssteigernden Rollenerwartungen freizuwerden, gehoért nach ESssEr
(op. cit., 50-58) zu den konstitutiven Leitkategorien der Erziehung zum Frieden.
Das ist eine Grundvoraussetzung, um gegeniiber dem sozialen Uber-Ich die eigene
Entscheidung und den erneuerten, moglichst gewaltfreien Lebensstil durchhalten zu
konnen, ohne sich von der sozialen Kontrolle einschiichtern zu lassen. Zu dieser
damit angesprochenen «Skala gewaltfreier Kampfmethoden» und «Skala der Repres-
sion», deren erstes Niveau solche sozialen Sanktionen wie Lacherlich-Machen und
Diffamation der Person und des Anliegens der Friedens-Sucher einschlieBt: vgl.
EBERT, op. cit. (Anm. 23), 33-53.



186 Frieden wagen

2. Mystik und Politik 3

Welche Methoden der Betrachtung, der Meditation und der Verinner-
lichung in diesem Zusammenhang auch gewihlt werden, sie férdern die
enge Verbindung zwischen Mystik und Politik. So wurde Bruder Klaus
in der Betrachtung des Leidens Christi, der Eucharistie und des Geheim-
nisses der Dreieinigkeit so geldutert, daBl er zum politischen Ratgeber
erwacht ist. Durch seine Innerlichkeit gestdrkt und durch seine 30jdhrige
aktive Teilnahme am politischen Lebenseiner Heimat realistisch gemacht,
hat dieser «Liebhaber des Friedens» klar gegen die Auswiichse des S6ld-
nerdienstes und gegen das Uberhandnehmen von Grausamkeit in Krieg,
Raubziigen und Folterungen Stellung bezogen.

Die auf seinem Meditationsbild dargestellten leiblichen Werke der
Barmherzigkeit — Hungrige speisen, Durstigen zu trinken geben, Fremde
beherbergen, Nackte kleiden, Kranke besuchen, Gefangene befreien,
Tote begraben — sind deshalb nicht nur als Einladung zur individuellen
Heiligung, sondern auch als Forderung zum Andern unmenschlicher
Lebensbedingungen und Strukturen in Heimat und Fremde zu verstehen.

Die Friedenserziehung konnte so von diesen religiésen Meditations-
methoden nicht nur eine Spiritualitdt erhalten, sondern konkrete Anlei-
tungen, wie die VerheiBung erfiillt werden kann: Da st nicht Jude noch
Grieche, da ist nicht Sklave noch Freier, da ist nicht Mann noch Weib,
denn thy alle sexd einer in Christus Jesus (Gal. 3,28).

VII. KIRCHE — EIN LABORATORIUM ZUM «FRIEDEN WAGEN?»

Feindesliebe ist dann nicht mehr nur ein frommes Gerede in der
Liturgie. Vielmehr wagen kirchliche Gemeinschaften Frieden und treten
mit dieser Mobil-Machung der Herzen in einen LernprozeB ein, in dem
kleine Arbeits- und Lebensgruppen in Familie und Schule relevante
Friedensarbeit leisten, sich nicht mehr hinter einem blinden Patriotismus
abkapseln, Konflikte abbauen und den Ristungswettlauf iiberfliissig
machen.

35 Diese Anniherung von Mystik und Politik und diesen Bezug zu Bruder
Klaus verdanke ich: H. STIRNIMANN, Bruder Klausens Glaubensrede. Skizze zu
acht AuBerungen, in: FZPhTh 26 (1979) 393-429, bes.: 394-397 (Politiker und My-
stiker) und 408-413 (Frid ist allwegen in got).



Frieden wagen 187

Diese globalen Perspektiven der Arbeit fiir den Frieden konnen
aber bloB in lokalen Gemeinschaften verwirklicht werden. Das erwidhnte
Vorbild des Bruder Klaus — aber auch dasjenige eines Mahatma Gandhi,
eines Martin Luther King oder des Erzbischofs Oscar Romero —illustrieren,
daB diese Suche von Schalom sich nicht in Grundsatzdiskussionen, sondern
in einer Politik Rleiner, aber praktikabler Schritte evergnet. In diesem Sinne
ist die kirchliche Gemeinschaft eine Experimentier- und Weggemeinschaft
des Friedens 36, Sie ist ein multinationales Laboratorium 37, in dem z. B.

Angstreflexe abgebaut werden,

durch Gegeninformation die verzerrte Wirklichkeit richtiggestellt wird,

Alternativen von Gemeinschaftsleben (in Familien und in Ordensgemein-
schaften) erprobt werden,

die Schulung zu selbst- und gesellschaftskritischer Analyse und zur
Dialogfdhigkeit geférdert wird

und wo im Gebet und in der Eucharistie dieses Wagnis des Friedens Gott
anvertraut wird.

Dann leisten die Christen zwar einen sehr begrenzten, aber wirklichen
Beitrag zu dieser so komplexen Friedensforschung und Friedenspraxis.
Sie leisten vor allem einen Beitrag daran, da@ sich das Wort des Propheten
(Jes 45,18) verwirkliche: Nicht zur Ode hat der Herr die Evde erschaffen,
zum Wohnen hat er sie gebildet.

36 ScuMIDT, Frieden (vgl. Anm. 4), 90: ¢«Schalom ist weder ein religioses Son-
dergut noch eine allgemeine politische Ordnungsvorstellung, sondern eher schon so
etwas wie Experimentier- und Weggemeinschaft, in der Menschen unterwegs sind
und bleiben, um verheiBenen Lebensméglichkeiten nachzukommen und sie allen
zugute kommen zu lassen.»

37 Vgl. P. LaureNnT, Die Kirchen und die transnationalen Unternehmen, in:
Die transnationalen Konzerne und die Kirchen (PRo MUNDI vITA-Bulletin 75),
Bruxelles 1978, 26: «Obwohl die Kirchen ihrem Wesen nach ganz anders sind, sind
sie doch als transnationale Organisationen zu bezeichnen, genauso wie ihre ‘besonde-
ren Branchen’ — die Orden und Kongregationen.»



	Frieden wagen : für eine Mobil-Machung der Herzen

