
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 1-2

Artikel: Die "sacra potestas" und die Laien

Autor: Corecco, Eugenio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760968

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760968
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eugenio Corecco

Die «sacra potestas» und die Laien

I. Vorbemerkungen

Die Reaktion Karl Rahners auf die Publikation der «Grundsätze zur
Ordnung der pastoralen Dienste» 1, mit welcher die Deutsche
Bischofskonferenz die Aufnahmebedingung der Laien in den pastoralen Dienst
der Kirche Deutschlands geregelt hat, ließ nicht lange auf sich warten.

In Anlehnung an eine bereits früher entwickelte These, wonach ein
Laie seinen Status (als Laie) verliert, sobald er ein kirchliches Amt oder
eine kirchliche Funktion auf Dauer ausübt und in eben diesem Maße zum
Klerus gehört2, wirft Rahner dem deutschen Episkopat vor, zu
«theologischen Spitzfindigkeiten» Zuflucht zu nehmen, um die Existenz zweier
verschiedener Kategorien des Klerus zu rechtfertigen und festzuschreiben:

diejenige der ordinierten und diejenige der nichtordinierten
Amtsträger. Für den jesuitischen Theologen ist die Anomalie nicht gegeben
durch die Tatsache, daß nichtordinierte Laien zum Klerus gezählt
werden können, sondern vielmehr dadurch, daß die Kirche, obwohl sie

beiden Kategorien von Amtsträgern die Ausübung der Hirtengewalt
gewährt (sei es, weil sie vorstehen, sei es, weil sie wenigstens Bezugspunkt
für eine kirchliche Gemeinschaft sind), weiterhin darauf besteht, nur
einem privilegierten Teil von ihnen (jenem, der das Gesetz des Zölibats

1 Sie wurden vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz am 2. März
1977 in der Broschüre «Zur Ordnung der Pastoralen Dienste» als Nr. 11 der Reihe
«Die Deutschen Bischöfe» veröffentlicht.

2 Vgl. Über das Laienapostolat : Schriften zur Theologie II, Einsiedeln-Zürich-
Köln 1964, 339-373.



Die «sacra potestas» und die Laien 121

akzeptiert) die Ausübung der Weihegewalt zuzubilligen 3. Für Rahner
hat die Existenz eines «Doppelten Klerus»4 strenggenommen keine

theologische Rechtfertigung, sondern stellt vielmehr die Frucht einer

politisch-disziplinarischen Option der Kirche dar: d.h., das Weihesakrament

nicht mit dem Ehesakrament verbinden zu wollen.
In dieser Ansicht des deutschen Theologen kommen alle trotz der

durch das Vaticanum II erreichten Fortschritte noch ungelösten
Schwierigkeiten bezüglich der dornenvollen Frage der Laien und ihrer
theologisch-kanonischen Definition zum Vorschein.

Das erstmalige Auftauchen des «Laientheologen» als allgemein
verbreitetes Phänomen des kirchlichen Lebens der siebziger Jahre hat
evidenterweise die Situation verkompliziert, indem es ein Postulat
doppelter Art mit sich brachte: einerseits die Bekräftigung des

fundamentalen Rechtes aller Christen, ohne Zölibatsverpflichtung Zugang zum
Priestertum zu haben, andererseits die Betonung des Vorranges des

Rechts der christlichen Gemeinden auf eine genügende Anzahl ordinierter
Diener gegenüber dem Recht der Universalkirche (wenigstens der
lateinischen) auf Durchsetzung des Pflichtzölibates, welches als einer der

Hauptgründe für den Klerusmangel angesehen wird.
Angesichts der inhärenten Zweideutigkeit, sich in diesem Zusammenhang

der Kategorie des «fundamentalen Rechtes» zu bedienen, und
angesichts der Komplexität des Problems, welches in der theologischen
Definition des Laien seinen Ursprung hat, erscheint es angezeigt, aus
methodologischen Gründen eine Trennung der unterschiedlichen Fragestellungen

vorzunehmen: zuerst wäre das Problem der Natur der «sacra

potestas», dann jenes ihrer Übertragung auf die Laien zu behandeln.
Dabei sollte man von deren kirchenpolitischen Implikationen absehen,

da sie auf Grund ihrer emotionalen Komponente eine sachgerechte

Beurteilung zu beeinträchtigen drohen, ohne allerdings die Tatsache

verschweigen zu wollen, daß auch den disziplinaren Entscheidungen

sozusagen immer, sei es auf positive oder auf negative Weise, eine

tiefere theologische Valenz innewohnt.
In der Tat offenbart sich auch das Problem der theologischen Definition

des Laien und jenes der Bedeutung desselben für die kirchliche
Verfassung nach einem halben Jahrhundert der Reflexion 5, wie viele

3 Vgl. Pastorale Dienste und Gemeindeleitung: Stimmen der Zeit 195 (1977)
733-743.

4 Ibidem 743.
5 Darüber vgl. z. B. E. Schillebeeckx, Die typologische Definition des christ-



122 Die «sacra potestas» und die Laien

andere theologische Probleme der Vergangenheit, als eine « crux theo-

logorum». In Anspielung an den Ausspruch Luthers bezüglich der
Auslegung des Binoms «Lex et evangelium» ist man versucht zu sagen, die

Lösung des Problems der Definition der Laien sei heute zur «höchsten

Kunst der Christenheit» 6 geworden.
Die These Rahners, derzufolge der Laie, welcher in dauerhafter

Weise ein kirchliches Amt ausübt, vom Laienstand zum Klerikerstand
übertritt, hat die Hypothese zur Voraussetzung, daß die Jurisdiktionsgewalt

von der Weihegewalt losgelöst werden kann bis hin zur Möglichkeit

der getrennten Übertragung. Dieselbe Voraussetzung liegt übrigens
unausgesprochen gewissen theoretischen Begründungen des Statuts der
Katholischen Aktion zu Grunde, welches als Teilnahme am hierarchischen

Apostolat selbst (oder am Apostolat der Hierarchie) verstanden
wird 7. Ein Gleiches gilt von den jüngsten Theorien, die sich auf den Text
von «Lumen gentium» (33,3) stützen, worin den Laien «die Befähigung,
von der Hierarchie zu gewissen kirchlichen Ämtern herangezogen werden

zu können», anerkannt wird, um im Hinblick auf ein geistliches Ziel
gewisse kirchliche Ämter auszuüben, woraus die Möglichkeit der
Delegation der Hirtengewalt an die Laien abgeleitet wird 8.

liehen Laien: De Ecclesia. Beiträge zur Konstitution «Über die Kirche» des zweiten
Vatikanischen Konzils, hrsg. von G. Baraüna, II, Freiburg-Basel-Wien 1966,
269 ff.

6 «... die höchste Kunst in der Christenheit», WA 36, 9, 28.
7 Auf die in dieser Definition der Katholischen Aktion innewohnende Gefahr

der Verklerikalisierung der Laien hat schon 1949 H. U. von Balthasar in seiner
Schrift «Der Laie und der Ordensstand» (Freiburg i. Br.) mit aller Klarheit
hingewiesen.

8 Die gleiche Auffassung ist im Can. 96 des zur Vorbereitung der Revision
des CIC 1977 veröffentlichten «Schema Canonum Libri I De Normis Generalibus»
zu finden, in welchem behauptet wird, daß «... in exercitio eiusdem potestatis
(regiminis), quatenus quidem eodem ordine sacro non innititur, ii qui ordine sacro
non sunt insigniti earn tantum partem habere possunt quam singulis pro causis
auetoritas Ecclesiae suprema ipsis concedit». Trotz der verklausulierten
Redewendung wird die prinzipielle Möglichkeit bejaht, daß die Laien fähig sind, an der
Ausübung einer «potestas regiminis» und somit auch der «sacra potestas»
teilzunehmen. Inwieweit die Teilhabe an der Ausübung («exercitio») der «potestas
regiminis» von der Teilhabe an der «potestas» als solcher zu unterscheiden ist, ist
allerdings nicht leicht zu verstehen. Auch der Hinweis auf die Existenz einer « sacra
potestas», welche im Weihesakrament, und einer, die nicht im Weihesakrament
grundgelegt ist, ist nicht problemlos. Soll man daraus entnehmen, daß in der Kirche
eine « potestas » rein menschlichen Rechtes vorhanden ist Steht nicht hinter dieser
Auffassung die Annahme, daß in der Kirche eine Gewalt ausgeübt werden kann,
welche nicht in der sakramentalen Struktur, sondern in einer vermutlich rein
sozialen Struktur der Kirche grundgelegt ist



Die «sacra potestas» und die Laien 123

II. Einheit und Einzigkeit der «sacra potestas »

1. In der Absicht, die dem Westen und Osten gemeinsame antike theologische

Tradition auszuwerten, ohne jedoch zum ekklesiologischen Wert
der von den Kanonisten schon vor dem 12. Jahrhundert 9 eingeführten
Unterscheidung von Weihe- und Hirtengewalt Stellung zu nehmen, hat
das Zweite Vaticanum die Einheit der «potestas sacra» in den Vordergrund

gerückt. Die theologischen Elemente, welche auf eine einheitliche
Konzeption der «potestas sacra» abzielen, sind einerseits das Prinzip der

Sakramentalität des Episkopates 10, andererseits das traditionelle Prinzip

des can. 118, wonach sinngemäß die Hirtengewalt nur einer geweihten
Person verliehen werden kann, und schließlich die Möglichkeit, der klassischen

Unterscheidung von Weihe- und Hirtengewalt eine neue Interpretation

zu unterlegen.
Die Unterscheidung zwischen Weihe- und Hirtengewalt ist das Resultat

eines fast tausend Jahre dauernden Prozesses, in welchem versucht
wurde, zwei fundamentale Verfassungsprobleme zu lösen: jenes der

Gültigkeit der sakramentalen Handlungen, die von Amtsträgern
vollzogen wurden, welche auf irgendeine Art mit der kirchlichen Gemeinschaft

gebrochen hatten, und jenes der Gültigkeit der absoluten Ordinationen,
die in der lateinischen Kirche trotz des Verbotes des Konzils von Chal-
zedon 11 überwogen. Daß ein exkommunizierter oder abgesetzter Bischof
nicht mehr länger als legitimer Hirte des Gottesvolkes betrachtet werden

konnte, war auch in den ersten Jahrhunderten nie in Zweifel gezogen
worden; schwieriger gestaltete sich die Frage, ob er noch gültig taufen
und weihen konnte 12. Vielleicht schon Gratian, zweifellos aber bereits
den Dekretisten gelang es schließlich 13, in der Tätigkeit der Amtsträger
zwei Gewalten zu unterscheiden: die Weihegewalt einerseits sowie die

9 Darüber vgl. unter anderem A. M. Stickler, La biparticiön de la potestad
eclesiâstica en su perspectiva historical lus Canonicum 15 (1975) 45fi.; idem, Die
Zweigliedrigkeit der Kirchengewalt bei Laurentius Hispanus: lus Sacrum, Klaus
Mörsdorf zum 60. Geburtstag; hrsg. von A. Scheuermann und G. May, München-
Paderborn-Wien 1969, 181 fi.

10 Vgl. LG 21.
11 Vgl. Can. 6.
12 Vgl. K. Mörsdorf, Die Entwicklung der Zweigliedrigkeit der kirchlichen

Hierarchie: MThZ 3 (1951) lfi.
13 Zum Disput über Gratian vgl. Stickler, Die Zweigliedrigkeit 1. c. 205.



124 Die «sacra potestas» und die Laien

Hirtengewalt andererseits. Beide wurden nach Mörsdorf14 sowohl durch
die Modalität ihrer Übertragung wie auch durch ihre Dauerhaftigkeit
und überdies durch ihre je spezifische Funktion unterschieden. Seit

Anfang des Mittelalters begann sich aber die Idee durchzusetzen, die

Weihegewalt beschlage als Zuständigkeitsbereich jenen des realen Corpus
Christi, währenddem der Hirtengewalt der Bereich des «Corpus Christi
Mysticum» zufalle, dieser gesehen als extrasakramentaler bzw. juristischer

Bereich des kirchlichen Lebens. In dieser Perspektive wird die

ursprünglich als formal verstandene «Jurisdictio» zu einer materialen
und bewirkt so eine Aufspaltung in zwei Elemente, und zwar nicht nur
der «potestas sacra», sondern auch der Struktur der Kirche selbst. In
der Folge gelangte man im Hochmittelalter zur Unterscheidung, ja gar
zur Gegenüberstellung des sakramentalen Bereiches, in welchem
ausschließlich die Weihegewalt tätig wird, und des extrasakramentalen
Bereiches, welcher ausschließlich der Hirtengewalt unterstellt ist.

Diese latente Antinomie zwischen Geist und Buchstabe einerseits
und zwischen Liebe und Recht andererseits, welche nicht nur im
theologischen Denken, sondern vor allem in den zwischen Antike und Mittelalter

entstandenen spiritualistischen Bewegungen präsent war, kam in
der durch die Reformation herbeigeführten radikalen Spaltung zum
Ausbruch, welche die «ecclesia abscondita» rigoros von der «ecclesia

universalis seu visibilis» trennte.
Nach vollzogener Trennung der beiden Bereiche und der beiden

Gewalten wandte sich die mittelalterliche Theologie der Suche nach dem

Ursprung der beiden Gewalten zu und gelangte dabei zum Schluß, daß

die Bischöfe die Weihegewalt kraft der Bischofsweihe unmittelbar von
Gott empfingen, währenddem ihnen die Jurisdiktionsgewalt vom Papst
als «fons et origo omnis potestatis» verliehen würde. Der vorgezeichneten
Spur Thomas' von Aquin folgend, für den der Papst vom Gesichtspunkt
der Eucharistiefeier her weder gegenüber dem Bischof noch dem
einfachen Priester eine höhere Gewalt besitzt, suchte die Theologie den

Unterschied von Episkopat und Presbyterium außerhalb des Sakramentes
und gab infolgedessen bezüglich der bischöflichen Gewalt Anstoß zu einer

Aufgliederung in zwei unterschiedliche Richtungen: während man in
bezug auf die Weihegewalt von unten ausging, indem der Episkopat

14 Vgl. Weihegewalt und Hirtengewalt in Abgrenzung und Bezug : Miscelanea
Comillas 16 (1951) 95ff. ; idem, Heilige Gewalt: Sacramentum Mundi II, Freiburg-
Hünchen-Wien 1968, 582 ff.



Die «sacra potestas» und die Laien 125

lediglich als ein Priestertum höheren Grades angesehen wurde, ging man
umgekehrt bei der Jurisdiktionsgewalt von oben aus, indem sie unmittelbar

als vom Papst übertragen betrachtet wurde 15. Auf institutioneller
Ebene muß die wohl augenfälligste Verirrung dieser Trennung der beiden
Funktionen der «potestas sacra» in der im Spätmittelalter und der Zeit
nach dem Konzil von Trient üblichen Praxis gesehen werden, derzufolge
die Fürstäbte die Diözesen, ohne die Bischofsweihe empfangen zu haben,
allein kraft ihrer Jurisdiktionsgewalt regierten und sich im sakramentalen
Bereich durch Weihebischöfe vertreten ließen 16.

Eine letzte Ausprägung dieser doktrinalen Entwicklung, welche die

ursprüngliche Bedeutung der Unterscheidung von Weihe und Jurisdiktion

vollends verdunkelte, vollzog sich in der Mitte des letzten Jahrhunderts.

Infolge der zuerst in der Kanonistik eines F. Walterund G. Philipp
und daraufhin in der Ekklesiologie vollzogenen Übernahme der Doktrin
der drei Ämter Christi (des Prophetenamtes, des Priester- und des Königsamtes)

- übrigens calvinistischer Prägung - konnte die Theologie nicht
der Versuchung widerstehen, jedem dieser drei «munera» einen spezifischen

materialen Wirkungsbereich zuzuordnen, indem sie die «munera»
in drei je wahre und eigene Gewalten umformte 17. Die bisherige
zweifache Gliederung «Weihe - Jurisdiktion» wurde damit durch eine
dreifache ersetzt: Weihegewalt, Lehr- und Hirtengewalt. Die gleiche Lehre
der drei «munera» diente übrigens als systematische Grundlage der

gesamten Ekklesiologie von «Lumen gentium», ohne sie jedoch als

Trilogie zu begreifen, der drei unterschiedliche Gewalten entsprechen
würden 18.

15 Vgl. E. Corecco, L'origine del potere di giurisdizione episcopale. Aspetti
storico-giuridici e metodologico-sistematici della questione: La Scuola Cattolica 96
(1968) 6-18, 35-52, 118-119.

16 Vgl. R. Weigand, Änderung der Kirchenverfassung durch das II. Vatikanische

Konzil?: AfkKR 135 (1966) 398-399.
17 Vgl. J. Fuchs, Vom Wesen der kirchlichen Lehrgewalt. Eine Kontroverse

des 19. Jahrhunderts; historischer Beitrag und systematischer Versuch; Theol.
Diss., Münster i. W. 1946, passim. Die Ergebnisse dieser Untersuchung sind in
anderen Veröffentlichungen desselben Autors zu finden wie: Magisterium,
Ministerium, Regimen. Vom Ursprung einer ekklesiologischen Trilogie, Bonn 1941, oder:
Weihesakramentale Grundlegung kirchlicher Rechtsgewalt: Scholastik 16 (1941)
496 ff. Vgl. auch K. Nasilowski, Distinzione tra potestà d'ordine e potestà di
giurisdizione dai primi secoli della Chiesa sino alla fine del periodo dei decretisti:
Potere di ordine e di giurisdizione. Nuove prospettive, Roma 1971, 89 ff.

18 Vgl. K. Mörsdorf, Munus regendi et potestas iurisdictionis : Acta Conven-
tus Internationalis Canonistarum Romae diebus 20-25 Mai 1968 celebrati, Typis
Poliglottis Vaticanis 1970, 199ff.



126 Die «sacra potestas» und die Laien

Dem würde sich in der Tat nicht nur die Unmöglichkeit entgegenstellen,

zu einer adäquaten Unterscheidung von Jurisdiktions- und
Lehrgewalt zu gelangen, sondern auch das Bewußtsein, daß Christus über die

«tria munera» hinaus andere Funktionen zugeschrieben werden können,
wie es übrigens die scholastische Theologie zur Genüge getan hat. Dem

systematischen Nutzen dieser Trilogie des Konzils kann deshalb nicht
ein tragfähiger dogmatischer Wert von ebensolcher Bedeutung zukommen

19. In diesem Zusammenhang ist es symptomatisch, daß Papst
Johannes Paul II. ohne Zögern darauf hinwies, daß es nötig sei,

diesbezüglich «eher von einer dreifachen Dimension des Dienstes und der

Sendung Christi zu sprechen als von drei unterschiedlichen Funktionen »20.

Für die gegenwärtige Kanonistik stellt sich nicht sosehr das Problem,
ob zwei oder drei Gewalten existieren, sondern es geht vielmehr darum,
die Beziehung zu erforschen, die zwischen den «tria munera» Christi und
der «potestas sacra» besteht. Konsequenterweise erhebt sich die Frage, ob

die Unterscheidung von Weihe- und Hirtengewalt bzw. die dieser
Unterscheidung zukommende Sinndeutung noch beibehalten werden kann;
dies in Anbetracht einer tausendjährigen theologischen Tradition und
der Tatsache, daß das Konzil vermieden hat, diese Frage «expressis
verbis» zu behandeln 21.

2. Bis heute sind von der Kanonistik zu dieser Frage zwei Grundlösungen
vorgeschlagen worden. Die eine Lehre interpretierte das Prinzip des can.
109 des CIC, wonach die Weihegewalt durch das Weihesakrament und
die Hirtengewalt durch die «missio canonica» verliehen wird, so, als ob

beide, Sakrament und «missio», inhaltlich die «sacra potestas» verleihen
würden. Die Unterscheidung zwischen Weihe- und Hirtengewalt bleibt
aber insofern rein formal, als der Weihegewalt und der Jurisdiktion kein
spezifischer und unterschiedlicher Tätigkeitsbereich zugesprochen wird

19 Vgl. idem, De Sacra Potestate. Quinquagesimo volvente anniversario a
Codice Iuris Canonici promulgato. Miscellanea in honorem Dini Staffa et Periclis
Felici S. R. E. Cardinalium I, Romae 1967, 41 ff. Für eine eingehende theoretischkritische

Analyse dieser Dreigliederung vgl. C. Tournet, L'Eglise du Verbe Incarné
(o. O.) 21955, 203-215.

20 Brief «Ad universos Ecclesiae Sacerdotes, adveniente Feria V in Cena
Domini»: AAS (1979) Nr. 3 (aus dem Lateinischen vom Verfasser übersetzt). Vgl.
auch W. Kasper, Die Heilssendung der Kirche in der Gegenwart, Mainz 1970, 61.

21 Vgl. dazu P. Krämer, Dienst und Vollmacht in der Kirche. Eine
rechtstheologische Untersuchung zur Sacra Potestas-Lehre des II. Vatikanischen Konzils,
Trier 1973, bes. 22-48.



Die « sacra potestas » und die Laien 127

(z.B. der «Corpus Christi Verum», bzw. der «Corpus Christi Mysticum»);
sie folgt somit vielmehr der immanenten Bedeutung der juristischen
Sprache, indem sie festhält, daß die heilige Weihe und die «missio», zwar
gemäß verschiedenen Modalitäten, zwei unterschiedliche «Teile» oder

Aspekte der «potestas sacra» verleihen. Gleichwohl bleiben sie wechselseitig

voneinander abhängig, sei es, weil auf Grund des Prinzips von
Art. 118 die Hirtengewalt nur einem Ordinierten verliehen werden kann,
sei es, weil evidenterweise, so im Falle einiger Sakramente, wie z.B. des

Weihe- und des Bußsakramentes, Weihe- und Hirtengewalt zusammen die
sakramentale Wirkung hervorbringen. Dies ist auch beispielsweise der
Grund, weshalb gemäß der übereinstimmenden Meinung der Theologen
und positiven Bestimmungen des Kirchenrechtes die ohne Hirtengewalt
erteilte sakramentale Lossprechung als ungültig angesehen werden muß.
Dieser Doktrin zufolge bleibt die Einheit der «potestas sacra» wohl
gewahrt, jedoch fällt die Einheit nicht mit der Einzigkeit derselben

zusammen 22.

Ausgehend von dieser inhaltlichen Voraussetzung ist es relativ
leicht, für alle wiederkehrenden topischen Fälle in der lateinischen Theologie

eine plausible Lösung zu finden, so z.B. für jenen der Ungültigkeit
der ohne Hirtengewalt erteilten sakramentalen Lossprechung, jenen der

Gültigkeit der absoluten Ordination (wonach Weihe- und Hirtengewalt
getrennt verliehen werden), jenen der Gültigkeit der «extra communio-
nem ecclesiasticam» (oder «extra muros») verliehenen Weihe und jenen
der Diakons- und Priesterweihe, welche von einem einfachen Priester
dank eines päpstlichen Indults erteilt wurden 23.

22 Vgl. z.B. E. Doronzo, Tractatus Dogmaticus De Ordine, Tom. III,
Milwaukee (Wisconsin) 1962, 324-370. Trotz einiger Textunklarheiten scheint uns,
daß auch Corrado Baisi in seinem Buch «II ministro straordinario degli ordini
sacramentali» (Roma 1935, bes. 136, 153-158) Anhänger dieser ersten Theorie und
nicht - im Kielwasser von J. Morinus (Commentarius de sacris Ecclesiae ordina-
tionibus, Parisiis 1655, 104—107) - Befürworter der zweiten Theorie ist, wie dagegen
Doronzo (ibidem 362—363) behauptet. Ob diese erste Theorie auch schon bei
Theologen des 16. und 17. Jahrhunderts (vgl. Baisi, II ministro straordinario o. c.
155) zu finden ist, sei hier dahingestellt.

23 Über diese Fälle, die vom Ende des 15. Jahrhunderts stammen, vgl. z.B.
Baisi, II ministro straordinario, o. c. bes. 7-28. Es gibt eine ganze Reihe anderer
Probleme historischer und theoretischer Art, welche im Zusammenhang mit der
Ausübung der Hirtengewalt durch Laien stehen und von welchen hier abgesehen
wird. Darüber vgl. z.B. A. Szentirmai, Jurisdiktion für Laien?: ThQS 140 (1960)
410ff; U. Mosiek, Verfassungsrecht der lateinischen Kirche, Band I Grundfragen,
Freiburg i. Br. 1975, 217-229; A. Doglio, De capacitate laicorum ad potestatem
ecclesiasticam, praesertim iudicialem, Romae 1962, bes. 33 ff.



128 Die « sacra potestas » und die Laien

Wenn man vom Problem der absoluten Ordination absieht, so

genügt nach dieser Doktrin für die Lösung der vorliegenden Fälle die
Annahme, daß die Kirche die Gültigkeit oder die Ungültigkeit gewisser
sakramentaler Handlungen bestimmen kann kraft ihrer Kompetenz, die

Hirtengewalt verleihen oder entziehen zu können. Auch die Existenz
verschiedener Stufen des Weihesakramentes (Episkopat, Presbyterat und
Diakonat) erklärt sich aus dem unterschiedlichen Grad des

Jurisdiktionsinhalts, welcher durch die «missio canonica» verliehen wird.
Die dieser Auffassung immanente voluntaristische Gefahr wird in

besonderer Weise beim Problem der Weihen «extra muros» deutlich. Die
Gültigkeit der Weihe «extra communionem ecclesiasticam» wie beispielsweise

jene der orthodoxen Kirche wird damit erklärt, daß die katholische
Kirche, anstatt - wie sie es tun könnte - die Hirtengewalt zurückzuziehen
und somit die Ungültigkeit der Weihen der Orthodoxen zu bewirken, es

im Namen der «Ökonomie» vorzieht, zu tolerieren, daß die Weihegewalt
in der Orthodoxie auf illegitime Weise ausgeübt wird.

Vom Moment an jedoch, wo die Theologie die These, daß die Hirtengewalt

den Bischöfen unmittelbar vom Papst übertragen werde, aufgeben
mußte und sie durch die einleuchtendere, der modernen Ekklesiologie
mehr entsprechende These ersetzte, derzufolge ihnen die Hirtengewalt
von Gott verliehen wird, sei es durch die Vermittlung der vom Papst
erteilten «missio canonica», sei es unmittelbar kraft der bischöflichen
Weihe 24, mußte die traditionelle Lehre bezüglich des eigenen Systems zu
einer atypischen Lösung Zuflucht nehmen, um das in der lateinischen

Theologie seit dem 12. Jahrhundert definitiv angenommene Prinzip zu
retten, gemäß welchem ein Bischof immer gültig weihen kann, selbst
auch dann, wenn er das eigene Amt und demzufolge die Jurisdiktionsgewalt

verloren hat 25.

Den entscheidenden Schritt in diesem Sinne tat Klaus Mörsdorf mit
der Behauptung, der Bischof empfange in der Bischofsweihe nicht nur die

Weihegewalt, sondern auch ein unzerstörbares Fundament der
Jurisdiktion, welches er «Grundbestand an oberhirtlicher Gewalt» nannte 26.

Um Hirte einer Teilkirche zu werden, bedarf der Neugeweihte jedoch des

24 Vgl. Corecco, L'origine del potere di ginrisdizione 1. c. 10^-2, 107-119.
25 Vgl. Doronzo, De Ordine o. c. 359; vgl. auch C. Vagaggini, Possibilité e

limiti del riconoscimento dei ministeri non cattolici. Riflessioni a partire dalla
prassi délia «economia» e dalla dottrina del « carattere » ; Ministères et célébration de
l'Eucharistie. Sacramentum I: Studia Anselmiana 61 (1973) 254, 271.

26 Vgl. Mörsdorf, Weihegewalt und Hirtengewalt 1. c. 105.



Die « sacra potestas » und die Laien 129

ihm noch fehlenden Teiles der Jurisdiktion, d.h. der Hirtengewalt,
welche ihm mit dem durch die «missio canonica» verliehenen kanonischen

Amt übertragen wird. Vermöge der Weihe, die ihm in jedem Fall einen

Grundbestand an Jurisdiktion verleiht und - wenn auf legitime Weise

übertragen - ihm auch die «communio hierarchical) verleiht (welche
nicht mit der «missio canonica» identifiziert werden kann), wird der
Bischof Mitglied des Bischofskollegiums. Dies ist auch der Fall, wenn
einem legitim geweihten Bischof aus irgendeinem Grund kein besonderes

kirchliches Amt verliehen werden sollte und er infolgedessen wegen
Fehlens der «missio» nicht die Gesamtheit der Hirtengewalt empfangen
sollte.

Der Wert dieser von Mörsdorf angebrachten Korrektur ist es, ein

im Weihesakrament grundgelegtes, neues objektives Element eingeführt
zu haben : den Grundbestand an Hirtengewalt, welcher kraft der Bischofsweihe

in jedem Fall verliehen wird. Abgesehen von der Schwierigkeit, den

verfassungsrechtlichen Vorrang des Bischofs gegenüber dem Priester mit
dieser Neuerung einsichtig zu machen, erlaubt es die Existenz dieses

Grundbestandes an Hirtengewalt, die stete Gültigkeit der Weihen «extra
muros » zu erklären, ohne voluntaristische Lösungen in Anspruch nehmen

zu müssen. Demzufolge erhält nämlich jeder Bischof unabhängig vom
Willen des Papstes ein genügendes Maß an Jurisdiktion, um stets

gültig weihen zu können, auch wenn er es «extra communionem eccle-

siasticam» tut.
Es ist evident, daß der disharmonische Punkt dieser Lösung darin

besteht, daß mit dem «Grundbestand» im System eine Ausnahme gerade
für die Bischofsweihe eingeführt wird, welche nunmehr von der Theologie
und vom Lehramt als die Fülle des Weihesakramentes und damit als die

Quelle der niederen Grade desselben Weihesakramentes anerkannt wird.
Geht man von der Tatsache aus, daß auch der Feier der Eucharistie
möglicherweise eine jurisdiktionelle Dimension innewohnt, da es das

Sakrament darstellt, in welchem sich die ganze Kirche verwirklicht27,
erhebt sich die Frage, warum gemäß dieser Doktrin der einfache Priester
die Eucharistie stets gültig feiern kann, ohne jedoch dem System gemäß
in der Weihe einen Grundbestand an Jurisdiktion zu empfangen, ähnlich
demjenigen des Bischofs, wenn auch niederen Grades.

27 Vgl. K. Mörsdorf, Der Träger der eucharistischen Feier: Pro Vita Mundi.
Festschrift zum Eucharistischen Weltkongreß 1960, hrsg. von der Theologischen
Fakultät der Ludwig-Maximilian-Universität München, München 1960, 223 fi.

9



130 Die «sacra potestas» und die Laien

3. Die zweite Doktrin geht dagegen von der Voraussetzung aus, die

gesamte «potestas sacra» werde vom Weihesakrament verliehen. Sei es,

um die Ungültigkeit der ohne die Jurisdiktion erteilten sakramentalen
Lossprechung zu erklären oder das System der relativen Ordination (in
welcher das Amt zugleich mit der Weihe verliehen wird) wie das System
der absoluten Ordination, sei es, um die von Priestern erteilten Priesterweihen

zu erklären oder das Vorhandensein verschiedener Grade des

Weihesakramentes (da die substantielle Einzigkeit des Weihesakramentes
selbst gegeben ist) : in allen obgenannten Fällen behauptet diese Doktrin,
daß die Kirche die Macht habe, die vom Sakrament verliehene «potestas
sacra» zu lösen und zu binden wie nötigenfalls auch deren Wirksamkeit
zu verhindern 28.

Im Hinblick auf die Hypothese dieser Doktrin, derzufolge die

Hirtengewalt als von der «potestas sacra» unterschiedener Teil nicht
existiert, ergibt sich die Schlußfolgerung, daß der Gewalt, zu lösen und zu
binden, nur ein formeller Charakter ohne eigenen Inhalt zukommt. Sieht

man vom noch ausgeprägter voluntaristischen Charakter dieser zweiten
Doktrin gegenüber der ersten ab - da die ganze Dynamik der Ausübung
des Weihesakramentes vom Willen der Kirche abhängig gemacht wird -,
so muß man sich immerhin die Frage stellen, wie es möglich ist, ohne
einer Antinomie zu verfallen, die Existenz einer «Gewalt» (d.h. jener der

Weihegewalt) zu konzipieren, welche im Notfall durch eine andere (d.h.
jene der Jurisdiktion) gänzlich neutralisiert werden kann, ohne daß

erstere formal aufhört, eine «potestas» zu sein. Obwohl diese zweite
Doktrin per Definitionem der Jurisdiktionsgewalt gegenüber jener der
Weihe keinen eigenen und material unterschiedlichen Inhalt zuerkennt,
wird sie in der Tat die einzige wahre Gewalt der Kirche.

Nimmt man als Bezugspunkt die Unterscheidung von Weihe- und

Hirtengewalt - welche wenigstens terminologisch auch von der zweiten
Theorie akzeptiert wird - so liegt der substantielle Unterschied zwischen

der ersten und zweiten Doktrin in der Tatsache begründet, daß erstere
sowohl der Weihegewalt wie auch der Hirtengewalt einen materialen
Inhalt zuschreibt, währenddem die zweite Doktrin allein der Weihege-

28 Vgl. Doronzo, De Ordine o. c. 362 ff. ; vgl. auch W. Bertrams, Papst und
Bischofskollegium als Träger der kirchlichen Hirtengewalt, Paderborn 1965,
passim. In der italienischen Übersetzung : II potere pastorale del papa e del collegio
dei vescovi. Premesse e conclusioni teologico-giuridiche, Roma 1967, bes. 1-61 ; idem,
De potestatis episcopalis exercitio personali et collegiali: PRMCL 53 (1964) 455 ff.



Die «sacra potestas» und die Laien 131

wait einen materialen Inhalt zuweist und der Jurisdiktionsgewalt
lediglich formalen Wert beimißt.

Hätte man auf Grund der Konzeption der beiden Auffassungen das

Problem der Übertragung der Hirtengewalt an die Laien gleich an dieser
Stelle in Angriff zu nehmen, so müßte man schlußfolgern, daß nur die
erste Lehre fähig wäre, eine einleuchtende Erklärung zu geben (sofern
man vom Grundproblem, d.h. von jenem der Fähigkeit der Laien,
wenigstens einen «Teil» der «potestas sacra» empfangen zu können,
absieht), wohingegen die zweite Theorie nicht vollständig in der Lage
wäre, dieses Problem zu lösen. Da weder die Taufe noch die Firmung dem
Laien eine Weihegewalt verleihen, ist in der Tat nicht einsichtig, wie sie

die Kirche lösen und binden könnte.

4. Unter Berücksichtigung der Lehre des II. Vaticanums über die Einheit

der «potestas sacra», welche die Mehrheit der Kanonisten und Theologen

zu einer radikal sakramentalen Lösung des Ursprungs der «potestas

sacra» gelenkt hat, und unter Berücksichtigung - sei es aus
Opportunität oder aus Notwendigkeit - der traditionellen Unterscheidung
zwischen Weihe- und Hirtengewalt wenigstens auf terminologischer
Ebene, welche über ihre tiefe Verwurzelung in der lateinischen Theologie
hinaus 29 rechtstechnisch unersetzbar erscheint, ist es möglich, eine dritte
Hypothese als Lösungsversuch dieses Problems aufzustellen.

Mörsdorf hat die Tatsache erfaßt, daß die Unterscheidung von Weihe-

und Hirtengewalt in zwei konstitutiven Elementen der Kirche selbst

gründet: im Sakrament und im Wort Gottes 30. Dieser Ansatz scheint ein

theologisches Feld abzudecken, das fähig ist, die dem funktionellen
Charakter der juristischen Sprache innewohnenden Grenzen zu überwinden 31.

Das symbolische Zeichen und das Wort sind in der Tat die beiden
menschlichen Modalitäten der Kommunikation, deren sich Gott schon

im Alten Testament bediente, um sich dem Menschen zu offenbaren. In
der Heilsökonomie kommt dem Wort Gottes und dem symbolischen

29 Diese Unterscheidung ist allerdings der orthodoxen Theologie fremd; vgl.
P. Anciaux, L'Episcopat (ordo episcoporum) comme réalité sacramentelle: NRTh
85 (1963) 156.

30 Vgl. K. Mörsdorf, Zur Grundlegung des Rechtes der Kirche: MThZ 3

(1952) 329 fi.
31 Dies gilt in erster Linie für den Begriff «iurisdictio», welcher sich in

Anlehnung an die weltliche Rechtssprache mehr oder weniger entwickelt hat, vgl.
Corecco, L'origine del potere di giurisdizione 1. c. 9-10, Anm. 29.



132 Die «sacra potestas» und die Laien

Zeichen durch die Menschwerdung Christi eine eschatologische Endgültigkeit

zu, die ihnen jene objektive sakramentale Wirksamkeit verleiht,
welche von der Theologie mit dem Begriff des «ex opere operatum»
umschrieben wird. Dies ist nicht nur deshalb wahr, weil dem Wort bereits in
sich selbst eine objektive Wirksamkeit eignet32, weil es formal verbindlich

ist und ihm ein Heilswert zukommt schon vor und nicht erst nach
dessen Empfang «interius in corde» durch den Menschen (wie es die
protestantische Doktrin postuliert), sondern auch, weil es von seiner Struktur
her auf das symbolische Zeichen hin ausgerichtet ist und ihm die
sakramentale Wirkung einprägt33. In der Tat ergeht das Wort Gottes in der

Heilsgeschichte niemals losgelöst vom symbolischen Zeichen oder vom
Sakrament. Vielmehr eignet ihm nur dann eine integrale Heilswirkung
(im Gegensatz zu dem, was in der Doktrin der «sola scriptura» vorausgesetzt

ist), wenn es darauf abzielt, sich im sakramentalen Zeichen zu
verwirklichen bzw. zu «inkarnieren». Dies geschieht allerdings per
analogiam beim Geheimnis der Inkarnation des Wortes selbst in die Menschheit

Christi.
Wort und Sakrament sind aus diesem Grund nicht nur strukturell

aufeinander bezogen, sondern auch untrennbar miteinander verbunden.
Sie bilden die beiden verschiedenen formalen Modalitäten, vermittels
derer Gott seine Gnade (d.h. das Heil) offenbart und mitteilt, welche

nicht nur eine einheitliche, sondern eine einzige und eine in sich unteilbare

Realität ist. Dies ist letztlich der Grund, weshalb auch die «potestas
sacra» als Grundelement der Struktur der Kirche - verknüpft mit der

Übertragung der sakramentalen Gnade - nicht nur eine einheitliche,
sondern auch eine einzige, unteilbare Wirklichkeit ist.

Wie Gott sich in seiner Ganzheit im Wort und Sakrament offenbart,
so offenbart sich die eine «potestas sacra» durch jene beiden institutionellen

Modalitäten, welche die Kanonistik «Weihegewalt» und «Hirtengewalt

» nennt. Auf institutioneller Ebene sind Weihe- und Hirtengewalt
die Werkzeuge, wodurch nicht nur einer ihrer Teile, sondern die ganze
«potestas sacra» tätig wird. Sie bilden nämlich die zweifache Audrucks-
modalität der einen und einzigen «potestas sacra.»

32 Vgl. L. Scheffczyk, Von der Heilsmacht des Wortes, München 1966,
168-169, 264-272.

33 G. Söhngen hat in seinem Buch « Symbol und Wirklichkeit im Kultmysterium»

(Bonn 1937, 18) folgende prägnante Formulierung gefunden: «Vom Worte
wird das Sakrament mit der Fülle mächtiger Geistlichkeit und vom Sakrament wird
das Wort mit der Fülle geistlicher Wirklichkeit erfüllt. »



Die «sacra potestas» und die Laien 133

Währenddem in der Weihe die dem symbolischen Zeichen, d.h. dem

Sakrament eigene Kommunikationsstruktur, vorwiegt, steht bei der
Jurisdiktion die der kategorialen Sprache, d.h. dem Wort eigene
Kommunikationslogik, im Vordergrund. Die «potestas sacra» wird somit gemäß zwei

formal unterschiedlichen Modalitäten wirksam: gemäß jener des

Zeichens, welche die Kanonistik als Weihegewalt bezeichnet, und gemäß

jener des Wortes, die als Jurisdiktionsgewalt bezeichnet wird. Hieraus

ergibt sich, daß nicht nur die Unterscheidung als solche zwischen Weihe-
und Hirtengewalt nicht materialer, sondern formaler Natur ist (wie die

Kanonistik des 12. Jahrhunderts nach Mörsdorf richtig erkannt hatte,
welche sie nicht auf Grund des Objektes, auf das sie sich beziehen,
unterschied, sondern gemäß ihrer Verschiedenartigkeit in bezug auf die

Übertragung, Dauer und Funktion), sondern daß sie auch dem Inhalt nach
einen formalen Charakter aufweist. Denn in beiden «Gewalten» wirken
nicht zwei verschiedene Teile der «potestas sacra», sondern die ganze
«potestas» der Kirche in der Gesamtheit ihres Inhaltes. Sei es, daß ein

Bischof Weihen erteilt, sei es, daß er durch einen jurisdiktioneilen Akt
tätig wird, stets handelt er kraft seiner ganzen «potestas», auch wenn sie

entsprechend unterschiedlichen formalen Aspekten wirksam wird.
Weihe- und Hirtengewalt wirken jedoch auch in relativ autonomer

Weise, wie das Wort und das Sakrament. Auf die gleiche Weise, wie das

Wort ohne gleichzeitige Spendung des Sakramentes verkündet werden

kann, ist es möglich, daß die Kirche jurisdiktioneile Akte setzt ohne
unmittelbaren Zusammenhang mit dem Weihesakrament. Die Beziehung
zum Sakrament (im Falle des Wortes) und zur Weihe (im Falle des

Sakramentes) existiert jedoch kraft der fundamentalen Tatsache, daß das Wort
strukturell darauf angelegt ist, sich in der Feier des Sakramentes zu
«konkretisieren» (wie das Sakrament darauf abzielt, die Sinndeutung des

Wortes zu entfalten), wie auch vermöge des Faktums, daß der

Jurisdiktionsträger zugleich auch der Träger des Sakramentes ist.
Die ganze rechtliche Ordnung der Kirche, deren augenfälligster

Ausdruck die «Jurisdiktion» darstellt, ist übrigens in bezug auf die Feier
der Sakramente angelegt 34. Weil die Struktur der Heilsökonomie ihr
Fundament und Modell dem Geheimnis der Inkarnation entnimmt, ist
es nicht vorstellbar, daß sich die «potestas sacra» nur gemäß der Modalität

der Hirtengewalt ausdrücken kann, ohne zugleich mit der Weihe-

34 Vgl. M. U. Carretero, «Statuta Ecclesiae» y «Sacramenta Ecclesiae» en la
Eclesiologla de St. Tomas, Roma 1962, 186-324.



134 Die «sacra potestas» und die Laien

gewalt untrennbar verbunden zu bleiben. Dies widerspräche der ganzen
orthodoxen Tradition - welche jenes der relativen Ordination stets als

einziges System bewahrt hat - wie auch der römisch-katholischen, welche

trotz der Annahme des Systems der absoluten Ordination immer mit der
Lehre vom «character indelebilis» anerkannt hat, daß eine strukturelle
Priorität des Sakramentes über das Wort und der Weihe über die
Jurisdiktion besteht. Eine Nachprüfung dieser Gegebenheit ist die Lehre von
Vaticanum II, welche das Attribut der Kirchlichkeit nur denjenigen
christlichen Gemeinschaften zuerkennt, in denen das Wort strukturell an

wenigstens eines der Sakramente, nämlich jenes der Taufe gebunden ist.
Das ohne jeden sakramentalen Bezugspunkt verkündete Wort verliert in
der Tat seine kirchliche Dimension und Wirksamkeit. Gemäß dem Konzil
können Gemeinschaftsformen, die ausschließlich die Verkündigung des

Wortes zum Inhalt haben, weder als einfache christliche Gemeinschaften
definiert werden noch viel weniger als kirchliche Gemeinschaften im eigentlichen

Sinne. Es gibt keine Kirche ohne Taufe, d.h. ohne Sakrament.
Im Unterschied zum Wort, das in sich selbst die spezifischen materia-

len Elemente des sakramentalen Zeichens nicht enthält, impliziert das

Sakrament stets das Wort als integralen Bestandteil seiner selbst. Das

symbolische Zeichen wird in der Tat erst unter der Bedingung zum
Sakrament, daß das Wort dessen übernatürliche Bedeutung wenigstens
vermittels der sakramentalen Formel zum Ausdruck bringt. Die
liturgische Reform hat diesen Zusammenhang vermehrt ins Licht gerückt,
indem jeder sakramentalen Feier eine ausführliche Feier des Wortes
vorangehen soll, deren Zweck es ist, auf organischere und globalere Art
als die bisherige Liturgie die Bedeutung des symbolischen materialen
Zeichens zu erhellen. Während das Wort imstande ist, die «potestas
sacra» auf gegenüber dem Sakrament relativ autonome Weise wirksam
werden zu lassen, ist das Sakrament konzeptuell ohne das Wort nicht
denkbar. Die Verknüpfung des übernatürlichen symbolischen Zeichens

mit dem Wort im Sakrament erklärt, warum es möglich ist, die These zu
akzeptieren, wonach die ganze «potestas sacra» vom Weihesakrament

übertragen wird.

5. Geht man von der Annahme aus, daß die Einheit der «potestas sacra»
auch Untrennbarkeit des Inhalts und damit Einzigkeit derselben bedeutet
und daß man demzufolge nicht nur der Unterscheidung von Weihe- und
Hirtengewalt als solcher, sondern auch ihrem Inhalt rein formalen Wert
beimessen muß, wird es möglich, auch die Unzulänglichkeit der voran-



Die «sacra potestas» und die Laien 135

gegangenen Erklärungsversuche der Natur der «potestas sacra» zu lösen:
des ersten, welcher der Weihe- und Hirtengewalt nur je einen Teil des

globalen Inhaltes der «potestas» zuweist und so dessen Einzigkeit
preisgegeben hat, wie auch des zweiten Erklärungsversuches, welcher der

Weihegewalt einen materialen und der Hirtengewalt dagegen lediglich
einen formalen Inhalt zuspricht und so, ohne es plausibel zu machen, zu
einem asymmetrischen System Zuflucht genommen hat. Mißt man dem

Inhalt sowohl der Weihe- wie der Hirtengewalt lediglich formalen Wert
bei (verstanden als einfache Ausdrucksmodalitäten der einen «potestas»),
so ist es hingegen möglich, eine organische und einheitliche Lösung für
alle Probleme zu geben, denen sich die beiden vorangegangenen Theorien

gegenübergestellt sahen, welche erfolglos einfachhin zu mehr oder weniger
voluntaristischen Lösungen griffen.

Allem voran scheint es unabdingbar zu sein, zwischen der Verleihung
der «potestas sacra» und deren Ausübung zu unterscheiden. Während die

«Gewalt» gemäß der Modalität des allen Sakramenten eigenen symbolischen

Zeichens als auch gemäß der dem Wort eigenen Modalität ausgeübt

wird, kraft dessen die Kirche Jurisdiktionsakte im Bereich des Lehr-
und Hirtenamtes setzt, kann sie im Gegensatz dazu nur mit Hilfe des auch
das Wort mitumfassenden Sakramentes übertragen werden.

Katholischer Lehre gemäß ist es in der Tat nicht vorstellbar, daß die

«potestas sacra» ausschließlich durch das Wort übertragen wird. Die
apostolische Sukzession ist unlösbar - wenn auch nicht in erschöpfender Weise

- mit dem sakramentalen Faktum, d. h. der Weihegewalt verbunden.
Während infolgedessen die «potestas sacra» auf relativ selbständige

Weise wirksam werden kann - entsprechend sowohl der dem Wort bzw.
der Jurisdiktionsgewalt eigenen Dynamik wie auch jener des Sakramentes
bzw. der Weihegewalt -, kann erstere nur vermöge der Weihegewalt, d. h.
des Sakramentes von einer Person auf die andere übertragen werden.

An diesem Punkt stellt sich evidenterweise das Problem, ob und in
welchem Maße die Kirche eine Kontrolle über die Übertragung und
Ausübung der «potestas sacra» bewerkstelligen kann. Die erste Theorie hat
das Problem durch eine quantitative Teilung der « potestas » in Weihe- und
Hirtengewalt zu lösen versucht. Durch Verleihung bzw. Entzug der

Hirtengewalt kann die Kirche die Gültigkeit oder Ungültigkeit der Weihegewalt

und damit des Weihesakramentes wie der anderen Sakramente
bewirken. Die zweite Theorie setzt sich in der gleichen Richtung fort,
jedoch entsprechend der technischen Lösung des Lösens und Bindens der

Weihegewalt.



136 Die «sacra potestas» und die Laien

Wenn man hingegen daran festhält, daß die ganze «potestas» vom
Weihesakrament verliehen wird und daß sie in ihrer Totalität durch das

Sakrament wie durch die Jurisdiktion ausgeübt wird, so muß man
notwendigerweise zugestehen, daß die ganze «potestas sacra» als solche eine

Kontrolle über sich selbst ausübt, ohne geteilt werden zu müssen, damit
ein Teil (d.h. die Hirtengewalt) die Kontrolle über die andern (d.h. die

Weihegewalt) ausüben kann. Sie kann jedoch ihre eigenen Wirkungen
nicht über die vom «ius divinum» selbst gesetzten Grenzen hinaus
einschränken: Grenzen, die von der «substantia sacramenti» und der
«substantia verbi» gezogen werden. Wird das Sakrament in den Grenzen seiner

wesenseigenen Elemente gefeiert und wird das Wort unter Beachtung
seines ihm eigenen christlichen Inhaltes verkündet, so sind sie stets wirksam

in dem Sinne, als deren Feier immer objektiv fähig ist, die Kirche
Christi aufzubauen. Die Lehre des II. Vaticanums, derzufolge die eine

Kirche Christi in der katholischen Kirche existiert, sich aber auch außerhalb

ihrer Grenzen entsprechend einer je unterschiedlichen Gemein-
schaftsintensität mit der katholischen Kirche verwirklicht, geht in diese

Richtung.
Kraft der «potestas sacra», mit der die Kirche ausgestattet ist, kann

sie feststellen, welches die vom «ius divinum» geforderten wesentlichen
Elemente sind, damit ein Sakrament noch ein Sakrament bleibt und das

Wort noch vollständig genug ist, d.h. Wort Gottes ist (Problem der
Orthodoxie der Lehre), um noch christlich zu sein. Unter der
Voraussetzung, daß diese wesentlichen Elemente verwirklicht sind, kann die

Kirche nicht verhindern, daß Sakrament und Wort auch außerhalb der
«communio plena» ihre Wirksamkeit entfalten. Deren vollständige
Heilswirkung hängt jedoch ab vom Grade der Integralität ihres Wortes und
somit indirekt vom Grad der Verbundenheit mit der katholischen Kirche.

Die Anerkennung der Existenz anderer getrennter Kirchen oder
einfach kirchlicher Gemeinschaften setzt voraus, daß das außerhalb der
«communia plena» mit der katholischen Kirche gefeierte Sakrament und
das verkündete Wort gültig sind, selbst wenn sich ihr sakramentaler und
doktrinaler Gehalt auf wenige wesentliche Elemente beschränken würde

(Taufe, Abendmahl, Gottheit Christi).
Wie sich die Kirche Christi entsprechend unterschiedlichen Inhaltsund

Gemeinschaftsstufen verwirklicht, so entfaltet sich die «potestas
sacra» (wodurch sich die bindende Heilskraft der Kirche ausdrückt)
gemäß verschiedenen Wirkgraden in den einzelnen getrennten Kirchen
und den einzelnen kirchlichen Gemeinschaften. Im Falle einer Verarmung



Die «sacra potestas» und die Laien 137

der Kirchlichkeit sowohl im sakramentalen wie auch im doktrinalen
Bereich (d. h. des Wortes) wird auch die Heilswirkung der «potestas sacra»

gemindert.
In dem Maße, als Wort und Sakrament bezüglich ihres Inhaltes nicht

vollständig sind, schaffen sie eine kirchliche Realität, in welcher sich die
«communio plena», d.h. die Kirchlichkeit unvollkommen verwirklicht.
Vermöge göttlichen Rechts haben das Bischofskollegium und der Papst
als dessen Haupt die Aufgabe erhalten, Bezugspunkt der vollen Gemeinschaft

zu sein, da sie «per definitionem» mit der Fülle der «potestas sacra»

ausgestattet sind. Dies bedeutet nicht, daß die «potestas» des Kollegiums
und jene des Papstes von jener der einzelnen Bischöfe quantitativ
verschieden sind, weil das von den einzelnen Bischöfen gefeierte Sakrament
und das verkündete Wort materiell denselben Inhalt wie jene des Papstes
aufweisen (bzw. des Kollegiums als solchem). Der Unterschied ist qualitativ,

d.h. formal in dem Sinne, als einzig das Bischofskollegium und
der Papst die letztgültige Autorität darstellen, die kraft ihres Amtes in
der Kirchenverfassung berufen sind, als letzte Instanz zu urteilen, ob

Sakrament oder Wort der einzelnen Bischöfe inhaltlich ausreichen, um
die «communio plena» verwirklichen zu können. Dies hängt mit der
Tatsache zusammen, daß nur das Bischofskollegium als solches sowie der

Papst die kirchlichen Verfassungsorgane sind, welche nicht die Teilkirche,
sondern die Universalkirche unmittelbar repräsentieren.

Einzig die Gemeinschaft mit dem Bischof von Rom ist konstitutiv
für die «communio plena», währenddem der wechselseitigen Gemeinschaft
zwischen den Bischöfen nur konsekutiver Charakter zukommt. Ein
Bischof lebt mit der Kirche in voller oder hierarchischer Gemeinschaft
nicht kraft seiner eigenen Gemeinschaft mit den anderen Bischöfen,
sondern in Folge seiner Gemeinschaft mit dem Bischof von Rom 3S. Das

II. Vatikanische Konzil hat diese Lehre bekräftigt, wonach der Bischof

von Rom allein Prinzip und sichtbares, dauerndes Fundament der
Universalkirche ist, wohingegen die anderen Bischöfe nur Prinzip und
sichtbares, aber nicht dauerndes Fundament ihrer Teilkirche bilden36.

35 Vgl. K. Mörsdorf, Über die Zuordnung des Kollegialitätsprinzips zu dem
Prinzip der Einheit von Haupt und Leib in der hierarchischen Struktur der
Kirchenverfassung: Wahrheit und Verkündigung. Michael Schmaus zum 70. Geburtstag,
hrsg. von L. Scheffczyk - W. Dettloff - R. Heinzmann, München 1967, 1435 ff. ;

vgl. auch W. Aymans, Das synodale Element in der Kirchenverfassung, München
1970, 248; idem, Die Communio Ecclesiarum als Gestaltgesetz der einen Kirche:
AfkKR 139 (1970) 90.

36 LG 23,1.



138 Die « sacra potestas » und die Laien

Die «communio», die als fundamentale Realität der kirchlichen
Verfassung formell nicht zur Ordnung der «potestas sacra», sondern zur
Ordnung der Tatsachen gehört, ist jene kirchliche Realität, die existiert
oder nicht existiert, die aber in ihrer Existenz und in ihrer Authentizität
allein von demjenigen festgestellt und beurteilt werden kann, der mit der
Fülle der «potestas sacra» ausgestattet ist. Insofern sie eine objektive
Gegebenheit darstellt, hängen die «communio» und die «communio
hierarchica» nicht vom willkürlichen Urteil der Autorität ab. Sie bildet
vielmehr die Struktur der Kirche, auf die bezogen die «potestas sacra»
existiert.

In der Feststellung der Existenz der Gemeinschaft kraft seiner

«potestas sacra» äußert sich der Papst vor allem gemäß der dem Wort
eigenen Modalität, d.h. gemäß der der «Hirtengewalt» eigenen Modalität
und Logik. Dies bedeutet, daß die «potestas sacra» und die «communio»
als Realitäten nicht identisch sind. Die «communio» ist einesteils die

kirchliche und theologische Realität, innerhalb derer sich die «potestas
sacra» bewegen muß, um in ihrer Ganzheit wirksam zu werden, andern-
teils stellt sie aber auch die Realität dar, welche eben durch die «potestas
sacra» geschaffen wird. Sie ist also der «potestas» als solcher vorangehend
und nachfolgend zugleich.

6. Auf diesen Prämissen aufbauend ist es möglich, eine einheitliche

Lösung für alle Probleme zu finden, denen sich bereits die früheren Theorien

gegenübergestellt sahen.

Die Existenz von zwei verschiedenen Systemen der Ordination
stellt an sich kein Problem dar, weil beide theoretisch gesehen unter sich

austauschbar sind. Strenggenommen wäre die Rückkehr zum System der

relativen Ordination in dem Moment als wünschbar zu betrachten, wo
die ganze «potestas sacra» mit dem Weihesakrament verliehen wird. Die
Praxis der lateinischen Kirche, die Jurisdiktion mit der «missio» getrennt
von der Weihe zu verleihen, kann als Akt interpretiert werden, womit die

legitime Autorität kraft der «potestas sacra » - die sich je nach der «species

facti» entsprechend der Modalität des Wortes oder der Jurisdiktion
ausdrückt - den Bereich abgrenzt, in dem ein Bischof oder ein anderer

Amtsträger die ihm eigene «potestas» ausüben darf, um auf organische
Weise in die «communio hierarchica» eingegliedert zu sein.

Sollte ein Amtsträger die vom kanonischen Recht gesetzten Grenzen

beim Gebrauch der ihm zugewiesenen «potestas» mißachten, so könnten
die von ihm gesetzten sakramentalen und jurisdiktionellen Akte nicht



Die «sacra potestas» und die Laien 139

mehr als Handlungen betrachtet werden, welche fähig wären, die «com-
munio plena» zu verwirklichen und infolgedessen für die katholische
Kirche verbindlich zu sein. Dies hat nicht notwendigerweise zur Folge,
daß diese Akte nichtig oder ungültig sind. Da sowohl im Sakrament wie

im Wort (Jurisdiktion) die gleiche und eine «potestas sacra» wirkt/gibt
es keinen zwingenden Grund, die Nichtigkeit bzw. Unerlaubtheit der
Weihe- und der Hirtengewalt unterschiedlich zu bewerten. In jedem
dieser Fälle müßte die Nichtigkeit als letzte Konsequenz nur erklärt
werden, wenn die «substantia sacramenti» oder die «substantia verbi»
nicht gegeben wäre.

Das Problem der jurisdiktionellen Akte scheint auf den ersten Blick
schwieriger zu lösen als jenes der sakramentalen Akte. Dies hängt in
erster Linie mit der vorherrschenden Mentalität zusammen, derzufolge
nur den jurisdiktioneilen, nicht aber den sakramentalen Akten
Rechtscharakter zukommt. In dieser Denkweise taucht die alte Dichotomie
zwischen Weihegewalt und Hirtengewalt wieder auf, in deren Namen der
einen wie der anderen ein unterschiedlicher materialer Bereich zugeteilt
wurde : die Weihegewalt erstreckte sich auf den sakramentalen bzw. den

Bereich der Heiligung, die Hirtengewalt auf den juristischen bzw. den

Bereich der kirchlichen Leitung. In Tat und Wahrheit ist es jedoch nicht
möglich, nur der Hirtengewalt (d.h. dem Wort) einen juristisch bindenden

Charakter zuzubilligen, da nämlich auch das Sakrament formale und
damit juristisch bindende Wirkung hat. In Analogie zu dem, was die

Fundamentaltheologie vom Wort aussagt, ist auch das Sakrament eine

«locutio Dei (per signum) attestans», die weder kraft ihres Inhaltes als

solchem noch viel weniger auf Grund der Tatsache bindet, daß es der
Mensch subjektiv versteht - wie die protestantische Theologie behauptete
(«interius in corde») -, sondern nur auf Grund der Tatsache, daß Gott
selbst spricht. Das Problem besteht hingegen darin, in welchem Maße die

Kirche die Gültigkeit eines jurisdiktioneilen Aktes von irritierenden oder

inhabilitierenden Klauseln abhängig machen kann, welche die vom «ius

divinum» gesetzten Grenzen zu übersteigen vermöchten. Die Behandlung
dieses Problems impliziert jedoch eine ausführliche Erörterung, welche die

Thematik stark ausweiten würde bis hin zur Fragestellung der Anwendbarkeit

des Prinzips der Rechtssicherheit im kanonischen Recht. Jedenfalls

kann kein Zweifel über die Notwendigkeit bestehen, sich darüber
Rechenschaft zu geben, daß die Juridizität des kanonischen Rechts von
jener des Staates verschieden ist und daß das Problem der Rechtssicherheit

nicht getrennt von der theologisch-juristischen Valenz, welche der



140 Die «sacra potestas» und die Laien

«communio» zukommen soll, gelöst werden kann, insofern letztere die
konstitutive ontologische Realität der Verfassungsstruktur der Kirche
darstellt37.

Auf derselben Linie sind auch die anderen Probleme anzusiedeln, wie

jenes der Gültigkeit der Weihen «extra communionem», jenes der
sakramentalen Weihen durch einen Priester, der mit einem päpstlichen Indult
ausgestattet ist, und schließlich jenes der sakramentalen Lossprechung,
die ohne Hirtengewalt erteilt wurde.

Durch die Anerkennung der Existenz nichtkatholischer kirchlicher
Gemeinschaften und Kirchen hat das II. Vaticanum nichts anderes

getan, als die theologische Lehre und die Praxis der lateinischen Kirche
zu bestätigen, welche seit dem 12. Jahrhundert die Gültigkeit der «extra
muros» gefeierten Sakramente endgültig anerkannt hat.

Dies fürt auch die Anerkennung der Tatsache mit sich, daß diese

getrennten Kirchen fähig sind, eine eigene Rechtsordnung hervorzubringen.

Letztere schafft in dem Maße, als sie die fundamentalen Normen
des «ius divinum» berücksichtigt, eine wenn auch eingeschränkte, so

doch gültige kirchliche Realität, welche hinsichtlich ihrer Authentizität
und ihrer Fähigkeit in der Lage ist, objektiv und mit absoluter Gewißheit
das Heil zu gewährleisten.

Bezüglich der Weihen, welche durch einen mit päpstlichem (oder
eventuell nur bischöflichem) Indult ausgestatteten Priester erteilt wurden,
und der ohne Hirtengewalt erteilten sakramentalen Lossprechung muß
das Problem auf der Basis des gemeinsamen Elementes der oben

erwähnten Lehren gelöst werden, für welche der Priester vermöge der
Weihe die ganze notwendige Gewalt zur Weihe und zur Lossprechung
besitzt. Jedoch im Unterschied zu dem, was beide Theorien getan hatten,
ist es nicht mehr nötig - in der Annahme, daß die ganze «potestas sacra»
im Weihesakrament ihre Quelle hat - auf die Konstruktion zurückzugreifen,

wonach dem Priester durch die «missio canonica» die noch
fehlende Hirtengewalt zu verleihen ist, noch die Lösung zu Hilfe zu nehmen,
welche der Kirche die Fähigkeit einräumt, die Weihegewalt zu lösen oder

zu binden. Es geht hier lediglich darum, zuzugestehen und anzuerkennen,
daß diese sakramentalen Akte - insofern sie im Bereich der « communio
plena» erfolgt sind - auch fähig sind, diese zu erzeugen. Es sind Handlun-

37 Vgl. E. Corecco, Valore dell'atto «contra legem»: La norma en el derecho
canônico. Actas del III Congreso Internacional de Derecho Canönico I, Pamplona
1979, 839 ff.



Die «sacra potestas» und die Laien 141

gen der Kirche, welche nicht nur zu verstehen ist als die eine Kirche Christi,

sondern auch als katholische Kirche, in der die eine Kirche Christi
existiert. Diese Sakramente sind gültig und legitim bereits auf Grund der
Tatsache, daß sie im Innern der «communio plena» gesetzt werden.

In der Annahme, daß keine zwingenden theologischen Gründe bestehen,

die Stichhaltigkeit der «opinio Hieronymi» zu verneinen, derzufolge
ein Priester stets einen anderen Priester gültig weihen kann 38, so wäre
eine entsprechende Weihe - unter Bewahrung der «substantia sacra-
menti» - hinsichtlich der Gültigkeit oder der Erlaubtheit nur auf die

Frage hin zu bewerten, ob sie sich im Bereich der «communio ecclesialis»

oder der «communio hierarchica, seu plena» verwirklicht. Das Fehlen des

päpstlichen Indultes verhindert lediglich die Einfügung des Neugeweihten
in die «communio hierarchica», macht aber das Sakrament als solches

nicht ungültig. Eine solche Weihe kann eine formale « excommunicato »

nach sich ziehen, beraubt aber weder den Weihenden noch den Geweihten
seines Status der Zugehörigkeit zur einen Kirche Christi. Sie enthebt ihn
nur der Ausübung einiger fundamentaler Rechte im Schöße der
katholischen Kirche oder eventuell einer nicht-katholischen Kirche, falls er
einer letzteren angehören sollte.

Bezüglich der sakramentalen Lossprechung hat man sich der
Tatsache bewußt zu sein, daß die katholische Kirche die «in articulo mortis»
erteilte Absolution stets als gültig betrachtet, auch wenn der Priester
keine BüßJurisdiktion innehaben sollte. Die Tatsache, daß die Kanoni-
stik dieses Phänomen unter Inanspruchnahme des ihr zur Verfügung
stehenden technischen Instrumentariums als eine «a iure» verliehene

Hirtengewalt interpretierte, heißt nicht notwendigerweise, daß die

Rechtsordnung als solche die fehlende Jurisdiktionsgewalt verleiht oder
die Weihegewalt entbindet, sondern vielmehr, daß die Kirche der in einer
solch extremen Situation des Lebens erteilten sakramentalen Lossprechung

die notwendige Legitimation zubilligt, die «communio plena»
verwirklichen zu können, auch wenn sie von einem Amtsträger erteilt
werden sollte, der nicht in Gemeinschaft mit der katholischen Kirche
lebt. Die hingegen ohne die notwendige «Jurisdiktion» erteilten
sakramentalen Lossprechungen, d. h. bei Situationen fehlender hierarchischer
Gemeinschaft des Amtsträgers mit seinem Bischof - Rechtslagen, die

disziplinarisch vom kanonischen Recht umschrieben werden können -,

38 Darüber vgl. Vagaggini, Possibilité e limiti del riconoscimento 1. c. 259,
277-282.



142 Die « sacra potestas » und die Laien

sind nicht ungültig, weil dem Priester ein Teil der «potestas sacra» fehlte
oder weil seine Weihegewalt für die Ausübung nicht entbunden wäre,
sondern weil er außerhalb der vollen Gemeinschaft stehend nicht in der

Lage ist, die Versöhnung des Büßers mit der katholischen Kirche als

solcher bewirken zu können.
Selbstverständlich ist die Kirche zuständig - sei es von Fall zu Fall,

sei es auf allgemeine Art - den notwendigen Grad der Gemeinschaft für
die gültige Verwaltung des Bußsakramentes festzustellen. Es wird
jedoch notwendig zu unterscheiden zwischen dem Fall eines einzelnen

Priesters, der mit der «communio» bricht, indem er das eigene Amt verläßt
oder dasselbe mißbraucht, und demjenigen eines Amtsträgers, der einer

getrennten Kirche angehört, wo die apostolische Nachfolge und die

Sakramente objektiv gewährleistet sind. Währenddem es möglich ist,
daß im ersten Fall die kirchliche Einheit in solch schwerwiegender Weise

gebrochen wird, daß dem Amtsträger jede Legitimation, die Kirche noch

vertreten und demzufolge den Büßer mit derselben Kirche versöhnen

zu können, abgesprochen werden muß, weist die im zweiten Fall noch

vorhandene, gleichwohl unvollkommene «communio» eine genügende
kirchliche Dichte auf, welche eine gegenseitige Anerkennung der Gültigkeit

der Sakramente zwischen den Kirchen zuläßt. In der Tat kann das

rechtswidrige Verhalten einer einzelnen Person allein keine gültige
kirchliche Alternative schaffen, wie es dagegen bei den getrennten
kirchlichen Gemeinschaften oder Kirchen geschieht. Dies macht deutlich,
warum die katholische Kirche nicht nur die von einem orthodoxen

Amtsträger erteilte sakramentale Lossprechung gegenüber den orthodoxen

Gläubigen als gültig anerkennt, sondern auch gegenüber den

katholischen Christen 39.

Die Gültigkeit (bzw. Ungültigkeit) der sakramentalen und
jurisdiktioneilen Akte, welche in der Existenz der «potestas sacra» gründet,
kann auch nicht nach dem willkürlichen Ermessen der Kirche
determiniert werden. Dies hängt vielmehr von der ontologischen objektiven
Wahrheit ab, mit welcher sich die Kirche selbst verwirklicht (bzw. nicht
verwirklicht). Es existiert tatsächlich ein Identitätsverhältnis, wenn auch

nicht adäquater Art, zwischen der Kirche und der «potestas sacra». In
welchem Maße die Kirche, abgesehen von ihrer Zuständigkeit, die vom
«ius divinum» gesetzten Grenzen für die Gültigkeit der Sakramente und

39 Ökumenisches Direktorium Nr. 39-54. Erster Teil, Nachkonziliare
Dokumentation, Band 7, Trier 1967.



Die «sacra potestas» und die Laien 143

des Wortes festlegen zu können, auch noch zusätzlich irritierende oder

inhabilitierende Vorschriften des rein menschlichen Rechtes setzen kann,
bleibt ein zur Diskussion gestelltes Problem.

Die Lehre des II. Vaticanums über die abgestufte Verwirklichung
der «communio» gibt Anlaß zu einer Überprüfung der Kriterien -
vorwiegend vom juristischen Denken geprägt -, mit welchen das Problem
der Gültigkeit der Sakramente angegangen werden muß. Der Kirche ist
es verwehrt, dieselben Kriterien des staatlichen Bereichs anzuwenden, wo
das Problem der Wirksamkeit der Gewalt nach rein positivistischen
Maßstäben behandelt werden kann, welche von der der Natur der Dinge
eigenen, ontologischen Objektivität losgelöst sein können. Die Frage der

Gültigkeit der Ausübung der «potestas sacra» in ihrer sakramentalen und

jurisdiktionellen Ausfaltung kann nicht mit Bestimmungen des menschlichen

Rechtes gelöst werden, außer in dem Maße, als sich in ihnen eine

ontologische Dimension widerspiegelt.
An dieser Stelle wird nun die heute immer mehr in Frage gestellte

Unterscheidung von gültigen und ungültigen sakramentalen und
jurisdiktioneilen Handlungen aktuell. Sowohl die Gültigkeit wie die Erlaubtheit

bemessen sich nach dem Grad der «communio». Tatsächlich wird die
«communio» - wenigstens was diesen Problemkreis betrifft - nicht von der

«potestas sacra» her bestimmt, sondern die letztere von der ersten.

Obgleich es historisch nicht bewiesen ist, daß die Unterscheidung von
ungültigen und unerlaubten Akten wie von Sohm behauptet im 12.

Jahrhundert von der Kanonistik übernommen wurde als direkte Folge der

vom Kirchenrecht durch den Einfluß des mittelalterlichen korporativen
Rechts durchgemachten Verweltlichung, bleibt doch wahr, daß diese

Unterscheidung von der Kirche anhand von Kriterien durchgeführt
wurde, welche oft zu sehr von der weltlichen juristischen Methode

geprägt waren. Wenn es auf der einen Seite nicht möglich ist, in der Kanonistik

auf die Klausel der Ungültigkeit zu verzichten, da sie, wie Sohm

richtig bemerkte, von ihrer Struktur her mit dem Wesen des Sakramentenrechts

verbunden ist, drängt es sich andererseits auf, dieselbe strikt
mit der Ausübung der «potestas sacra» in Zusammenhang mit der
ontologischen Realität der Kirche in Einklang zu bringen. Die Ausübung der

«potestas sacra» sowohl in ihrer sakramentalen wie jurisdiktioneilen
Erscheinungsform kann nur insofern als ungültig betrachtet werden, als

sie sich außerhalb des kleinstnotwendigen Grades der «communio»

verwirklicht, der das Vorhandensein einer Realität noch gewährleistet,
welche noch als eine kirchliche Wirklichkeit betrachtet werden kann.



144 Die « sacra potestas » und die Laien

Allein das Fehlen der wesentlichen objektiven Elemente der «communio»
macht die «potestas» unwirksam, d.h. ungültig. Aus dieser Perspektive
gesehen können auch die Weihen «extra communionem» als ungültig
angesehen werden, weil sie in einem Raum gesetzt wurden, der auch der
minimalsten spezifischen Struktur der Kirche entbehrt. Wenn das Fehlen

der kirchlichen Gemeinschaft hingegen nur einen «extra communionem

hierarchicam, seu plenam» stehenden Tatbestand bedeuten sollte,
so würde das Problem der Ungültigkeit allein zu einem solchen der Uner-
laubtheit.

Die Wiederaufwertung des Begriffs der «Unerlaubtheit» gebietet
auch das Faktum, daß Vaticanum II durch seine Anerkennung der

Existenz von getrennten Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften
festgestellt hat, daß sich die eine Kirche Christi in verschiedenen

Abstufungen der kirchlichen Gemeinschaft verwirklicht. Daraus folgt, daß die

Gültigkeit der Sakramente und des Wortes nicht von Rechtsnormen

abhängig gemacht werden kann, welche darauf ausgerichtet sind, die

Ausübung der «potestas sacra» mit rein positivistischen Kriterien unter
Kontrolle zu halten. Die Ungültigkeit kann im Grunde genommen
festgestellt werden, weil deren Problematik aufs engste mit dem Wesen der
Kirchenstruktur verknüpft ist. Die Erlaubtheit dagegen kann auch mit
Kriterien rein disziplinarrechtlicher Natur bestimmt werden.

Da die «potestas sacra» eine eine und einzige ist, insofern sie nicht in
Teile aufgespalten werden kann, wie die Unterscheidung von Weihe- und

Hirtengewalt vermuten läßt, und da bei der Weihe- wie auch bei der

Hirtengewalt dieselbe «potestas sacra» in ihrer Ganzheit wirkt, ergibt
sich die Folgerung, daß die gleichen für die Beurteilung der Gültigkeit
der Sakramente angewandten Kriterien auch bei der Hirtengewalt zu
verwenden sind. Die Jurisdiktion, verstanden als Ausdruck der einzigen

«potestas sacra», kann von der theologischen und juristischen Seite her
nicht mit Kriterien gehandhabt werden, die von jenen verschieden sind,
welche für die Weihegewalt gebraucht werden.

Ist es theologisch nicht möglich, die Weihegewalt durch Delegation
zu übertragen, so ergibt sich folgerichtig, daß im Grunde genommen auch
eine eigentliche Delegation der Hirtengewalt unmöglich ist, selbst wenn
die Kanonistik aus pragmatischen Gründen vom Institut der Delegation
weiter Gebrauch machen wird. Wenn es wahr ist, daß die «potestas sacra»

nur durch das Weihesakrament übertragen werden kann, so bedeutet

dies, daß sie nicht auf eine andere Weise übertragen werden kann, auch

wenn sie gemäß der Logik der Jurisdiktionsgewalt tätig wird.



Die «sacra potestas» und die Laien 145

III. Das einzige Priestertum Christi
als Wurzel der Einheit und Verschiedenheit

von allgemeinem und ministeriellem Priestertum in der Kirche

1. Es geht an dieser Stelle nicht darum, eine formale Definition des

Laien auszuarbeiten, in welcher die beiden fundamentalen Elemente,
d.h. jenes ihrer Teilhabe an den drei «munera Christi» und jenes ihrer
weltlichen Beschaffenheit, zu einer einheitlichen Synthese verschmolzen
werden. Obwohl schon 15 Jahre seit dem II. Vaticanum vergangen sind,
wo diese beiden Elemente als Grundlage der ganzen Theologie über die
Laien genommen wurden, scheint die Theologie noch nicht in der Lage
zu sein, das Verhältnis zwischen diesen beiden Elementen mit
Treffsicherheit zu bewerten 40. Insonderheit harren noch die einzelnen
Elemente der Definition, d.h. jenes der Teilhabe an den drei «munera Christi»
und jenes ihres säkularen Status («indoles saecularis»)41, einer grundlegenden

Klärung, bevor es möglich wird, eine einheitliche theologische
Synthese in Angriff zu nehmen.

Bezüglich einer Lösung des spezifischen Problems der Teilhabe (bzw.
der Nichtteilhabe) der Laien an der «potestas sacra» scheint uns, daß in
der Teilhabe des Laien an den drei «munera» das entscheidende theologische

Element gesehen werden muß, dessen Grenzen das II. Vaticanum
mit der Formulierung umschrieb, wonach der Laie daran nur «suo modo»

teilhat 42.

40 Über die Interpretationsschwierigkeiten der einschlägigen Konzilstexte
vgl. z. B. F. Daneels, De subiecto officii ecclesiastici attenta doctrina Concilii Vati-
cani II. Sunt-ne laici officii ecclesiastici capaces? Roma 1973, bes. 19-45. Die
entscheidende Frage besteht darin, ob der «indoles saecularis» nur eine soziologische
oder auch eine theologische Relevanz beizumessen ist. In der ersten Richtung
bewegt sich mit Entschiedenheit K. Mörsdorf (Die Zusammenarbeit von Priestern
und Laien in ekklesiologisch-kanonistischer Sicht : Grundfragen der Zusammenarbeit
von Priestern und Laien, hrsg. von H. Gehrig, Veröffentlichungen der katholischen
Akademie der Erzdiözese Freiburg Nr. 11, Karlsruhe 1968, 13ff.); idem, Die andere
Hierarchie. Eine kritische Untersuchung zur Einsetzung von Laienräten in den
Diözesen der Bundesrepublik Deutschland: AfkKR 138 (1969) 461 ff. In der zweiten
Richtung dagegen bewegt sich eindeutig H. U. von Balthasar, Christlicher Stand,
Einsiedeln, 1977, bes. 203 ff.

41 LG 31,2.
42 LG 31,1.

10



146 Die «sacra potestas» und die Laien

Dabei handelt es sich immerhin um eine Teilhabe am ontologischen
Stand selbst, welcher von Christus in der Heilsgeschichte übernommen
wurde. Die Aufgliederung als solche dieses Status nach den «tria munera»
des konziliaren Schemas (des Priester-, Propheten- und des Königsamtes)
scheint keine entscheidende Relevanz bezüglich der Bewertung des

theologischen Statuts des Laien zu beinhalten, da die «tria munera» von
ihrer substantiellen Seite her gleichwertig erscheinen und lediglich formal
unterschiedliche Aspekte des einen Standes Christi aufweisen. Wie
Christus Priester ist, so ist er auch Lehrer und Haupt, und aus dem
gleichen Grund, um dessentwillen er das Priesteramt ausübt, kommt ihm
auch das Lehr- und Hirtenamt zu 43.

2. Um die tiefste Wurzel des wesenhaften Unterschiedes zwischen Amts-

priestertum und allgemeinem Priestertum der Gläubigen zu erkennen,
welch letzteres gleichwohl im Amtspriestertum fortbesteht, ist es von-
nöten, auf die konstitutiven Elemente der Natur des Priestertums Christi
selbst zurückzugreifen, welches sich wie oben dargelegt nicht von den

andern Funktionen unterscheidet, sondern vielmehr den Aspekt
darzustellen scheint, der die anderen impliziert.

Die einfache theoretische Behauptung, derzufolge dem Amtspriestertum

in der Kirche als spezifische Aufgabe die Vertretung Christi als Haupt
des Corpus Mysticum, d. h. der Kirche, zufällt, wohingegen das allgemeine
Priestertum zur Aufgabe hat, Christus gemäß einem allgemeineren,
formalen Grund zu vertreten, um in sich selbst stimmig zu sein, ist jedoch
auf Grund seines pragmatischen Charakters nicht in der Lage, eine

einleuchtende Erklärung des Ursprungs dieser zwei unterschiedlichen Arten
der Stellvertretung Christi zu liefern. Auch die Feststellung, daß das

Amtspriestertum mit dem Weihesakrament verliehen wird, währenddem
das allgemeine Priestertum seinen Ursprung in der Taufe besitzt, gestattet

es nicht, die letzte Wurzel des Unterschiedes zwischen den sakramentalen

Wirkungen der Weihe und denjenigen der Taufe freizulegen. Es ist
eine Verschiedenartigkeit, die zwar abgeleitet, immerhin aber nicht
vollständig durch die der ganzen theologischen Tradition gemeinsamen

43 Es sei hier darauf hingewiesen, daß W. Pannenberg in seinem Buch
«Grundzüge der Christologie» (Gütersloh 1964, 218ff.) das Denkschema der drei
«Munera» ablehnt und behauptet, allein das Prophetenamt, nicht aber das Priester-
und Lehramt sei auf den irdischen Christus anwendbar, von Balthasar dagegen
(Christlicher Stand o. c., passim) führt alle Ämter Christi auf das Priestertum zurück.



Die «sacra potestas» und die Laien 147

Feststellung gerechtfertigt werden kann, daß Taufe und Weihe zwei
autonome Quellen der Teilhabe am Priestertum Christi darstellen. Weder
ist die Weihe eine sakramentale Entfaltung der Taufe (und der Firmung),
noch ist die Taufe eine Ableitung des Weihesakramentes. Daß das

allgemeine Priestertum aller Gläubigen nicht in einer Teilhabe am Amts-
priestertum als solchem besteht, sondern in einer unmittelbaren Teilhabe

am Priestertum Christi, verdeutlicht die Tatsache, daß das Weihesakrament

erst nach dem Empfang der Taufe verliehen werden kann 44.

Da ein Vergleich der konstitutiven Elemente der Taufe und der Weihe

keine Gewißheit über den entscheidenden Grund des zwischen dem

allgemeinen und dem Amtspriestertum bestehenden Unterschiedes
verschafft, wird es unvermeidlich, die Wesensstruktur des einzigen
Priestertums Christi selbst zu hinterfragen, da Taufe und Weihe eine je
unterschiedliche Teilhabe desselben darstellen.

In der Tat können im Priestertum Christi zwei formal verschiedene

Komponenten unterschieden werden: eine subjektive und eine objektive

45. Im Wesen seiner personalen Struktur ist Christus derjenige, der
sich in Liebe ganz dem Vater hingibt und auf alles verzichtet, was ihm
zu eigen ist. Aus Liebe zum Vater kann Christus sogar am Kreuz auf die
Gewißheit verzichten, daß ihm der Vater im äußersten Moment seines

Todes beisteht. Diese Radikalität in der Hingabe an den Vater hat ihren
Grund in der Tatsache, daß Christus die totale Verfügung über seine

eigene Person dem Vater übertrug. Die Liebe Christi zum Vater, welche
im vorbehaltlosen Gehorsam zu seinem Willen ihren Höhepunkt erreicht,
umgreift nicht nur die subjektive, sondern auch die objektive Komponente

des Priestertums, da Christus einerseits derjenige ist, der sich dem

Vater bedingungslos kraft derselben Liebe hingibt, welche ihn seit Ewigkeit

erzeugt, und andrerseits derjenige ist, der sich am Kreuz als Opfer
des Vaters zur Sühne der Sünden der Menschheit darbringt.

Die letzte Vollendung der Liebe Christi für seinen Vater fließt aus der
in seiner Person existierenden vollkommenen Einheit zwischen demjenigen,

der sich bis ans Ende der Zeiten im Opfer der Liebe dem Vater
anbietet, und demjenigen, der sich in der Zeit als Opfer darbringen läßt.
Dieser zweite, objektive und legale Aspekt des Priestertums Christi fügt

44 Darüber vgl. E. Corecco, Sinodalità: Nuovo Dizionario di Teologia, a
cura di G. Barbaglio e S. Dianich, Roma 1977, 1489 ff.

45 Über diesen ganzen Problemkreis vgl. von Balthasar, Christlicher Stand
o. c. bes. 144-202.



148 Die «sacra potestas» und die Laien

sich jedoch nicht auf akzidentelle Weise von außen hinzu, wie es beim
Priestertum des Alten Testamentes der Fall ist, sondern konstituiert
zusammen mit dem ersten Aspekt (d.h. dem der subjektiven Liebe) den

Wesenskern der Einheit der Person Christi.
Vom formalen Aspekt her erschöpft sich daher das Priestertum

Christi nicht im subjektiven Element der Liebe Christi zum Vater, weil
diese selbe Liebe am Kreuz auch die Objektivität der radikalen
Ergebenheit in den Willen des Vaters beinhaltet. Obwohl er seine Wurzel in
der Liebe des Sohnes zum Vater hat, umschließt dieser vorbehaltlose
Gehorsam formal die gesetzeshafte Modalität, welche schon das Priestertum

des Alten Testamentes gekennzeichnet hatte, in dem die Tilgung
der Sünden des Volkes als Frucht des Blutes angesehen wurde, das im
Namen des Gesetzes von den vielen Opfern vergossen wurde. Das Blut
Christi am Kreuz, welches als Zeichen des objektiven Gehorsams des

Sohnes gegenüber der Autorität des Vaters zu verstehen ist und welches

der priesterlichen Autorität Abrahams über Isaak vorgebildet war,
wurde ein für alle Mal am Kreuz aus Liebe vergossen für die Tilgung der
Sünden der ganzen Menschheit.

Christus läßt sich vom Vater als Opfer in absoluter und äußerster

Ergebenheit in dessen Willen darbringen, und dies bis zur Erfahrung der

totalen Verlassenheit des Kreuzes, wo er selbst das Bewußtsein über den

Sinn des eigenen Opfers verloren hat. Durch die Ausführung dieser

äußersten Tat hat Christus vor der Welt die höchste Autorität des Vaters

bekräftigt und begründete somit das Priestertum des Neuen Testamentes.

Die Transzendierung des alttestamentlichen Priestertums besteht

darin, daß Christus die höchste Tat seines objektiven und legalen Gehorsams

als Geopferter nicht im Namen des Gesetzes, sondern aus Liebe zu
seinem Vater vollbringt.

3. Jede andersartige Verwirklichung des neutestamentlichen Priestertums

kann nur in einer Teilhabe und damit in einer Nachahmung des

absoluten und ewigen Priestertums Christi bestehen. Währenddem sich
das Priestertum des Alten Testamentes durch die Trennung der aktiven
von der passiven Modalität kennzeichnet, indem sich der Opfernde und
der Geopferte nicht in der selben Person vereinen, sind in Christus die

beiden formalen Elemente eins geworden. Gleichwohl fallen im Augenblick

der Übertragung des Priestertums Christi auf die Kirche beide

Elemente, um in der Folge streng komplementär zu bleiben, noch einmal
auseinander. Durch die Übergabe seiner eigenen Autorität an die Kirche



Die «sacra potestas» und die Laien 149

gibt Christus den Gläubigen die Möglichkeit, auf vollkommene Weise

objektiv die formale subjektive Dimension ihrer Liebe und Opferbereitschaft

zu verwirklichen. Die Totalität der subjektiven Hingabe des

Christen in der Liebe zu Christus ist in ihrer Authentizität durch die

Objektivität des Gehorsams gegenüber der Autorität des Amtspriester-
tums, das in der Kirche eine Dienstfunktion erfüllt, gewährleistet.

Damit die Christen, die an der subjektiven Dimension des Priester-
tums Christi insofern teilhaben, als sie auf Grund der Taufe an derselben

Liebe Christi zum Vater teilhaben, ihr eigenes Priestertum entsprechend
der von der Liebe geforderten Radikalität zu verwirklichen imstande sind,
bedürfen sie einer objektiven äußeien Autorität, welche dazu berufen ist,
dieses konkret und unabdingbar herauszufordern, so wie der Vater den
Sohn herausgefordert hat bis zum Tod am Kreuz. Um diesen Plan ins Werk
zu setzen, hat Christus dem Amtspriestertum eine ihm ebenbürtige Autorität

verliehen, welche ihrerseits von der Autorität des Vaters abhängt.
Die je unterschiedliche Teilhabe am Priestertum Christi in der Taufe

und im Weihesakrament hat also ihre Wurzeln in der formalen Verschiedenheit,

gemäß welcher sich das Priestertum Christi selbst verwirklicht.
Die vollkommene Einheit der beiden Elemente in Christus findet ihr
analoges Gegenstück darin, daß das allgemeine Priestertum der Gläubigen

- insofern es Teilhabe am formalen, subjektiven Aspekt des Prie-
stertums Christi bedeutet - fortbesteht in demjenigen, der durch das

Weihesakrament auch des Amtspriestertums teilhaftig geworden ist, d.h.
des objektiven und legalen Aspektes des Priestertums Christi. Das

allgemeine Priestertum, welches den Christen in seinem Laienstand konstituiert,

sei es durch sein Leben in dieser Welt, sei es durch die Annahme
der Berufung zur Radikalität der Liebe im «status perfectionis» (der in
den evangelischen Räten gründet), bedarf der Autorität des Amtspriestertums

- das ihn zum Gehorsam und zur Objektivität der Liebe herausfordert

-, um auch an der formalen objektiven Dimension des Priestertums

Christi teilhaben zu können.

4. Die wesentliche Verschiedenheit von Amts- und allgemeinem Priestertum,

welche in den Konzilstexten des II. Vaticanums erneut unterstrichen

wurde 46, hat ihre genetische Quelle in der Tatsache, daß sich auch
im Neuen Testament die vollkommene Einheit zwischen dem Opfernden

46 LG 10,2.



150 Die «sacra potestas» und die Laien

und dem Geopferten allein in der Person Christi verwirklicht. Im von
Christus der Kirche übertragenen Priestertum sind das aktive und passive
Element nicht nur formal, sondern auch real getrennt (wenn auch im
Vergleich zum alttestamentlichen Priestertum nur teilweise), weil es

vermöge des strukturellen Unterschiedes von Taufe und Weihesakrament
zwei verschiedenen Personenkreisen übertragen wird. Dieser Trennung
haftet nur ein partieller Charakter an, sei es, weil sich das allgemeine
Priestertum als subjektive Berufung zur vollkommenen Liebe auch in
demjenigen fortsetzt, der mit dem Amtspriestertum ausgestattet ist,
sei es, weil das Amtspriestertum im Neuen Testament ohne das allgemeine
Priestertum aller Gläubigen sinnlos wäre.

Obwohl sich das Priestertum als subjektive vollendete Teilhabe an
der Liebe Christi zum Vater auch im allgemeinen Priestertum potentiell
verwirklichen kann, ist es in der Objektivität seiner ganzen Vollkommenheit

allein innerhalb des «status perfectionis» gewährleistet. Gleichwohl
bleibt es in diesem Stand strukturell unfähig, den zweiten formalen Aspekt
auszudrücken, d.h. jenen des legalen Gehorsams des Priestertums Christi,
weil der Gläubige im Unterschied zu Christus, der mit dem Vater eine

einzige Substanz bildet, die ganze Objektivität des Gehorsams allein auf
Grund der äußeren (dazwischentretenden) Präsenz einer anderen Person

verwirklichen kann. Dies ist der Grund, weshalb die Autorität der Kirche
durch die Wirkmächtigkeit des sakramentalen « ex opere operatum » garantiert

wird, welches von der Heiligkeit des Amtspriesters unabhängig ist.
Der Fortbestand des allgemeinen Priestertums auch in demjenigen,

der mit dem Amtspriestertum ausgestattet ist, hat zum Ziel, die Einheit
des Priestertums selbst zu betonen, aber auch zu verhindern, daß der

geweihte Amtsträger sich von der Forderung der Liebe glaubt entbinden
zu können, woraus sich letztlich das allgemeine Priestertum als Teilhabe

am formalen subjektiven Aspekt der Liebe Christi konstituiert. Würden
andererseits nicht alle Gläubigen (als solche) am formalen subjektiven
Priestertum Christi teilhaben, so käme auch dem legalen und objektiven
Priestertum des Neuen Testamentes der Sinn abhanden, weil von der
aktiven und passiven Seite her das einzige wahre Opfer und die einzige
adäquate Opfergabe Christus selbst ist. Als Hingabe in der Liebe ist
darüberhinaus das allgemeine Priestertum des Neuen Testamentes kein
ausschließliches Werk des Menschen. Kraft der Hineinnahme des

Menschen in das Geheimnis Christi durch die Taufe besteht diese Hingabe
der Gläubigen primär aus einer Teilhabe am einzigen und ausschließlichen

Opfer Christi selbst.



Die «sacra potestas» und die Laien 151

IV. Der kirchliche Stand des Laien

Diese Erforschung der Natur der «potestas sacra» und des Priester-
tums Christi erlaubt es, einige Schlußfolgerungen über den kirchlichen
Stand des Laien zu erarbeiten, insofern er eine am Priestertum Christi
teilhabende Person ist.

1. Die «potestas sacra» ist nicht nur eine einheitliche Wirklichkeit, wie
auch in der besseren Interpretation der oben dargelegten ersten Theorien

behauptet wird, sondern auch eine einzige Wirklichkeit. Einzigkeit
bedeutet, daß die «potestas sacra» in ihrer Gesamtheit sowohl im Sakrament

als auch im Wort tätig wird. Weihe- und Hirtengewalt sind daher
nichts anderes als zwei formal verschiedene Aspekte, wodurch die einzige

«potestas sacra» «in toto» handelt. Daraus folgt, daß sie nur von
demjenigen ausgeübt werden kann, der befähigt ist, gleichzeitig amtlicher
Diener des Sakramentes und des Wortes zu sein.

Die Annahme, daß die «potestas sacra» getrennt von verschiedenen

Amtsträgern in der Weihe- und Hirtengewalt ausgeübt werden kann,
stünde übrigens quer zur ganzen theologischen Tradition der katholischen

Kirche. Sie führte zur Existenz eines «doppelten Klerus», der in je
getrennter Weise für die Feier der Sakramente und für die Verkündigung
des Wortes zuständig wäre. Die Artikulation des Klerikerstandes in den

drei sakramentalen Stufen des Episkopates, Presbyterates und des Dia-
konates weist als Fundament nicht die Unterscheidung von Weihe- und

Hirtengewalt auf. Wenn die Laien kraft der Taufe befähigt würden, die

«potestas sacra» wenigstens nach der formalen Modalität der Hirtengewalt

auszuüben, wären sie konsequenterweise nicht mehr zu den Laien

zu zählen. Dies würde die oben genannte These Rahners bestätigen,
obwohl er nicht sosehr die Taufe als Grundlage seiner Theorie verwendet,
sondern vielmehr die Hypothese, wonach die Hirtengewalt den Laien
durch Delegation übertragen werden kann.

Aber auch dieser Annahme stellt sich das Prinzip der Einzigkeit der

«potestas sacra» entgegen, welches seinerseits dasjenige der Gegenseitigkeit

postuliert. Wer demzufolge befähigt wäre, durch Delegation die

Hirtengewalt auszuüben, wäre auch infolge der zwischen Sakrament und
Wort existierenden Einheit und Gegenseitigkeit befähigt, die Weihegewalt

auszuüben. Da aber die apostolische Sukzession an das
Weihesakrament gebunden ist (ohne jedoch allein von ihm abhängig zu sein),



152 Die «sacra potestas» und die Laien

muß die Möglichkeit ausgeschlossen werden, daß die «potestas sacra»

unabhängig von der Weihegewalt verliehen werden kann. Im entgegengesetzten

Fall würde die Unterscheidung von Laie und Klerus, worauf
die ganze Verfassung der Kirche gründet, hinfällig47.

2. Zwischen der «potestas sacra» und dem objektiven formalen Aspekt
des Priestertums Christi besteht ein unmittelbares Bezugsfeld. Während
Christus, einziger und höchster Priester der Heilsökonomie, beide
formalen Aspekte des Priestertums in sich verwirklicht, kann die Teilhabe
des Christen an seinem Priestertum, da sie nur analog ist, allein nach jener
disjunktiven Form geschehen, welche die Wurzel der unterschiedlichen
Struktur des Tauf- und Weihesakramentes ist.

Dem Amtspriestertum fällt die spezifische Aufgabe zu, den formalen,

objektiven Aspekt des Priestertums Christi in der Kirche zu vergegenwärtigen,

in dem sich die absolute Autorität des Vaters über den Sohn in
der Welt offenbart. Auf der Ebene der kirchlichen Institution spiegelt
sich diese gleiche, vom Vater dem Sohn übertragene Autorität, in der

«potestas sacra» der geweihten Amtsträger wider.

Demgegenüber ist der Laie kraft des TaufSakramentes allein mit dem

subjektiven Aspekt des Priestertums Christi ausgestattet. Dieser Aspekt
ist bereits in der Person Christi primär bezüglich des objektiven und legalen

Priestertums, weil er die ewige und vollkommene Liebe des Sohnes

zum Vater zum Audruck bringt, so daß er auch die eigentliche Quelle des

formalen, objektiven Aspektes selbst ist. Der radikale, am Kreuz erwiesene

Gehorsam des Sohnes unter die Autorität des Vaters hat seinen

Ursprung in jener Liebe, aus der sich das Wort als Sohn des Vaters konstituiert.

3. Das allgemeine Priestertum der Gläubigen stellt deshalb gegenüber
dem Amtspriestertum nicht etwa eine mindere Teilhabe am Priestertum

Christi dar, sondern eine Teilhabe, die sich nach den Aussagen des

II. Vaticanums wesentlich von jenem unterscheidet und den tiefsten
Grund ihrer Verschiedenartigkeit in jener Verschiedenartigkeit selbst

47 Zu denselben Schlußfolgerungen kommt auch W. Aymans, Laien als kirchliche

Richter? Erwägungen über die Vollmacht zu geistlicher Rechtssprechung:
AfkKR 144 (1975) 3 ff. ; darauf hat K. Lüdicke, von einer mehr rechtspositivisti-
schen Auffassung ausgehend, in seinem Aufsatz «Laien als kirchliche Richter. Über
den Inhalt des kirchlichen Richteramtes» (ÖAfKR 28 (1977) 332ff.) eine Antwort
versucht.



Die «sacra potestas» und die Laien 153

findet, welche zwischen der aktiven und passiven Dimension des Priester-
tums Christi selbst existiert. Die Tatsache, daß sich die in Christus gegebene

formale Verschiedenartigkeit auf kirchlicher Ebene in eine substantielle

umwandelt, findet ihre Erklärung im analogen Charakter der

Teilhabe des allgemeinen und des Amtspriestertums am Priestertum
Christi.

Als ontologische Teilhabe an der ewigen Liebe des Sohnes zum Vater,
welche durch das Sakrament der Taufe vermittelt wird, erschöpft sich das

allgemeine Priestertum der Gläubigen - wenn auch nur analog - im
erzeugenden und primären Aspekt des Priestertums Christi.

Es ist deshalb zutiefst falsch, das allgemeine Priestertum der Gläubigen

allein negativ, d.h. als Form der Nichtteilhabe am Amtspriestertum
zu definieren. Dieser negative Problemlösungsversuch unterschätzt das

fundamentale Element des allgemeinen Priestertums, d.h. jenes seiner

unmittelbaren Teilhabe an der Liebe Christi zum Vater. Diese unmittelbare

Teilhabe bestimmt die ontologische Priorität des allgemeinen
Priestertums der Gläubigen gegenüber jenem des Amtspriestertums. Noch

vor ihrer Verankerung im Amtspriestertum gründet die Verfassung der

Kirche im allgemeinen Priestertum der Gläubigen. Ihm eignet Priorität,
weil es eine auf analoge Weise umfassende Teilhabe an der Liebe des

Sohnes zum Vater darstellt, von welchem sich in der Person Christi selbst
der legale Aspekt seines Priestertums ableitet.

Von der Definition seiner Teilhabe am subjektiven Statut Christi her

gesehen ist der kirchliche Stand der Getauften uneinholbar höher als der
Naturzustand der Nichtgetauften, welche in ihrem Wesen als geschaffenes
Abbild des trinitarischen Geheimnisses noch nicht an der ontologischen
übernatürlichen Dimension teilhaben, welche durch die Taufe verliehen
wird. Der zwischen den Christen und den Nichtgetauften vorhandene

qualitative Unterschied ist also viel größer als die qualitative Differenz,
welche zwischen dem allgemeinen und dem Amtspriestertum besteht, da
beide nicht sosehr eine natürliche, sondern vielmehr eine übernatürliche
Teilhabe am Priestertum Christi aufweisen. Die zwischen Natur und
Übernatur vorhandene Differenz ist in der Tat größer als jene, welche
innerhalb des übernatürlichen Standes existiert.

Der formale objektive Aspekt des Priestertums kann nur verstanden
werden, wenn er im Hinblick auf das subjektive Grundelement der ewigen
Liebe des Sohnes für seinen Vater gesehen wird. Ohne diesen Einheitsund

Abhängigkeitsbezug hätte das objektive oder legale Opfer Christi
am Kreuz nicht die notwendige Dimension aufgewiesen, um die endgül-



154 Die «sacra potestas» und die Laien

tige Erlösung der Menschheit zu verwirklichen. Christus ist das vollendete

Opfer nur in dem Maß, als er sich dem Vater seit Ewigkeit mit jener
vollkommenen und umfassenden Liebe hingibt, die ihn als Sohn des

Vaters erzeugt und konstituiert.
Obwohl nach dem Abbild des dreieinen Gottes geschaffen und durch

die Taufe auf übernatürliche Weise in das trinitarische Geheimnis
inkorporiert, vermag der Mensch das trinitarische Bild auf vollendete Weise

nur in disjunktiven und komplementären Formen zu verwirkhchen. Die

Komplementarität der Elemente, welche den globalen Bedeutungsgehalt
seines Menschseins konstituieren, taucht auf beispielhafte Weise in den

konstitutiven Elementen auf, welche die Heilsgeschichte des Menschen

in dieser Welt bestimmen: im Ehesakrament und im Priestertum. Auf
dieselbe Weise, mit der die Komplementarität des Mannes und der Frau
in dieser Welt nach einer zusammengesetzten Art das trinitarische Bild
widerspiegelt und vergegenwärtigt, aber gleichzeitig genetisch in ihrer
Einheit durch das Vorbild der Präexistenz Evas in Adam gewährleistet
ist, von dessen Seite sie genommen wurde 48 (analog zur Zeugung des

Sohnes aus dem Vater), so erweist sich der formale, objektive Aspekt des

Priestertums Christi - virtuell im formalen, subjektiven seiner ewigen
Liebe zum Vater präexistent - historisch in der Tatsache, daß das
allgemeine Priestertum der Gläubigen im Amtspriestertum weiterbesteht, und
dies nicht in dem Sinn, als das zweite die Fülle des ersten bildete, sondern
als das erste das unerläßliche Fundament des zweiten darstellt.

48 Vgl. von Balthasar, Christlicher Stand o. c. 183-184.


	Die "sacra potestas" und die Laien

