Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 1-2

Artikel: Die "sacra potestas" und die Laien
Autor: Corecco, Eugenio

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760968

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760968
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EuceNnio CorEcco

Die «sacra potestas» und die Laien

I. Vorbemerkungen

Die Reaktion Karl Rahners auf die Publikation der « Grundsétze zur
Ordnung der pastoralen Dienste» !, mit welcher die Deutsche Bischofs-
konferenz die Aufnahmebedingung der Laien in den pastoralen Dienst
der Kirche Deutschlands geregelt hat, lieB nicht lange auf sich warten.

In Anlehnung an eine bereits frither entwickelte These, wonach ein
Laie seinen Status (als Laie) verliert, sobald er ein kirchliches Amt oder
eine kirchliche Funktion auf Dauer ausiibt und in eben diesem MaBle zum
Klerus gehort 2, wirft Rahner dem deutschen Episkopat vor, zu «theo-
logischen Spitzfindigkeiten» Zuflucht zu nehmen, um die Existenz zweier
verschiedener Kategorien des Klerus zu rechtfertigen und festzuschrei-
ben: diejenige der ordinierten und diejenige der nichtordinierten Amts-
triger. Fir den jesuitischen Theologen ist die Anomalie nicht gegeben
durch die Tatsache, daB nichtordinierte Laien zum Klerus gezihlt
werden koénnen, sondern vielmehr dadurch, daB3 die Kirche, obwohl sie
beiden Kategorien von Amtstrigern die Ausiibung der Hirtengewalt
gewihrt (sei es, weil sie vorstehen, sei es, weil sie wenigstens Bezugspunkt
fiir eine kirchliche Gemeinschaft sind), weiterhin darauf besteht, nur
einem privilegierten Teil von ihnen (jenem, der das Gesetz des Zdlibats

1 Sie wurden vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz am 2. Méarz
1977 in der Broschiire «Zur Ordnung der Pastoralen Dienste» als Nr. 11 der Reihe
«Die Deutschen Bischéfe» verdffentlicht.

z Vgl. Uber das Laienapostolat: Schriften zur Theologie 11, Einsiedeln-Ziirich-
Koln 1964, 339-373.



Die «sacra potestas» und die Laien 121

akzeptiert) die Ausiibung der Weihegewalt zuzubilligen 3. Fiir Rahner
hat die Existenz eines «Doppelten Klerus» 4 strenggenommen keine
theologische Rechtfertigung, sondern stellt vielmehr die Frucht einer
politisch-disziplinarischen Option der Kirche dar: d.h., das Weihesa-
krament nicht mit dem Ehesakrament verbinden zu wollen.

In dieser Ansicht des deutschen Theologen kommen alle trotz der
durch das Vaticanum II erreichten Fortschritte noch ungeldsten Schwie-
rigkeiten beziiglich der dornenvollen Frage der Laien und ihrer theolo-
gisch-kanonischen Definition zum Vorschein.

Das erstmalige Auftauchen des «Laientheologen» als allgemein
verbreitetes Phdnomen des kirchlichen Lebens der siebziger Jahre hat
evidenterweise die Situation verkompliziert, indem es ein Postulat
doppelter Art mit sich brachte: einerseits die Bekriftigung des funda-
mentalen Rechtes aller Christen, ohne Zolibatsverpflichtung Zugang zum
Priestertum zu haben, andererseits die Betonung des Vorranges des
Rechts der christlichen Gemeinden auf eine gentigende Anzahl ordinierter
Diener gegeniiber dem Recht der Universalkirche (wenigstens der latei-
nischen) auf Durchsetzung des Pflichtzdlibates, welches als einer der
Hauptgriinde fiir den Klerusmangel angesehen wird.

Angesichts der inhdrenten Zweideutigkeit, sich in diesem Zusammen-
hang der Kategorie des «fundamentalen Rechtes» zu bedienen, und ange-
sichts der Komplexitit des Problems, welches in der theologischen Defi-
nition des Laien seinen Ursprung hat, erscheint es angezeigt, aus metho-
dologischen Griinden eine Trennung der unterschiedlichen Fragestel-
lungen vorzunehmen: zuerst wédre das Problem der Natur der «sacra
potestas», dann jenes ihrer Ubertragung auf die Laien zu behandeln.
Dabei sollte man von deren kirchenpolitischen Implikationen absehen,
da sie auf Grund ihrer emotionalen Komponente eine sachgerechte
Beurteilung zu beeintriachtigen drohen, ohne allerdings die Tatsache
verschweigen zu wollen, daBl auch den disziplindren Entscheidungen
sozusagen immer, sei es auf positive oder auf negative Weise, eine
tiefere theologische Valenz innewohnt.

In der Tat offenbart sich auch das Problem der theologischen Defini-
tion des Laien und jenes der Bedeutung desselben fiir die kirchliche
Verfassung nach einem halben Jahrhundert der Reflexion 3, wie viele

3 Vgl. Pastorale Dienste und Gemeindeleitung: Stimmen der Zeit 195 (1977)
733-743.

* Ibidem 743.

3 Daritber vgl. z. B. E. SCHILLEBEECKX, Die typologische Definition des christ-



122 Die «sacra potestas» und die Laien

andere theologische Probleme der Vergangenheit, als eine «crux theo-
logorum». In Anspielung an den Ausspruch Luthers beziiglich der Aus-
legung des Binoms «Lex et evangelium» ist man versucht zu sagen, die
Losung des Problems der Definition der Laien sei heute zur «hdchsten
Kunst der Christenheit» ¢ geworden.

Die These Rahners, derzufolge der Laie, welcher in dauerhafter
Weise ein kirchliches Amt ausiibt, vom Laienstand zum Klerikerstand
iibertritt, hat die Hypothese zur Voraussetzung, daf die Jurisdiktions-
gewalt von der Weihegewalt losgelost werden kann bis hin zur Moglich-
keit der getrennten Ubertragung. Dieselbe Voraussetzung liegt iibrigens
unausgesprochen gewissen theoretischen Begriindungen des Statuts der
Katholischen Aktion zu Grunde, welches als Teilnahme am hierarchi-
schen Apostolat selbst (oder am Apostolat der Hierarchie) verstanden
wird 7. Ein Gleiches gilt von den jlingsten Theorien, die sich auf den Text
von «Lumen gentium» (33,3) stiitzen, worin den Laien «die Befdhigung,
von der Hierarchie zu gewissen kirchlichen Amtern herangezogen werden
zu koénnen», anerkannt wird, um im Hinblick auf ein geistliches Ziel
gewisse kirchliche Amter auszuiiben, woraus die Moglichkeit der Dele-
gation der Hirtengewalt an die Laien abgeleitet wird 8.

lichen Laien: De Ecclesia. Beitrage zur Konstitution « Uber die Kirche» des zweiten
Vatikanischen Konzils, hrsg. von G. BarRaUNa, II, Freiburg-Basel-Wien 1966,
269 1f.

6 ... die héchste Kunst in der Christenheit», WA 36, 9, 28.

7 Auf die in dieser Definition der Katholischen Aktion innewohnende Gefahr
der Verklerikalisierung der Laien hat schon 1949 H. U. voN BALTHASAR in seiner
Schrift « Der Laie und der Ordensstand» (Freiburg i. Br.) mit aller Klarheit hinge-
wiesen.

8 Die gleiche Auffassung ist im Can. 96 des zur Vorbereitung der Revision
des CIC 1977 veroffentlichten «Schema Canonum Libri I De Normis Generalibus»
zu finden, in welchem behauptet wird, daB «... in exercitio eiusdem potestatis
(vegiminis), quatenus quidem eodem ordine sacro non innititur, ii qui ordine sacro
non sunt insigniti eam tantum partem habere possunt quam singulis pro causis
auctoritas Ecclesiae suprema ipsis concedits. Trotz der verklausulierten Rede-
wendung wird die prinzipielle Moglichkeit bejaht, daB die Laien fihig sind, an der
Austibung einer «potestas regiminis» und somit auch der «sacra potestas» teilzu-
nehmen. Inwieweit die Teilhabe an der Ausiibung («exercitio») der «potestas
regiminis» von der Teilhabe an der «potestas» als solcher zu unterscheiden ist, ist
allerdings nicht leicht zu verstehen. Auch der Hinweis auf die Existenz einer «sacra
potestas», welche im Weihesakrament, und einer, die nicht im Weihesakrament
grundgelegt ist, ist nicht problemlos. Soll man daraus entnehmen, daB in der Kirche
eine «potestas» rein menschlichen Rechtes vorhanden ist? Steht nicht hinter dieser
Auffassung die Annahme, daB in der Kirche eine Gewalt ausgeiibt werden kann,
welche nicht in der sakramentalen Struktur, sondern in einer vermutlich rein
sozialen Struktur der Kirche grundgelegt ist?



Die «sacra potestas» und die Laien 123

II. Einheit und Einzigkeit der «sacra potestas»

1. In der Absicht, die dem Westen und Osten gemeinsame antike theolo-
gische Tradition auszuwerten, ohne jedoch zum ekklesiologischen Wert
der von den Kanonisten schon vor dem 12. Jahrhundert ° eingefiihrten
Unterscheidung von Weihe- und Hirtengewalt Stellung zu nehmen, hat
das Zweite Vaticanum die Einheit der «potestas sacra» in den Vorder-
grund geriickt. Die theologischen Elemente, welche auf eine einheitliche
Konzeption der «potestas sacra» abzielen, sind einerseits das Prinzip der
Sakramentalitit des Episkopates 1, andererseits das traditionelle Prin-
zip des can. 118, wonach sinngemél3 die Hirtengewalt nur einer geweihten
Person verliehen werden kann, und schlieBlich die Moglichkeit, der klassi-
schen Unterscheidung von Weihe- und Hirtengewalt eine neue Interpre-
tation zu unterlegen.

Die Unterscheidung zwischen Weihe- und Hirtengewalt ist das Resul-
tat eines fast tausend Jahre dauernden Prozesses, in welchem versucht
wurde, zwei fundamentale Verfassungsprobleme zu lésen: jenes der
Giiltigkeit der sakramentalen Handlungen, die von Amtstrigern voll-
zogen wurden, welche auf irgendeine Art mit der kirchlichen Gemeinschaft
gebrochen hatten, und jenes der Giiltigkeit der absoluten Ordinationen,
die in der lateinischen Kirche trotz des Verbotes des Konzils von Chal-
zedon ! {iberwogen. DafB ein exkommunizierter oder abgesetzter Bischof
nicht mehr linger als legitimer Hirte des Gottesvolkes betrachtet werden
konnte, war auch in den ersten Jahrhunderten nie in Zweifel gezogen
worden ; schwieriger gestaltete sich die Frage, ob er noch giiltig taufen
und weihen konnte 2. Vielleicht schon Gratian, zweifellos aber bereits
den Dekretisten gelang es schlieBlich 13, in der Tatigkeit der Amtstrager
zwel Gewalten zu unterscheiden: die Weihegewalt einerseits sowie die

9 Dariiber vgl. unter anderem A. M. STICKLER, La biparticién de la potestad
eclesidstica en su perspectiva histérica: Ius Canonicum 15 (1975) 451f.; idem, Die
Zweigliedrigkeit der Kirchengewalt bei Laurentius Hispanus: Ius Sacrum, Klaus
Morsdorf zum 60. Geburtstag; hrsg. von A. SCHEUERMANN und G. May, Miinchen-
Paderborn-Wien 1969, 181 ff.

W Vgl LG31.

11 Vgl. Can. 6.

12 Vgl. K. MorsDoRF, Die Entwicklung der Zweigliedrigkeit der kirchlichen
Hierarchie: MThZ 3 (1951) 11.

13 Zum Disput iber Gratian vgl. STICKLER, Die Zweigliedrigkeit 1. c. 205.



124 Die «sacra potestas» und die Laien

Hirtengewalt andererseits. Beide wurden nach Mérsdorf 1# sowohl durch
die Modalitit ihrer Ubertragung wie auch durch ihre Dauerhaftigkeit
und iiberdies durch ihre je spezifische Funktion unterschieden. Seit
Anfang des Mittelalters begann sich aber die Idee durchzusetzen, die
Weihegewalt beschlage als Zustindigkeitsbereich jenen des realen Corpus
Christi, wihrenddem der Hirtengewalt der Bereich des «Corpus Christi
Mysticum» zufalle, dieser gesehen als extrasakramentaler bzw. juristi-
scher Bereich des kirchlichen Lebens. In dieser Perspektive wird die
urspriinglich als formal verstandene « Jurisdictio» zu einer materialen
und bewirkt so eine Aufspaltung in zwei Elemente, und zwar nicht nur
der «potestas sacra», sondern auch der Struktur der Kirche selbst. In
der Folge gelangte man im Hochmittelalter zur Unterscheidung, ja gar
zur Gegeniiberstellung des sakramentalen Bereiches, in welchem aus-
schlieBlich die Weihegewalt titig wird, und des extrasakramentalen
Bereiches, welcher ausschlieBlich der Hirtengewalt unterstellt ist.

Diese latente Antinomie zwischen Geist und Buchstabe einerseits
und zwischen Liebe und Recht andererseits, welche nicht nur im theo-
logischen Denken, sondern vor allem in den zwischen Antike und Mittel-
alter entstandenen spiritualistischen Bewegungen priasent war, kam in
der durch die Reformation herbeigefithrten radikalen Spaltung zum
Ausbruch, welche die «ecclesia abscondita» rigoros von der «ecclesia
universalis seu visibilis» trennte.

Nach vollzogener Trennung der beiden Bereiche und der beiden
Gewalten wandte sich die mittelalterliche Theologie der Suche nach dem
Ursprung der beiden Gewalten zu und gelangte dabei zum SchluB3, da3
die Bischofe die Weihegewalt kraft der Bischofsweihe unmittelbar von
Gott empfingen, wiahrenddem ihnen die Jurisdiktionsgewalt vom Papst
als «fons et origo omnis potestatis» verliehen wiirde. Der vorgezeichneten
Spur Thomas’ von Aquin folgend, fiir den der Papst vom Gesichtspunkt
der Eucharistiefeier her weder gegeniiber dem Bischof noch dem ein-
fachen Priester eine héhere Gewalt besitzt, suchte die Theologie den
Unterschied von Episkopat und Presbyterium auBBerhalb des Sakramentes
und gab infolgedessen beziiglich der bischéflichen Gewalt Ansto83 zu einer
Aufgliederung in zwei unterschiedliche Richtungen: widhrend man in
bezug auf die Weihegewalt von unten ausging, indem der Episkopat

14 Vgl. Weihegewalt und Hirtengewalt in Abgrenzung und Bezug: Miscelanea
Comillas 16 (1951) 951t.; idem, Heilige Gewalt: Sacramentum Mundi II, Freiburg-
Miinchen-Wien 1968, 582 1f.



Die ¢sacra potestas» und die Laien 125

lediglich als ein Priestertum hoheren Grades angesehen wurde, ging man
umgekehrt bei der Jurisdiktionsgewalt von oben aus, indem sie unmittel-
bar als vom Papst iibertragen betrachtet wurde *>. Auf institutioneller
Ebene muB die wohl augenfilligste Verirrung dieser Trennung der beiden
Funktionen der «potestas sacra» in der im Spatmittelalter und der Zeit
nach dem Konzil von Trient {iblichen Praxis gesehen werden, derzufolge
die Fiirstdbte die Diozesen, ohne die Bischofsweihe empfangen zu haben,
allein kraft ihrer Jurisdiktionsgewalt regierten und sich im sakramentalen
Bereich durch Weihebischofe vertreten lieBen 16.

Eine letzte Ausprdgung dieser doktrinalen Entwicklung, welche die
urspriingliche Bedeutung der Unterscheidung von Weihe und Jurisdik-
tion vollends verdunkelte, vollzog sich in der Mitte des letzten Jahrhun-
derts. Infolge der zuerst in der Kanonistik eines FF. Walter und G. Philipp
und daraufhin in der Ekklesiologie vollzogenen Ubernahme der Doktrin
der drei Amter Christi (des Prophetenamtes, des Priester- und des Kénigs-
amtes) — tibrigens calvinistischer Prigung — konnte die Theologie nicht
der Versuchung widerstehen, jedem dieser drei «munera» einen spezifi-
schen materialen Wirkungsbereich zuzuordnen, indem sie die ¢munera»
in drei je wahre und eigene Gewalten umformte 7. Die bisherige zwei-
fache Gliederung « Weihe — Jurisdiktion» wurde damit durch eine drei-
fache ersetzt: Weihegewalt, Lehr- und Hirtengewalt. Die gleiche Lehre
der drei «munera» diente iibrigens als systematische Grundlage der
gesamten Ekklesiologie von «Lumen gentium», ohne sie jedoch als
Trilogie zu begreifen, der drei unterschiedliche Gewalten entsprechen
wiirden 18.

15 Vgl. E. Corecco, L'origine del potere di giurisdizione episcopale. Aspetti
storico-giuridici e metodologico-sistematici della questione: La Scuola Cattolica 96
(1968) 6-18, 35-52, 118-119.

16 Vgl. R. WeiGaND, Anderung der Kirchenverfassung durch das II. Vatika-
nische Konzil ?: AfkKR 135 (1966) 398-399.

17 Vgl. J. Fucus, Vom Wesen der kirchlichen Lehrgewalt. Eine Kontroverse
des 19. Jahrhunderts; historischer Beitrag und systematischer Versuch; Theol.
Diss., Miinster i. W. 1946, passim. Die Ergebnisse dieser Untersuchung sind in
anderen Verotffentlichungen desselben Autors zu finden wie: Magisterium, Mini-
sterium, Regimen. Vom Ursprung einer ekklesiologischen Trilogie, Bonn 1941, oder:
Weihesakramentale Grundlegung kirchlicher Rechtsgewalt: Scholastik 16 (1941)
496ff. Vgl. auch K. NasiLowski, Distinzione tra potestd d’ordine e potestd di
giurisdizione dai primi secoli della Chiesa sino alla fine del periodo dei decretisti:
Potere di ordine e di giurisdizione. Nuove prospettive, Roma 1971, 891f,

18 Vgl. K. M6rsDORF, Munus regendi et potestas iurisdictionis: Acta Conven-
tus Internationalis Canonistarum Romae diebus 20-25 Mai 1968 celebrati, Typis
Poliglottis Vaticanis 1970, 1991f.



126 Die «sacra potestas» und die Laien

Dem wiirde sich in der Tat nicht nur die Unméglichkeit entgegen-
stellen, zu einer addquaten Unterscheidung von Jurisdiktions- und Lehr-
gewalt zu gelangen, sondern auch das BewuBtsein, da Christus iiber die
«tria munera» hinaus andere Funktionen zugeschrieben werden kénnen,
wie es iibrigens die scholastische Theologie zur Geniige getan hat. Dem
systematischen Nutzen dieser Trilogie des Konzils kann deshalb nicht
ein tragfdhiger dogmatischer Wert von ebensolcher Bedeutung zukom-
men ¥, In diesem Zusammenhang ist es symptomatisch, daB Papst
Johannes Paul II. ohne Zdgern darauf hinwies, daB es notig sei, dies-
beziiglich «eher von einer dreifachen Dimension des Dienstes und der
Sendung Christi zu sprechen als von drei unterschiedlichen Funktionen»2°.

Fiir die gegenwirtige Kanonistik stellt sich nicht sosehr das Problem,
ob zwei oder drei Gewalten existieren, sondern es geht vielmehr darum,
die Beziehung zu erforschen, die zwischen den «tria munera» Christi und
der «potestas sacra» besteht. Konsequenterweise erhebt sich die Frage, ob
die Unterscheidung von Weihe- und Hirtengewalt bzw. die dieser Unter-
scheidung zukommende Sinndeutung noch beibehalten werden kann;
dies in Anbetracht einer tausendjdhrigen theologischen Tradition und
der Tatsache, daB das Konzil vermieden hat, diese Frage «expressis
verbis» zu behandeln 2L,

2. Bis heute sind von der Kanonistik zu dieser Frage zwei Grundlésungen
vorgeschlagen worden. Die eine Lehre interpretierte das Prinzip des can.
109 des CIC, wonach die Weihegewalt durch das Weihesakrament und
die Hirtengewalt durch die «missio canonica» verliehen wird, so, als ob
beide, Sakrament und «missio», inhaltlich die «sacra potestas» verleihen
wiirden. Die Unterscheidung zwischen Weihe- und Hirtengewalt bleibt
aber insofern rein formal, als der Weihegewalt und der Jurisdiktion kein
spezifischer und unterschiedlicher Tétigkeitsbereich zugesprochen wird

19 Vgl. idem, De Sacra Potestate. Quinquagesimo volvente anniversario a
Codice Iuris Canonici promulgato. Miscellanea in honorem Dini Staffa et Periclis
Felici S. R. E. Cardinalium I, Romae 1967, 41ff. Fir eine eingehende theoretisch-
kritische Analyse dieser Dreigliederung vgl. C. JourNET, L’Eglise du Verbe Incarné
(0. O.) 21955, 203-215.

20 Brief «Ad universos Ecclesiae Sacerdotes, adveniente Feria V in Cena
Domini»: AAS (1979) Nr. 3 (aus dem Lateinischen vom Verfasser ibersetzt). Vgl.
auch W. KasPER, Die Heilssendung der Kirche in der Gegenwart, Mainz 1970, 61.

2t Vgl. dazu P. KRAMER, Dienst und Vollmacht in der Kirche. Eine rechts-
theologische Untersuchung zur Sacra Potestas-Lehre des II. Vatikanischen Konzils,
Trier 1973, bes. 22-48.



Die «sacra potestas» und die Laien 127

(z.B. der «Corpus Christi Verum», bzw. der «Corpus Christi Mysticump);
sie folgt somit vielmehr der immanenten Bedeutung der juristischen
Sprache, indem sie festhilt, daf die heilige Weihe und die «missio», zwar
gemidf verschiedenen Modalitdten, zwei unterschiedliche «Teile» oder
Aspekte der «potestas sacra» verleihen. Gleichwohl bleiben sie wechsel-
seitig voneinander abhingig, sei es, weil auf Grund des Prinzips von
Art. 118 die Hirtengewalt nur einem Ordinierten verliehen werden kann,
sei es, weil evidenterweise, so im Falle einiger Sakramente, wie z.B. des
Weihe- und des BuBlsakramentes, Weihe- und Hirtengewalt zusammen die
sakramentale Wirkung hervorbringen. Dies ist auch beispielsweise der
Grund, weshalb gemiB der iibereinstimmenden Meinung der Theologen
und positiven Bestimmungen des Kirchenrechtes die ohne Hirtengewalt
erteilte sakramentale Lossprechung als ungiiltig angesehen werden muB.
Dieser Doktrin zufolge bleibt die Einheit der «potestas sacra» wohl
gewahrt, jedoch fillt die Einheit nicht mit der Einzigkeit derselben
zusammen 22,

Ausgehend von dieser inhaltlichen Voraussetzung ist es relativ
leicht, fiir alle wiederkehrenden topischen Fille in der lateinischen Theo-
logie eine plausible Losung zu finden, so z.B. fiir jenen der Ungiiltigkeit
der ohne Hirtengewalt erteilten sakramentalen Lossprechung, jenen der
Giiltigkeit der absoluten Ordination (wonach Weihe- und Hirtengewalt
getrennt verliehen werden), jenen der Giiltigkeit der «extra communio-
nem ecclesiasticam» (oder «extra muros») verliehenen Weihe und jenen
der Diakons- und Priesterweihe, welche von einem einfachen Priester
dank eines pdpstlichen Indults erteilt wurden 23.

22 Vgl. z.B. E. Doronzo, Tractatus Dogmaticus De Ordine, Tom. III,
Milwaukee (Wisconsin) 1962, 324-370. Trotz einiger Textunklarheiten scheint uns,
daB auch Corrado Baisi in seinem Buch «Il ministro straordinario degli ordini
sacramentali» (Roma 1935, bes. 136, 153—-158) Anhédnger dieser ersten Theorie und
nicht — im Kielwasser von J. Morinus (Commentarius de sacris Ecclesiae ordina-
tionibus, Parisiis 1655, 104-107) — Befiirworter der zweiten Theorie ist, wie dagegen
Dorownzo (ibidem 362-363) behauptet. Ob diese erste Theorie auch schon bei
Theologen des 16. und 17. Jahrhunderts (vgl. Baisi, Il ministro straordinario o. c.
155) zu finden ist, sei hier dahingestellt.

23 Uber diese Fille, die vom Ende des 15. Jahrhunderts stammen, vgl. z.B.
Baisi, I1 ministro straordinario, o. ¢. bes. 7-28. Es gibt eine ganze Reihe anderer
Probleme historischer und theoretischer Art, welche im Zusammenhang mit der
Austibung der Hirtengewalt durch Laien stehen und von welchen hier abgesehen
wird. Dartiber vgl. z. B. A. SZENTIRMAI, Jurisdiktion fiir Lajen?: ThQS 140 (1960)
410ff; U. Mosiex, Verfassungsrecht der lateinischen Kirche, Band I Grundfragen,
Freiburg i. Br. 1975, 217-229; A. DocLio, De capacitate laicorum ad potestatem
ecclesiasticam, praesertim iudicialem, Romae 1962, bes. 33 ff.



128 Die «sacra potestas» und die Laien

Wenn man vom Problem der absoluten Ordination absieht, so
geniigt nach dieser Doktrin fiir die Losung der vorliegenden Fille die
Annahme, daB3 die Kirche die Giiltigkeit oder die Ungiiltigkeit gewisser
sakramentaler Handlungen bestimmen kann kraft ihrer Kompetenz, die
Hirtengewalt verleihen oder entziehen zu kénnen. Auch die Existenz ver-
schiedener Stufen des Weihesakramentes (Episkopat, Presbyterat und
Diakonat) erklidrt sich aus dem unterschiedlichen Grad des Jurisdik-
tionsinhalts, welcher durch die «missio canonica» verlichen wird.

Die dieser Auffassung immanente voluntaristische Gefahr wird in
besonderer Weise beim Problem der Weihen «extra muros» deutlich. Die
Giiltigkeit der Weihe «extra communionem ecclesiasticam» wie beispiels-
weise jene der orthodoxen Kirche wird damit erkldrt, daBl die katholische
Kirche, anstatt — wie sie es tun konnte — die Hirtengewalt zuriickzuziehen
und somit die Ungiiltigkeit der Weihen der Orthodoxen zu bewirken, es
im Namen der «Okonomie» vorzieht, zu tolerieren, daB die Weihegewalt
in der Orthodoxie auf illegitime Weise ausgeiibt wird.

Vom Moment an jedoch, wo die Theologie die These, daB3 die Hirten-
gewalt den Bischéfen unmittelbar vom Papst iibertragen werde, aufgeben
mufite und sie durch die einleuchtendere, der modernen Ekklesiologie
mehr entsprechende These ersetzte, derzufolge ihnen die Hirtengewalt
von Gott verliehen wird, sei es durch die Vermittlung der vom Papst
erteilten «missio canonica», sei es unmittelbar kraft der bischoflichen
Weihe 24, muflite die traditionelle Lehre beziiglich des eigenen Systems zu
einer atypischen Losung Zuflucht nehmen, um das in der lateinischen
Theologie seit dem 12. Jahrhundert definitiv angenommene Prinzip zu
retten, gemdlB welchem ein Bischof immer giiltig weihen kann, selbst
auch dann, wenn er das eigene Amt und demzufolge die Jurisdiktions-
gewalt verloren hat 2.

Den entscheidenden Schritt in diesem Sinne tat Klaus Mérsdorf mit
der Behauptung, der Bischof empfange in der Bischofsweihe nicht nur die
Weihegewalt, sondern auch ein unzerstdrbares Fundament der Juris-
diktion, welches er «Grundbestand an oberhirtlicher Gewalt» nannte 25,
Um Hirte einer Teilkirche zu werden, bedarf der Neugeweihte jedoch des

24+ Vgl. CorEcco, L’origine del potere di giurisdizione 1. ¢. 1042, 107-119.

25 Vgl. Doronzo, De Ordine o. c. 359; vgl. auch C. VAGAGGINI, Possibilita e
limiti del riconoscimento dei ministeri non cattolici. Riflessioni a partire dalla
prassi della ¢«economia» e dalla dottrina del «carattere»: Ministéres et célébration de
I’Eucharistie. Sacramentum I: Studia Anselmiana 61 (1973) 254, 271.

26 Vgl. M6rsDORF, Weihegewalt und Hirtengewalt 1. ¢c. 105.



Die «sacra potestas» und die Laien 129

ihm noch fehlenden Teiles der Jurisdiktion, d.h. der Hirtengewalt,
welche ihm mit dem durch die «missio canonica» verliehenen kanonischen
Amt iibertragen wird. Vermoge der Weihe, die ihm in jedem Fall einen
Grundbestand an Jurisdiktion verleiht und — wenn auf legitime Weise
iibertragen — ihm auch die «communio hierarchica» verleiht (welche
nicht mit der «missio canonica» identifiziert werden kann), wird der
Bischof Mitglied des Bischofskollegiums. Dies ist auch der Fall, wenn
einem legitim geweihten Bischof aus irgendeinem Grund kein besonderes
kirchliches Amt verliehen werden sollte und er infolgedessen wegen
Fehlens der «missio» nicht die Gesamtheit der Hirtengewalt empfangen
sollte.

Der Wert dieser von Morsdorf angebrachten Korrektur ist es, ein
im Weihesakrament grundgelegtes, neues objektives Element eingefiihrt
zu haben: den Grundbestand an Hirtengewalt, welcher kraft der Bischofs-
weihe in jedem Fall verliehen wird. Abgesehen von der Schwierigkeit, den
verfassungsrechtlichen Vorrang des Bischofs gegeniiber dem Priester mit
dieser Neuerung einsichtig zu machen, erlaubt es die Existenz dieses
Grundbestandes an Hirtengewalt, die stete Giiltigkeit der Weihen «extra
muros» zu erkliaren, ohne voluntaristische Losungen in Anspruch nehmen
zu miissen. Demzufolge erhdlt ndmlich jeder Bischof unabhingig vom
Willen des Papstes ein geniigendes MaB an Jurisdiktion, um stets
giiltig weihen zu konnen, auch wenn er es «extra communionem eccle-
siasticam» tut.

Es ist evident, daBl der disharmonische Punkt dieser Losung darin
besteht, dafl mit dem «Grundbestand» im System eine Ausnahme gerade
fiir die Bischofsweihe eingefiihrt wird, welche nunmehr von der Theologie
und vom Lehramt als die Fiille des Weihesakramentes und damit als die
Quelle der niederen Grade desselben Weihesakramentes anerkannt wird.
Geht man von der Tatsache aus, dal auch der Feier der Eucharistie
moglicherweise eine jurisdiktionelle Dimension innewohnt, da es das
Sakrament darstellt, in welchem sich die ganze Kirche verwirklicht %7,
erhebt sich die Frage, warum gemaf dieser Doktrin der einfache Priester
die Eucharistie stets giiltig feiern kann, ohne jedoch dem System gemif
in der Weihe einen Grundbestand an Jurisdiktion zu empfangen, dhnlich
demjenigen des Bischofs, wenn auch niederen Grades.

27 Vgl. K. MORrRsDORF, Der Triger der eucharistischen Feier: Pro Vita Mundi.
Festschrift zum Eucharistischen WeltkongreB 1960, hrsg. von der Theologischen
Fakultit der Ludwig-Maximilian-Universitdt Miinchen, Miinchen 1960, 223 ff,

9



130 Die «sacra potestas» und die Laien

3. Die zweite Doktrin geht dagegen von der Voraussetzung aus, die
gesamte «potestas sacra» werde vom Weihesakrament verliehen. Sei es,
um die Ungiiltigkeit der ohne die Jurisdiktion erteilten sakramentalen
Lossprechung zu erkldren oder das System der relativen Ordination (in
welcher das Amt zugleich mit der Weihe verliehen wird) wie das System
der absoluten Ordination, sei es, um die von Priestern erteilten Priester-
weihen zu erkliren oder das Vorhandensein verschiedener Grade des
Weihesakramentes (da die substantielle Einzigkeit des Weihesakramentes
selbst gegeben ist): in allen obgenannten Fillen behauptet diese Doktrin,
daf} die Kirche die Macht habe, die vom Sakrament verliehene «potestas
sacra» zu l6sen und zu binden wie nétigenfalls auch deren Wirksamkeit
zu verhindern 28,

Im Hinblick auf die Hypothese dieser Doktrin, derzufolge die
Hirtengewalt als von der «potestas sacra» unterschiedener Teil nicht
existiert, ergibt sich die SchluBfolgerung, dafl der Gewalt, zu lésen und zu
binden, nur ein formeller Charakter ohne eigenen Inhalt zukommt. Sieht
man vom noch ausgepridgter voluntaristischen Charakter dieser zweiten
Doktrin gegentiber der ersten ab — da die ganze Dynamik der Ausiibung
des Weihesakramentes vom Willen der Kirche abhingig gemacht wird —,
so muf3 man sich immerhin die Frage stellen, wie es moglich ist, ohne
einer Antinomie zu verfallen, die Existenz einer «Gewalt» (d.h. jener der
Weihegewalt) zu konzipieren, welche im Notfall durch eine andere (d.h.
jene der Jurisdiktion) ginzlich neutralisiert werden kann, ohne daf3
erstere formal aufhdrt, eine «potestas» zu sein. Obwohl diese zweite
Doktrin per Definitionem der Jurisdiktionsgewalt gegeniiber jener der
Weihe keinen eigenen und material unterschiedlichen Inhalt zuerkennt,
wird sie in der Tat die einzige wahre Gewalt der Kirche.

Nimmt man als Bezugspunkt die Unterscheidung von Weihe- und
Hirtengewalt — welche wenigstens terminologisch auch von der zweiten
Theorie akzeptiert wird — so liegt der substantielle Unterschied zwischen
der ersten und zweiten Doktrin in der Tatsache begriindet, daB erstere
sowohl der Weihegewalt wie auch der Hirtengewalt einen materialen
Inhalt zuschreibt, wihrenddem die zweite Doktrin allein der Weihege-

28 Vgl. Doronzo, De Ordine o. c. 3621f.; vgl. auch W. BERTRAMS, Papst und
Bischofskollegium als Trdger der kirchlichen Hirtengewalt, Paderborn 1965,
passim. In der italienischen Ubersetzung: Il potere pastorale del papa e del collegio
dei vescovi. Premesse e conclusioni teologico-giuridiche, Roma 1967, bes. 1-61 ; idem,
De potestatis episcopalis exercitio personali et collegiali: PRMCL 53 (1964) 455 ff.



Die «sacra potestas» und die Laien 131

walt einen materialen Inhalt zuweist und der Jurisdiktionsgewalt
lediglich formalen Wert beimil3t.

Hitte man auf Grund der Konzeption der beiden Auffassungen das
Problem der Ubertragung der Hirtengewalt an die Laien gleich an dieser
Stelle in Angriff zu nehmen, so miifte man schluBfolgern, daf nur die
erste Lehre fihig wire, eine einleuchtende Erkldrung zu geben (sofern
man vom Grundproblem, d.h. von jenem der Fihigkeit der Laien,
wenigstens einen «Teil» der «potestas sacra» empfangen zu konnen,
absieht), wohingegen die zweite Theorie nicht vollstindig in der Lage
wire, dieses Problem zu 16sen. Da weder die Taufe noch die Firmung dem
Laien eine Weihegewalt verleihen, ist in der Tat nicht einsichtig, wie sie
die Kirche 16sen und binden koénnte.

4. Unter Beriicksichtigung der Lehre des II. Vaticanums iiber die Ein-
heit der «potestas sacra», welche die Mehrheit der Kanonisten und Theo-
logen zu einer radikal sakramentalen Losung des Ursprungs der «pote-
stas sacra» gelenkt hat, und unter Beriicksichtigung — sei es aus Oppor-
tunitdt oder aus Notwendigkeit — der traditionellen Unterscheidung
zwischen Weihe- und Hirtengewalt wenigstens auf terminologischer
Ebene, welche iiber ihre tiefe Verwurzelung in der lateinischen Theologie
hinaus ? rechtstechnisch unersetzbar erscheint, ist es moglich, eine dritte
Hypothese als Losungsversuch dieses Problems aufzustellen.

Morsdorf hat die Tatsache erfa3t, daBB die Unterscheidung von Wei-
he- und Hirtengewalt in zwei konstitutiven Elementen der Kirche selbst
griindet: im Sakrament und im Wort Gottes 3. Dieser Ansatz scheint ein
theologisches Feld abzudecken, das fihig ist, die dem funktionellen Cha-
rakter der juristischen Sprache innewohnenden Grenzen zu iiberwinden 3.
Das symbolische Zeichen und das Wort sind in der Tat die beiden
menschlichen Modalititen der Kommunikation, deren sich Gott schon
im Alten Testament bediente, um sich dem Menschen zu offenbaren. In
der Heilsokonomie kommt dem Wort Gottes und dem symbolischen

2% Diese Unterscheidung ist allerdings der orthodoxen Theologie fremd; vgl.
P. Ancraux, L'Episcopat (ordo episcoporum) comme réalité sacramentelle: NRTh
85 (1963) 156.

30 Vgl. K. M6rsDoRF, Zur Grundlegung des Rechtes der Kirche: MThZ 3
(1952) 3291f.

31 Dies gilt in erster Linie fiir den Begriff «iurisdictio», welcher sich in An-
lehnung an die weltliche Rechtssprache mehr oder weniger entwickelt hat, vgl
Corecco, L’origine del potere di giurisdizione 1. ¢c. 9-10, Anm. 29.



132 Die «sacra potestas» und die Laien

Zeichen durch die Menschwerdung Christi eine eschatologische Endgiil-
tigkeit zu, die ihnen jene objektive sakramentale Wirksamkeit verleiht,
welche von der Theologie mit dem Begriff des «ex opere operatum» um-
schrieben wird. Dies ist nicht nur deshalb wahr, weil dem Wort bereits in
sich selbst eine objektive Wirksamkeit eignet 3%, weil es formal verbind-
lich ist und ihm ein Heilswert zukommt schon vor und nicht erst nach
dessen Empfang «interius in corde» durch den Menschen (wie es die prote-
stantische Doktrin postuliert), sondern auch, weil es von seiner Struktur
her auf das symbolische Zeichen hin ausgerichtet ist und ihm die sakra-
mentale Wirkung einprigt 33. In der Tat ergeht das Wort Gottes in der
Heilsgeschichte niemals losgelést vom symbolischen Zeichen oder vom
Sakrament. Vielmehr eignet ihm nur dann eine integrale Heilswirkung
(im Gegensatz zu dem, was in der Doktrin der «sola scriptura» voraus-
gesetzt ist), wenn es darauf abzielt, sich im sakramentalen Zeichen zu
verwirklichen bzw. zu «inkarnieren». Dies geschieht allerdings per ana-
logiam beim Geheimnis der Inkarnation des Wortes selbst in die Mensch-
heit Christi.

Wort und Sakrament sind aus diesem Grund nicht nur strukturell
aufeinander bezogen, sondern auch untrennbar miteinander verbunden.
Sie bilden die beiden verschiedenen formalen Modalititen, vermittels
derer Gott seine Gnade (d.h. das Heil) offenbart und mitteilt, welche
nicht nur eine einheitliche, sondern eine einzige und eine in sich unteil-
bare Realitidt ist. Dies ist letztlich der Grund, weshalb auch die «potestas
sacra» als Grundelement der Struktur der Kirche — verkniipft mit der
Ubertragung der sakramentalen Gnade — nicht nur eine einheitliche,
sondern auch eine einzige, unteilbare Wirklichkeit ist.

Wie Gott sich in seiner Ganzheit im Wort und Sakrament offenbart,
so offenbart sich die eine «potestas sacra» durch jene beiden institutio-
nellen Modalitdten, welche die Kanonistik « Weihegewalt» und «Hirten-
gewalt» nennt. Auf institutioneller Ebene sind Weihe- und Hirtengewalt
die Werkzeuge, wodurch nicht nur einer ihrer Teile, sondern die ganze
«potestas sacra» tdtig wird. Sie bilden ndmlich die zweifache Audrucks-
modalitdt der einen und einzigen «potestas sacra.»

32 Vgl. L. Scaerrczvk, Von der Heilsmacht des Wortes, Miinchen 1966,
168-169, 264-272.

33 G. SOHNGEN hat in seinem Buch «Symbol und Wirklichkeit im Kultmyste-
rium» (Bonn 1937, 18) folgende pragnante Formulierung gefunden: « Vom Worte
wird das Sakrament mit der Fiille michtiger Geistlichkeit und vom Sakrament wird
das Wort mit der Fiille geistlicher Wirklichkeit erfiillt.»



Die «sacra potestas» und die Laien 133

Wihrenddem in der Weihe die dem symbolischen Zeichen, d.h. dem
Sakrament eigene Kommunikationsstruktur, vorwiegt, steht bei der Juris-
diktion die der kategorialen Sprache, d.h. dem Wort eigene Kommuni-
kationslogik, im Vordergrund. Die «potestas sacra» wird somit gemal zweil
formal unterschiedlichen Modalititen wirksam: gemiB jener des Zei-
chens, welche die Kanonistik als Weihegewalt bezeichnet, und gemil
jener des Wortes, die als Jurisdiktionsgewalt bezeichnet wird. Hieraus
ergibt sich, daB nicht nur die Unterscheidung als solche zwischen Weihe-
und Hirtengewalt nicht materialer, sondern formaler Natur ist (wie die
Kanonistik des 12. Jahrhunderts nach Morsdorf richtig erkannt hatte,
welche sie nicht auf Grund des Objektes, auf das sie sich beziehen, unter-
schied, sondern gemiB ihrer Verschiedenartigkeit in bezug auf die Uber-
tragung, Dauer und Funktion), sondern daf} sie auch dem Inhalt nach
einen formalen Charakter aufweist. Denn in beiden «Gewalten» wirken
nicht zwei verschiedene Teile der «potestas sacra», sondern die ganze
«potestas» der Kirche in der Gesamtheit ihres Inhaltes. Sei es, daB ein
Bischof Weihen erteilt, sei es, daBl er durch einen jurisdiktionellen Akt
tatig wird, stets handelt er kraft seiner ganzen «potestas», auch wenn sie
entsprechend unterschiedlichen formalen Aspekten wirksam wird.

Weihe- und Hirtengewalt wirken jedoch auch in relativ autonomer
Weise, wie das Wort und das Sakrament. Auf die gleiche Weise, wie das
Wort ohne gleichzeitige Spendung des Sakramentes verkiindet werden
kann, ist es moglich, daB die Kirche jurisdiktionelle Akte setzt ohne un-
mittelbaren Zusammenhang mit dem Weihesakrament. Die Beziehung
zum Sakrament (im Falle des Wortes) und zur Weihe (im Falle des Sakra-
mentes) existiert jedoch kraft der fundamentalen Tatsache, da das Wort
strukturell darauf angelegt ist, sich in der Feier des Sakramentes zu
«konkretisieren» (wie das Sakrament darauf abzielt, die Sinndeutung des
Wortes zu entfalten), wie auch vermoge des Faktums, daBl der Jurisdik-
tionstriger zugleich auch der Triger des Sakramentes ist.

Die ganze rechtliche Ordnung der Kirche, deren augenfilligster
Ausdruck die « Jurisdiktion» darstellt, ist iibrigens in bezug auf die Feier
der Sakramente angelegt 3*. Weil die Struktur der Heilsékonomie ihr
Fundament und Modell dem Geheimnis der Inkarnation entnimmt, ist
es nicht vorstellbar, daf sich die «potestas sacra» nur gemaf der Modali-
tdt der Hirtengewalt ausdriicken kann, ohne zugleich mit der Weihe-

34+ Vgl. M. U. CARRETERO, «Statuta Ecclesiae» y «Sacramenta Ecclesiae» en la
Eclesiologia de St. Tomas, Roma 1962, 186-324.



134 Die «sacra potestas» und die Laien

gewalt untrennbar verbunden zu bleiben. Dies widersprache der ganzen
orthodoxen Tradition — welche jenes der relativen Ordination stets als
einziges System bewahrt hat — wie auch der romisch-katholischen, welche
trotz der Annahme des Systems der absoluten Ordination immer mit der
Lehre vom «character indelebilis» anerkannt hat, daB eine strukturelle
Prioritdt des Sakramentes tiber das Wort und der Weihe iiber die Juris-
diktion besteht. Eine Nachpriifung dieser Gegebenheit ist die Lehre von
Vaticanum II, welche das Attribut der Kirchlichkeit nur denjenigen
christlichen Gemeinschaften zuerkennt, in denen das Wort strukturell an
wenigstens eines der Sakramente, ndmlich jenes der Taufe gebunden ist.
Das ohne jeden sakramentalen Bezugspunkt verkiindete Wort verliert in
der Tat seine kirchliche Dimension und Wirksamkeit. Gemif dem Konzil
konnen Gemeinschaftsformen, die ausschlieBlich die Verkiindigung des
Wortes zum Inhalt haben, weder als einfache christliche Gemeinschaften
definiert werden noch viel weniger als kirchliche Gemeinschaften im eigent-
lichen Sinne. Es gibt keine Kirche ohne Taufe, d.h. ohne Sakrament.

Im Unterschied zum Wort, das in sich selbst die spezifischen materia-
len Elemente des sakramentalen Zeichens nicht enthilt, impliziert das
Sakrament stets das Wort als integralen Bestandteil seiner selbst. Das
symbolische Zeichen wird in der Tat erst unter der Bedingung zum
Sakrament, daBl das Wort dessen iibernatiirliche Bedeutung wenigstens
vermittels der sakramentalen Formel zum Ausdruck bringt. Die litur-
gische Reform hat diesen Zusammenhang vermehrt ins Licht geriickt,
indem jeder sakramentalen Feier eine ausfiithrliche Feier des Wortes
vorangehen soll, deren Zweck es ist, auf organischere und globalere Art
als die bisherige Liturgie die Bedeutung des symbolischen materialen
Zeichens zu erhellen. Wihrend das Wort imstande ist, die «potestas
sacra» auf gegeniiber dem Sakrament relativ autonome Weise wirksam
werden zu lassen, ist das Sakrament konzeptuell ohne das Wort nicht
denkbar. Die Verkniipfung des iibernatiirlichen symbolischen Zeichens
mit dem Wort im Sakrament erkldrt, warum es moglich ist, die These zu
akzeptieren, wonach die ganze «potestas sacra» vom Weihesakrament
iibertragen wird.

5. Geht man von der Annahme aus, daBl die Einheit der «potestas sacra»
auch Untrennbarkeit des Inhalts und damit Einzigkeit derselben bedeutet
und daBl man demzufolge nicht nur der Unterscheidung von Weihe- und
Hirtengewalt als solcher, sondern auch ihrem Inhalt rein formalen Wert
beimessen muf}, wird es moglich, auch die Unzulidnglichkeit der voran-



Die «sacra potestas» und die Laien 135

gegangenen Erkldrungsversuche der Natur der «potestas sacra» zu 16sen:
des ersten, welcher der Weihe- und Hirtengewalt nur je einen Teil des
globalen Inhaltes der «potestas» zuweist und so dessen Einzigkeit preis-
gegeben hat, wie auch des zweiten Erklirungsversuches, welcher der
Weihegewalt einen materialen und der Hirtengewalt dagegen lediglich
einen formalen Inhalt zuspricht und so, ohne es plausibel zu machen, zu
einem asymmetrischen System Zuflucht genommen hat. Mit man dem
Inhalt sowohl der Weihe- wie der Hirtengewalt lediglich formalen Wert
bei (verstanden als einfache Ausdrucksmodalitdten der einen «potestasy),
so ist es hingegen moglich, eine organische und einheitliche Losung fiir
alle Probleme zu geben, denen sich die beiden vorangegangenen Theorien
gegeniibergestellt sahen, welche erfolglos einfachhin zu mehr oder weniger
voluntaristischen Losungen griffen.

Allem voran scheint es unabdingbar zu sein, zwischen der Verlethung
der «potestas sacra» und deren Ausiibung zu unterscheiden. Wahrend die
«Gewalt» gemdB der Modalitdt des allen Sakramenten eigenen symboli-
schen Zeichens als auch gemifl der dem Wort eigenen Modalitdt ausge-
iibt wird, kraft dessen die Kirche Jurisdiktionsakte im Bereich des Lehr-
und Hirtenamtes setzt, kann sie im Gegensatz dazu nur mit Hilfe des auch
das Wort mitumfassenden Sakramentes iibertragen werden.

Katholischer Lehre gemil ist es in der Tat nicht vorstellbar, daB3 die
«potestas sacra» ausschlieBlich durch das Wort tibertragen wird. Die apo-
stolische Sukzession ist unlésbar —wenn auch nicht in erschopfender Weise
— mit dem sakramentalen Faktum, d. h. der Weihegewalt verbunden.

Wiéhrend infolgedessen die «potestas sacra» auf relativ selbstdndige
Weise wirksam werden kann — entsprechend sowohl der dem Wort bzw.
der Jurisdiktionsgewalt eigenen Dynamik wie auch jener des Sakramentes
bzw. der Weihegewalt —, kann erstere nur vermoge der Weihegewalt, d. h.
des Sakramentes von einer Person auf die andere iibertragen werden.

An diesem Punkt stellt sich evidenterweise das Problem, ob und in
welchem MaBe die Kirche eine Kontrolle iiber die Ubertragung und Aus-
iibung der «potestas sacra» bewerkstelligen kann. Die erste Theorie hat
das Problem durch eine quantitative Teilung der «potestas»in Weihe- und
Hirtengewalt zu 16sen versucht. Durch Verleihung bzw. Entzug der
Hirtengewalt kann die Kirche die Giiltigkeit oder Ungiiltigkeit der Weihe-
gewalt und damit des Weihesakramentes wie der anderen Sakramente
bewirken. Die zweite Theorie setzt sich in der gleichen Richtung fort,

jedoch entsprechend der technischen Lésung des Losens und Bindens der
Weihegewalt.



136 Die «sacra potestas» und die Laien

Wenn man hingegen daran festhilt, daBl die ganze «potestas» vom
Weihesakrament verliehen wird und daB sie in ihrer Totalitit durch das
Sakrament wie durch die Jurisdiktion ausgeiibt wird, so muBl man not-
wendigerweise zugestehen, dafl die ganze «potestas sacra» als solche eine
Kontrolle iiber sich selbst ausiibt, ohne geteilt werden zu miissen, damit
ein Teil (d.h. die Hirtengewalt) die Kontrolle iiber die andern (d.h. die
Weihegewalt) ausiiben kann. Sie kann jedoch ihre eigenen Wirkungen
nicht iiber die vom «ius divinum» selbst gesetzten Grenzen hinaus ein-
schrianken: Grenzen, die von der «substantia sacramenti» und der «sub-
stantia verbi» gezogen werden. Wird das Sakrament in den Grenzen seiner
wesenseigenen Elemente gefeiert und wird das Wort unter Beachtung
seines ihm eigenen christlichen Inhaltes verkiindet, so sind sie stets wirk-
sam in dem Sinne, als deren Feier immer objektiv fahig ist, die Kirche
Christi aufzubauen. Die Lehre des II. Vaticanums, derzufolge die eine
Kirche Christi in der katholischen Kirche existiert, sich aber auch auller-
halb ihrer Grenzen entsprechend einer je unterschiedlichen Gemein-
schaftsintensitdt mit der katholischen Kirche verwirklicht, geht in diese
Richtung.

Kraft der «potestas sacra», mit der die Kirche ausgestattet ist, kann
sie feststellen, welches die vom «ius divinum» geforderten wesentlichen
Elemente sind, damit ein Sakrament noch ein Sakrament bleibt und das
Wort noch vollstindig genug ist, d.h. Wort Gottes ist (Problem der
Orthodoxie der Lehre), um noch christlich zu sein. Unter der Voraus-
setzung, dafl diese wesentlichen Elemente verwirklicht sind, kann die
Kirche nicht verhindern, dafl Sakrament und Wort auch auBerhalb der
«communio plena» ihre Wirksamkeit entfalten. Deren vollstindige Heils-
wirkung hédngt jedoch ab vom Grade der Integralitit ihres Wortes und
somit indirekt vom Grad der Verbundenheit mit der katholischen Kirche.

Die Anerkennung der Existenz anderer getrennter Kirchen oder
einfach kirchlicher Gemeinschaften setzt voraus, daf3 das auB3erhalb der
«communia plena» mit der katholischen Kirche gefeierte Sakrament und
das verkiindete Wort giiltig sind, selbst wenn sich ihr sakramentaler und
doktrinaler Gehalt auf wenige wesentliche Elemente beschranken wiirde
(Taufe, Abendmahl, Gottheit Christi).

Wie sich die Kirche Christi entsprechend unterschiedlichen Inhalts-
und Gemeinschaftsstufen verwirklicht, so entfaltet sich die «potestas
sacra» (wodurch sich die bindende Heilskraft der Kirche ausdriickt)
gemif verschiedenen Wirkgraden in den einzelnen getrennten Kirchen
und den einzelnen kirchlichen Gemeinschaften. Im Falle einer Verarmung



Die ¢sacra, potestas» und die Laien 137

der Kirchlichkeit sowohl im sakramentalen wie auch im doktrinalen
Bereich (d. h. des Wortes) wird auch die Heilswirkung der «potestas sacra»
gemindert.

In dem MaBe, als Wort und Sakrament beziiglich ihres Inhaltes nicht
vollstdndig sind, schaffen sie eine kirchliche Realitit, in welcher sich die
«communio plena», d.h. die Kirchlichkeit unvollkommen verwirklicht.
Vermoge gottlichen Rechts haben das Bischofskollegium und der Papst
als dessen Haupt die Aufgabe erhalten, Bezugspunkt der vollen Gemein-
schaft zu sein, da sie «per definitionem» mit der Fiille der «potestas sacra»
ausgestattet sind. Dies bedeutet nicht, daf die «potestas» des Kollegiums
und jene des Papstes von jener der einzelnen Bischéfe quantitativ ver-
schieden sind, weil das von den einzelnen Bischéfen gefeierte Sakrament
und das verkiindete Wort materiell denselben Inhalt wie jene des Papstes
aufweisen (bzw. des Kollegiums als solchem). Der Unterschied ist quali-
tativ, d.h. formal in dem Sinne, als einzig das Bischofskollegium und
der Papst die letztgiiltige Autoritdt darstellen, die kraft ithres Amtes in
der Kirchenverfassung berufen sind, als letzte Instanz zu urteilen, ob
Sakrament oder Wort der einzelnen Bischoéfe inhaltlich ausreichen, um
die «communio plena» verwirklichen zu koénnen. Dies hdngt mit der
Tatsache zusammen, daf3 nur das Bischofskollegium als solches sowie der
Papst die kirchlichen Verfassungsorgane sind, welche nicht die Teilkirche,
sondern die Universalkirche unmittelbar reprisentieren.

Einzig die Gemeinschaft mit dem Bischof von Rom ist konstitutiv
fiir die «communio plena», wihrenddem der wechselseitigen Gemeinschaft
zwischen den Bischdéfen nur konsekutiver Charakter zukommt. Ein
Bischof lebt mit der Kirche in voller oder hierarchischer Gemeinschaft
nicht kraft seiner eigenen Gemeinschaft mit den anderen Bischofen,
sondern in Folge seiner Gemeinschaft mit dem Bischof von Rom 3. Das
II. Vatikanische Konzil hat diese Lehre bekriftigt, wonach der Bischof
von Rom allein Prinzip und sichtbares, dauerndes Fundament der Uni-
versalkirche ist, wohingegen die anderen Bischéfe nur Prinzip und sicht-
bares, aber nicht dauerndes Fundament ihrer Teilkirche bilden 36,

35 Vgl. K. M6rsporr, Uber die Zuordnung des Kollegialititsprinzips zu dem
Prinzip der Einheit von Haupt und Leib in der hierarchischen Struktur der Kirchen-
verfassung: Wahrheit und Verkiindigung. Michael Schmaus zum 70. Geburtstag,
hrsg. von L. SCHEFFCzYK — W. DETTLOFF — R. HEINZMANN, Miinchen 1967, 14351, ;
vgl. auch W. Aymans, Das synodale Element in der Kirchenverfassung, Miinchen
1970, 248; idem, Die Communio Ecclesiarum als Gestaltgesetz der einen Kirche:
AfkKR 139 (1970) 90.

# 1.6 23,1



138 Die «sacra potestas» und die Laien

Die «communio», die als fundamentale Realitit der kirchlichen Ver-
fassung formell nicht zur Ordnung der «potestas sacra», sondern zur
Ordnung der Tatsachen gehdrt, ist jene kirchliche Realitit, die existiert
oder nicht existiert, die aber in ihrer Existenz und in ihrer Authentizitit
allein von demjenigen festgestellt und beurteilt werden kann, der mit der
Fille der «potestas sacra» ausgestattet ist. Insofern sie eine objektive
Gegebenheit darstellt, hingen die «communio» und die «communio
hierarchica» nicht vom willkiirlichen Urteil der Autoritdt ab. Sie bildet
vielmehr die Struktur der Kirche, auf die bezogen die «potestas sacra»
existiert.

In der Feststellung der Existenz der Gemeinschaft kraft seiner
«potestas sacra» duBert sich der Papst vor allem gemall der dem Wort
eigenen Modalitit, d.h. gemiB der der « Hirtengewalt» eigenen Modalitit
und Logik. Dies bedeutet, daf3 die «potestas sacra» und die «communio»
als Realitdten nicht identisch sind. Die «communio» ist einesteils die
kirchliche und theologische Realitdt, innerhalb derer sich die «potestas
sacra» bewegen mul}, um in ihrer Ganzheit wirksam zu werden, andern-
teils stellt sie aber auch die Realitdt dar, welche eben durch die «potestas
sacra» geschaffen wird. Sie ist also der «potestas» als solcher vorangehend
und nachfolgend zugleich.

6. Auf diesen Pramissen aufbauend ist es moglich, eine einheitliche Lo-
sung fiir alle Probleme zu finden, denen sich bereits die fritheren Theorien
gegeniibergestellt sahen.

Die Existenz von zwei verschiedenen Systemen der Ordination
stellt an sich kein Problem dar, weil beide theoretisch gesehen unter sich
austauschbar sind. Strenggenommen wire die Riickkehr zum System der
relativen Ordination in dem Moment als wiinschbar zu betrachten, wo
die ganze «potestas sacra» mit dem Weihesakrament verliehen wird. Die
Praxis der lateinischen Kirche, die Jurisdiktion mit der «missio» getrennt
von der Weihe zu verleihen, kann als Akt interpretiert werden, womit die
legitime Autoritat kraft der «potestas sacray — die sich je nach der «species
facti» entsprechend der Modalitit des Wortes oder der Jurisdiktion
ausdriickt — den Bereich abgrenzt, in dem ein Bischof oder ein anderer
Amtstriger die ihm eigene «potestas» ausiiben darf, um auf organische
Weise in die «communio hierarchica» eingegliedert zu sein.

Sollte ein Amtstrager die vom kanonischen Recht gesetzten Grenzen
beim Gebrauch der ihm zugewiesenen «potestas» miBachten, so kénnten
die von ihm gesetzten sakramentalen und jurisdiktionellen Akte nicht



Die «sacra potestas» und die Laien 139

mehr als Handlungen betrachtet werden, welche fihig wiren, die «com-
munio plena» zu verwirklichen und infolgedessen fiir die katholische
Kirche verbindlich zu sein. Dies hat nicht notwendigerweise zur Folge,
daB diese Akte nichtig oder ungiiltig sind. Da sowohl im Sakrament wie
im Wort (Jurisdiktion) die gleiche und eine «potestas sacra» wirkt, gibt
es keinen zwingenden Grund, die Nichtigkeit bzw. Unerlaubtheit der
Weihe- und der Hirtengewalt unterschiedlich zu bewerten. In jedem
dieser FFidlle miiBte die Nichtigkeit als letzte Konsequenz nur erklart
werden, wenn die «substantia sacramenti» oder die «substantia verbi»
nicht gegeben wire.

Das Problem der jurisdiktionellen Akte scheint auf den ersten Blick
schwieriger zu losen als jenes der sakramentalen Akte. Dies hédngt in
erster Linie mit der vorherrschenden Mentalitit zusammen, derzufolge
nur den jurisdiktionellen, nicht aber den sakramentalen Akten Rechts-
charakter zukommt. In dieser Denkweise taucht die alte Dichotomie
zwischen Weihegewalt und Hirtengewalt wieder auf, in deren Namen der
einen wie der anderen ein unterschiedlicher materialer Bereich zugeteilt
wurde: die Weihegewalt erstreckte sich auf den sakramentalen bzw. den
Bereich der Heiligung, die Hirtengewalt auf den juristischen bzw. den
Bereich der kirchlichen Leitung. In Tat und Wahrheit ist es jedoch nicht
moglich, nur der Hirtengewalt (d.h. dem Wort) einen juristisch binden-
den Charakter zuzubilligen, da ndmlich auch das Sakrament formale und
damit juristisch bindende Wirkung hat. In Analogie zu dem, was die
Fundamentaltheologie vom Wort aussagt, ist auch das Sakrament eine
«locutio Dei (per signum) attestans», die weder kraft ihres Inhaltes als
solchem noch viel weniger auf Grund der Tatsache bindet, dafl es der
Mensch subjektiv versteht — wie die protestantische Theologie behauptete
(«interius in corde») —, sondern nur auf Grund der Tatsache, daB Gott
selbst spricht. Das Problem besteht hingegen darin, in welchem Mafe die
Kirche die Giiltigkeit eines jurisdiktionellen Aktes von irritierenden oder
inhabilitierenden Klauseln abhidngig machen kann, welche die vom «ius
divinum» gesetzten Grenzen zu iibersteigen verméchten. Die Behandlung
dieses Problems impliziert jedoch eine ausfithrliche Erorterung, welche die
Thematik stark ausweiten wiirde bis hin zur Fragestellung der Anwend-
barkeit des Prinzips der Rechtssicherheit im kanonischen Recht. Jeden-
falls kann kein Zweifel iiber die Notwendigkeit bestehen, sich dariiber
Rechenschaft zu geben, daBl die Juridizitdt des kanonischen Rechts von
jener des Staates verschieden ist und da das Problem der Rechtssicher-
heit nicht getrennt von der theologisch-juristischen Valenz, welche der



140 Die «sacra potestas» und die Laien

«communio» zukommen soll, geldst werden kann, insofern letztere die
konstitutive ontologische Realitdt der Verfassungsstruktur der Kirche
darstellt 37.

Auf derselben Linie sind auch die anderen Probleme anzusiedeln, wie
jenes der Giiltigkeit der Weihen «extra communionemp», jenes der sakra-
mentalen Weihen durch einen Priester, der mit einem pépstlichen Indult
ausgestattet ist, und schlieBlich jenes der sakramentalen Lossprechung,
die ohne Hirtengewalt erteilt wurde.

Durch die Anerkennung der Existenz nichtkatholischer kirchlicher
Gemeinschaften und Kirchen hat das II. Vaticanum nichts anderes
getan, als die theologische Lehre und die Praxis der lateinischen Kirche
zu bestdtigen, welche seit dem 12. Jahrhundert die Giiltigkeit der «extra
muros» gefelerten Sakramente endgiiltig anerkannt hat.

Dies fiirt auch die Anerkennung der Tatsache mit sich, daB diese
getrennten Kirchen fihig sind, eine eigene Rechtsordnung hervorzu-
bringen. Letztere schafft in dem MaBe, als sie die fundamentalen Normen
des «ius divinum» beriicksichtigt, eine wenn auch eingeschrinkte, so
doch giiltige kirchliche Realitidt, welche hinsichtlich ihrer Authentizitat
und ihrer Fahigkeit in der Lage ist, objektiv und mit absoluter GewiB3heit
das Heil zu gewihrleisten.

Beziiglich der Weihen, welche durch einen mit pidpstlichem (oder
eventuell nur bischoflichem) Indult ausgestatteten Priester erteilt wurden,
und der ohne Hirtengewalt erteilten sakramentalen Lossprechung mufl
das Problem auf der Basis des gemeinsamen Elementes der oben
erwiahnten Lehren gelost werden, fiir welche der Priester vermoge der
Weihe die ganze notwendige Gewalt zur Weihe und zur Lossprechung
besitzt. Jedoch im Unterschied zu dem, was beide Theorien getan hatten,
ist es nicht mehr nétig — in der Annahme, daf3 die ganze «potestas sacra»
im Weihesakrament ihre Quelle hat — auf die Konstruktion zuriickzu-
greifen, wonach dem Priester durch die «missio canonica» die noch feh-
lende Hirtengewalt zu verleihen ist, noch die Lésung zu Hilfe zu nehmen,
welche der Kirche die Fahigkeit einrdumt, die Weihegewalt zu 16sen oder
zu binden. Es geht hier lediglich darum, zuzugestehen und anzuerkennen,
daf} diese sakramentalen Akte — insofern sie im Bereich der «communio
plena» erfolgt sind — auch fihig sind, diese zu erzeugen. Es sind Handlun-

37 Vgl. E. Corecco, Valore dell’atto «contra legem»: La norma en el derecho
canénico. Actas del III Congreso Internacional de Derecho Canénico I, Pamplona
1979, 8391f.



Die «sacra potestas» und die Laien 141

gen der Kirche, welche nicht nur zu verstehen ist als die eine Kirche Chri-
sti, sondern auch als katholische Kirche, in der die eine Kirche Christi
existiert. Diese Sakramente sind giiltig und legitim bereits auf Grund der
Tatsache, daB sie im Innern der «communio plena» gesetzt werden.

In der Annahme, dall keine zwingenden theologischen Griinde beste-
hen, die Stichhaltigkeit der «opinio Hieronymi» zu verneinen, derzufolge
ein Priester stets einen anderen Priester giiltig weihen kann 38, so wire
eine entsprechende Weihe — unter Bewahrung der «substantia sacra-
menti» — hinsichtlich der Giiltigkeit oder der Erlaubtheit nur auf die
Frage hin zu bewerten, ob sie sich im Bereich der «communio ecclesialis»
oder der «communio hierarchica, seu plena» verwirklicht. Das Fehlen des
papstlichen Indultes verhindert lediglich die Einfiigung des Neugeweihten
in die «communio hierarchica», macht aber das Sakrament als solches
nicht ungiiltig. Eine solche Weihe kann eine formale «excommunicatio»
nach sich ziehen, beraubt aber weder den Weihenden noch den Geweihten
seines Status der Zugehorigkeit zur einen Kirche Christi. Sie enthebt ihn
nur der Ausiibung einiger fundamentaler Rechte im SchoBe der katho-
lischen Kirche oder eventuell einer nicht-katholischen Kirche, falls er
einer letzteren angehoren sollte.

Beziiglich der sakramentalen Lossprechung hat man sich der Tat-
sache bewuBt zu sein, daf3 die katholische Kirche die «in articulo mortis»
erteilte Absolution stets als giiltig betrachtet, auch wenn der Priester
keine BuBjurisdiktion innehaben sollte. Die Tatsache, daB3 die Kanoni-
stik dieses Phdnomen unter Inanspruchnahme des ihr zur Verfiigung
stehenden technischen Instrumentariums als eine «a iure» verlichene
Hirtengewalt interpretierte, heit nicht notwendigerweise, daf} die
Rechtsordnung als solche die fehlende Jurisdiktionsgewalt verleiht oder
die Weihegewalt entbindet, sondern vielmehr, daB3 die Kirche der in einer
solch extremen Situation des Lebens erteilten sakramentalen Losspre-
chung die notwendige Legitimation zubilligt, die «communio plena»
verwirklichen zu koénnen, auch wenn sie von einem Amtstriger erteilt
werden sollte, der nicht in Gemeinschaft mit der katholischen Kirche
lebt. Die hingegen ohne die notwendige « Jurisdiktion» erteilten sakra-
mentalen Lossprechungen, d.h. bei Situationen fehlender hierarchischer
Gemeinschaft des Amtstragers mit seinem Bischof — Rechtslagen, die
disziplinarisch vom kanonischen Recht umschrieben werden kénnen -,

38 Dariiber vgl. VacacGiNi, Possibilita e limiti del riconoscimento 1. c. 259,
277-282.



142 Die ¢sacra potestas» und die Laien

sind nicht ungiiltig, weil dem Priester ein Teil der «potestas sacra» fehlte
oder weil seine Weihegewalt fiir die Ausiibung nicht entbunden wire,
sondern weil er auflerhalb der vollen Gemeinschaft stehend nicht in der
Lage ist, die Verséhnung des Biilers mit der katholischen Kirche als
solcher bewirken zu kénnen.

Selbstverstiandlich ist die Kirche zustindig — sei es von Fall zu Fall,
sei es auf allgemeine Art — den notwendigen Grad der Gemeinschaft fiir
die giiltige Verwaltung des BuBsakramentes festzustellen. Es wird
jedoch notwendig zu unterscheiden zwischen dem Fall eines einzelnen
Priesters, der mit der «communio» bricht, indem er das eigene Amt verliBt
oder dasselbe miflbraucht, und demjenigen eines Amtstrigers, der einer
getrennten Kirche angehort, wo die apostolische Nachfolge und die
Sakramente objektiv gewihrleistet sind. Wahrenddem es moglich ist,
daB im ersten Fall die kirchliche Einheit in solch schwerwiegender Weise
gebrochen wird, da3 dem Amtstrager jede Legitimation, die Kirche noch
vertreten und demzufolge den BiiBer mit derselben Kirche verséhnen
zu koénnen, abgesprochen werden muf}, weist die im zweiten Fall noch
vorhandene, gleichwohl unvollkommene «communio» eine geniigende
kirchliche Dichte auf, welche eine gegenseitige Anerkennung der Giiltig-
keit der Sakramente zwischen den Kirchen zuld8t. In der Tat kann das
rechtswidrige Verhalten einer einzelnen Person allein keine giiltige
kirchliche Alternative schaffen, wie es dagegen bei den getrennten kirch-
lichen Gemeinschaften oder Kirchen geschieht. Dies macht deutlich,
warum die katholische Kirche nicht nur die von einem orthodoxen
Amtstriger erteilte sakramentale Lossprechung gegeniiber den ortho-
doxen Gliaubigen als giiltig anerkennt, sondern auch gegeniiber den
katholischen Christen 3°.

Die Giiltigkeit (bzw. Ungiiltigkeit) der sakramentalen und juris-
diktionellen Akte, welche in der Existenz der «potestas sacra» griindet,
kann auch nicht nach dem willkiirlichen Ermessen der Kirche deter-
miniert werden. Dies hdngt vielmehr von der ontologischen objektiven
Wahrheit ab, mit welcher sich die Kirche selbst verwirklicht (bzw. nicht
verwirklicht). Es existiert tatsdchlich ein Identitdtsverhiltnis, wenn auch
nicht addquater Art, zwischen der Kirche und der «potestas sacra». In
welchem MaBle die Kirche, abgesehen von ihrer Zustindigkeit, die vom
«ius divinum» gesetzten Grenzen fiir die Giiltigkeit der Sakramente und

- 39 Okumenisches Direktorium Nr. 39-54. Erster Teil, Nachkonziliare Doku-
mentation, Band 7, Trier 1967.



Die «sacra potestas» und die Laien 143

des Wortes festlegen zu konnen, auch noch zusdtzlich irritierende oder
inhabilitierende Vorschriften des rein menschlichen Rechtes setzen kann,
bleibt ein zur Diskussion gestelltes Problem.

Die Lehre des II. Vaticanums iiber die abgestufte Verwirklichung
der «communio» gibt AnlaB zu einer Uberpriifung der Kriterien — vor-
wiegend vom juristischen Denken gepriagt —, mit welchen das Problem
der Giiltigkeit der Sakramente angegangen werden muB. Der Kirche ist
es verwehrt, dieselben Kriterien des staatlichen Bereichs anzuwenden, wo
das Problem der Wirksamkeit der Gewalt nach rein positivistischen MaB-
stiben behandelt werden kann, welche von der der Natur der Dinge
eigenen, ontologischen Objektivitit losgeldst sein kénnen. Die Frage der
Giiltigkeit der Ausiibung der «potestas sacra» in ihrer sakramentalen und
jurisdiktionellen Ausfaltung kann nicht mit Bestimmungen des mensch-
lichen Rechtes gelost werden, auBler in dem MaBe, als sich in ihnen eine
ontologische Dimension widerspiegelt.

An dieser Stelle wird nun die heute immer mehr in Frage gestellte
Unterscheidung von giiltigen und ungiiltigen sakramentalen und juris-
diktionellen Handlungen aktuell. Sowohl die Giiltigkeit wie die Erlaubt-
heit bemessen sich nach dem Grad der «communio». Tatsidchlich wird die
«communio» — wenigstens was diesen Problemkreis betrifft — nicht von der
«potestas sacra» her bestimmt, sondern die letztere von der ersten.
Obgleich es historisch nicht bewiesen ist, daB} die Unterscheidung von
ungiiltigen und unerlaubten Akten wie von Sohm behauptet im 12. Jahr-
hundert von der Kanonistik ibernommen wurde als direkte Folge der
vom Kirchenrecht durch den EinfluBl des mittelalterlichen korporativen
Rechts durchgemachten Verweltlichung, bleibt doch wahr, daBB diese
Unterscheidung von der Kirche anhand von Kriterien durchgefiihrt
wurde, welche oft zu sehr von der weltlichen juristischen Methode
gepragt waren. Wenn es auf der einen Seite nicht méglich ist, in der Kano-
nistik auf die Klausel der Ungiiltigkeit zu verzichten, da sie, wie Sohm
richtig bemerkte, von ihrer Struktur her mit dem Wesen des Sakramen-
tenrechts verbunden ist, driangt es sich andererseits auf, dieselbe strikt
mit der Ausiibung der «potestas sacra» in Zusammenhang mit der onto-
logischen Realitdt der Kirche in Einklang zu bringen. Die Ausiibung der
«potestas sacra» sowohl in ihrer sakramentalen wie jurisdiktionellen
Erscheinungsform kann nur insofern als ungiiltig betrachtet werden, als
sie sich auBerhalb des kleinstnotwendigen Grades der «communio»
verwirklicht, der das Vorhandensein einer Realitit noch gewédhrleistet,
welche noch als eine kirchliche Wirklichkeit betrachtet werden kann.



144 Die «sacra potestas» und die Laien

Allein das Fehlen der wesentlichen objektiven Elemente der «communio»
macht die «potestas» unwirksam, d.h. ungiiltig. Aus dieser Perspektive
gesehen konnen auch die Weihen «extra communionem» als ungiiltig
angesehen werden, weil sie in einem Raum gesetzt wurden, der auch der
minimalsten spezifischen Struktur der Kirche entbehrt. Wenn das Feh-
len der kirchlichen Gemeinschaft hingegen nur einen «extra communio-
nem hierarchicam, seu plenam» stehenden Tatbestand bedeuten sollte,
so wiirde das Problem der Ungiiltigkeit allein zu einem solchen der Uner-
laubtheit.

Die Wiederaufwertung des Begriffs der «Unerlaubtheit» gebietet
auch das Faktum, daB Vaticanum II durch seine Anerkennung der
Existenz von getrennten Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften fest-
gestellt hat, daB sich die eine Kirche Christi in verschiedenen Abstu-
fungen der kirchlichen Gemeinschaft verwirklicht. Daraus folgt, daf3 die
Giiltigkeit der Sakramente und des Wortes nicht von Rechtsnormen
abhingig gemacht werden kann, welche darauf ausgerichtet sind, die
Ausiibung der «potestas sacra» mit rein positivistischen Kriterien unter
Kontrolle zu halten. Die Ungiiltigkeit kann im Grunde genommen fest-
gestellt werden, weil deren Problematik aufs engste mit dem Wesen der
Kirchenstruktur verkniipft ist. Die Erlaubtheit dagegen kann auch mit
Kriterien rein disziplinarrechtlicher Natur bestimmt werden.

Da die «potestas sacra» eine eine und einzige ist, insofern sie nicht in
Teile aufgespalten werden kann, wie die Unterscheidung von Weihe- und
Hirtengewalt vermuten 148t, und da bei der Weihe- wie auch bei der
Hirtengewalt dieselbe «potestas sacra» in ihrer Ganzheit wirkt, ergibt
sich die Folgerung, daB die gleichen fiir die Beurteilung der Giiltigkeit
der Sakramente angewandten Kriterien auch bei der Hirtengewalt zu
verwenden sind. Die Jurisdiktion, verstanden als Ausdruck der einzigen
«potestas sacra», kann von der theologischen und juristischen Seite her
nicht mit Kriterien gehandhabt werden, die von jenen verschieden sind,
welche fiir die Weihegewalt gebraucht werden.

Ist es theologisch nicht moglich, die Weihegewalt durch Delegation
zu iibertragen, so ergibt sich folgerichtig, dafl im Grunde genommen auch
eine eigentliche Delegation der Hirtengewalt unmoglich ist, selbst wenn
die Kanonistik aus pragmatischen Griinden vom Institut der Delegation
weiter Gebrauch machen wird. Wenn es wahr ist, daB3 die «potestas sacra»
nur durch das Weihesakrament iibertragen werden kann, so bedeutet
dies, daB sie nicht auf eine andere Weise {ibertragen werden kann, auch
wenn sie gemiB der Logik der Jurisdiktionsgewalt tdtig wird.



Die «sacra potestas» und die Laien 145

II1. Das einzige Priestertum Christi
als Wurzel der Evnheit und Verschiedenheit
von allgemeinem und ministeriellem Priestertum in der Kirche

1. Es geht an dieser Stelle nicht darum, eine formale Definition des
Laien auszuarbeiten, in welcher die beiden fundamentalen Elemente,
d.h. jenes ihrer Teilhabe an den drei ¢«munera Christi» und jenes ihrer
weltlichen Beschaffenheit, zu einer einheitlichen Synthese verschmolzen
werden. Obwohl schon 15 Jahre seit dem II. Vaticanum vergangen sind,
wo diese beiden Elemente als Grundlage der ganzen Theologie iiber die
Laien genommen wurden, scheint die Theologie noch nicht in der Lage
zu sein, das Verhidltnis zwischen diesen beiden Elementen mit Trefi-
sicherheit zu bewerten *°. Insonderheit harren noch die einzelnen Ele-
mente der Definition, d.h. jenes der Teilhabe an den drei «munera Christi»
und jenes ihres sikularen Status («indoles saecularis») #, einer grundle-
genden Klirung, bevor es moglich wird, eine einheitliche theologische
Synthese in Angriff zu nehmen.

Beziiglich einer Losung des spezifischen Problems der Teilhabe (bzw.
der Nichtteilhabe) der Laien an der «potestas sacra» scheint uns, daB in
der Teilhabe des Laien an den drei «munera» das entscheidende theolo-
gische Element gesehen werden muB}, dessen Grenzen das II. Vaticanum
mit der Formulierung umschrieb, wonach der Laie daran nur «suo modo»
teilhat 42.

# Uber die Interpretationsschwierigkeiten der einschligigen Konzilstexte
vgl. z. B. F. DANEELS, De subiecto officii ecclesiastici attenta doctrina Concilii Vati-
cani II. Sunt-ne laici officii ecclesiastici capaces? Roma 1973, bes. 19-45. Die ent-
scheidende Frage besteht darin, ob der «indoles saecularis» nur eine soziologische
oder auch eine theologische Relevanz beizumessen ist. In der ersten Richtung be-
wegt sich mit Entschiedenheit K. M6érspoRF (Die Zusammenarbeit von Priestern
und Laien in ekklesiologisch-kanonistischer Sicht: Grundfragen der Zusammenarbeit
von Priestern und Laien, hrsg. von H. GEHRIG, Verdffentlichungen der katholischen
Akademie der Erzdidzese Freiburg Nr. 11, Karlsruhe 1968, 131f.); idem, Die andere
Hierarchie. Eine kritische Untersuchung zur Einsetzung von Laienriten in den
Diozesen der Bundesrepublik Deutschland: AfkKR 138 (1969) 461 ff. In der zweiten
Richtung dagegen bewegt sich eindeutig H. U. voN BALTHASAR, Christlicher Stand,
Einsiedeln, 1977, bes. 203 ff.

4 1.G 31,2,

42 1.G 31,1,

10



146 Die «sacra potestas» und die Laien

Dabei handelt es sich immerhin um eine Teilhabe am ontologischen
Stand selbst, welcher von Christus in der Heilsgeschichte iibernommen
wurde. Die Aufgliederung als solche dieses Status nach den «tria munera»
des konziliaren Schemas (des Priester-, Propheten- und des Kénigsamtes)
scheint keine entscheidende Relevanz beziiglich der Bewertung des
theologischen Statuts des Laien zu beinhalten, da die «tria munera» von
ihrer substantiellen Seite her gleichwertig erscheinen und lediglich formal
unterschiedliche Aspekte des einen Standes Christi aufweisen. Wie
Christus Priester ist, so ist er auch Lehrer und Haupt, und aus dem glei-
chen Grund, um dessentwillen er das Priesteramt ausiibt, kommt ihm
auch das Lehr- und Hirtenamt zu *3.

2. Um die tiefste Wurzel des wesenhaften Unterschiedes zwischen Amts-
priestertum und allgemeinem Priestertum der Gldubigen zu erkennen,
welch letzteres gleichwohl im Amtspriestertum fortbesteht, ist es von-
noten, auf die konstitutiven Elemente der Natur des Priestertums Christi
selbst zuriickzugreifen, welches sich wie oben dargelegt nicht von den
andern Funktionen unterscheidet, sondern vielmehr den Aspekt darzu-
stellen scheint, der die anderen impliziert.

Die einfache theoretische Behauptung, derzufolge dem Amtspriester-
tum in der Kirche als spezifische Aufgabe die Vertretung Christi als Haupt
des Corpus Mysticum, d. h. der Kirche, zufillt, wohingegen das allgemeine
Priestertum zur Aufgabe hat, Christus gemif3 einem allgemeineren, for-
malen Grund zu vertreten, um in sich selbst stimmig zu sein, ist jedoch
auf Grund seines pragmatischen Charakters nicht in der Lage, eine ein-
leuchtende Erkldrung des Ursprungs dieser zwei unterschiedlichen Arten
der Stellvertretung Christi zu liefern. Auch die Feststellung, daB das
Amtspriestertum mit dem Weihesakrament verliehen wird, wahrenddem
das allgemeine Priestertum seinen Ursprung in der Taufe besitzt, gestat-
tet es nicht, die letzte Wurzel des Unterschiedes zwischen den sakramen-
talen Wirkungen der Weihe und denjenigen der Taufe freizulegen. Es ist
eine Verschiedenartigkeit, die zwar abgeleitet, immerhin aber nicht
vollstindig durch die der ganzen theologischen Tradition gemeinsamen

43 FEs sei hier darauf hingewiesen, dal W. PANNENBERG in seinem Buch
«Grundziige der Christologie» (Giitersloh 1964, 218ff.) das Denkschema der drei
«Munera» ablehnt und behauptet, allein das Prophetenamt, nicht aber das Priester-
und Lehramt sei auf den irdischen Christus anwendbar. voN BALTHASAR dagegen
(Christlicher Stand o. c., passim) fithrt alle Amter Christi auf das Priestertum zuriick.



Die «sacra potestas» und die Laien 147

Feststellung gerechtfertigt werden kann, daBl Taufe und Weihe zwei
autonome Quellen der Teilhabe am Priestertum Christi darstellen. Weder
ist die Weihe eine sakramentale Entfaltung der Taufe (und der Firmung),
noch ist die Taufe eine Ableitung des Weihesakramentes. Dafl das all-
gemeine Priestertum aller Gldubigen nicht in einer Teilhabe am Amts-
priestertum als solchem besteht, sondern in einer unmittelbaren Teilhabe
am Priestertum Christi, verdeutlicht die Tatsache, daB3 das Weihesakra-
ment erst nach dem Empfang der Taufe verliechen werden kann 4.

Da ein Vergleich der konstitutiven Elemente der Taufe und der Wei-
he keine GewiBheit iiber den entscheidenden Grund des zwischen dem
allgemeinen und dem Amtspriestertum bestehenden Unterschiedes
verschafft, wird es unvermeidlich, die Wesensstruktur des einzigen
Priestertums Christi selbst zu hinterfragen, da Taufe und Weihe eine je
unterschiedliche Teilhabe desselben darstellen.

In der Tat konnen im Priestertum Christi zwei formal verschiedene
Komponenten unterschieden werden: eine subjektive und eine objek-
tive 4. Im Wesen seiner personalen Struktur ist Christus derjenige, der
sich in Liebe ganz dem Vater hingibt und auf alles verzichtet, was ihm
zu eigen ist. Aus Liebe zum Vater kann Christus sogar am Kreuz auf die
GewiBheit verzichten, dal ihm der Vater im duflersten Moment seines
Todes beisteht. Diese Radikalitit in der Hingabe an den Vater hat ihren
Grund in der Tatsache, daB Christus die totale Verfiigung tiber seine
eigene Person dem Vater tibertrug. Die Liebe Christi zum Vater, welche
im vorbehaltlosen Gehorsam zu seinem Willen ihren Héhepunkt erreicht,
umgreift nicht nur die subjektive, sondern auch die objektive Kompo-
nente des Priestertums, da Christus einerseits derjenige ist, der sich dem
Vater bedingungslos kraft derselben Liebe hingibt, welche ihn seit Ewig-
keit erzeugt, und andrerseits derjenige ist, der sich am Kreuz als Opfer
des Vaters zur Siithne der Siinden der Menschheit darbringt.

Die letzte Vollendung der Liebe Christi fiir seinen Vater fliet aus der
in seiner Person existierenden vollkommenen Einheit zwischen demjeni-
gen, der sich bis ans Ende der Zeiten im Opfer der Liebe dem Vater
anbietet, und demjenigen, der sich in der Zeit als Opfer darbringen 148t.
Dieser zweite, objektive und legale Aspekt des Priestertums Christi fiigt

4 Dartiber vgl. E. CorEcco, Sinodalitd: Nuovo Dizionario di Teologia, a
cura di G. BARBAGLIO e S. DiaNIcH, Roma 1977, 1480 ff.

45 Uber diesen ganzen Problemkreis vgl. voN BALTHASAR, Christlicher Stand
0. ¢. bes. 144-202.



148 Die ¢sacra potestas» und die Laien

sich jedoch nicht auf akzidentelle Weise von auflen hinzu, wie es beim
Priestertum des Alten Testamentes der Fall ist, sondern konstituiert
zusammen mit dem ersten Aspekt (d.h. dem der subjektiven Liebe) den
Wesenskern der Einheit der Person Christi.

Vom formalen Aspekt her erschépft sich daher das Priestertum
Christi nicht im subjektiven Element der Liebe Christi zum Vater, weil
diese selbe Liebe am Kreuz auch die Objektivitit der radikalen Erge-
benheit in den Willen des Vaters beinhaltet. Obwohl er seine Wurzel in
der Liebe des Sohnes zum Vater hat, umschlieBt dieser vorbehaltlose
Gehorsam formal die gesetzeshafte Modalitdt, welche schon das Priester-
tum des Alten Testamentes gekennzeichnet hatte, in dem die Tilgung
der Siinden des Volkes als Frucht des Blutes angesehen wurde, das im
Namen des Gesetzes von den vielen Opfern vergossen wurde. Das Blut
Christi am Kreuz, welches als Zeichen des objektiven Gehorsams des
Sohnes gegeniiber der Autoritdt des Vaters zu verstehen ist und welches
der priesterlichen Autoritdt Abrahams iiber Isaak vorgebildet war,
wurde ein fiir alle Mal am Kreuz aus Liebe vergossen fiir die Tilgung der
Siinden der ganzen Menschheit.

Christus 1Bt sich vom Vater als Opfer in absoluter und duBerster
Ergebenheit in dessen Willen darbringen, und dies bis zur Erfahrung der
totalen Verlassenheit des Kreuzes, wo er selbst das BewuBtsein {iber den
Sinn des eigenen Opfers verloren hat. Durch die Ausfithrung dieser
dulersten Tat hat Christus vor der Welt die hochste Autoritdt des Vaters
bekriftigt und begriindete somit das Priestertum des Neuen Testamen-
tes. Die Transzendierung des alttestamentlichen Priestertums besteht
darin, daB Christus die hochste Tat seines objektiven und legalen Gehor-
sams als Geopferter nicht im Namen des Gesetzes, sondern aus Liebe zu
seinem Vater vollbringt.

3. Jede andersartige Verwirklichung des neutestamentlichen Priester-
tums kann nur in einer Teilhabe und damit in einer Nachahmung des
absoluten und ewigen Priestertums Christi bestehen. Wahrenddem sich
das Priestertum des Alten Testamentes durch die Trennung der aktiven
von der passiven Modalitdt kennzeichnet, indem sich der Opfernde und
der Geopferte nicht in der selben Person vereinen, sind in Christus die
beiden formalen Elemente eins geworden. Gleichwohl fallen im Augen-
blick der Ubertragung des Priestertums Christi auf die Kirche beide
Elemente, um in der Folge streng komplementér zu bleiben, noch einmal
auseinander. Durch die Ubergabe seiner eigenen Autoritit an die Kirche



Die «sacra potestas» und die Laien 149

gibt Christus den Gldubigen die Moglichkeit, auf vollkommene Weise
objektiv die formale subjektive Dimension ihrer Liebe und Opferbereit-
schaft zu verwirklichen. Die Totalitdt der subjektiven Hingabe des
Christen in der Liebe zu Christus ist in ithrer Authentizitit durch die
Objektivitdt des Gehorsams gegeniiber der Autoritit des Amtspriester-
tums, das in der Kirche eine Dienstfunktion erfiillt, gewihrleistet.

Damit die Christen, die an der subjektiven Dimension des Priester-
tums Christi insofern teilhaben, als sie auf Grund der Taufe an derselben
Liebe Christi zum Vater teilhaben, ihr eigenes Priestertum entsprechend
der von der Liebe geforderten Radikalitit zu verwirklichen imstande sind,
bediirfen sie einer objektiven duBeien Autoritit, welche dazu berufen ist,
dieses konkret und unabdingbar herauszufordern, so wie der Vater den
Sohn herausgefordert hat biszum Tod am Kreuz. Um diesen Plan ins Werk
zu setzen, hat Christus dem Amtspriestertum eine ihm ebenbiirtige Auto-
ritidt verliehen, welche ihrerseits von der Autoritdt des Vaters abhingt.

Die je unterschiedliche Teilhabe am Priestertum Christi in der Taufe
und im Weihesakrament hat also ihre Wurzeln in der formalen Verschie-
denheit, gemal welcher sich das Priestertum Christi selbst verwirklicht.
Die vollkommene Einheit der beiden Elemente in Christus findet ihr
analoges Gegenstiick darin, daB das allgemeine Priestertum der Gldu-
bigen — insofern es Teilhabe am formalen, subjektiven Aspekt des Prie-
stertums Christi bedeutet — fortbesteht in demjenigen, der durch das
Weihesakrament auch des Amtspriestertums teilhaftig geworden ist, d.h.
des objektiven und legalen Aspektes des Priestertums Christi. Das all-
gemeine Priestertum, welches den Christen in seinem Laienstand konsti-
tuiert, sei es durch sein Leben in dieser Welt, sei es durch die Annahme
der Berufung zur Radikalitdt der Liebe im «status perfectionis» (der in
den evangelischen Réten griindet), bedarf der Autoritdt des Amtsprie-
stertums — das ihn zum Gehorsam und zur Objektivitdt der Liebe heraus-
fordert —, um auch an der formalen objektiven Dimension des Priester-
tums Christi teilhaben zu kénnen.

4. Die wesentliche Verschiedenheit von Amts- und allgemeinem Priester-
tum, welche in den Konzilstexten des II. Vaticanums erneut unterstri-
chen wurde ¢, hat ihre genetische Quelle in der Tatsache, daB sich auch
im Neuen Testament die vollkommene Einheit zwischen dem Opfernden

4% LG 10,2.



150 Die «sacra potestas» und die Laien

und dem Geopferten allein in der Person Christi verwirklicht. Im von
Christus der Kirche {ibertragenen Priestertum sind das aktive und passive
Element nicht nur formal, sondern auch real getrennt (wenn auch im
Vergleich zum alttestamentlichen Priestertum nur teilweise), weil es
vermoge des strukturellen Unterschiedes von Taufe und Weihesakrament
zwei verschiedenen Personenkreisen iibertragen wird. Dieser Trennung
haftet nur ein partieller Charakter an, sei es, weil sich das allgemeine
Priestertum als subjektive Berufung zur vollkommenen Liebe auch in
demjenigen fortsetzt, der mit dem Amtspriestertum ausgestattet ist,
sei es, weil das Amtspriestertum im Neuen Testament ohne das allgemeine
Priestertum aller Gldubigen sinnlos wire.

Obwohl sich das Priestertum als subjektive vollendete Teilhabe an
der Liebe Christi zum Vater auch im allgemeinen Priestertum potentiell
verwirklichen kann, ist es in der Objektivitit seiner ganzen Vollkommen-
heit allein innerhalb des «status perfectionis» gewdhrleistet. Gleichwohl
bleibt esin diesem Stand strukturell unfihig, den zweiten formalen Aspekt
auszudriicken, d.h. jenen des legalen Gehorsams des Priestertums Christi,
weil der Gldubige im Unterschied zu Christus, der mit dem Vater eine
einzige Substanz bildet, die ganze Objektivitit des Gehorsams allein auf
Grund der duBeren (dazwischentretenden) Prdsenz einer anderen Person
verwirklichen kann. Dies ist der Grund, weshalb die Autoritidt der Kirche
durch die Wirkmaéchtigkeit des sakramentalen «ex opere operatum» garan-
tiert wird, welches von der Heiligkeit des Amtspriesters unabhangig ist.

Der Fortbestand des allgemeinen Priestertums auch in demjenigen,
der mit dem Amtspriestertum ausgestattet ist, hat zum Ziel, die Einheit
des Priestertums selbst zu betonen, aber auch zu verhindern, daf3 der
geweihte Amtstrdger sich von der Forderung der Liebe glaubt entbinden
zu konnen, woraus sich letztlich das allgemeine Priestertum als Teilhabe
am formalen subjektiven Aspekt der Liebe Christi konstituiert. Wiirden
andererseits nicht alle Gldubigen (als solche) am formalen subjektiven
Priestertum Christi teilhaben, so kime auch dem legalen und objektiven
Priestertum des Neuen Testamentes der Sinn abhanden, weil von der
aktiven und passiven Seite her das einzige wahre Opfer und die einzige
addquate Opfergabe Christus selbst ist. Als Hingabe in der Liebe ist
dariiberhinaus das allgemeine Priestertum des Neuen Testamentes kein
ausschlieBliches Werk des Menschen. Kraft der Hineinnahme des Men-
schen in das Geheimnis Christi durch die Taufe besteht diese Hingabe
der Gldubigen primir aus einer Teilhabe am einzigen und ausschlieB-
lichen Opfer Christi selbst.



Die «sacra potestas» und die Laien 151

IV. Der kirchliche Stand des Laien

Diese Erforschung der Natur der «potestas sacra» und des Priester-
tums Christi erlaubt es, einige SchluBfolgerungen iiber den kirchlichen
Stand des Laien zu erarbeiten, insofern er eine am Priestertum Christi
teilhabende Person ist.

1. Die «potestas sacra» ist nicht nur eine einheitliche Wirklichkeit, wie
auch in der besseren Interpretation der oben dargelegten ersten Theorien
behauptet wird, sondern auch eine einzige Wirklichkeit. Einzigkeit
bedeutet, daB die «potestas sacra» in ihrer Gesamtheit sowohl im Sakra-
ment als auch im Wort titig wird. Weihe- und Hirtengewalt sind daher
nichts anderes als zwei formal verschiedene Aspekte, wodurch die einzige
«potestas sacra» «in toto» handelt. Daraus folgt, daf sie nur von dem-
jenigen ausgeiibt werden kann, der befdhigt ist, gleichzeitig amtlicher
Diener des Sakramentes und des Wortes zu sein.

Die Annahme, daB die «potestas sacra» getrennt von verschiedenen
Amtstragern in der Weihe- und Hirtengewalt ausgeiibt werden kann,
stiinde iibrigens quer zur ganzen theologischen Tradition der katholi-
schen Kirche. Sie fithrte zur Existenz eines «doppelten Klerus», der in je
getrennter Weise fiir die Feier der Sakramente und fiir die Verkiindigung
des Wortes zustandig wire. Die Artikulation des Klerikerstandes in den
drei sakramentalen Stufen des Episkopates, Presbyterates und des Dia-
konates weist als Fundament nicht die Unterscheidung von Weihe- und
Hirtengewalt auf. Wenn die Laien kraft der Taufe befihigt wiirden, die
«potestas sacra» wenigstens nach der formalen Modalitit der Hirten-
gewalt auszuiiben, wiren sie konsequenterweise nicht mehr zu den Laien
zu zdhlen. Dies wiirde die oben genannte These Rahners bestitigen,
obwohl er nicht sosehr die Taufe als Grundlage seiner Theorie verwendet,
sondern vielmehr die Hypothese, wonach die Hirtengewalt den Laien
durch Delegation iibertragen werden kann.

Aber auch dieser Annahme stellt sich das Prinzip der Einzigkeit der
«potestas sacra» entgegen, welches seinerseits dasjenige der Gegenseitig-
keit postuliert. Wer demzufolge befihigt wire, durch Delegation die
Hirtengewalt auszuiiben, wire auch infolge der zwischen Sakrament und
Wort existierenden Einheit und Gegenseitigkeit befihigt, die Weihe-
gewalt auszuiiben. Da aber die apostolische Sukzession an das Weihe-
sakrament gebunden ist (ohne jedoch allein von ihm abhingig zu sein),



152 Die «sacra potestas» und die Laien

muBl die Moglichkeit ausgeschlossen werden, daB die «potestas sacra»
unabhingig von der Weihegewalt verliechen werden kann. Im entgegen-
gesetzten Fall wiirde die Unterscheidung von Laie und Klerus, worauf
die ganze Verfassung der Kirche griindet, hinfillig +7.

2. Zwischen der «potestas sacra» und dem objektiven formalen Aspekt
des Priestertums Christi besteht ein unmittelbares Bezugsfeld. Wiahrend
Christus, einziger und hochster Priester der Heils6konomie, beide for-
malen Aspekte des Priestertums in sich verwirklicht, kann die Teilhabe
des Christen an seinem Priestertum, da sie nur analog ist, allein nach jener
disjunktiven Form geschehen, welche die Wurzel der unterschiedlichen
Struktur des Tauf- und Weihesakramentes ist.

Dem Amtspriestertum fallt die spezifische Aufgabe zu, den formalen,
objektiven Aspekt des Priestertums Christi in der Kirche zu vergegen-
wirtigen, in dem sich die absolute Autoritdt des Vaters iiber den Sohn in
der Welt offenbart. Auf der Ebene der kirchlichen Institution spiegelt
sich diese gleiche, vom Vater dem Sohn iibertragene Autoritdt, in der
«potestas sacra» der geweihten Amtstrdager wider.

Demgegeniiber ist der Laie kraft des Taufsakramentes allein mit dem
subjektiven Aspekt des Priestertums Christi ausgestattet. Dieser Aspekt
ist bereits in der Person Christi primér beziiglich des objektiven und lega-
len Priestertums, weil er die ewige und vollkommene Liebe des Sohnes
zum Vater zum Audruck bringt, so daB er auch die eigentliche Quelle des
formalen, objektiven Aspektes selbst ist. Der radikale, am Kreuz erwie-
sene Gehorsam des Sohnes unter die Autoritdt des Vaters hat seinen Ur-
sprung in jener Liebe, aus der sich das Wort als Sohn des Vaters konsti-
tuiert.

3. Das allgemeine Priestertum der Glaubigen stellt deshalb gegeniiber
dem Amtspriestertum nicht etwa eine mindere Teilhabe am Priester-
tum Christi dar, sondern eine Teilhabe, die sich nach den Aussagen des
II. Vaticanums wesentlich von jenem unterscheidet und den tiefsten
Grund ihrer Verschiedenartigkeit in jener Verschiedenartigkeit selbst

47 Zu denselben SchluBfolgerungen kommt auch W. AyMaNs, Laien als kirch-
liche Richter? Erwigungen iiber die Vollmacht zu geistlicher Rechtssprechung:
AfkKR 144 (1975) 3ff.; darauf hat K. LUDICKE, von einer mehr rechtspositivisti-
schen Auffassung ausgehend, in seinem Aufsatz «Laien als kirchliche Richter. Uber
den Inhalt des kirchlichen Richteramtes» (OAfKR 28 (1977) 332ff.) eine Antwort
versucht.



Die «sacra potestas» und die Laien 153

findet, welche zwischen der aktiven und passiven Dimension des Priester-
tums Christi selbst existiert. Die Tatsache, daB sich die in Christus gege-
bene formale Verschiedenartigkeit auf kirchlicher Ebene in eine substan-
tielle umwandelt, findet ihre Erklirung im analogen Charakter der
Teilhabe des allgemeinen und des Amtspriestertums am Priestertum
Christi.

Als ontologische Teilhabe an der ewigen Liebe des Sohnes zum Vater,
welche durch das Sakrament der Taufe vermittelt wird, erschopft sich das
allgemeine Priestertum der Gldubigen — wenn auch nur analog — im
erzeugenden und priméren Aspekt des Priestertums Christi.

Es ist deshalb zutiefst falsch, das allgemeine Priestertum der Glaubi-
gen allein negativ, d.h. als Form der Nichtteilhabe am Amtspriestertum
zu definieren. Dieser negative Problemldsungsversuch unterschitzt das
fundamentale Element des allgemeinen Priestertums, d.h. jenes seiner
unmittelbaren Teilhabe an der Liebe Christi zum Vater. Diese unmittel-
bare Teilhabe bestimmt die ontologische Prioritdt des allgemeinen Prie-
stertums der Gldubigen gegeniiber jenem des Amtspriestertums. Noch
vor ihrer Verankerung im Amtspriestertum griindet die Verfassung der
Kirche im allgemeinen Priestertum der Glaubigen. Ihm eignet Prioritit,
weil es eine auf analoge Weise umfassende Teilhabe an der Liebe des
Sohnes zum Vater darstellt, von welchem sich in der Person Christi selbst
der legale Aspekt seines Priestertums ableitet.

Von der Definition seiner Teilhabe am subjektiven Statut Christi her
gesehen ist der kirchliche Stand der Getauften uneinholbar héher als der
Naturzustand der Nichtgetauften, welche in ihrem Wesen als geschaffenes
Abbild des trinitarischen Geheimnisses noch nicht an der ontologischen
iibernatiirlichen Dimension teilhaben, welche durch die Taufe verliehen
wird. Der zwischen den Christen und den Nichtgetauften vorhandene
qualitative Unterschied ist also viel groBer als die qualitative Differenz,
welche zwischen dem allgemeinen und dem Amtspriestertum besteht, da
beide nicht sosehr eine natiirliche, sondern vielmehr eine iibernatiirliche
Teilhabe am Priestertum Christi aufweisen. Die zwischen Natur und
Ubernatur vorhandene Differenz ist in der Tat groBer als jene, welche
innerhalb des iibernatiirlichen Standes existiert.

Der formale objektive Aspekt des Priestertums kann nur verstanden
werden, wenn er im Hinblick auf das subjektive Grundelement der ewigen
Liebe des Sohnes fiir seinen Vater gesehen wird. Ohne diesen Einheits-
und Abhédngigkeitsbezug hdtte das objektive oder legale Opfer Christi
am Kreuz nicht die notwendige Dimension aufgewiesen, um die endgiil-



154 Die «sacra potestas» und die Laien

tige Erlosung der Menschheit zu verwirklichen. Christus ist das vollendete
Opfer nur in dem MaB, als er sich dem Vater seit Ewigkeit mit jener
vollkommenen und umfassenden Liebe hingibt, die ihn als Sohn des
Vaters erzeugt und konstituiert.

Obwohl nach dem Abbild des dreieinen Gottes geschaffen und durch
die Taufe auf {ibernatiirliche Weise in das trinitarische Geheimnis inkor-
poriert, vermag der Mensch das trinitarische Bild auf vollendete Weise
nur in disjunktiven und komplementdren Formen zu verwirklichen. Die
Komplementaritdt der Elemente, welche den globalen Bedeutungsgehalt
seines Menschseins konstituieren, taucht auf beispielhafte Weise in den
konstitutiven Elementen auf, welche die Heilsgeschichte des Menschen
in dieser Welt bestimmen: im Ehesakrament und im Priestertum. Auf
dieselbe Weise, mit der die Komplementaritdt des Mannes und der Frau
in dieser Welt nach einer zusammengesetzten Art das trinitarische Bild
widerspiegelt und vergegenwirtigt, aber gleichzeitig genetisch in ihrer
Einheit durch das Vorbild der Priexistenz Evas in Adam gewédhrleistet
ist, von dessen Seite sie genommen wurde *® (analog zur Zeugung des
Sohnes aus dem Vater), so erweist sich der formale, objektive Aspekt des
Priestertums Christi — virtuell im formalen, subjektiven seiner ewigen
Liebe zum Vater priaexistent — historisch in der Tatsache, daBl das allge-
meine Priestertum der Gliubigen im Amtspriestertum weiterbesteht, und
dies nicht in dem Sinn, als das zweite die Fiille des ersten bildete, sondern
als das erste das unerlidBliche Fundament des zweiten darstellt.

48 Vgl. voNn BALTHASAR, Christlicher Stand o. c. 183-184.



	Die "sacra potestas" und die Laien

