Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 1-2

Artikel: Gott und die Martyrer

Autor: Damme, Dirk van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760967

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760967
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIRK VAN DAMME

Gott und die Mirtyrer

Uberlegungen zu Tertullian, Scorpiace

Die Schrift Scorpiace gehort sicherlich nicht zu jenen Werken des
Tertullian, die sich des Interesses der modernen Forschung erfreuen.
Seit 1886 wurden ganze drei Artikel zu dieser Schrift vertffentlicht 1.
Dies ist umso paradoxer, als erstens das allgemeine Interesse an Tertullian
in den letzten Jahrzehnten erheblich gestiegen ist 2, und zweitens, weil
Scorpiace uns mit einem Problem altchristlicher Theodizee konfrontiert,
das sich zwar auch aus anderen und é&lteren Quellen belegen 148t, dort
aber nie in diesem AusmaB thematisch behandelt wird, wie es in Scorpiace
der Fall ist. Der Titel dieser nur in zwei Handschriften tiberlieferten
Schrift ist eine Ellipse: oxopmiaxy avrtidotoc — «Gegengift gegen den
Skorpionenstich». Der Ausdruck wird sonst nur bei Galenus, De antidotis
1, 2, 123, verwendet und bezeichnet dort eine praventive Medizin, die
Galenus von einem «Libyer» erhalten haben und gegen die Folgen eines

1 E. Buownaruti, L« Antiscorpionico» di Tertulliano, in: Ricerche religiose 3
(1927) 146-152; E. NoELDECHEN, Das Odeum Karthago’s und Tertullians Scorpiace.
212, in: Zeitschrift fir kirchliche Wissenschaft und kirchliches Leben 7 (1886)
87-98; T. D. Barnes, Tertullian’s Scorpiace, in: Journal of Theological Studies,
N. S. 20 (1969) 105-132. Dazu noch die Behandlung eines vermeintlichen Bibelzi-
tates aus Scorpiace von A. Vaccari, Dove sta scritto che Dio «strangola i propri
figli»?, in: Scritti di erudizione e di filologia 2 (1958) 7-11.

Die von mir benutzte Ausgabe des Scorpiace ist A. REIFFERSCHEID-G. Wisso-
wa, in CCL 2, 1067-1097. Die deutsche Ubersetzung ist die von H. KELLER-G. Es-
SER, Tertullians ausgewahlte Schriften, Bd. 2, (BKV), Kempten 1915, 183-229.

2 Die Revue des études augustiniennes gibt hierzu regelméBig ausfiihrliche
Literaturberichte.

3 So Vaccari, a.a.0. (Anm. 1), 8 Anm.



108 Gott und die Martyrer

Skorpionstiches schiitzen soll. Diese Feststellung ist auch deswegen
wichtig, weil Tertullian seine Bemiihung ebenfalls als vorsorgliches
Heilmittel zu verstehen scheint, das den Bedrohten im voraus schiitzen
soll . Am Anfang des Werkes streift Tertullian jene Merkmale des Skor-
pions, die ihm fiir seine weitere Polemik dienlich sind: es sind winzig
kleine Tiere, die aber groBen Schaden anrichten konnen; es gibt vielerlei
Gattungen dieses Tieres, ihr Gift hat verschiedene Auswirkungen, sie
stechen mit dem Schwanz und sind vor allem in der Hitze des Sommers
gefdhrlich (1,1-4). Verschiedenheit, Hinterlistigkeit, Auswahl des Zeit-
punktes ihres Auftretens sowie scheinbare Harmlosigkeit sind also die
Merkmale der von Tertullian zu bestreitenden Feinde. Vielleicht liegt
auch ein Verweis nach Lk 10,19 vor, wonach der Glaubige die Macht hat,
auf Schlangen und Skorpione zu treten 5. '

Der Ausgangspunkt der Polemik

Die «Zeit der Hitze» (1,4), die «Hundstage» (canicula) (1,10) sind fiir
die Kirche die Zeiten der Verfolgung. Diesen Augenblick haben die Gno-
stiker abgewartet, um zu versuchen, der Kirche Schaden zuzufiigen:
«... tunc gnostici erumpunt, tunc Valentiniani proserpiunt, tunc omnes
martyriorum refragatores ebulliunt calentes et ipsi offendere, figere,
occidere» 6.

Der Angriff jener Gnostiker ist sehr geschickt orchestriert. Man ver-
hilt sich zunichst abwartend, wohl wissend, daf3 es unter den Kirchen-
christen auch «einfiltige und unwissende Leute» (simplices ac rudes) gibt
(1,5) 7. Sobald aber die ersten Grausamkeiten vorgefallen sind und sich
ein Klima der Furcht breitgemacht hat, beschrinken sie sich zunichst auf
vorbereitende Stimmungsmacherei. Es werden Mitleidsbeteuerungen
gehort, die genau so gut von einem wohlmeinenden Heiden oder von

* So wenigstens nach 1, 12. Am SchluB8 des Traktates (15, 1) wird aber ein-
geraumt, daB3 es u. U. auch «nachher» eingenommen werden kann.

5 1, 4: quid ergo promittit stilus iste ? wird folgendermaBen in der BKV iiber-
setzt: Was wird denn also in jener Schriftstelle verheien?, und auf Lk 10,19
bezogen.

6 1, 5. Ob hiermit verschiedene Gruppen gemeint sind, 148t sich nicht ohne
weiteres entscheiden. Es wire aber in der Logik der Erwdhnung der verschiedenen
Gattungen von Skorpionen.

7 Es gehort zum festen Bestandteil der hiresiologischen Tradition, daf3 vor
allem die simplices, die ungeiibten Leute, Opfer der gnostischen Propaganda
werden (z.B. IREN., haer. 2, 14, 8). Dafiir sind, in den Augen der Gnostiker, umge-
kehrt die Kirchenchristen die «einfachen» (vgl. Scorp, 1, 7).



Gott und die Martyrer 109

einem Mitchristen stammen koénnten: Unschuldige Menschen miissen
leiden, eine Genossenschaft, die niemandem zu nahe tritt, wird so behan-
delt. Dann folgt die erste Ritze: «Das Umkommen dieser Leute ist zweck-
los — perire homines sine causa» (1,6-7).

Dann folgt der todliche Stich, den wir hier im Wortlaut folgen lassen:
«Ach, die guten, einfdltigen Seelen (simplices animae) wissen nicht, was
geschrieben steht und wie es gemeint ist, wo, wann und vor wem man
das Bekenntnis abzulegen habe. Dabei ist es nicht Einfalt (simplicitas),
sondern Dummbheit, sogar Wahnsinn (vanitas, immo dementia) fiir Gott
zu sterben, denn dieser will mich ja erretten. Ob der wohl tétet, welcher
zum Heile fithren soll? Christus ist ein fiir allemal fiir uns gestorben und
einmal fiir uns getotet, damit wir nicht getotet wiirden. Wenn er aber das
gleiche dafiir zuriickfordert, erwartet er denn auch sein Heil von meinem
Tode? Oder verlangt Gott etwa nach dem Blute der Menschen, da er ja
das von Bocken und Stieren verschméht hat? Er will ja lieber die Bufle
des Siinders, als dessen Tod. So wenig wiinscht er also den Tod der Siin-
der» (1,7-8).

Der Angriff der Gnostiker auf die Martyriumsbereitschaft der Kir-
chenchristen steht also unter dem Hauptstichwort: «Ein solcher Tod ist
zwecklos, hat keinen Grund.» Dies wird folgendermaBen begriindet:

a) Eine solche Todesbereitschaft beruht auf einem MiBverstindnis
des evangelischen Bekenntnisgebotes (Mt 10,32 par.): dieses
Bekenntnis ist nicht auf Erden abzulegen, sondern anderswo 8,

b) Der Tod des Martyrers steht im Widerspruch zum Heilswillen
Gottes. Dies wird mit folgenden (unverkennbar biblisch inspirier-
ten) Argumenten unterstiitzt:

1. Der Tod des Martyrers zerstort die einmalige soteriologische
Bedeutung des Todes Christi, und wiirde aus dem Heilsgott
einen Rachegott machen, der sogar den Tod des Mirtyrers
zu seinem Heil braucht.

2. Tatsidchlich sind nicht einmal Tieropfer Gott genehm. So will
er auch nicht den Tod des Siinders, sondern seine BuBe.

Das heil3t also: das kirchliche Verstindnis des Martyriums wird von
den Gegnern abgelehnt (a) aus einem {iberlegenen Bibelverstindnis

8 Und zwar im Jenseits. Tertullian geht Kap. 10 ausfihrlich darauf ein.



110 Gott und die Martyrer

seitens der Gnostikern, und (b) aus einer erhabenen Gottesidee: wie immer
auch begriindet, die vermeidbare Grausamkeit der Christenverfolgung
steht im Widerspruch zur Giite Gottes. Die Martyriumsbereitschaft der
Kirchenchristen ist dementsprechend eine Herausforderung der gnosti-
schen (mit Namen valentinianischen) Theodizee.

Der gnostische Gehalt der Argumentation

Im folgenden soll untersucht werden, inwieweit sich der Vergleich
zwischen dem, was Tertullian uns hier bietet, und dem, was wir aus
anderen Quellen von den gnostischen Anschauungen wissen, durchfiithren
14Bt. Hat die Polemik des Tertullian ein tatsidchliches Gegeniiber, oder
wird hier vielmehr ein Schattenkampf geliefert, zur ausschlieBlichen
innerkirchlichen Erbauung?

Es soll vorausgeschickt werden, daB die Gewdhrleistung der Giite
Gottes zu den Hauptanliegen jeder gnostischen Spekulation gehort. Dies
laBt sich am deutlichsten am Brief des Ptolemdus an Flora ? zeigen.
Dieses Einfithrungsschreiben bietet sich vordergriindig als eine Herme-
neutik des «Gesetzes», d.h. des Alten Testamentes an. In Wirklichkeit
will es aber zeigen, daB der Gott, der sowohl fiir die Bibel als auch fiir die
Schopfung verantwortlich ist, nicht der héchste Gott sein kann, sondern
vielmehr eine Art Mittelwesen ist 0. Dal dies so sein muB, geht aus einer
Aussage hervor, die ganz am Ende des Briefes steht: der hochste Gott
kann nur hervorbringen, was ihm wesensgleich ist 1.

Klaus KoscHORKE hat die gnostische Polemik gegen das kirchliche
Christentum ausfiihrlich studiert und auch die Problematik in bezug auf
das Martyrium eingehend behandelt 2. Hierbei konnte er auch die Nag-
Hammadi-Traktate benutzen. Im folgenden benutzen wir dankbar das
Material, das Koschorke gesammelt hat. Die fiir unser Thema wichtigste

9 Bewahrt bei EripHANIUS, Panarion 33, 3-8, hrsg. G. QuispeL, Ptolémée,
Lettre a Flora (Sources chrétiennes 24), Paris 1949. Ptolemdus steht in der valenti-
nianischen Tradition, der Brief stammmt aus der Mitte des 2. Jh.

10 Ptol. 7, 4: Esist der « Demiurg und Schopfer der ganzen Welt». «Mittelwesen»
wird er genannt, weil er «halbwegs» zwischen dem héchsten Gott und dem Wider-
sacher steht.

11 Ptol. 7, 8. Hier zum ersten Mal das Wort 6podctog in einem theologischen
Kontext.

12 Klaus KoscHORKE, Die Polemik der Gnostiker gegen das kirchliche Chri-
stentum (Nag Hammadi Studies 12), Leiden 1978.



Gott und die Martyrer 111

Stelle wird von Koschorke wortlich zitiert und ist dem Testimonium
verttatis entnommen 13. Die wichtigsten Ausschnitte sind folgende:

(31,22-32,3) Die Toren hingegen denken in ihrem Herzen, wenn
sie (nur) dem Worte nach, nicht aber in Kraft bekennen: « Wir
sind Christen», wobei sie sich der Unwissenheit, einem Tod nach
Menschenart, ausliefern, da sie weder wissen, wohin sie gehen,
noch wissen, wer Christus ist — so denken sie, daB3 sie leben wer-
den!...

(32,18-21) Denn wiirde dieser (= Gott) ein Menschenopfer wollen,
so wire sein (so erlangter) Ruhm hohl.

Hier finden wir also genau die gleichen Elemente wie bei Tertullian
wieder: (a) das Martyrium im kirchlichen Sinne hat mit Unwissenheit zu
tun, und (b) ist eigentlich eine Beleidigung Gottes: es wiirde seine Ehre
entleeren.

Nach Scorp. 7.1 nennen die Gnostiker den Kirchengott «homicida
— Menschenmérder». Dies findet eine genaue Entsprechung im Evange-
lium des Phalippus § 50 14,

Ungenannte Gnostiker, die Klemens von Alexandrien, erwihnt,
werden von letzterem folgendermaBen aufs Korn genommen:

Einige von den Irrlehrern aber haben den Herrn falsch verstan-
den, hingen gottlos zugleich und feige am Leben und behaupten,
das wahre Martyrertum sei die Erkenntnis des wahrhaft seienden
Gottes, was auch wir zugeben ; wer aber sein Bekenntnis mit dem
Tod besiegle, der tote sich selbst und sei ein Selbstmérder; auch
andere derartige schlaue Erfindungen der Feigheit bringen sie vor.
Gegen sie wird geredet werden, wenn es die Zeit erfordert; sie
weichen ndmlich von uns in der Lehre von den Grundursachen ab 13,

Folgendes ist hier festzustellen: auch hier wird ein hoheres Bekennt-
nis als das kirchliche Martyrium postuliert, auch hier wird der Tod als
zwecklos dargestellt: er ist ja Selbstmord. SchlieBlich ist aus dem letzten
Satz, der eine Folgerung des Klemens ist, der SchluB} zu ziehen, daB diese

13 Ebd. 127-137.

14 Der Text ist noch unediert. Zitiert wird nach Seite u. Zeile des Papyrus
(NHC IX, 3). Bei KoscHORKE S. 127-28.

15 KLEMENS VON ALEXANDRIEN, Strom. 4, 16, 3. Zitiert wird immer nach der

deutschen Ubersetzung von O. STAHLIN, Clemens von Alexandreia 4 (BKV 2, 19),
Miinchen 1937.



112 Gott und die Martyrer

Auffassung etwas mit ihren Ansichten tiber die «Grundursachen», d.h.
ja schlieBlich iiber Gott, zu tun hat. Denn deswegen sind sie ja Haretiker.
Thre Haltung sieht Klemens in unmittelbarem Zusammenhang mit ihrer
Gottesauffassung. _

Klemens von Alexandrien setzt sich auch mit den Auffassungen des
Herakleon auseinander. Letzterer ist nach ihm «der angesehenste Vertre-
ter der Schule des Valentinus» !¢ und nihert sich in seinen Auffassungen
vielmehr den kirchlichen Anschauungen als vorige Belege. Trotzdem
bleibt ihm das Grundanliegen des Gnostizismus eigen. In einer Auslegung
der Aufforderungen zum Bekenntnis zu Christus im Neuen Testament
(Lk 12,8f., Mk 8,38, Mt 10,32, Lk 12,11/Mk 13,11) 7 erklart Herakleon
nicht mehr, das Bekenntnis «mit der Stimme» sei falsch. Falsch ist nur,
dies allein fiir ein richtiges Bekenntnis zu halten, wie es die Menge tut. Es
gibt ja solche, die das Bekenntnis mit der Stimme nicht abgelegt haben,
und trotzdem selig wurden: Matthdus, Philippus, Thomas, Levi und viele
andere. Das vollstindige Bekenntnis geschieht nicht mit der Stimme,
sondern mit Werken und Taten. Darum ist es auch sinnvoll, daf3 das
Evangelium, wenn es vom Bekennen spricht, «in mir» (év épot- Mt 10,32)
sagt; wenn vom Verleugnen die Rede ist, dann steht ¢mich» (Mt 10,33).
Hiermit wird nach Herakleon das mogliche Nebeneinander eines Wort-
bekenntnisses und einer tatsdchlichen Verleugnung angedeutet, und
dementsprechend die Unterordnung des Wortbekenntnisses 18,

Basileides, ebenfalls von Klemens zitiert, setzt sich direkter mit dem
Problem des Leidens der Martyrer und der Giite Gottes auseinander.
Seine Bewiltigung des Problems sieht zusammengefaf3t und gegliedert
SO aus:

1. Alle (!), welche als Christen verurteilt werden, haben sich Ver-
gehen schuldig gemacht, die nicht bekannt wurden. Ihre Drang-
sale sind dementsprechend vielmehr ein Gnadenerweis Gottes und

ein Trost.

2. DaB einer ohne Schuld in Bedridngnis gerit, ist sehr selten, und
in dem Falle wird er leiden wie das Kind, das (noch) nicht gesiin-
digt hat. Auch in diesem Fall ist das Leiden ein Gnadenerweis,
weil ihm dadurch viel Unangenehmes erspart bleibt.

16 Ebd. 4, 71, 1.
17 Ebd. 4, 70, 1-4.
18 Ebd. 4, 71, 1-72, 4



Gott und die Martyrer 113

3. Uberdies muB betont werden, daB, auch wenn keine Tatsiinde
vorliegt, die Anlage zum Siindigen, bzw. der Wille immer anwe-
send ist. «Denn», so fihrt Basileides fort, «alles will ich eher
sagen, als daf ich zugebe, die Vorsehung sei ungerecht zu nen-
neny» 19,

Auch der Herr selbst hat auf diese Weise gelitten, «wie ein Kind».
Er ist ja ein Mensch, und nur Gott ist gerecht. Klemens fiigt, ohne hier
buchstiblich zu zitieren, hinzu, daf Basileides der Auffassung sei, daB
die Seele auch in einem vorherigen Leben gesiindigt habe und hier dafiir
leide, und zwar die auserwihlte Seele durch das Martyrium 2.

Das Vorhergehende hat gezeigt, daB3 die Problematik, die als Aus-
gangspunkt fiir die Schrift Scorpiace dient, eine wirkliche ist. Der Tod
des Mirtyrers ist fiir die Gnostiker problematisch, nicht nur wegen der
Moglichkeit eines hoheren Bekenntnisses als das Wortbekenntnis vor
dem Richter, sondern auch, weil der darauffolgende Tod die Giite Gottes
in Frage stellt.

Ein Element in der Darstellung der gnostischen Polemik durch
Tertullian wirkt aber trotzdem befremdend: «Christus ist ein fiir allemal
fiir uns gestorben und einmal fiir uns getdtet, damit wir nicht getotet
werden» (1,8). Dies scheint nicht mit dem den Gnostikern nachgesagten
Doketismus in Ubereinstimmung zu bringen zu sein. Nun hat aber Ko-
schorke nachgewiesen, dafl diese Anschauung mit der tatsichlichen Viel-
falt christologischer Anschauungen bei den Gnostikern nicht iiberein-
stimmt. Die Aussage bei Tertullian wird bei ihm mit einer stattlichen
Reihe Parallelaussagen aus originalgnostischen Werken verifiziert 2.

Die Stellungnahme Tertullians

Der nach rhetorischen Gesetzen erfolgte Aufbau der Argumentation
des Tertullian wurde von T. D. BARNES eingehend analysiert. Fiir diese
Seite des Werkes diirfen wir deswegen ohne weiteres auf ihn verweisen 22,
Im Folgenden wollen wir vielmehr auf einige typische inhaltliche Ele-
mente hinweisen, die den Standpunkt sowie die Arbeitsweise des Tertul-
lian beleuchten sollen.

19 Ebd. 4, 81, 1-82, 2.

20 Ebd. 4, 83, 1, 2.

21 K. KOSCHORKE, a.a.0. (Anm. 11), 44-45.
22 T, D. BARNES, a.a.0. (Anm. 1) 108-110.



114 Gott und die Mértyrer

1. Die Adressaten

Tertullian lehnt es wiederholt ausdriicklich ab, die Hiretiker als
Gesprachspartner gelten zu lassen. Dies gilt zunédchst fiir den in der Ein-
zahl angesprochenen Adressaten: «Du aber, wenn dein Glaube wachsam
ist, schleudere sofort diesem Skorpion statt des FuBtritts das Anathem
(pro solea anathema) zu und laB ihn in seinem Eiter sterben» (1,9). Auch
sein eigener Vorgang ist kein Gespriach mit den Hiretikern, denn jene
«... sollen erst beredet werden, wenn sie iiberwunden worden sind. Es ist
nicht angemessen, die Héretiker zu ihrer Pflicht aufzumuntern, sondern
man mufB sie dazu treiben. Die Hirte mufl man besiegen, nicht bereden»
(2,1). Trotzdem erwartet er, daB} sie sein Werk lesen werden: das «iiber-
winden», «treiben», «besiegen» bezieht sich auf den folgenden Abschnitt,
Kap. 24 des Werkes. An erster Stelle ist die Schrift als ein Gegengift,
ein Heilmittel zu betrachten, das durch die Zeitumstidnde notig wurde,
gegen «Ungeziefer» (bestiolas) gemeint ist und siiff schmeckt (1,12); es
wird am besten vorher, kann aber notfalls auch nachher eingenommen
werden (praebiberit vel efiam superbiberit) (15,7).

2. Die Gottesfrage

Die Tatsache, daB3 die Schrift durch die ¢«Zeitumstinde» entstanden
ist, hat auch zur Folge, daBl das vordergriindige Problem eben nicht die
Frage nach der Giite Gottes ist. Dies wird teilweise dadurch gerechtfer-
tigt, daB Tertullian dariiber schon «anderswo» geschrieben hat (4,2),
namlich in Adversus Marcionem (5,1). Ubrigens geniigt es, Gott Gott zu
nennen, um glauben zu miissen, er sei gut (Deum interim sufficit dici, ut
necesse sit bonum credi) (5,2). Das hat nun zur Folge, da8 es auch nicht
angeht, den Willen Gottes zu hinterfragen, ob das, was er wolle, digne sei
(3,1). Die Gnostiker aber haben sich entweder einen Gott geschaffen, der
den in der Schrift bezeugten Willen nicht hat, oder sie leugnen jedenfalls
diesen Willen (4,2). Das wire dann nichts anderes, als Gott vorzuschrei-
ben, wie er zu sein hat (6,6).

An einigen Stellen ist die Formulierung des Tertullian bewuft pro-
vokativ, wo er gegen die Gottesauffassung der Gnostiker ankdmpft. Thm
ist es iiberhaupt nicht ums Argumentieren zu tun, sondern eben ums
Kédmpfen im Hinblick auf den Sieg. So sagt er rundweg, daf3 der Gott, der
das Martyrium durch die Kundgebung seines Willens veranlaBt hat, «kein
anderer Gott als der Gott Israels» ist (4,3). Nun ist eben dieser «Gott



Gott und die Martyrer 115

Israels» in den Augen der Gnostiker jener untere Gott, der Demiurg. Im
Augenblick, wo er sich mit der Behauptung der Gnostiker befalt, der
Gott der Kirchenchristen sei ein « Menschenmorder», raumt er zwar ein,
daB dies ein «scheuBllicher, gottesldsterlicher Gestank» sei, aber er fiigt
dann doch gleich hinzu, daB er diese Behauptung durch ein Schriftzitat
sogar noch iiberbieten kann: «Die Sophia hat ihre Kinder erwiirgt»
(7,1) 23. Die Weisheit ist bei Tertullian das Wort Gottes, und so kann er
gleich danach aussagen: «Sich selbst sogar hat die Sophia gemordet»
(7,5). Dabei kann es ihm wohl nicht entgangen sein, daf die Sophia bei
den Gnostikern eine andere, weniger erhabene Rolle als im Gottesver-
stindnis der GroBkirche hat: die Sophia ist zwar géttlich, gehoért zum
Pleroma, aber es ist doch ihr Fehltritt gewesen, der zur Schépfung An-
laB gegeben hat. Auf der Ebene des Zitates konnten also die Gnostiker
diese Aussage wohl leicht in ihrem Sinne umdeuten.

Diese AuBerungen sind aber nicht nur durch die Lust nach Provo-
kation bedingt. Etwas aus dem Inneren des Tertullian schwingt hier auch
mit, das man vielleicht mit «Enthusiasmus» umschreiben konnte 24,
Denn wenigstens zum Teil ist hier sein eigenes Gottesverstindnis selbst
im Spiel. Gott hat (durch das Verbot der Idolatrie) nicht nur angeordnet,
daB man bereit sein soll, gegebenenfalls zu sterben, sondern er spielt
dabei eine viel unmittelbarere Rolle. Er selbst ist derjenige, der die Blut-
zeugnisse veranlafBt. Dies ist vor allem im Kapitel 6 deutlich, wo der
Glaubenskampf mit einem Schauspiel verglichen wird. Gott selbst stellt
seine «Kiinste und Leistungen» (artes et disciplinas) auf der Rennbahn
dieser Welt vor, als Schauspiel fiir die Menschen, die Engel und alle
Gewalten; er ist es, der die Standhaftigkeit und die Ausdauer priift (6,6).
Mehr noch, ein solches Bemiihen Gottes ist notwendig, denn sonst wiren
nicht «viele Wohnungen im Hause des Vaters», «wiirde kein Stern vom
andern verschieden sein». Gott selbst veranlafBt also einen Wetteifer
unter den Gldubigen, damit eine Rangordnung im Glaubenseifer er-
stellt werden kann. Und natiirlich mufl eine vorziiglichere Verherrli-
chung mit einem hohen Preis bezahlt werden: «Anstrengung, Marter,
Qual und Tod» (6,8). Gott selbst ist es auch, der demjenigen, der sein
hochzeitliches (Tauf)Kleid durch Siinde besudelt hat, noch einen zweiten

23 Tn Wirklichkeit findet sich dieser Satz nicht in der Bibel. Aus unerfindlichen
Griinden verweist der Hrsg. hier nach Prov 9, 2. A. Vaccari, a.a.O. (Anm. 1),
interpretiert ihn als eine fehlerhafte Ubersetzung von Sir 4, 11-13.

24 Was allerdings nicht notwendigerweise heiBt, da Tertullian schon Monta-
nist ist. Siehe T. D. BARNES, a.a.O. (Anm. 1) 105.



116 Gott und die Mértyrer

Trost und eine letzte Hilfe bereitstellt: «den Kampf im Martyrium und
die hieraus folgende Abwaschung durch Blut» (6,9).

3. Exegese als Suche nach dem Willen Gottes

Aus dem Vorhergehenden mag auch hervorgegangen sein, daf3
Tertullian dem Schema Leistung-Lohn nicht abgeneigt ist. Hier soll ein
anderer Aspekt seiner Glaubenshaltung beleuchtet werden: seine
Auffassung, daB christliches Leben auch (und vor allem )Gesetzeserfiil-
lung ist. An der Bibel ist er als Gesetzesbuch interessiert. Vielleicht hat
dies auch etwas mit der Tatsache zu tun, daB er Jurist ist und daf} die
westliche Kultur dazu noch keine literarischen Kommentare hervorge-
bracht hat, sondern nur juristische . Es sei hinzugefiigt, dafl seine
Untersuchungen von einer erstaunlich niichternen Akribie zeugen. Der
Abschnitt fingt 2,1 an. Tertullian stellt fest, daB die Suche nicht zuerst
nach dem bonum, der utilitas des Martyriums gehen soll, sondern viel-
mehr nach dem debitum, nach der necessitas. Die auctoritas (hier wohl zu
iibersetzen als gesetzgeberische Gewalt) Gottes muf3 den Vorrang haben.
Als Grund wird angegeben, daBl die Héretiker erst gezwungen werden
miissen: erst nachher kann mit ithnen geredet werden. M. a. W. bevor
nicht feststeht, dal Martyrium unentrinnbare Pflicht, Gebot Gottes ist,
ist es irrelevant, sich iiber Giite oder Nutzen des Martyriums Gedanken
zu machen. Aber gleich 148t er folgen, dal dasjenige, was als gottliches
Gebot erwiesen werden kann, satis optimum sei (2,2).

Es folgen dann fiinfzehn Bibelzitate, vor allem aus Ex, Dt, Lv und
Ps, die das Kultverbot anderer Gotter neben dem Gott Israels betreffen.
Wichtig dabei ist, daB3 Tertullian besorgt ist, nicht nur Gebotstexte zu
bringen, sondern auch solche, die bei Befolgung des Gebotes Segen ver-
sprechen, bei Ungehorsam Fluch bzw. Todesstrafe oder Vernichtung der
Stadte (2,2-14). DaBl Gott nicht nur Gebote erldf3t, sondern auch Sank-
tionen androht, ist Tertullian auBerordentlich wichtig: wenn Gott nicht
zugleich eine Sanktion androht, dann ist die Anordnung umsonst
(frustra) (3,1).

Der nichste Satz soll buchstédblich zitiert werden:

Im folgenden soll ich vielmehr den Nachweis fithren, daf3 diese
Satzungen Gottes gegen die Abgéttterei ebenso entschieden durch-

25 Siehe J. H. Waszink, Tertullian’s Principles and Methods of Exegesis, in:
W. R. ScHOEDEL — R. L. WiLkEN, Early Christian Literature and the Classical
Intellectual Tradition, in honorem Robert M. Grant (Théologie historique 53),
Paris 1979, 17-31.



Gott und die Martyrer 117

gesetzt als auch durch Strafe sanktioniert worden sind; denn dar-
auf beruht der ganze Wesensgrund des Martyriums (ex Ais tota
martyriorum ratio constabit) (3,1).

Das heifit also: Martyrium ist Gesetzeserfiillung, und ist restlos auf
Anordnung und Strafandrohung zuriickzufiihren.

Die Beweisfithrung, wovon oben die Rede, ist mit Kap. 3 zu Ende.
In Kap. 4 zieht Tertullian weitere Schliisse aus dem Befund. Nach ihm
wollte Gott durch die vielen Gebote und die grausamen Strafen schon
damals das Martyrium in Schutz nehmen. Es geht weiter:

Sonst hitten sich ja keine Martyrien ereignen kénnen. Offensicht-
lich hatte er fiir dieselben seine Autoritit eingesetzt, da er wollte,

daB das auch eintreten solle, wozu er Gelegenheit gegeben hatte
(4,1).

Hiermit ist der Kern der Gedanken Tertullians erreicht. Seine Reak-
tion auf die Herausforderung der Gnostiker ist eine «Flucht nach vorne»,
die sich auf (fiir seinen Zweck) sorgfiltige Bibeluntersuchung stiitzt und
in kithnen Folgerungen ausmiindet, wobei er keineswegs von dem Stand-
punkt der Gegenseite beeindruckt wird. Die Verfolgung selbst ist eine
gottgewollte Einrichtung, und das alttestamentliche Idolatrieverbot
hatte schluBendlich nur den einen Sinn, hierfiir Raum zu schaffen. In
der Frage « Gott und die Méartyrer» ist die auctoritas, die gesetzgeberische
Gewalt Gottes hochste Instanz 26,

Ein Vergleich: Klemens von Alexandrien

Neben Tertullian ist sein Zeitgenosse Klemens meines Wissens der
einzige altchristliche Autor, der sich mit dem hier behandelten Problem
auseinandergesetzt hat 27. Die schon zitierten Ausziige gnostischer
Lehrer werden von ihm manchmal mit einem Kommentar versehen. Das
Ganze bildet einen geschlossenen Abschnitt in Strom. 4,70,1-88,1.

26 In dieser schonen Konstruktion hat Tertullian aber eines iibersehen, ndm-
lich, daB er selbst die Verfolgung in den «Synagogen der Juden» anfangen 1aB3t, wo
die Apostel gegeiBelt worden sind. Es ist der vielzitierte Satz «synagogas Iudaeo-
rum, fontes persecutionum» (10, 10). Da sich dies im innerjiidischen Kontext ab-
spielt, hat wenigstens hier das Kultverbot nicht mitgespielt.

27 Bei IRENAUS, haer. finden sich einige Bemerkungen iiber die Martyriums-
kritik der Gnostiker: 3, 18, 5; 4, 33, 9. Die Verbindung mit dem Theodizeeproblem
wird aber nicht gemacht.



118 Gott und die Mirtyrer

In seiner Stellungnahme zur Aussage des Herakleon nimmt Klemens
den vor den Richtern bekennenden « Wort »-Zeugen in Schutz. Obwohl der
Betreffende vielleicht nur dieses eine Gute getan hat, ist sein Bekenntnis
doch als vollwertig anzusehen (73,1-74,3). Interessant ist weiter sein
Kommentar zu Mt 10,23 (Fluchtbefehl), woraus hervorgeht, daBl nach
Klemens die Verfolgung nicht als etwas Gutes bezeichnet werden kann.
Zwar raumt er ein, das Fliichten solle nicht aus Furcht vor dem Tod
geschehen und Verfolgtwerden sei etwas Schlimmes; der Herr wolle nur,
daB wir dadurch nicht Ursache oder Mitursache irgendeines Ubels werden,
fiir uns selbst oder fiir den, der uns verfolgt oder uns téten will. Man
wiirde die Schlechtigkeit des Verfolgers unterstiitzen (76,1-77,1). Nach
Klemens ist es auch unméglich, die Verfolgungen auf den Willen Gottes
oder die Vorsehung zuriickzufithren. Die Voraussagen des Herrn sind
keine Willenskundgebungen, sondern Vorauswissen, das zum Zweck
unseres Standhaltens mitgeteilt wurde (78,1-2). Dies hat zur Folge, daf3
auch der Richter bzw. sein ungerechtes Urteil nicht als Instrument der
Vorsehung betrachtet werden kann. Er triagt die volle Verantwortung
selbst (79,1-2). Die Sorge, Gott jede Verantwortlichkeit am Leiden
abzusprechen, kommt vielleicht im folgenden Text am deutlichsten zum
Ausdruck:

Denn weder litt der Herr mit Willen des Vaters, noch werden die
Verfolgten mit Willen Gottes verfolgt; denn dann miite eines
von beiden der Fall sein: entweder wird eine Verfolgung etwas

- Gutes sein, weil sie durch Gottes Willen veranlaf3t ist, oder die-
jenigen, die eine Verfolgung verhingen und Bedriickung iiben,
werden straflos sein. Nun geschieht aber doch nichts ohne den
Willen des Herrn der Welt. Es bleibt also nur iibrig, zusammen-
fassend zu sagen, daB solcherlei sich zutrdgt, indem Gott es nicht
verhindert; denn diese Auffassung allein wahrt sowohl die Vor-
sehung als auch die Giite Gottes. Man darf also nicht glauben, dal
er selbst die Bedriickungen bewirke; denn ein solcher Gedanke
moge fern bleiben; es geziemt sich vielmehr, iiberzeugt zu sein,
daB er diejenigen, die sie bewirken, nur nicht hindere, und dal er
die vermessenen Taten der Widersacher zum Guten kehre.
... Und eine solche Wirkung der Vorsehung ist ein Stiick Erzie-
hungskunst, bei den anderen wegen der eigenen Siinden jedes
einzelnen von ihnen, bei dem Herrn aber und den Aposteln wegen
unserer Siinden (86,2-87,2).



Gott und die Martyrer 119

Schlufbemerkungen

Das Problem, das dadurch gestellt wird, dafl die Verfolgung und die
Leiden der christlichen Mirtyrer die Giite Gottes fragwiirdig machen
konnen, wurde in der alten Kirche aufgeworfen, und zwar von seiten der
Gnostiker. Es gehort allerdings nicht zu den zentralen Problemen der
alten Kirche. Nur zwei kirchliche Schriftsteller, dazu noch Zeitgenossen,
haben dazu einigermaBen ausfiihrlich Stellung genommen. Bei diesen
zwei Stellungnahmen eréfinen sich zwei verschiedene Welten: Tertullian
fithrt die Verfolgung auf Gott selbst zuriick, bei Klemens iiberwiegt die
Sorge, die Eigenverantwortung des Menschen zu gewédhrleisten. Eigent-
lich ist es verwunderlich, daBl dieses Thema so wenig behandelt wurde.
Trotz der Tatsache, daB3 hier das Leben der Kirche selbst beriihrt wird,
ist dieser Aspekt der Auseinandersetzung zwischen kirchlichem und
gnostischem Christentum nie zum festen Bestandteil der héresiologischen
Tradition geworden. LieBe sich vielleicht hieran die wirkliche soziolo-
gische Wichtigkeit der gnostischen Bewegungen messen? Oder spricht
dies vielleicht mehr fiir den nicht-militanten, nicht-missionarischen Cha-
rakter der Gnostiker, die sich ja ohnehin als Mitglieder der Kirche ver-
standen? Vorldufig miissen diese I'ragen offen bleiben.



	Gott und die Märtyrer

