
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 1-2

Artikel: Gott und die Märtyrer

Autor: Damme, Dirk van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760967

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760967
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dirk van Damme

Gott und die Märtyrer

Überlegungen zu Tertullian, Scorpiace

Die Schrift Scorpiace gehört sicherlich nicht zu jenen Werken des

Tertullian, die sich des Interesses der modernen Forschung erfreuen.
Seit 1886 wurden ganze drei Artikel zu dieser Schrift veröffentlichtx.
Dies ist umso paradoxer, als erstens das allgemeine Interesse an Tertullian
in den letzten Jahrzehnten erheblich gestiegen ist2, und zweitens, weil
Scorpiace uns mit einem Problem altchristlicher Theodizee konfrontiert,
das sich zwar auch aus anderen und älteren Quellen belegen läßt, dort
aber nie in diesem Ausmaß thematisch behandelt wird, wie es in Scorpiace
der Fall ist. Der Titel dieser nur in zwei Handschriften überlieferten
Schrift ist eine Ellipse: crxopTuaxf) àvTtSoxoç - «Gegengift gegen den

Skorpionenstich». Der Ausdruck wird sonst nur bei Galenus, De antidotis
1, 2, 12 3, verwendet und bezeichnet dort eine präventive Medizin, die

Galenus von einem «Libyer» erhalten haben und gegen die Folgen eines

1 E. Buonaiuti, L'«Antiscorpionico» di Tertulliano, in: Ricerche religiose 3

(1927) 146-152; E. Noeldechen, Das Odeum Karthago's und Tertullians Scorpiace.
212, in: Zeitschrift für kirchliche Wissenschaft und kirchliches Leben 7 (1886)
87-98; T. D. Barnes, Tertullian's Scorpiace, in: Journal of Theological Studies,
N. S. 20 (1969) 105-132. Dazu noch die Behandlung eines vermeintlichen Bibelzitates

aus Scorpiace von A. Vaccari, Dove sta scritto che Dio «strangola i propri
figli»?, in: Scritti di erudizione e di filologia 2 (1958) 7-11.

Die von mir benutzte Ausgabe des Scorpiace ist A. Reifferscheid-G. Wisso-
wa, in CCL 2, 1067-1097. Die deutsche Übersetzung ist die von H. Keller-G.
Esser, Tertullians ausgewählte Schriften, Bd. 2, (BKV), Kempten 1915, 183-229.

2 Die Revue des études augustiniennes gibt hierzu regelmäßig ausführliche
Literaturberichte.

3 So Vaccari, a.a.O. (Anm. 1), 8 Anm.



108 Gott und die Märtyrer

Skorpionstiches schützen soll. Diese Feststellung ist auch deswegen

wichtig, weil Tertullian seine Bemühung ebenfalls als vorsorgliches
Heilmittel zu verstehen scheint, das den Bedrohten im voraus schützen
soll4. Am Anfang des Werkes streift Tertullian jene Merkmale des

Skorpions, die ihm für seine weitere Polemik dienlich sind: es sind winzig
kleine Tiere, die aber großen Schaden anrichten können; es gibt vielerlei

Gattungen dieses Tieres, ihr Gift hat verschiedene Auswirkungen, sie

stechen mit dem Schwanz und sind vor allem in der Hitze des Sommers

gefährlich (1,1-4). Verschiedenheit, Hinterlistigkeit, Auswahl des

Zeitpunktes ihres Auftretens sowie scheinbare Harmlosigkeit sind also die

Merkmale der von Tertullian zu bestreitenden Feinde. Vielleicht liegt
auch ein Verweis nach Lk 10,19 vor, wonach der Gläubige die Macht hat,
auf Schlangen und Skorpione zu treten s.

Der Ausgangspunkt der Polemik

Die «Zeit der Hitze» (1,4), die «Hundstage» (canicula) (1,10) sind für
die Kirche die Zeiten der Verfolgung. Diesen Augenblick haben die Gno-

stiker abgewartet, um zu versuchen, der Kirche Schaden zuzufügen:
«... tunc gnostici erumpunt, tunc Valentiniani proserpiunt, tunc omnes

martyriorum refragatores ebulliunt calentes et ipsi offendere, tigere,
occidere» 6.

Der Angriff jener Gnostiker ist sehr geschickt orchestriert. Man
verhält sich zunächst abwartend, wohl wissend, daß es unter den Kirchenchristen

auch «einfältige und unwissende Leute» (simplices ac rudes) gibt
(1,5) 7. Sobald aber die ersten Grausamkeiten vorgefallen sind und sich
ein Klima der Furcht breitgemacht hat, beschränken sie sich zunächst auf
vorbereitende Stimmungsmacherei. Es werden Mitleidsbeteuerungen
gehört, die genau so gut von einem wohlmeinenden Heiden oder von

4 So wenigstens nach 1, 12. Am Schluß des Traktates (15, 1) wird aber
eingeräumt, daß es u. U. auch «nachher» eingenommen werden kann.

5 1, 4: quid ergo promittit stilus iste? wird folgendermaßen in der BKV
übersetzt: Was wird denn also in jener Schriftstelle verheißen?, und auf Lk 10,19
bezogen.

6 1, 5. Ob hiermit verschiedene Gruppen gemeint sind, läßt sich nicht ohne
weiteres entscheiden. Es wäre aber in der Logik der Erwähnung der verschiedenen
Gattungen von Skorpionen.

7 Es gehört zum festen Bestandteil der häresiologischen Tradition, daß vor
allem die simplices, die ungeübten Leute, Opfer der gnostischen Propaganda
werden (z.B. Iren., haer. 2, 14, 8). Dafür sind, in den Augen der Gnostiker, umgekehrt

die Kirchenchristen die «einfachen» (vgl. Scorp, 1, 7).



Gott und die Märtyrer 109

einem Mitchristen stammen könnten: Unschuldige Menschen müssen

leiden, eine Genossenschaft, die niemandem zu nahe tritt, wird so behandelt.

Dann folgt die erste Ritze: «Das Umkommen dieser Leute ist zwecklos

- perire homines sine causa» (1,6-7).
Dann folgt der tödliche Stich, den wir hier im Wortlaut folgen lassen :

«Ach, die guten, einfältigen Seelen (simplices animae) wissen nicht, was

geschrieben steht und wie es gemeint ist, wo, wann und vor wem man
das Bekenntnis abzulegen habe. Dabei ist es nicht Einfalt (simplicitas),
sondern Dummheit, sogar Wahnsinn (vanitas, immo dementia) für Gott
zu sterben, denn dieser will mich ja erretten. Ob der wohl tötet, welcher

zum Heile führen soll Christus ist ein für allemal für uns gestorben und
einmal für uns getötet, damit wir nicht getötet würden. Wenn er aber das

gleiche dafür zurückfordert, erwartet er denn auch sein Heil von meinem
Tode? Oder verlangt Gott etwa nach dem Blute der Menschen, da er ja
das von Böcken und Stieren verschmäht hat? Er will ja lieber die Buße
des Sünders, als dessen Tod. So wenig wünscht er also den Tod der Sünder»

(1,7-8).
Der Angriff der Gnostiker auf die Martyriumsbereitschaft der

Kirchenchristen steht also unter dem Hauptstichwort: «Ein solcher Tod ist
zwecklos, hat keinen Grund. » Dies wird folgendermaßen begründet :

a) Eine solche Todesbereitschaft beruht auf einem Mißverständnis
des evangelischen Bekenntnisgebotes (Mt 10,32 par.) : dieses

Bekenntnis ist nicht auf Erden abzulegen, sondern anderswo 8.

b) Der Tod des Märtyrers steht im Widerspruch zum Heilswillen
Gottes. Dies wird mit folgenden (unverkennbar biblisch inspirierten)

Argumenten unterstützt :

1. Der Tod des Märtyrers zerstört die einmalige soteriologische
Bedeutung des Todes Christi, und würde aus dem Heilsgott
einen Rachegott machen, der sogar den Tod des Märtyrers
zu seinem Heil braucht.

2. Tatsächlich sind nicht einmal Tieropfer Gott genehm. So will
er auch nicht den Tod des Sünders, sondern seine Buße.

Das heißt also : das kirchliche Verständnis des Martyriums wird von
den Gegnern abgelehnt (a) aus einem überlegenen Bibelverständnis

8 Und zwar im Jenseits. Tertullian geht Kap. 10 ausführlich darauf ein.



110 Gott und die Märtyrer

seitens der Gnostikern, und (b) aus einer erhabenen Gottesidee : wie immer
auch begründet, die vermeidbare Grausamkeit der Christenverfolgung
steht im Widerspruch zur Güte Gottes. Die Martyriumsbereitschaft der
Kirchenchristen ist dementsprechend eine Herausforderung der gnosti-
schen (mit Namen valentinianischen) Theodizee.

Der gnostische Gehalt der Argumentation

Im folgenden soll untersucht werden, inwieweit sich der Vergleich
zwischen dem, was Tertullian uns hier bietet, und dem, was wir aus
anderen Quellen von den gnostischen Anschauungen wissen, durchführen
läßt. Hat die Polemik des Tertullian ein tatsächliches Gegenüber, oder

wird hier vielmehr ein Schattenkampf geliefert, zur ausschließlichen
innerkirchlichen Erbauung

Es soll vorausgeschickt werden, daß die Gewährleistung der Güte
Gottes zu den Hauptanliegen jeder gnostischen Spekulation gehört. Dies

läßt sich am deutlichsten am Brief des Ptolemäus an Flora 9 zeigen.
Dieses Einführungsschreiben bietet sich vordergründig als eine Hermeneutik

des «Gesetzes», d.h. des Alten Testamentes an. In Wirklichkeit
will es aber zeigen, daß der Gott, der sowohl für die Bibel als auch für die

Schöpfung verantwortlich ist, nicht der höchste Gott sein kann, sondern

vielmehr eine Art Mittelwesen ist10. Daß dies so sein muß, geht aus einer

Aussage hervor, die ganz am Ende des Briefes steht: der höchste Gott
kann nur hervorbringen, was ihm wesensgleich ist n.

Klaus Koschorke hat die gnostische Polemik gegen das kirchliche
Christentum ausführlich studiert und auch die Problematik in bezug auf
das Martyrium eingehend behandelt12. Hierbei konnte er auch die Nag-
Hammadi-Traktate benutzen. Im folgenden benutzen wir dankbar das

Material, das Koschorke gesammelt hat. Die für unser Thema wichtigste

9 Bewahrt bei Epiphanius, Panarion 33, 3-8, hrsg. G. Quispel, Ptolémée,
Lettre à Flora (Sources chrétiennes 24), Paris 1949. Ptolemäus steht in der
valentinianischen Tradition, der Brief stammt aus der Mitte des 2. Jh.

10 Ptol. 7, 4 : Es ist der « Demiurg und Schöpfer der ganzen Welt ». « Mittelwesen »

wird er genannt, weil er «halbwegs» zwischen dem höchsten Gott und dem Widersacher

steht.
11 Ptol. 7, 8. Hier zum ersten Mal das Wort ôfj.oûcnoç in einem theologischen

Kontext.
12 Klaus Koschorke, Die Polemik der Gnostiker gegen das kirchliche

Christentum (Nag Hammadi Studies 12), Leiden 1978.



Gott und die Märtyrer 111

Stelle wird von Koschorke wörtlich zitiert und ist dem Testimonium
veritatis entnommen 13. Die wichtigsten Ausschnitte sind folgende :

(31,22-32,3) Die Toren hingegen denken in ihrem Herzen, wenn
sie (nur) dem Worte nach, nicht aber in Kraft bekennen: «Wir
sind Christen», wobei sie sich der Unwissenheit, einem Tod nach

Menschenart, ausliefern, da sie weder wissen, wohin sie gehen,
noch wissen, wer Christus ist - so denken sie, daß sie leben
werden!...

(32,18-21) Denn würde dieser Gott) ein Menschenopfer wollen,
so wäre sein (so erlangter) Ruhm hohl.

Hier finden wir also genau die gleichen Elemente wie bei Tertullian
wieder : (a) das Martyrium im kirchlichen Sinne hat mit Unwissenheit zu
tun, und (b) ist eigentlich eine Beleidigung Gottes : es würde seine Ehre
entleeren.

Nach Scorp. 7.1 nennen die Gnostiker den Kirchengott «homicida

- Menschenmörder». Dies findet eine genaue Entsprechung im Evangelium

des Philippus § 50 14.

Ungenannte Gnostiker, die Klemens von Alexandrien, erwähnt,
werden von letzterem folgendermaßen aufs Korn genommen :

Einige von den Irrlehrern aber haben den Herrn falsch verstanden,

hängen gottlos zugleich und feige am Leben und behaupten,
das wahre Märtyrertum sei die Erkenntnis des wahrhaft seienden

Gottes, was auch wir zugeben; wer aber sein Bekenntnis mit dem
Tod besiegle, der töte sich selbst und sei ein Selbstmörder; auch
andere derartige schlaue Erfindungen der Feigheit bringen sie vor.
Gegen sie wird geredet werden, wenn es die Zeit erfordert; sie

weichen nämlich von uns in der Lehre von den Grundursachen abls.

Folgendes ist hier festzustellen: auch hier wird ein höheres Bekenntnis

als das kirchliche Martyrium postuliert, auch hier wird der Tod als

zwecklos dargestellt: er ist ja Selbstmord. Schließlich ist aus dem letzten
Satz, der eine Folgerung des Klemens ist, der Schluß zu ziehen, daß diese

13 Ebd. 127-137.
14 Der Text ist noch unediert. Zitiert wird nach Seite u. Zeile des Papyrus

(NHC IX, 3). Bei Koschorke S. 127-28.
15 Klemens von Alexandrien, Strom. 4, 16, 3. Zitiert wird immer nach der

deutschen Ubersetzung von O. Stählin, Clemens von Alexandreia 4 (BKV 2, 19),
München 1937.



112 Gott und die Märtyrer

Auffassung etwas mit ihren Ansichten über die «Grundursachen», d.h.

ja schließlich über Gott, zu tun hat. Denn deswegen sind sie ja Häretiker.
Ihre Haltung sieht Klemens in unmittelbarem Zusammenhang mit ihrer
Gottesauffassung.

Klemens von Alexandrien setzt sich auch mit den Auffassungen des

Herakleon auseinander. Letzterer ist nach ihm «der angesehenste Vertreter

der Schule des Valentinus» 16 und nähert sich in seinen Auffassungen
vielmehr den kirchlichen Anschauungen als vorige Belege. Trotzdem
bleibt ihm das Grundanliegen des Gnostizismus eigen. In einer Auslegung
der Aufforderungen zum Bekenntnis zu Christus im Neuen Testament

(Lk 12,8f„ Mk 8,38, Mt 10,32, Lk 12,11/Mk 13,11) 17 erklärt Herakleon
nicht mehr, das Bekenntnis «mit der Stimme» sei falsch. Falsch ist nur,
dies allein für ein richtiges Bekenntnis zu halten, wie es die Menge tut. Es

gibt ja solche, die das Bekenntnis mit der Stimme nicht abgelegt haben,
und trotzdem selig wurden : Matthäus, Philippus, Thomas, Levi und viele
andere. Das vollständige Bekenntnis geschieht nicht mit der Stimme,
sondern mit Werken und Taten. Darum ist es auch sinnvoll, daß das

Evangelium, wenn es vom Bekennen spricht, «in mir» (sv sfrol- Mt 10,32)

sagt; wenn vom Verleugnen die Rede ist, dann steht «mich» (Mt 10,33).
Hiermit wird nach Herakleon das mögliche Nebeneinander eines

Wortbekenntnisses und einer tatsächlichen Verleugnung angedeutet, und
dementsprechend die Unterordnung des Wortbekenntnisses 1S.

Basileides, ebenfalls von Klemens zitiert, setzt sich direkter mit dem

Problem des Leidens der Märtyrer und der Güte Gottes auseinander.
Seine Bewältigung des Problems sieht zusammengefaßt und gegliedert
so aus:

1. Alle welche als Christen verurteilt werden, haben sich

Vergehen schuldig gemacht, die nicht bekannt wurden. Ihre Drangsale

sind dementsprechend vielmehr ein Gnadenerweis Gottes und
ein Trost.

2. Daß einer ohne Schuld in Bedrängnis gerät, ist sehr selten, und
in dem Falle wird er leiden wie das Kind, das (noch) nicht gesündigt

hat. Auch in diesem Fall ist das Leiden ein Gnadenerweis,
weil ihm dadurch viel Unangenehmes erspart bleibt.

16 Ebd. 4, 71, 1.

" Ebd. 4, 70, 1-4.
18 Ebd. 4, 71, 1-72, 4



Gott und die Märtyrer 113

3. Überdies muß betont werden, daß, auch wenn keine Tatsünde

vorliegt, die Anlage zum Sündigen, bzw. der Wille immer anwesend

ist. «Denn», so fährt Basileides fort, «alles will ich eher

sagen, als daß ich zugebe, die Vorsehung sei ungerecht zu
nennen» 19.

Auch der Herr selbst hat auf diese Weise gelitten, «wie ein Kind».
Er ist ja ein Mensch, und nur Gott ist gerecht. Klemens fügt, ohne hier
buchstäblich zu zitieren, hinzu, daß Basileides der Auffassung sei, daß

die Seele auch in einem vorherigen Leben gesündigt habe und hier dafür
leide, und zwar die auserwählte Seele durch das Martyrium 20.

Das Vorhergehende hat gezeigt, daß die Problematik, die als

Ausgangspunkt für die Schrift Scorpiace dient, eine wirkliche ist. Der Tod
des Märtyrers ist für die Gnostiker problematisch, nicht nur wegen der

Möglichkeit eines höheren Bekenntnisses als das Wortbekenntnis vor
dem Richter, sondern auch, weil der darauffolgende Tod die Güte Gottes
in Frage stellt.

Ein Element in der Darstellung der gnostischen Polemik durch
Tertullian wirkt aber trotzdem befremdend: «Christus ist ein für allemal
für uns gestorben und einmal für uns getötet, damit wir nicht getötet
werden» (1,8). Dies scheint nicht mit dem den Gnostikern nachgesagten
Doketismus in Übereinstimmung zu bringen zu sein. Nun hat aber Ko-
schorke nachgewiesen, daß diese Anschauung mit der tatsächlichen Vielfalt

christologischer Anschauungen bei den Gnostikern nicht übereinstimmt.

Die Aussage bei Tertullian wird bei ihm mit einer stattlichen
Reihe Parallelaussagen aus originalgnostischen Werken verifiziert21.

Die Stellungnahme Tertullians

Der nach rhetorischen Gesetzen erfolgte Aufbau der Argumentation
des Tertullian wurde von T. D. Barnes eingehend analysiert. Für diese

Seite des Werkes dürfen wir deswegen ohne weiteres auf ihn verweisen 22.

Im Folgenden wollen wir vielmehr auf einige typische inhaltliche
Elemente hinweisen, die den Standpunkt sowie die Arbeitsweise des Tertullian

beleuchten sollen.

» Ebd. 4, 81, 1-82, 2.
20 Ebd. 4, 83, 1, 2.
21 K. Koschorke, a.a.O. (Anm. 11), 44-45.
22 T. D. Barnes, a.a.O. (Anm. 1) 108-110.

8



114 Gott und die Märtyrer

7. Die Adressaten

Tertullian lehnt es wiederholt ausdrücklich ab, die Häretiker als

Gesprächspartner gelten zu lassen. Dies gilt zunächst für den in der Einzahl

angesprochenen Adressaten: «Du aber, wenn dein Glaube wachsam

ist, schleudere sofort diesem Skorpion statt des Fußtritts das Anathem

(pro solea anathema) zu und laß ihn in seinem Eiter sterben» (1,9). Auch
sein eigener Vorgang ist kein Gespräch mit den Häretikern, denn jene
«... sollen erst beredet werden, wenn sie überwunden worden sind. Es ist
nicht angemessen, die Häretiker zu ihrer Pflicht aufzumuntern, sondern

man muß sie dazu treiben. Die Härte muß man besiegen, nicht bereden»

(2,1). Trotzdem erwartet er, daß sie sein Werk lesen werden: das

«überwinden», «treiben», «besiegen» bezieht sich auf den folgenden Abschnitt,
Kap. 2-4 des Werkes. An erster Stelle ist die Schrift als ein Gegengift,
ein Heilmittel zu betrachten, das durch die Zeitumstände nötig wurde,

gegen «Ungeziefer» (bestiolas) gemeint ist und süß schmeckt (1,12); es

wird am besten vorher, kann aber notfalls auch nachher eingenommen
werden (praebiberit vel etiam superbiberit) (15,7).

2. Die Gottesfrage

Die Tatsache, daß die Schrift durch die «Zeitumstände» entstanden

ist, hat auch zur Folge, daß das vordergründige Problem eben nicht die

Frage nach der Güte Gottes ist. Dies wird teilweise dadurch gerechtfertigt,

daß Tertullian darüber schon «anderswo» geschrieben hat (4,2),
nämlich in Adversus Marcionem (5,1). Übrigens genügt es, Gott Gott zu

nennen, um glauben zu müssen, er sei gut (Deum interim sufficit dici, ut
necesse sit bonum credi) (5,2). Das hat nun zur Folge, daß es auch nicht
angeht, den Willen Gottes zu hinterfragen, ob das, was er wolle, digne sei

(3,1). Die Gnostiker aber haben sich entweder einen Gott geschaffen, der
den in der Schrift bezeugten Willen nicht hat, oder sie leugnen jedenfalls
diesen Willen (4,2). Das wäre dann nichts anderes, als Gott vorzuschreiben,

wie er zu sein hat (6,6).
An einigen Stellen ist die Formulierung des Tertullian bewußt pro-

vokativ, wo er gegen die Gottesauffassung der Gnostiker ankämpft. Ihm
ist es überhaupt nicht ums Argumentieren zu tun, sondern eben ums

Kämpfen im Hinblick auf den Sieg. So sagt er rundweg, daß der Gott, der
das Martyrium durch die Kundgebung seines Willens veranlaßt hat, «kein
anderer Gott als der Gott Israels» ist (4,3). Nun ist eben dieser «Gott



Gott und die Märtyrer 115

Israels» in den Augen der Gnostiker jener untere Gott, der Demiurg. Im
Augenblick, wo er sich mit der Behauptung der Gnostiker befaßt, der
Gott der Kirchenchristen sei ein «Menschenmörder», räumt er zwar ein,
daß dies ein «scheußlicher, gotteslästerlicher Gestank» sei, aber er fügt
dann doch gleich hinzu, daß er diese Behauptung durch ein Schriftzitat
sogar noch überbieten kann: «Die Sophia hat ihre Kinder erwürgt»
(7,1) 23. Die Weisheit ist bei Tertullian das Wort Gottes, und so kann er
gleich danach aussagen: «Sich selbst sogar hat die Sophia gemordet»
(7,5). Dabei kann es ihm wohl nicht entgangen sein, daß die Sophia bei
den Gnostikern eine andere, weniger erhabene Rolle als im Gottesverständnis

der Großkirche hat: die Sophia ist zwar göttlich, gehört zum
Pleroma, aber es ist doch ihr Fehltritt gewesen, der zur Schöpfung Anlaß

gegeben hat. Auf der Ebene des Zitates könnten also die Gnostiker
diese Aussage wohl leicht in ihrem Sinne umdeuten.

Diese Äußerungen sind aber nicht nur durch die Lust nach Provokation

bedingt. Etwas aus dem Inneren des Tertullian schwingt hier auch

mit, das man vielleicht mit «Enthusiasmus» umschreiben könnte24.
Denn wenigstens zum Teil ist hier sein eigenes Gottesverständnis selbst

im Spiel. Gott hat (durch das Verbot der Idolatrie) nicht nur angeordnet,
daß man bereit sein soll, gegebenenfalls zu sterben, sondern er spielt
dabei eine viel unmittelbarere Rolle. Er selbst ist derjenige, der die

Blutzeugnisse veranlaßt. Dies ist vor allem im Kapitel 6 deutlich, wo der

Glaubenskampf mit einem Schauspiel verglichen wird. Gott selbst stellt
seine «Künste und Leistungen» (artes et disciplinas) auf der Rennbahn
dieser Welt vor, als Schauspiel für die Menschen, die Engel und alle

Gewalten; er ist es, der die Standhaftigkeit und die Ausdauer prüft (6,6).
Mehr noch, ein solches Bemühen Gottes ist notwendig, denn sonst wären
nicht «viele Wohnungen im Hause des Vaters», «würde kein Stern vom
andern verschieden sein». Gott selbst veranlaßt also einen Wetteifer
unter den Gläubigen, damit eine Rangordnung im Glaubenseifer
erstellt werden kann. Und natürlich muß eine vorzüglichere Verherrlichung

mit einem hohen Preis bezahlt werden: «Anstrengung, Marter,
Qual und Tod» (6,8). Gott selbst ist es auch, der demjenigen, der sein

hochzeitliches (Tauf)Kleid durch Sünde besudelt hat, noch einen zweiten

23 In Wirklichkeit findet sich dieser Satz nicht in der Bibel. Aus unerfindlichen
Gründen verweist der Hrsg. hier nach Prov 9, 2. A. Vaccari, a.a.O. (Anm. 1),

interpretiert ihn als eine fehlerhafte Ubersetzung von Sir 4, 11-13.
24 Was allerdings nicht notwendigerweise heißt, daß Tertullian schon Montanist

ist. Siehe T. D. Barnes, a.a.O. (Anm. 1) 105.



116 Gott und die Märtyrer

Trost und eine letzte Hilfe bereitstellt: «den Kampf im Martyrium und
die hieraus folgende Abwaschung durch Blut» (6,9).

3. Exegese als Suche nach dem Willen Gottes

Aus dem Vorhergehenden mag auch hervorgegangen sein, daß

Tertullian dem Schema Leistung-Lohn nicht abgeneigt ist. Hier soll ein
anderer Aspekt seiner Glaubenshaltung beleuchtet werden: seine

Auffassung, daß christliches Leben auch (und vor allem Gesetzeserfüllung

ist. An der Bibel ist er als Gesetzesbuch interessiert. Vielleicht hat
dies auch etwas mit der Tatsache zu tun, daß er Jurist ist und daß die
westliche Kultur dazu noch keine literarischen Kommentare hervorgebracht

hat, sondern nur juristische 25. Es sei hinzugefügt, daß seine

Untersuchungen von einer erstaunlich nüchternen Akribie zeugen. Der
Abschnitt fängt 2,1 an. Tertullian stellt fest, daß die Suche nicht zuerst
nach dem bonum, der utilitas des Martyriums gehen soll, sondern
vielmehr nach dem debitum, nach der nécessitas. Die auctoritas (hier wohl zu
übersetzen als gesetzgeberische Gewalt) Gottes muß den Vorrang haben.
Als Grund wird angegeben, daß die Häretiker erst gezwungen werden
müssen : erst nachher kann mit ihnen geredet werden. M. a. W. bevor
nicht feststeht, daß Martyrium unentrinnbare Pflicht, Gebot Gottes ist,
ist es irrelevant, sich über Güte oder Nutzen des Martyriums Gedanken

zu machen. Aber gleich läßt er folgen, daß dasjenige, was als göttliches
Gebot erwiesen werden kann, satis optimum sei (2,2).

Es folgen dann fünfzehn Bibelzitate, vor allem aus Ex, Dt, Lv und
Ps, die das Kultverbot anderer Götter neben dem Gott Israels betreffen.

Wichtig dabei ist, daß Tertullian besorgt ist, nicht nur Gebotstexte zu

bringen, sondern auch solche, die bei Befolgung des Gebotes Segen

versprechen, bei Ungehorsam Fluch bzw. Todesstrafe oder Vernichtung der
Städte (2,2-14). Daß Gott nicht nur Gebote erläßt, sondern auch
Sanktionen androht, ist Tertullian außerordentlich wichtig: wenn Gott nicht
zugleich eine Sanktion androht, dann ist die Anordnung umsonst

(frustra) (3,1).
Der nächste Satz soll buchstäblich zitiert werden :

Im folgenden soll ich vielmehr den Nachweis führen, daß diese

Satzungen Gottes gegen die Abgötterei ebenso entschieden durch-

25 Siehe J. H. Waszink, Tertullian's Principles and Methods of Exegesis, in:
W. R. Schoedel - R. L. Wilken, Early Christian Literature and the Classical
Intellectual Tradition, in honorem Robert M. Grant (Théologie historique 53),
Paris 1979, 17-31.



Gott und die Märtyrer 117

gesetzt als auch durch Strafe sanktioniert worden sind ; denn darauf

beruht der ganze Wesensgrund des Martyriums (ex his tota

martyriorum ratio constabit) (3,1).

Das heißt also : Martyrium ist Gesetzeserfüllung, und ist restlos auf

Anordnung und Strafandrohung zurückzuführen.
Die Beweisführung, wovon oben die Rede, ist mit Kap. 3 zu Ende.

In Kap. 4 zieht Tertullian weitere Schlüsse aus dem Befund. Nach ihm
wollte Gott durch die vielen Gebote und die grausamen Strafen schon

damals das Martyrium in Schutz nehmen. Es geht weiter:

Sonst hätten sich ja keine Martyrien ereignen können. Offensichtlich

hatte er für dieselben seine Autorität eingesetzt, da er wollte,
daß das auch eintreten solle, wozu er Gelegenheit gegeben hatte
(4,1).

Hiermit ist der Kern der Gedanken Tertullians erreicht. Seine Reaktion

auf die Herausforderung der Gnostiker ist eine «Flucht nach vorne»,
die sich auf (für seinen Zweck) sorgfältige Bibeluntersuchung stützt und
in kühnen Folgerungen ausmündet, wobei er keineswegs von dem Standpunkt

der Gegenseite beeindruckt wird. Die Verfolgung selbst ist eine

gottgewollte Einrichtung, und das alttestamentliche Idolatrieverbot
hatte schlußendlich nur den einen Sinn, hierfür Raum zu schaffen. In
der Frage «Gott und die Märtyrer» ist die auctoritas, die gesetzgeberische
Gewalt Gottes höchste Instanz 26.

Ein Vergleich: Klemens von Alexandrien

Neben Tertullian ist sein Zeitgenosse Klemens meines Wissens der

einzige altchristliche Autor, der sich mit dem hier behandelten Problem

auseinandergesetzt hat27. Die schon zitierten Auszüge gnostischer
Lehrer werden von ihm manchmal mit einem Kommentar versehen. Das
Ganze bildet einen geschlossenen Abschnitt in Strom. 4,70,1-88,1.

26 In dieser schönen Konstruktion hat Tertullian aber eines übersehen, nämlich,

daß er selbst die Verfolgung in den «Synagogen der Juden» anfangen läßt, wo
die Apostel gegeißelt worden sind. Es ist der vielzitierte Satz «synagogas Iudaeo-
rum, fontes persecutionum » (10, 10). Da sich dies im innerjüdischen Kontext
abspielt, hat wenigstens hier das Kultverbot nicht mitgespielt.

27 Bei Irenaus, haer. finden sich einige Bemerkungen über die Martyriumskritik
der Gnostiker: 3, 18, 5; 4, 33, 9. Die Verbindung mit dem Theodizeeproblem

wird aber nicht gemacht.



118 Gott und die Märtyrer

In seiner Stellungnahme zur Aussage des Herakleon nimmt Klemens
den vor den Richtern bekennenden «Wort »-Zeugen in Schutz. Obwohl der
Betreffende vielleicht nur dieses eine Gute getan hat, ist sein Bekenntnis
doch als vollwertig anzusehen (73,1-74,3). Interessant ist weiter sein

Kommentar zu Mt 10,23 (Fluchtbefehl), woraus hervorgeht, daß nach
Klemens die Verfolgung nicht als etwas Gutes bezeichnet werden kann.
Zwar räumt er ein, das Flüchten solle nicht aus Furcht vor dem Tod
geschehen und Verfolgtwerden sei etwas Schlimmes ; der Herr wolle nur,
daß wir dadurch nicht Ursache oder Mitursache irgendeines Übels werden,
für uns selbst oder für den, der uns verfolgt oder uns töten will. Man
würde die Schlechtigkeit des Verfolgers unterstützen (76,1-77,1). Nach
Klemens ist es auch unmöglich, die Verfolgungen auf den Willen Gottes
oder die Vorsehung zurückzuführen. Die Voraussagen des Herrn sind
keine Willenskundgebungen, sondern Vorauswissen, das zum Zweck

unseres Standhaltens mitgeteilt wurde (78,1-2). Dies hat zur Folge, daß

auch der Richter bzw. sein ungerechtes Urteil nicht als Instrument der

Vorsehung betrachtet werden kann. Er trägt die volle Verantwortung
selbst (79,1-2). Die Sorge, Gott jede Verantwortlichkeit am Leiden
abzusprechen, kommt vielleicht im folgenden Text am deutlichsten zum
Ausdruck :

Denn weder litt der Herr mit Willen des Vaters, noch werden die

Verfolgten mit Willen Gottes verfolgt; denn dann müßte eines

von beiden der Fall sein: entweder wird eine Verfolgung etwas
Gutes sein, weil sie durch Gottes Willen veranlaßt ist, oder
diejenigen, die eine Verfolgung verhängen und Bedrückung üben,
werden straflos sein. Nun geschieht aber doch nichts ohne den

Willen des Herrn der Welt. Es bleibt also nur übrig, zusammenfassend

zu sagen, daß solcherlei sich zuträgt, indem Gott es nicht
verhindert; denn diese Auffassung allein wahrt sowohl die

Vorsehung als auch die Güte Gottes. Man darf also nicht glauben, daß

er selbst die Bedrückungen bewirke; denn ein solcher Gedanke

möge fern bleiben; es geziemt sich vielmehr, überzeugt zu sein,
daß er diejenigen, die sie bewirken, nur nicht hindere, und daß er
die vermessenen Taten der Widersacher zum Guten kehre.

Und eine solche Wirkung der Vorsehung ist ein Stück
Erziehungskunst, bei den anderen wegen der eigenen Sünden jedes
einzelnen von ihnen, bei dem Herrn aber und den Aposteln wegen
unserer Sünden (86,2-87,2).



Gott und die Märtyrer 119

Schlußbemerkungen

Das Problem, das dadurch gestellt wird, daß die Verfolgung und die

Leiden der christlichen Märtyrer die Güte Gottes fragwürdig machen

können, wurde in der alten Kirche aufgeworfen, und zwar von seifen der

Gnostiker. Es gehört allerdings nicht zu den zentralen Problemen der

alten Kirche. Nur zwei kirchliche Schriftsteller, dazu noch Zeitgenossen,
haben dazu einigermaßen ausführlich Stellung genommen. Bei diesen

zwei Stellungnahmen eröffnen sich zwei verschiedene Welten: Tertullian
führt die Verfolgung auf Gott selbst zurück, bei Klemens überwiegt die

Sorge, die Eigenverantwortung des Menschen zu gewährleisten. Eigentlich

ist es verwunderlich, daß dieses Thema so wenig behandelt wurde.

Trotz der Tatsache, daß hier das Leben der Kirche selbst berührt wird,
ist dieser Aspekt der Auseinandersetzung zwischen kirchlichem und
gnostischem Christentum nie zum festen Bestandteil der häresiologischen
Tradition geworden. Ließe sich vielleicht hieran die wirkliche soziologische

Wichtigkeit der gnostischen Bewegungen messen? Oder spricht
dies vielleicht mehr für den nicht-militanten, nicht-missionarischen
Charakter der Gnostiker, die sich ja ohnehin als Mitglieder der Kirche
verstanden? Vorläufig müssen diese Fragen offen bleiben.


	Gott und die Märtyrer

