
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 1-2

Artikel: Gott angesichts der heutigen wissenschaftlichen Mentalität

Autor: Agazzi, Evandro

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760965

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760965
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Evandro Agazzi

Gott angesichts der heutigen
wissenschaftlichen Mentalität*

Bekanntlich ist es in der heutigen Zeit besonders schwierig geworden,

von Gott zu reden, weil in ihr eine Geisteshaltung vorherrscht, die stark
von der wissenschaftlichen Mentalität bestimmt wird. Man kann zwar
in gewisser Hinsicht behaupten, dies stelle qualitativ nichts Neues dar.
Es ist nur die Form, die eine Situation, die sich im Verlauf der Geschichte
oft wiederholt hat, heute annimmt : nämlich eine Lage, in der die religiöse
Botschaft und die weltliche, profane Kultur schwer miteinander zu
vereinbaren sind.

Das Urchristentum erlebte diesen Konflikt, als es sich entscheiden

mußte, ob es die «klassische» Kultur übernehmen oder zurückweisen
oder sich sogar ihrer bedienen solle, um seine Botschaft auszuarbeiten,
und man weiß, was für ein dramatisches Problem dies für manche
Kirchenväter war. Nach langwierigen Auseinandersetzungen kam es zu
einer Versöhnung und Vermittlung in positivem Sinn. Dadurch, daß sie

die von der griechisch-lateinischen Kultur gelieferten Elemente im
wesentlichen übernahm und umsichtig verwendete, baute sich dann die

christliche Kultur ihren intellektuellen Raum auf.

Sogar die Wiederentdeckung des Aristotelismus im 13. Jahrhundert
brachte bekanntlich einen ähnlichen Konflikt mit sich: Es kam zu
Verboten und Verurteilungen, bis dann durch Albertus Magnus und Thomas

von Aquin der Aristotelismus übernommen und als Triebkraft in die

christliche Philosophie eingefügt wurde.

* Dieser Aufsatz ist die Weiterentwicklung eines Vortrags, der an der Katholischen

Universität Sacro Cuore in Mailand am 12. Dezember 1978 gehalten worden
war. - Die Übersetzung aus dem Italienischen besorgte Dr. August Berz.



68 Gott angesichts der heutigen wissenschaftlichen Mentalität

Und da heute nicht mehr die Geisteswissenschaften und die
Philosophie, sondern die Naturwissenschaften die «forma mentis» der
Menschen unserer Zeit entschieden bestimmen, braucht man sich also nicht
zu verwundern, wenn insbesondere sie sich mit der «Gottesfrage»
auseinanderzusetzen und darüber zu befinden haben, ob der Gottesgedanke
sich mit ihrem Denkuniversum vereinbaren läßt oder nicht.

Zu diesem Aspekt, der eine Analogie zu Situationen von einst
aufweist, gesellt sich ein neuer, der besonders bedeutsam ist: Während der

Gegensatz zwischen der heidnischen Kultur und dem Christentum im
wesentlichen auf der Ebene «inspirierender Werte» oder besonderer
«Verständnisweisen» der religiösen Sphäre lag (der indes ein vollgültiges
Daseinsrecht zugestanden wurde), scheint heute die Sphäre der
Wissenschaften ein Weltverständnis vorzulegen, worin das Übernatürliche nicht
mehr dazusein hat. Doch hierauf werden wir sogleich ausführlicher zu

sprechen kommen.

In welchem neuen Sinn die Frage gestellt wird, bildet sich schon im
19. Jahrhundert ganz klar heraus, denn damals (genauer gesagt mit dem

Aufkommen der positivistischen Geisteshaltung) werden die Bezugspole

umgekehrt. Vorher war der Pol, von dem man annahm, daß er
«feststehen» müsse, der der Offenbarungsbotschaft, und die Frage war dann

die, ob nicht der Gebrauch profaner Kulturmodelle, um sie auszudrücken
und zu entwickeln, Verdrehungen und Entstellungen in sie hineinzubringen

drohe (eine ähnliche Haltung spielt noch in der heutigen Polemik

gegen die angebliche «Hellenisierung des Christentums» mit). Die
Verlegenheit der Kirchenväter angesichts der philosophisch-literarischen
Bildung der heidnischen Klassiker und das Mißtrauen der platonisch-
augustinischen Scholastiker gegenüber dem Aristotelismus sind Beispiele
der Art, wie man damals das Problem erlebte. Auch die in der Renaissance

erfolgte Schöpfung der «modernen Wissenschaft» ruft eine Reaktion
hervor, die sich nicht wesentlich von dieser Linie entfernt. Der «Galilei-
Fall» ist dafür vielmehr eine Bestätigung als eine Widerlegung, denn
sowohl seine Inquisitoren als auch Galilei selbst zogen nicht in Zweifel,
daß der Pol, dem der Vorrang gebühre, die Heilige Schrift darstelle,
und sie waren sich auch darüber einig, daß zwischen ihr und den

Entdeckungen der im Entstehen begriffenen neuen Wissenschaft ein
Einvernehmen hergestellt werden sollte. Wie sehr auch ihr Meinungsstreit äußerlich

in Erscheinung trat und wie dramatisch er auch war, drehte er sich
doch nur um die Frage, wie ein solches Einvernehmen herzustellen sei,

und wieweit der profanen wissenschaftlichen Forschung Autonomie



Gott angesichts der heutigen wissenschaftlichen Mentalität 69

zugestanden werden dürfe. Übrigens wurde eine solche Übereinkunft
recht bald geschlossen (wenn auch vielleicht auf Grundlagen, die übereilt
hergestellt und nicht frei von Möglichkeiten zu Mißverständnissen

waren), sobald die profane Kultur einige neue Denksynthesen
bereitgestellt hatte, die geeignet waren, das gegenseitige Verständnis zu
erleichtern.

Das typische Beispiel wird von der Philosophie von Descartes

geboten, die einerseits am herkömmlichen Primat der Metaphysik
festhielt, die Beweise für das Dasein Gottes von neuem vorlegte, der Sphäre
des Geistes einen absoluten Vorrang zuerkannte, ausdrücklich gegenüber
der Religion, der Moral und den traditionellen Institutionen Verehrung
bezeugte, während sie andererseits die Deutung der Sinneswelt (die
Leiblichkeit des Menschen inbegriffen) und den Aufbau einer kosmologischen
Synthese gänzlich den «mechanischen» Kategorien überließ, die von der

neuen Wissenschaft bereitgestellt worden waren. Wie sehr diese Kultur-
verquickung den Augen hervorragender Vertreter der damaligen
katholischen Kultur gefiel und dienlich erschien, wird uns beispielsweise durch
die unverhohlene Ermutigung bezeugt, die der Kardinal de Bérulle dem

jungen Descartes gab (anläßlich der berühmten philosophischen Disputation,

die dieser im November 1627 in Gegenwart des päpstlichen
Nuntius hielt), damit dieser die Reform der Philosophie vorantreibe,
derer die Kirche sosehr bedurfte, um der Bedrohung durch die Freidenker
zu begegnen. Aber noch bezeichnender ist diesbezüglich, daß selbst
Bossuet dem Cartesianismus anhing; er erblickte darin die zur Versöhnung

von Religiosität und Moderne am besten geeignete intellektuelle
Synthese und fand in der vom französischen Philosophen vorgelegten
mechanistischen Deutung des Menschen und des Kosmos neue, sehr

überzeugende Ansätze, um den herkömmlichen apologetischen Diskurs
zu entwickeln, der auf der Harmonie des Universums und auf der weisen

Zielbestimmung der Schöpfung beruht. Die Gestalt des «Uhrmacher-
Gottes» hat eben hier ihren Ursprung, und man weiß, wie beifällig sie

in der europäischen Kultur bis zum Zeitalter der Romantik aufgenommen

wurde.
Andererseits müssen wir sagen, daß eine ähnliche Haltung des

Vereinbarens von neuer Wissenschaft und christlichem Denken, die
diesem das Recht auf den Vorrang zusprach, im 17. Jahrhundert ziemlich
allgemein verbreitet war und weder auf den katholischen Bereich noch
auf die Einflußsphäre des Cartesianismus beschränkt blieb. Um sich
darüber klarzuwerden, braucht man bloß an die anglikanische Welt zu



70 Gott angesichts der heutigen wissenschaftlichen Mentalität

denken, in der die mechanistische Philosophie in der anticartesianischen
Form vorherrschte, die von Gassendi, Hobbes, Hooke ausgearbeitet
worden war und in der Gestalt eines Newton ihren größten Vertreter fand.
Auch hier wird das von der neuen Wissenschaft geschaffene Weltbild
nicht als Bedrohung empfunden, sondern eher als Stütze für eine religiöse,
theistische Auffassung des Kosmos, wie gewisse metawissenschaftliche
Überlegungen, die sich in den naturwissenschaftlichen Werken Newtons
finden (man denke an das «Scholium generale» der «Principia»), sowie

seine Schriften von klar und spezifisch religiös-theologischem Charakter
überreichlich bezeugen. Jenseits des Ärmelkanals wird ein ganzes Geistesklima

geschaffen, das dieser Position förderlich ist, und es gibt eine Reihe

von Männern der Wissenschaft, die beim tieferen Eindringen in die

naturwissenschaftlichen Kenntnisse in diesen eine überreiche Fundgrube
apologetischer Argumente erblicken, um die ordnende Weisheit Gottes in
der Welt immer klarer hervortreten zu lassen (man denke beispielsweise

an das Werk eines Robert Boyle). Bekanntlich wird der aufklärerische
Deismus im wesentlichen eben diese Denkrichtung übernehmen, mehr
noch als die eines Descartes.

Die Schaffung der modernen Wissenschaft und der neuen Philosophien,

die von ihr beeinflußt und inspiriert worden waren, hat also einer
theistischen Auffassung über die Welt, den Menschen und das Leben
keine besonders schwerwiegenden Probleme geschaffen, da manche

«aufgeschlossenen» Geister es verstanden hatten, das Assimilations- und
Harmonisierungswerk vorzunehmen, welches die neuen Kulturhorizonte
erheischten. Übrigens fehlte es auch in diesem Fall - wie schon anläßlich
der früheren großen Umschwünge, auf die wir zu sprechen kamen - innerhalb

der christlichen Kultur nicht an Stimmen, die über solche

Zusammenordnungen besorgt und mit ihnen nicht einverstanden waren. Wir
meinen damit nicht die eher anonyme Schar der Konservativen
überhaupt, der Gegner von allem Neuen, die es immer gegeben hat und immer
geben wird und die sich auch diesbezüglich bemerkbar machten. Wir
denken vielmehr an diejenigen, welche die Risiken betonten, die in einer
allzu begeisterten «Bekehrung» der chiistlichen Philosophie zu den neuen
Lehren lagen, und an jene, die für diese Lehren zwar aufgeschlossen, sich

aber auch der Gefahren bewußt waren, die sie mit sich bringen konnten.
Das vielleicht klassischste Beispiel für die ersteren ist P. Jurieu, der

große kalvinistische Gegner Bossuets, dessen ironischer Appell, das

Christentum nicht zu «cartesianisieren», die allgemeinere Besorgnis
ausdrückt, die Offenbarungsbotschaft könnte mit irgendeiner Philosophie



Gott angesichts der heutigen wissenschaftlichen Mentalität 71

oder geschichtlich «datierten» Kulturauffassung allzu unauflöslich
verbunden werden (eine Besorgnis, die sich, wie angedeutet, auch in der

heutigen Polemik gegen die angebliche «Hellenisierung» des Christentums
findet und noch allgemeiner unter manchen Reden über die sogenannte
«Entmythologisierung» des Christentums). Wegen ihrer Eindrücklichkeit
ist es vielleicht der Mühe wert, eine Stelle des genannten Autors
anzuführen :

«Die armen Peripatetiker und die Aristotelesschüler müssen wohl
schön verwirrt sein, wenn sie sehen, wie das ewige Wort mit dem Alter
cartesianisch geworden ist und daß ihr Gott sich dermaßen formell gegen
sie erklärt hat! Man wird jetzt sehr kühn sein müssen, um die neue
Philosophie zu bekämpfen, da Jesus Christus selbst sich an die Spitze der

neuen Philosophen gestellt hat. Seriös gesprochen brauchte es einen

größeren Respekt gegenüber dem, der die ewige Weisheit ist. Wenn wir
Gott nach unserem Kopf sprechen lassen, laufen wir Gefahr, ihn Dummheiten

sagen zu lassen. Man war bis jetzt noch nie auf den Gedanken

gekommen, unseren Herrn Jesus Christus zu einem Meister der
Philosophie zu erheben und ihn phantastische metaphysische Visionen erzählen

zu lassen Wir sollen ihn nur so sprechen lassen, wie sein Wort spricht» 1.

Aber sogar Bossuet, der mit solcher Überzeugung für die Verwendung
der cartesianischen Philosophie eingetreten war als eines neuen Instruments,

um die Lehre der Kirche wieder zu verlebendigen, mußte mit der
Zeit innewerden, daß sie ein zweischneidiges Schwert war. In seiner

Korrespondenz finden sich Äußerungen der Besorgnis über die dem

Dogma drohenden Konsequenzen, die aus den - seines Erachtens
«mißdeuteten» - Prinzipien dieser Philosophie nach und nach gezogen wurden.

Im großen und ganzen ließ sich diese unerwünschte Auswirkung
des Cartesianismus zwei verschiedenen Elementen zuschreiben. Auf der

einen Seite mußte der Umstand, daß die Welt des Geistes und die der

Körperlichkeit, zumal im Fall des Menschen, so entschieden voneinander

getrennt wurden, zwangsläufig der vollen Verselbständigung der
naturwissenschaftlichen Forschung gegenüber jeder metaphysischen Bindung
Vorschub leisten und folghch im Grunde die integral mechanistische und
materialistische Deutung des Kosmos und der menschhchen Natur, die

für das 18. Jahrhundert charakteristisch werden wird, begünstigen.
Somit werden sich eigentlich mit gleichem Recht sowohl die Vertreter des

radikalsten Spiritualismus (wie dies insbesondere im Frankreich des

1 P. Jurieu, L'esprit de M. Arnauld (1684), Bd. I, 78-79.



72 Gott angesichts der heutigen wissenschaftlichen Mentalität

19. Jahrhunderts der Fall sein wird) als auch die folgerichtigsten
Materialisten auf Descartes berufen. Auf der anderen Seite wird das cartesia-
nische methodologische Prinzip, nur das anzunehmen, was dem Intellekt
des Forschers sich mit aller Klarheit und Deutlichkeit zeigt, teils den
Rechten der subjektiven Analyse der verschiedenen philosophischen und

theologischen Fragen die Bahn öffnen, teils den Anstoß zu dem
rationalistischen Geist geben, der sich alsbald im Namen der obersten Autorität

der Vernunft gegen die Dogmen, die Überlieferung und ganz
allgemein dagegen wenden wird, daß man irgendwie eine Wahrheitssphäre
gelten läßt, die außerhalb von dem liegt, was der menschliche Intellekt
zu erfassen und zu beweisen vermag.

Obschon der französische Philosoph in seinen Meditationes
entschieden die Auffassung vertreten hatte, daß die Ordnung des Denkens
die der Körperlichkeit überragt und daß der Geist ohne den Körper zu
bestehen vermag, hielten sich seine Nachfolger eher an sein Werk De

homine, um zu behaupten, daß man, um den Körper in seinen Funktionen
(die Sphäre der psychischen Welt und der Affektivität inbegriffen) zu
verstehen, keineswegs das Denken vorauszusetzen brauche, wobei man
auch hinzufügte, daß, wie der Gemeinsinn uns bezeuge, es eher das

Denken sei, das ohne den Körper nicht bestehen zu können scheine.

Auf die Länge werden folglich die Freigeisterei, der Rationalismus und der
Materialismus aus dem Cartesianismus viel mehr Gewinn zu ziehen wissen

als die spiritualistische Philosophie und die christliche Überlieferung.
Wozu ein solcher Prozeß vollständiger Verselbständigung des

wissenschaftlichen Denkens und seiner Ablösung vom Horizont des

Transzendenten führt, wird uns sozusagen symbolisch vor Augen geführt
in der bekannten Episode des Schlagabtausches zwischen Laplace und
Napoleon. Als der große Gelehrte in Gegenwart seines illustren Zuhörers
die großen Linien seiner kosmologischen Theorie dargelegt hatte, fragte
ihn dieser: «Und welchen Platz haben Sie in Ihrem System für Gott
vorgesehen », und Laplace gab ihm zur Antwort : «Ich habe diese Hypothese
nicht gebraucht. » In diesem Satz wird in konzentrierter Form der Keim
des in Bildung begriffenen positivistischen Geistes ansichtig: jenes
Geistes nämlich, für den das Dasein Gottes infolge der Entwicklung der
Naturwissenschaften überflüssig und zur Rolle einer Erfindung des

menschlichen Geistes degradiert wird, zu der das Menschengeschlecht in
den noch sehr unreifen Phasen seiner Entwicklung greifen mußte, als es

noch keine geeigneten rationalen Instrumente zur Verfügung hatte, um
die Struktur der Welt und seiner selbst zu erfassen.



Gott angesichts der heutigen wissenschaftlichen Mentalität 73

Das berühmte Drei-Stadien-Gesetz von Auguste Comte, wonach in
jedem Erkenntnisbereich ein Übergang von einem theologischen zu einem

metaphysischen und schließlich zu einem «positiven» Stadium
stattfindet, ist lediglich die Ausfaltung einer Denkweise, die unterdessen recht

geläufig geworden war. Während es schlicht und einfach eine Entstellung
der Geschichte ist (die eben von einer positivistisch ausgerichteten
Darstellung der Geschichte der Wissenschaft eingeführt worden ist), wenn
man behauptet, es sei schon bei Newton zu einer Spaltung zwischen dem

theologischen Diskurs und dem wissenschaftlichen Diskurs über die Welt
gekommen, ist es dagegen klar, daß sich mit Laplace diese Loslösung
vollzogen hat und daß sie sich während des 20. Jahrhunderts vertiefte, bis
sie schließlich zu einem eigentlichen Gegensatz wurde.

Während die religiösen Geister sich im 17. und 18. Jahrhundert
angesichts der neuen Wissenschaft fragten, ob es richtig und wünschbar sei,

den Glauben in Vermittlung durch die Kenntnisse und die Geisteshaltung
der Wissenschaft vorzulegen, stellt sich nun das Problem in viel radikalerer

Form : Ist es jetzt, wo wir über die Wissenschaft verfügen, noch weiterhin

möglich, an einer fideistischen Perspektive festzuhalten und dem

Transzendenten einen Platz einzuräumen? Von diesem Moment an
erhält die «Nutzlosigkeit» des Theismus eine viel stärkere Bedeutung als

der Sinn, der den verschiedenen Formen des Atheismus und des Agnostizismus

innewohnen konnte, die in der westlichen Kultur einst
aufgekommen waren. Während diese im wesentlichen «negative» Behauptungen

darstellten (die oft auf einem Mangel an «Interesse» an der Gottesfrage

beruhten oder auf dem Aufzeigen logischer und gedanklicher
«Schwierigkeiten» gegenüber der Annahme, daß Gott existiert), hatte der

neue Atheismus den Vorteil, daß er als Diskurs in «positivem» Sinn
dastand, als Vorschlag zu einer rationalen, kontrollierbaren und konkreten
alternativen Lösung für diejenigen Probleme, von denen bloß die

Begrenztheit des Menschen im Erkennen und Vollbringen angenommen
hatte, man müsse sie einem transzendenten Wesen anvertrauen.

Die erstaunliche Entwicklung der Wissenschaften und Technologien,
zu der es im Lauf des 19. Jahrhunderts kam, trug selbstverständlich
äußerst stark dazu bei, eine Mentalität zu schaffen, die der oben gezeichneten

Denkrichtung förderlich war. Diese konnte im Schrifttum
begeisterter und beredter Philosophen eine Darstellung erhalten, die oft wirksam

und fähig war, sich Zustimmung zu verschaffen. Damit dieser
Diskurs wirklich überzeugend werden konnte, durfte er sich nicht auf
prinzipielle Behauptungen beschränken, sondern mußte es ihm gelingen,



74 Gott angesichts der heutigen wissenschaftlichen Mentalität

auch im Konkreten den Beweis dafür zu erbringen, daß er fähig sei, ein
weites Spektrum von Problemen der Welt und des Menschen rein
wissenschaftlich erschöpfend zu erklären und auf ebenso konkrete und einleuchtende

Weise die «wissenschaftliche» Lösung von Existenzproblemen
vorzulegen, die den Menschen von jeher der Sphäre des Religiösen und der
Transzendenz entgegengedrängt haben.

In diesem konkreten Erfordernis steckte denn auch der Hauptgrund
für die Schwäche der positivistischen Mentalität. Auf einem im Grunde

dogmatischen Glauben an die Allmacht der Wissenschaft aufruhend,
jedoch sich auf einen Komplex wissenschaftlicher Kenntnisse auf
hauptsächlich populärwissenschaftlicher Ebene stützend, verriet diese sehr

bald, schon im Laufe ihrer Ausbreitung, daß es sich bei ihr ein wenig zu
sehr um eine «Kneipenphilosophie» handelte, worin etwas überhebliche
Reden vermeinten, sie könnten mit ein bißchen Phosphor, mit der einen
oder anderen chemischen Reaktion, einer vagen Berufung auf die Gesetze

der Mechanik oder des Elektromagnetismus und auf das Prinzip der

Erhaltung der Energie die großen Fragen erledigen, welche die Geistigkeit

des Menschen, die Wertsphäre, die Dimension der Transzendenz
betreffen. Gegenüber diesen sehr weit verbreiteten Formen von Dilettantentum

war es für spiritualistische Anliegen nicht schwierig, wieder mit
aller Kraft zutage zu treten. Profit schlagend aus dem illusorischen
Charakter der wissenschaftlichen «Lösungen», die unter Berufung auf
intellektuelle und existentielle Forderungen vorgebracht wurden, welche
die Wissenschaft in Wirklichkeit nicht befriedigend erfüllte, nahmen sie

oft Formen einer glänzenden und zersetzenden Polemik gegen die szien-

tistischen Ansprüche und nicht selten gegen die Wissenschaft selbst an

(man denke beispielsweise an die Schriften von Boutroux und Bergson).
In Wirklichkeit aber war es nicht einmal notwendig, zu dem zu

kommen. In der Welt der Wissenschaftler selbst war es denjenigen, welche
die Problematiken und Forderungen, die sie zum Theismus und zur
Annahme der Welt des Geistes hinneigen ließen, weiterhin in sich lebendig
verspürten, nicht schwer, aufzuzeigen, daß die Wissenschaft bei weitem
nicht alle die theoretischen und praktischen Antworten zu hefern vermag,
zu denen sie sich fähig erklärte, und daß sie im Gegenteil mit ihrem
Vorwärtsschreiten nicht weniger Fragen aufwirft als sie nach und nach löst.

Einige Schriften von Emil Du Bois-Reymond - wie z. B. «Über die Grenzen
des Naturerkennens» und «Die sieben Welträsel» - drücken schon in ihren
Titeln die Art der Reaktion auf die positivistische Geisteshaltung aus,
die gewisse Schichten der Welt der Wissenschaft charakterisierte.



Gott angesichts der heutigen wissenschaftlichen Mentalität 75

Im Gefolge dieser Reaktion auf den Positivismus kam es nicht nur
zu dem mehr als berechtigten und selbstverständlichen Anspruch auf die

Autonomie des Spirituellen, des Transzendenten und der Werte gegenüber
einem leichtfertigen, verkürzenden Materialismus, sondern geradezu zu
einer Art von Gegenangriff auf dessen eigenem Terrain, was sich in der
Redensart konkretisierte, der während einiger Zeit ein gewisser Erfolg
beschieden war: «Halbes Wissen führt von Gott weg, ganzes Wissen

führt zu Gott hin. » Damit wollte man betonen : Wenn die Wissenschaft
wirklich ernstgenommen wird, bietet sie eine solche Menge und Fülle an
Inhalten, an « Mysterien », an ungelösten Problemen, unklaren Situationen,
daß sie uns den Sinn für das Mysterium vielleicht noch mehr einschärft als

sie uns den Sinn für die Gewißheit und die Erkenntnis zu geben vermag.
Diese Stellungnahme besaß zu Beginn unseres Jahrhunderts ohne

Zweifel eine innere Durchschlagskraft, da sie die Schwächen und
Oberflächlichkeiten der vom Positivismus entfalteten antireligiösen und
atheistischen Polemik bloßlegte. Wir wollen jedoch von geschichtlichen
Beurteilungen absehen. Jedenfalls ist zu sagen, daß sich die Frage, ob sich
diese Position heute für gültig ansehen läßt, anders stellt. Zwar beobachten

wir auch heute noch, daß die Verbreitung der naturwissenschaftlichen
Geisteshaltung zu einer Schwächung des Sinns für Gott und die
Transzendenz geführt hat. Aber können wir noch sagen, daß dies aus
Oberflächlichkeit hervorgeht, und können wir insbesondere noch behaupten,
man könne durch vertieftes Eindringen in die wissenschaftlichen Erkenntnisse

im Gegenteil wieder zu einer Stärkung der religiösen Haltung
gelangen? Gilt auch heute noch: «Halbes Wissen führt von Gott weg,

ganzes Wissen führt zu Gott hin»?
Es läßt sich nicht leugnen, daß dieser Satz heute nicht mehr die

Geltung von einst hat. Dies deswegen, weil sich der Rahmen der

Entgegensetzung von Wissenschaft und religiösem Glauben geändert hat und
nicht mehr als eine Alternative zwischen Wissen und Mysterium empfunden

wird.
Im letzten Jahrhundert galt die Religiosität wenigstens noch in

weitem Ausmaß als wesentlich an die Annahme des Mysteriums gebunden,

das als eine Wahrheit verstanden wurde, an die man zu glauben hat,
obschon sie über unsere Erkenntniskräfte, ja sogar über unsere
Verständnismöglichkeiten hinausgeht. Deswegen ließ sich von der Wissenschaft, die

als fortschreitende Überwindung unserer Unwissenheit verstanden wurde,
denken, sie gehe auf die Ausmerzung des Mysteriums aus und habe infolgedessen

die Bestimmung, die Religiosität ihrer Grundlagen zu berauben.



76 Gott angesichts der heutigen wissenschaftlichen Mentalität

Heute hingegen sind nicht mehr dies die Grundlagen, an die der

heutige Mensch seine Religiosität verankert fühlt. Der Gläubige ist sich

z.B. bewußt, daß sein Glaube auch dann nicht einer vernünftigen Grundlage

entbehrte, wenn die Wunder von Lourdes sich wissenschaftlich
erklären ließen. Sogar unser Christusverständnis macht es nicht mehr als

eine wirklich wesentliche Voraussetzung notwendig, die Gottheit Jesu,
wie man einst sagte, aufgrund der im Evangelium erzählten Wunder zu
«beweisen», während dies noch vor wenigen Jahren für den rationalen
Diskurs über die Gottheit Christi ein irgendwie vorgeschriebenes
Vorgehen war. Natürlich behalten die Wunder, von denen die Evangelien
berichten, auch heute noch ihren Sinn und ihr Gewicht, doch auch dann,
wenn Jesus nicht alle diese Wunder vollbracht hätte, würden wir nicht
meinen, wir dürften ihn nicht mehr als «Heilbringer» anerkennen. Und
wie wir im folgenden sehen, dreht sich der religiöse Sinn unserer Zeit
hauptsächlich gerade um diese Eigenschaft.

Können wir also sagen, die Gründe, die zu der Entzweiung von
Wissenschaft und Religiosität führten, seien nun dahingeschwunden?
Keineswegs, aber sie haben ihre Eigenschaften verändert und sind subtiler

geworden. Sie richten sich nicht mehr auf wirkliche oder angebliche
Unverträglichkeiten zwischen gewissen besonderen «Ergebnissen» der
wissenschaftlichen Forschung und gewissen besonderen «Aussagen» des

religiösen Glaubens (wie damals, als man die wunderbare Natur gewisser
Fakten zu bestreiten suchte oder die Evolutionstheorie zur Widerlegung
des biblischen Schöpfungsberichts beizog). Der Kontrast hat nun eine viel
weitere Dimension und weniger genaue Umrisse angenommen; er
erscheint nun als Gegensatz zwischen dem, was wir als «wissenschaftliche
Mentalität» bezeichnen könnten, und der religiösen Dimension.

Wenn wir auch nicht darauf ausgehen, eine gründliche, erschöpfende
Charakterisierung dessen vorzulegen, was wir «wissenschaftliche Mentalität»

genannt haben, können wir doch einige Züge angeben, die bei der

Prüfung unseres Problems ins Spiel treten. Zu diesem Zweck müssen wir
zwischen der Erkenntnishaltung und der praktischen Einstellung, die in
dieser Mentalität liegen, unterscheiden.

Was die Erkenntnishaltung betrifft, so können wir sie rekonstruieren,
indem wir vom schon erwähnten berühmten Satz von Laplace ausgehen.
Als dieser französische Gelehrte erklärte, er habe in seinem kosmolo-

gischen System die Hypothese Gott nicht gebraucht, wollte er offenbar
damit sagen, daß ihm, sobald er einmal die Hypothese des Vorhandenseins

eines Urnebels annahm, die bloßen Gesetze der Newtonschen



Gott angesichts der heutigen wissenschaftlichen Mentalität 77

Mechanik genügten, um eine Erklärung für die Struktur des Universums,
so wie es heute zutage tritt, zu bieten. Natürlich möchte der Mann von
der Straße gern die Frage stellen: «Ja, aber woher ist der Urnebel
gekommen », und er würde vielleicht erwarten, daß Gott für die Existenz
dieser Gaswolke verantwortlich gemacht werden könnte. Die Antwort
von Laplace hingegen enthält die implizite Behauptung, diese Frage
habe in der Wissenschaft keine Daseinsberechtigung und zwar deshalb,
weil sie, ob wir nun darauf diese oder jene Antwort geben, zu der von ihm
gelieferten wissenschaftlichen Erklärung kein weiteres Element hinzufügen

würde und keinesfalls veranlassen könnte, sie zu ändern. Ob nun
der Urnebel von Gott erschaffen wurde oder ob er von selbst schon immer
da war, ist es einzig und allein die (hypothetisch angenommene) Tatsache
seines Vorhandenseins, die im Verein mit den Sätzen der Mechanik die

Erklärung für die Struktur des Kosmos bietet. Deswegen ist Gott zu
einem Faktor geworden, den man in der Wissenschaft nicht braucht (und
nach Verlauf von ein paar Jahrzehnten wird nicht nur Gott, sondern jede
übernatürliche Dimension als etwas erscheinen, was in der Wissenschaft
nichts zu suchen hat).

Können wir vielleicht sagen, daß der Gläubige, der religiöse Mensch

gegen diese Annahme Einwände vorbringen kann? Im eigentlichen Sinn
kann er das nicht, denn innerhalb einer wissenschaftlichen Theorie ist
eine Hypothese nur soweit annehmbar, als aus ihr auf explizite und exakte

Weise genau bestimmte Folgerungen von zumindest theoretischem, im
allgemeinen aber auch empirischem Charakter gezogen werden können,
was gewiß nicht der Fall ist, wenn man die Existenz Gottes «als Hypothese»

einführt. Freilich ist zu bemerken, daß der Satz von Laplace nicht
nur im Hinblick auf das, was er sagt, aufschlußreich ist, sondern auch im
Blick auf das, was er nicht sagt. Er sagt nämlich nicht, ob infolge eines

anderen Grundes von Gott die Rede sein solle oder nicht, ob diese Rede

eine eigene Stätte habe oder nicht, wo sie vor sich gehen könne, sei dies

nun im Zusammenhang mit dem wissenschaftlichen Diskurs oder auf
einer anderen Grundlage.

Die Position von Laplace ist die typisch agnostische Stellungnahme

der Wissenschaft zur Gottesfrage, und wie jede agnostische
Position verträgt sie sich mit zwei polar entgegengesetzten Entwicklungen

: mit der atheistischen Entwicklung, wonach diese « Hypothese » nicht
nur unnütz ist vom Standpunkt der wissenschaftlichen Kosmologie aus,
sondern auch für das Gesamtverständnis des Kosmos in seinen Ursprüngen

und seinem Sinn als unnütz erklärt wird; mit der theistischen Ent-



78 Gott angesichts der heutigen wissenschaftlichen Mentalität

wicklung, wonach die Wirklichkeit Gottes sich behaupten läßt auf Grundlagen,

die gewiß etwas anderes sind als einfach eine kosmologische
Argumentation, zu einer solchen aber nicht im Gegensatz, sondern vielleicht
geradezu in Übereinklang stehen. Nun hat uns zwar die Geschichte der
Wissenschaft auch im 18. und in unserem eigenen Jahrhundert zweifellos

Beispiele von Wissenschaftlern geboten, die der ersten oder auch der
zweiten Entwicklung gefolgt sind. Dennoch ist nicht zu leugnen, daß die

Ausbreitung der wissenschaftlichen Geisteshaltung ein Denkklima
hervorgebracht hat, das mehr der atheistischen als der theistischen Lösung
förderlich war. Dazu kam es infolge einer Verallgemeinerung, die, sosehr

sie auch innerlich ungerechtfertigt war, kulturell doch verständlich ist.
Wenn es zur Erkenntnishaltung der Wissenschaft gehört, innerhalb ihres

Forschungsbereichs den Horizont des Übernatürlichen auszuschließen,
kann selbstverständlich die lange Angewöhnung an diese Haltung
schließlich dazu führen, daß man sie bei der Betrachtung der Fakten,
Phänomene und Wirklichkeiten ganz allgemein als Denkgewohnheit auch
außerhalb der wissenschaftlichen Forschung übernimmt.

Durch den Einfluß der neupositivistischen Philosophie, die in
unserem Jahrhundert aufkam, sich durchsetzte und verbreitete, wurde
dieser weitere Schritt konkret vollzogen. Gegenüber den metaphysischen
Aussagen ganz allgemein und denen über Gott und das Übernatürliche im
besonderen haben die Neupositivisten nicht mehr eine Haltung des

Widerlegens eingenommen, die darauf abgezielt hätte, sie als «falsch» zu
erklären, sondern eine Haltung, die sie aus der Zahl der sinnvollen
Probleme auszuschalten suchte. Nachdem man (dogmatisch) den Kreis des

sinnvollen Diskurses mit dem Kreis des wissenschaftlichen Diskurses
identifiziert hatte, war es für die Philosophen dieser Tendenz ein Leichtes,

vom nicht zu leugnenden Sachverhalt auszugehen, daß Gott und das
Ubernatürliche nicht dem Denkfeld der wissenschaftlichen Erkenntnis
angehören, und daraus zu schließen, daß sie deswegen in irgendwelchem
Diskurs, dem es um Erkenntnis geht, allgemein keinen Sinn haben. Noch
einmal: Es handelt sich dabei um eine Behauptung, die auf einer
willkürlichen, dogmatischen Identifizierung des wissenschaftlichen Diskurses
mit dem sinnvollen Diskurs beruht, doch hat die Ausbreitung der
wissenschaftlichen Mentalität es vielen schwierig gemacht, sich der Willkürlichkeit

dieser Gleichsetzung bewußt zu werden.
Das antitheistische Ergebnis des alten und des neuen Positivismus

hat im wesentlichen ein und dieselbe Grundlage: die szientistische
Haltung, für die die Wissenschaft die einzige Stätte legitimer Erkenntnis ist,



Gott angesichts der heutigen wissenschaftlichen Mentalität 79

und die deshalb schließlich den Umkreis der sinnvollen Probleme mit dem

Kreis derjenigen Probleme identifiziert, die man wissenschaftlich behandeln

und lösen kann. Doch gelangen die beiden Positivismen auf verschiedenen

Wegen zu diesem Resultat. Der alte Positivismus sah diese
Koinzidenz als das Ergebnis einer zunehmenden Ausweitung der Fähigkeit der
Wissenschaft an, von der man dank ihres unablässigen Voranschreitens

optimistisch annahm, es werde ihr eines Tages gelingen, sämtliche
menschlichen Probleme aufzugreifen und zu lösen. Nachdem dieser

Optimismus zusammengebrochen war, bestrebte sich der neue
Positivismus auf behutsamere und subtilere Art, das gleiche Resultat dadurch

zu erreichen, daß er das Feld der sinnvollen Probleme auf diejenigen
einschränkte, welche die Wissenschaft tatsächlich oder wenigstens
grundsätzlich anzupacken und zu lösen vermag.

Im Blick auf das philosophische Engagement darf man behaupten,
daß der alte Positivismus eine schätzenswertere Haltung einnahm. Wenn
er sich beispielsweise zu beweisen bemühte, daß Gott nicht existiert,
sprach er eine verpflichtende und irgendwie konstruktive Herausforderung

aus, da er die metaphysischen und theologischen Argumente zu
widerlegen suchte, indem er Gegenargumente vorbrachte, mit denen ihm
die Wissenschaft mehr oder weniger wirksam zu Hilfe kam. Der neue
Positivismus hingegen kommt viel billiger davon: er dispensiert sich

direkt von der Aufgabe, den metaphysischen und theologischen Diskurs
zu widerlegen, denn er behauptet, die Gottesfrage stelle überhaupt kein
sinnvolles Erkenntnisproblem dar, auch wenn sie emotional vielleicht als

wichtig erscheine.

Von daher kam es zu einer Gewohnheit, die philosophische Thematik
und Diskussion einzuengen, was leider in der westlichen Kultur Schule

machte. Wie viele Male kommt es vor, daß man, wenn ein Problem sich
als schwierig, verwickelt, anfordernd oder verwirrend erweist, sich nicht
abmüht, es zu präzisieren und seine eventuellen aporienhaften Aspekte ans
Licht zu fördern, sondern es einfach eliminiert, indem man erklärt, es

handle sich eben um ein metaphysisches Problem. Mit diesem Etikett will
man es zu innerer Sinnlosigkeit verurteilen, es zu etwas bloß Emotionalem

machen, das auf sprachliche Unklarheiten zurückgehe und nicht
zu einer fruchtbaren Erkenntnisbemühung tauge. Auf diese Weise spricht
man schließlich der Philosophie das Recht ab, wirklich eigene Erkenntnisprobleme

zu haben, und beschränkt ihre Funktion darauf, über die Art
und Weise zu reflektieren, in der man anderswo (nämlich innerhalb der

Wissenschaft) erkennt, oder höchstenfalls Gesamtschauen zu konstruie-



80 Gott angesichts der heutigen wissenschaftlichen Mentalität

ren mittels Zusammenstellung von Erkenntniselementen, die von den
verschiedenen Wissenschaften geliefert werden.

Leider ist eine ähnliche Sicht der Dinge auch in die christliche
Gemeinde eingedrungen. Unter den Gläubigen, unter den christlichen
Intellektuellen, ja sogar unter den Theologen finden sich nicht wenige, die

der Überzeugung sind, daß keine Möglichkeiten zu einem streng
rationalen, begründeten Diskurs über die großen Themen des Übernatürlichen
bestünden, und sich deshalb implizit damit abfinden, diese Themen in die

Sphäre des Emotionalen, des Erforderten, des Existentiellen einzugrenzen.
Wie ist diese implizit antitheistische Erkenntnishaltung, die mit der

heutigen wissenschaftlichen Geisteshaltung zusammenhängt, kritisch zu
bewerten? Wir dürfen behaupten, daß sie aus verschiedenen Gründen

unberechtigt ist.
Erstens ist, wie schon bemerkt, in der Wissenschaft nicht deshalb

nicht von Gott die Rede, weil dies mit ihr theoretisch unvereinbar wäre,
sondern deshalb, weil sich die Wissenschaft nicht mit Gott befaßt. Dies

hängt mit der inneren Natur des wissenschaftlichen Erkennens zusammen,

das sich auf jedem Fachgebiet darauf beschränkt, bloß einige wenige
bestimmte Aspekte der Wirklichkeit zu besehen, und keine anderen

Hypothesen, die außerhalb des diesen Aspekten zugehörigen Denkfeldes

liegen, benötigt, um ihren Diskurs zu entfalten. Darum braucht man zum
Beispiel, um das Funktionieren eines Telephonapparates zu erklären, sich

nicht auf Gott zu beziehen, aber auch nicht z.B. auf seine Farbe, seinen

Preis, seine Form. Dies alles sind zwar Aspekte dieses Gegenstandes, die

von anderen Disziplinen in Erwägung gezogen werden können, die aber
nutzlose Hypothesen wären für die begrenzte Zielsetzung, nach einer

Erklärung dafür zu suchen, wie ein Apparat vermittels mechanischer,

elektromagnetischer und elektronischer Vorrichtungen akustische
Botschaften übermitteln und empfangen kann.

Weil sich die Wissenschaft ganz allgemein mit nichts anderem als mit
den empirisch feststellbaren Aspekten der Wirklichkeit befaßt, bringt sie

weder Gott noch die geistige Seele noch andere übernatürliche Elemente
aufs Tapet. Darum ist auf den berühmten Ausspruch des positivistischen
Chirurgen, der sagte: «Ich habe unter meinem Skalpell noch nie eine

Seele angetroffen», zu antworten: «Wenn du so etwas angetroffen hättest,
wäre es keine Seele gewesen.» Die Seele, wie der metaphysische und der

religiöse Diskurs sie versteht, weist ja nichts auf, was man mit Hilfe eines

Skalpells bloßlegen könnte, so daß man sie dann fände. Auch Gott ist
nicht etwas, von dem man erwarten kann, man könne es vermittels der



Gott angesichts der heutigen wissenschaftlichen Mentalität 81

Feststellungskriterien irgendeiner Wissenschaft «finden», und deshalb

besagt der Umstand, daß man ihn nicht findet, weder etwas für noch

gegen sein Dasein. Diese Bemerkung dient nicht nur dazu, die antithei-
stischen Einwände, die im Namen der Wissenschaft gemacht werden,
abzuwehren, sondern sie entkräftigt auch gewisse allzu optimistische
apologetische Gedankengänge, die uns einreden möchten, man könne
Gott auf dem Grund des Reagenzglases des Chemikers oder im Laboratorium

des Physikers oder des Biologen finden.

All dies besagt aber nicht, daß der Wissenschaftler kein Recht habe,
sich außerhalb der Wissenschaft, die er praktiziert, Fragen nach dem

Warum zu stellen und somit nach einer Gesamterklärung für die

Teilaspekte der Wirklichkeit zu suchen, die seine Wissenschaft ans Licht
gefördert hat. Aber auf der Suche nach einer Antwort auf diese weiteren

Fragen läßt er sich in einen Diskurs ein, der nicht mehr wissenschaftlich

ist; und mag er auch noch so sehr Wissenschaftler sein, so wird er doch

nicht als solcher, sondern als Mensch vielleicht zu einer theistischen Schau

gelangen, wenn er über den Sinn des Lebens und der Welt nachdenkt.
An diesem Punkt jedoch stößt man auf den neupositivistischen

Einwand, wonach dieses Üöer-die-Wissenschaft-Afwaws-Gehen eben

deswegen, weil es auch ein Diskurs ist, der sich außerhalb der Wissenschaft

abwickelt, der Sinnlosigkeit anheimfällt oder wenigstens keine
Erkenntnisbedeutung hat (d.h. man läßt es zu, daß der Wissenschaftler «als

Mensch» mit seinem Komplex existentieller und emotionaler Probleme
sich in einen Diskurs über das Übernatürliche einläßt, spricht diesem

Diskurs jedoch jeglichen präzisierbaren Erkenntniswert ab).
Wie bereits betont, leitet sich die neupositivistische These direkt

davon ab, daß man die Sinnhaftigkeit auf sehr besondere, einschränkende
Weise definiert, auf die Weise nämlich, die im vielberedeten
«Verifikationsprinzip» kodifiziert worden ist: «Der Sinn eines Satzes besteht in
der Methode seiner Verifikation.» Ob der Vorwurf der Sinnlosigkeit, der
der metaphysischen und der religiösen Thematik gemacht wird, begründet
ist oder nicht, ist deshalb von der Frage aus zu beurteilen, ob die Definition,

die hinter diesem Vorwurf steht, stimmt, und von dem Moment an,
da diese nicht einzig und allein eine Nominaldefinition sein will, hat man
alles Recht, sie in Frage zu stellen. Nominaldefinitionen sind nämlich an
und für sich unangreifbar, solange sie als methodische Regeln oder als

ausdrückliche Eingrenzungen in der Verwendung gewisser Begriffe gelten
und die Möglichkeit offen lassen, diese Begriffe (immer nominal) anders

zu definieren. Doch das neupositivistische Verifikationsprinzip wurde

6



82 Gott angesichts der heutigen wissenschaftlichen Mentalität

nicht in dieser Absicht ausgesprochen, sondern in der Absicht, einen

wahren Satz zum Ausdruck zu bringen (und nicht bloß, eine Übereinkunft

zu treffen). Außerdem kommt es dem Bestreben gleich, einen methodologischen

Kanon, der für die empirischen Wissenschaften gilt, zu einem

universalen Kriterium der Vernünftigkeit zu machen.

Ein kritisches Urteil über das Verifikationsprinzip betrifft somit zwei
verschiedene Ordnungen, die zu besehen sind: Erstens ist zu sehen, ob

man das Recht hat, ein Sinnkriterium, das für die empirische Wissenschaft

eingeführt worden ist, zum Rang eines universalen Sinnkriteriums
zu extrapolieren; zweitens kann man die Frage stellen, ob es für die

empirische Wissenschaft selbst gerechtfertigt ist, dieses Sinnhaftigkeits-
kriterium anzunehmen.

Was den ersten Punkt betrifft, so ist die philosophische Kritik von
Denkern, die der neupositivistischen Strömung fernstanden oder von
dieser angegriffen wurden, schon von Anfang an ausgeübt worden. Sie

betonten zur Hauptsache den dogmatischen Charakter einer solchen

Verallgemeinerung des Sinnkriteriums, das für die empirischen
Wissenschaften gilt, und hoben hervor, daß sie geradezu einen gewissen inneren

Widerspruch in sich enthält. Wenn nämlich jeder Satz empirisch
verifizierbar sein muß, damit man ihm einen Sinn zubilligen kann, so hat man
das Recht, zu bemerken, daß dieses Verifikationsprinzip selbst sich nicht
empirisch verifizieren läßt und somit selbst eine sinnlose Aussage ist.
Diese Kritik ist zweifellos zutreffend. Außerdem läßt sich der
philosophische Kern des Problems so formulieren: Man könnte das

Verifikationsprinzip für begründet halten, wenn das Ganze sich mit dem Ganzen

der Erfahrung decken würde, doch eine solche Deckungsgleichheit kann
nicht als «vorgegeben» vorliegen, so daß man, um zu sehen, ob sie
anzunehmen ist, eine Forschung über das Ganze anstellen muß, die nicht von
Anfang an an dieses Prinzip gebunden sein darf.

Was den zweiten Punkt betrifft, so ist vielleicht am aufschlußreichsten,

daß die Geschichte der Entwicklungen der neupositivistischen
Bewegung selbst deren Schwächen zutage gefördert hat. Man hat nämlich
gesehen, daß man nicht einmal für die empirischen Wissenschaften das

Verifikationsprinzip als Sinnprinzip annehmen darf, da man sonst

gezwungen wäre, nicht nur sämtliche theoretischen Konstruktionen aus

ihnen auszuschließen, sondern sogar die einfachen universalen Aussagen
der elementarsten physischen Gesetze. Die Neupositivisten selbst mußten
so zwangsläufig das ursprüngliche Sinnprinzip Schritt um Schritt freier
auslegen, um nicht die ganze theoretische Komponente der empirischen



Gott angesichts der heutigen wissenschaftlichen Mentalität 83

Wissenschaften für sinnlos zu erklären. Wir können uns hier nicht dabei

aufhalten, die Etappen dieses höchst interessanten Vorgangs
nachzuzeichnen; es genügt, wenn wir sagen, daß er schließlich zur Einsicht
führte, daß es unmöglich ist, in den Experimentalwissenschaften die
theoretischen Begriffe klar und unzweideutig (und nicht nur vom
praktischen Standpunkt aus, sondern grundsätzlich) von den empirischen zu
unterscheiden.

Wenn wir dieses Ergebnis wiederum dem philosophischen Inhalt nach
und nicht nur in methodologischer Analyse zum Ausdruck bringen wollen,
können wir sagen, daß es sich für die empirischen Wissenschaften selbst
als unerläßlich erwiesen hat, eine «metaempirische Vermittlung» zuzulassen

und somit jenes intellektuelle Instrument zu akkreditieren, das der
Schlüssel ist, um an die «metaphysische Vermittlung» und mit ihr an den

rationalen Diskurs über das Übernatürliche erkennend heranzugehen.
Wir könnten somit sagen, daß die methodologische Reflexion über die
Wissenschaft selbst es als unmöglich erwiesen hat, den Denkraum der

Metaphysik zu schließen, obschon es selbstverständlich nicht Aufgabe
der Wissenschaft ist, zu sehen, ob sich dieser nicht rein postulatorisch
füllen läßt. Damit sind wir zu der Behauptung berechtigt: Wenn man im
Namen der wissenschaftlichen Geisteshaltung meint, man müsse die

Legitimität einer rationalen Nachforschung über das Übernatürliche
bestreiten, so erhebt man eine Forderung, die sich aufgrund der
ausgereiftesten Ergebnisse der Forschung nach den Erkenntnisbedingungen
der Wissenschaft nicht mehr halten läßt.

Gehen wir nun dazu über, das zu besehen, was wir den «praktischen»
Aspekt der heutigen wissenschaftlichen Mentalität genannt haben. Von
einem gewissen Gesichtspunkt aus kann man sagen, daß dieser sich in
bezug auf die Gottesfrage noch negativer auswirkt als die vorhin analysierte

Erkenntniskomponente, denn diese wirkt nur auf den zahlenmäßig
kleineren Kreis intellektueller Eliten. Der Großteil der menschlichen
Gesellschaft und des Gottesvolkes erlebt die Beziehung zu Gott auf einer
Ebene, die nicht vorwiegend von der Erkenntnis bestimmt wird, sondern

mit der praktischen Sphäre zusammenhängt, wobei wir diesen Begriff im
weiten Sinn verstehen, so daß er das ganze Spektrum des menschlichen

Engagements abdeckt. Auf dieser Ebene ist Gott etwas, das dem Dasein
Sinn gibt, das Leben zu orientieren ermöglicht, eine Werthierarchie
bestimmt, ein System von Zielen enthält, uns in unseren Alltagstätigkeiten

begleitet und dem gegenüber wir uns, noch mehr als gewisse Dinge zu
glauben oder nicht zu glauben, verpflichtet fühlen, gewisse Dinge zu tun



84 Gott angesichts der heutigen wissenschaftlichen Mentalität

oder nicht zu tun, uns einem bestimmten Lebensstil entsprechend statt
anderen Lebensweisen gemäß zu verhalten.

Der Angriff auf die transzendente Perspektive, der auf dem Gelände

der Praxis erfolgt, ist also viel gefährlicher als der auf dem Feld der

Theorie, auch wenn er mit diesem zusammenhängt, ja aus diesem zur
Hauptsache hervorgeht. Dies hängt übrigens mit dem Umstand zusammen,

daß für das große Publikum die Wissenschaft mehr eine Gesamtheit
wirksamer Kenntnisse ausmacht als einen Komplex reiner Kenntnisse.

Nur wenige vermöchten zu sagen, worin die Erkenntnisfortschritte der

heutigen Physik gegenüber der Physik Newtons bestehen, aber alle sind

beispielsweise zu sagen imstande, daß zu Beginn des Jahrhunderts noch

kein Fernsehen bestand, daß man noch keine Herzverpflanzungen
vorzunehmen wußte, daß man nicht einen Menschen auf den Mond schicken

konnte und so weiter. Dem kollektiven Bewußtsein ist die Wissenschaft

vor allem als große Macht präsent, von der man erwartet, daß sie nach

und nach sämtliche menschlichen Probleme zu lösen vermag. Während
der Mensch also einmal das Gefühl hatte, er müsse sich, um seine

Probleme zu lösen, an Gott wenden, scheint die Wissenschaft ihn heute dieser

Notwendigkeit zu entheben.
Es läßt sich denn auch nicht leugnen, daß im Verlauf der Geschichte

unserer Zivilisation das Gefühl der Abhängigkeit von Gott beim
Menschen unterschiedliche Aspekte aufwies : Man wandte sich einst an Gott,
damit er Hungersnot verhüte, regnen lasse, den Kranken wieder die

Gesundheit schenke (materielle Bedürfnisse), oder damit er dem
Menschen in seinen inneren Schwierigkeiten helfe, die mit dem sittlichen
Leben und den Daseinsdramen zusammenhängen, mit dem Schmerz und
dem Wissen um die eigene Begrenztheit. Der wissenschaftliche Fortschritt
hat in der Tat zu einer neuen Denkweise geführt : für die Probleme, welche

die körperliche Gesundheit betreffen, erwartet man die Lösung von den

Fortschritten der Wissenschaft, für die Hungerprobleme von der

Entwicklung der landwirtschaftlichen Techniken, und selbst für die persönlichen,

inneren Probleme erhofft man die Lösung häufig von der Psychologie,

von der Psychoanalyse (die man oft für fähig hält, die inneren
Persönlichkeitskonflikte zu erklären und zu lösen) oder auch von der

Soziologie und der Ökonomie (die man für fähig hält, die Konflikte
zwischen den Gesellschaftsklassen zu lösen sowie diejenigen, die sich aus

den Arbeitsbedingungen, aus Generationenkonflikten usw. ergeben). In
dieser Perspektive erscheint die Zuflucht zu Gott immer mehr als ein

Erbe der Ignoranz und des Aberglaubens.



Gott angesichts der heutigen wissenschaftlichen Mentalität 85

Natürlich kann niemand leugnen, daß der wissenschaftliche
Fortschritt die Machtlosigkeit des Menschen bedeutend verringert hat und
noch weiterhin verringern wird und daß er folglich die Probleme, die den

Menschen beschäftigen, in beträchtlich größerer Zahl lösbar macht. Doch
damit ist noch keineswegs Gewähr dafür geboten, daß er sämtliche

Typen von Problemen, die dem Menschen am Herzen liegen, ihn bedrük-
ken und ihm Sorge machen, anpacken kann. Man wird somit behaupten
dürfen, daß die Wissenschaft auf jeden Fall nur imstande sein wird,
gewisse Probleme des Menschen zu lösen, daß aber gewisse andere

Probleme außerhalb ihrer Reichweite bleiben werden. Bevor wir uns in
diesen Aspekt der Frage vertiefen, halten wir uns mit Nutzen bei einer
anderen Erwägung auf.

Geben wir ruhig zu, daß gewisse Probleme ihrer Natur nach so sind,
daß man vernünftigerweise ihre Lösung vom Fortschritt der Wissenschaft

erwarten darf (beispielsweise Probleme rein materieller Natur oder solche,
die mit dem Fortschritt der Medizin zusammenhängen). Aber damit ist
noch nicht gesagt, daß die Wissenschaft, wenn sie bloß sich selbst
überlassen ist, sich auch wirklich auf ihre Lösung ausrichtet. Die Wissenschaft
enthält eben keine genaue Steuerung auf die Ziele hin, auf die sich ihre

Anwendung richten soll. Deshalb könnten wir z.B. sagen, daß das
medizinische Problem des Sieges über den Krebs heute vielleicht schon gelöst
wäre, wenn nicht ein Großteil der medizinischen und biologischen
Forschung auf die Produktion zerstörerischer Kriegsgeräte ausgerichtet
würde oder auch einfach auf die Produktion von Konsumgütern, die
wirtschaftlich einträglicher, aber gar nicht so wichtig sind wie z. B.

Reinigungsmittel und Kosmetika. Die Wissenschaft richtet sich in ihrem
Wachstum nicht von selbst auf die großen Anliegen des Menschen aus;
sie wächst den Richtungen entsprechend, die ihr vorgezeichnet werden.
Sie wird nur zu einem verhältnismäßig kleinen Teil vom reinen
Forschungsdrang vorangetrieben, während der größte Teil der wissenschaftlichen

Tätigkeit auf die Stillung von Bedürfnissen ausgerichtet wird, die

oft oberflächlich sind, wenn sie nicht gar nach der bekannten Logik der
« Konsumgesellschaft » künstlich hervorgerufen werden.

Es ist somit klar, daß die Wissenschaft nach der Lösung für einige
wesentliche Probleme der Menschheit suchen kann, vorausgesetzt, daß sie

darauf gerichtet wird, und diesem «vorausgesetzt, daß» liegt nicht ein
wissenschaftlicher Entscheid zugrunde, sondern eine Option, die wir in
weitem Sinn als moralisch bezeichnen könnten. Wie man die Wissenschaft

gebrauchen soll, ist nicht ein wissenschaftliches Problem, sondern ein



86 Gott angesichts der heutigen wissenschaftlichen Mentalität

Problem, das individuelle, gesellschaftliche, politische Verantwortungen
in sich schließt, kurz, ein Problem, das von Werturteilen abhängt. Und
eben hier taucht wieder die Gottesfrage auf als Frage nach dem globalen
Sinn der Tätigkeit der Einzelperson, die in die Wissenschaft engagiert
ist, und der wissenschaftlichen Tätigkeit als ganzer als eines Phänomens,
das die ganze menschliche Gesellschaft betrifft.

Die Idee, daß die Wissenschaft sämtliche Probleme des Menschen

zu lösen imstande sei, ist somit in sich naiv nicht allein deswegen, weil
(wie wir das im folgenden sehen werden) es Typen von Problemen gibt,
deren Lösung von der Wissenschaft zu verlangen sinnlos ist, sondern auch

aus dem Grunde, weil sie die menschlichen Probleme, für die sie zuständig
ist, nur dann lösen kann, wenn auf einem Urteils- und Wertungsfeld, das

außerwissenschaftlich ist, bestimmte Entscheide getroffen werden.

An diesem Punkt kann es von Nutzen sein, die Hauptursachen zu

rekapitulieren, weshalb die Wissenschaft de facto (auch ohne daß dies

innerlich begründet wäre) die Grundlage der Religiosität gefährdet.
1. Vor allem erschwert sie die Wahrnehmung des Transzendenten. Wie

wir gezeigt haben, hat sie die Tendenz, den sinnvollen Diskurs auf der
Ebene der Erkenntnis wie der Praxis auf das zu begrenzen, was empirisch
wahrnehmbar und manipulierbar ist. Wenn sich dem Menschen ein

Problem stellt, macht er es, falls es ihm empirisch analysierbar und
technisch lösbar erscheint, zum Gegenstand von Verstehensbemühungen
und er plagt sich damit ab, es zu lösen; andernfalls aber besteht die
Tendenz, es auf die Seite zu schieben in der Meinung, es sei nicht einmal der
Mühe wert, es anzupacken. Da nun aber sämtliche Probleme, die mit der

Ordnung des Transzendenten zusammenhängen, von dieser zweiten Art
sind, muß selbstverständlich diese Einstellung den Sinn für das
Transzendente zwangsläufig mehr und mehr abstumpfen.

2. Sodann hat auch bei denen, die den Sinn für das Transzendente
nicht verloren haben und bereit sind, es als für ihre Daseinsperspektive
wesentlich anzusehen, die wissenschaftliche Mentalität die Tendenz, die

Überzeugung einzuprägen, daß es unmöglich oder unnütz sei, diesbezüglich
eine auf Erkenntnis ausgehende Forschung zu unternehmen. Namentlich in
der Welt der Jugend lebt die Religiosität heute wieder auf, aber es ist
keine Gewähr dafür geboten, daß diese sich tief verwurzelt, wenn nicht
das Bewußtsein mit dabei ist, daß sie solid begründet und objektiv motiviert

werden kann vermittels einer Reflexion, die über das Stadium einer
bloßen Gemütsregung oder eines Verlangens hinausgeht. Freilich werden
sich manche Mittel zur Schaffung einer rationalen Überzeugung, die



Gott angesichts der heutigen wissenschaftlichen Mentalität 87

einst wirksam waren, für diese Begründung als wenig tauglich erweisen,
da sie sich unter dem Einfluß der wissenschaftlichen Geisteshaltung
verbraucht haben. Aber dies will nicht heißen, man müsse von diesem Bemühen

absehen. Dieses kann im Gegenteil heute viel interessanter und
faszinierender sein als früher, weil es unsere Originalität und Kreativität auf
einem Gelände ins Spiel treten läßt, das als Problemhorizont ewig ist,
aber ständig neu zu beackern ist in bezug auf das, was es an Rationalität
tatsächlich enthält und vorlegt.

3. Ferner hat das Vorhandensein der wissenschaftlichen Mentalität
den Sinn für die menschliche Begrenztheit und Ohnmacht stark verkümmern
lassen.

Diesbezüglich wollen wir nicht die nur etwas weiter oben angestellten
Überlegungen wiederholen, doch mag es aufschlußreich sein, auf ein

kleines Symptom hinzuweisen, das ein wenig als Test dafür gelten kann,
wie sehr sich dieses Gespür für die Abhängigkeit von Gott sogar bei den

Gläubigen abgeschwächt hat. Als in die Meßliturgie der Gebrauch der

Volkssprache eingeführt worden ist, konnte man eine Zeitlang bei nicht
wenigen Gläubigen eine gewisse Verlegenheit beobachten, wenn sie die

dreimalige Anrufung «Herr, erbarme dich; Christus, erbarme dich...»
aussprachen statt der alten Form «Kyrie eleison; Christe eleison ...», die

sie früher ohne psychologische Widerstände rezitiert hatten, weil sie eben

in ihrem Sinn nicht genau verstanden worden war. Dieses Bekenntnis der

eigenen Ohnmacht und Schwäche, das in der christlichen Überlieferung
etwas vom Natürlichsten gewesen war, tönte dem Ohr des heutigen
Menschen etwas fremd. Diese Wirkung ist heute kaum mehr zu
registrieren, da die Gewohnheit diese Wiederholung mechanischer werden
ließ und ihr den leisen Einschlag der Neuheit und Überraschung genommen

hat. Für all das ist sicherlich die wissenschaftliche Geisteshaltung
mitverantwortlich. Der Mensch hat sich daran gewöhnt, sich von fremder
Hilfe unabhängig und selbständig zu fühlen. Wenn er die Überlegenheit
Gottes noch anerkennt, so akzeptiert er höchstens, ihm einen Ehrentribut
zu entrichten, erklärt sich aber ihm gegenüber nicht als schwach und

bedürftig.
Was wir hier rekapituliert haben, sind einige der augenfälligsten

Konsequenzen streng genommen nicht sosehr der wissenschaftlichen

Geisteshaltung, die, wie wir im vorhergehenden klargestellt haben, nun
auch das Wissen um die Grenzen der Wissenschaft rezipiert hat, sondern
vielmehr des Szientismus, der in der westlichen Kultur dieses Jahrhunderts

lange Zeit geherrscht hat und sich dadurch «auszeichnet», daß er



88 Gott angesichts der heutigen wissenschaftlichen Mentalität

das Wissen zum obersten Wert erhebt. Diese szientistische Fehlhaltung
wurde lange Zeit hindurch praktiziert, und die in ihr liegenden
Gefahrenmomente, die die religiöse Dimension bedrohen, haben sich beträchtlich
entwickelt. Heute jedoch darf man behaupten, daß das Bewußtsein, zu
dem die wissenschaftliche Geisteshaltung selbst in kritischer Reflexion
herangereift ist, uns in die Lage versetzt, auch auf der Ebene des kollektiven

Bewußtseins die Auswüchse des Szientismus zu überwinden und
somit das Terrain zurückzugewinnen, um die religiöse Problematik wieder
auf den Boden der rationalen Behandlung stellen zu können.

Es gibt hauptsächlich zwei Bewußtseinselemente, die diese Zurück-
gewinnung von Terrain begünstigen können: Erstens ist man innegeworden,

daß die Wissenschaft ein begrenztes, beschränktes Wissen ist, und
sodann, daß dieses Wissen von seiner Natur her nicht unfehlbar ist.

Der erste Aspekt ist im vorausgehenden bereits erörtert worden. Was
den zweiten betrifft, so können wir sagen, daß heute der wissenschaftliche
Diskurs zugibt, daß er auch irren kann. Wer sich anmaßen wollte, zu
behaupten: «Bei dieser Aussage handelt es sich um eine nun endgültig
feststehende, unwiderlegliche wissenschaftliche Wahrheit», würde damit

gegen den Geist der Wissenschaft verstoßen, die anerkennt, daß jede
wissenschaftliche Aussage sich eines Tages als unzutreffend erweisen

könnte.
Aus diesen beiden Sachverhalten ergibt sich, was für eine groteske

Anmaßung es ist, den Zuständigkeitsbereich des wissenschaftlichen

Diskurses, der seiner Natur nach begrenzt ist, zu erweitern und auf die
Dimensionen der Transzendenz, des Sinns des Lebens, des Endziels des

Menschen, der höchsten Werte usw. auszudehnen. Zudem tritt zutage,
wie innerlich unsinnig es ist, diesem Diskurs, der, wie er selbst zugibt,
von Natur aus nicht gegen Irrtum gefeit ist, die Aufgabe anzuvertrauen,
sich über die Grundfragen auszusprechen, bei denen es um das Leben des

Menschen geht.
Damit sind wir nun so weit, daß wir angeben können, welches die

Typen von Problemen sind, für die der Mensch von der Wissenschaft keine

befriedigenden Lösungen erwarten darf. Zu diesem Zweck können wir
unter den menschlichen Problemen unterscheiden zwischen den Problemen,

in bezug auf die der Mensch nicht zu absoluter Gewißheit zu gelangen
braucht, und denen, in bezug auf die er nach absoluter Gewißheit strebt.

Zu den ersteren gehören sämtliche Probleme von irgendwie konkreter
Natur, also solche, in denen sich die zu erreichenden Ziele einigermaßen
befriedigend präzisieren lassen und für die es einzig auf eine wirksame



Gott angesichts der heutigen wissenschaftlichen Mentalität 89

Zusammenordnung von Mitteln und Zweck ankommt. In solchen Fällen
ist es unwichtig, ob die Kenntnisse, auf die man sich zu ihrer Lösung
stützt, von absoluter Gewißheit sind oder nicht ; man braucht bloß
feststellen zu können, daß sie hinreichen, eine irgendwie befriedigende
Lösung zustandezubringen, und man ist auch zu der Erwartung berechtigt,

daß neue Erkenntnisse noch andere Mittel vorlegen werden können,
die zur Erreichung der betreffenden Ziele noch wirksamer sein werden.

Selbstverständlich bildet für sämtliche Probleme dieser Art die Wissenschaft

den geeignetsten Boden, um sie zu lösen, und deren innere Anfälligkeit

für Irrtum macht keine Schwierigkeit.
Es gibt jedoch noch andere Arten von Problemen, eben jene, von

denen wir gesagt haben, es gehe dabei um das Leben des Menschen. In
bezug auf diese gibt sich niemand damit zufrieden, sich nach bloß
hypothetischen Kenntnissen zu richten. Niemand spielt sein Dasein auf dem

Boden einer Hypothese, sondern jeder verlangt absolut, sich dabei nicht
zu täuschen. Angesichts gewisser grundlegender Entscheide, in denen es

um die globale Ausrichtung unseres Daseins geht, werden wir inne, daß

der Entscheid für die eine oder die andere Lösung uns «alles verlieren»
oder «alles gewinnen» lassen kann, daß wir «uns verlieren» oder «uns

gewinnen» können je nach der Lösung, die wir treffen.
Auf den ersten Blick hin könnte es scheinen, zu einer Besorgnis

dieser Art könne es bloß innerhalb eines konfessionellen Horizontes
kommen oder zumindest erst bei einem Gewissen, das schon religiös
ausgerichtet ist. Das stimmt aber nicht. Dieses Verlangen nach dem

eigenen «Heil» ist nicht sosehr eine Folge, sondern vielmehr die innerlich
und vorzüglich menschliche Grundlage der Religiosität. Jeder Mensch

fühlt, daß auch für ihn das Wort des Evangeliums gilt : «Was nützt es dem

Menschen, wenn er die ganze Welt gewinnt, dabei aber seine Seele

verliert?» (Mt 16,26.)
Die heutige Gesellschaft meint, sie habe nun den Glauben an die

Seele abgeschafft, und in gewissem Sinn kann man annehmen, daß sich
dies so verhält, wenn man darunter den Glauben an eine bestimmte
metaphysische Darstellung dessen versteht, was gemäß unserer
Kulturtradition die menschliche Seele ist. Aber in einem tieferen Sinn ist unsere
Zeit dabei, den inneren, absoluten Wert der Person von neuem zu
entdecken. Wenn unsere jungen Menschen die Lockungen und Annehmlichkeiten

unserer Konsumgesellschaft zurückweisen, wenn sie zu
Lebensbedingungen bereit sind, die sie vor dem «Einbezogenwerden in das

System» bewahren und ihnen das Gefühl geben, «sich selbst zu verwirk-



90 Gott angesichts der heutigen wissenschaftlichen Mentalität

liehen» und nicht «sich entfremdet» zu sein, was tun sie dann anderes, als

sich selbst zu retten suchen, selbst um den Preis, die Welt zu verlieren?
All dem liegt die faktische Überzeugung zugrunde, daß ich bloß ein

Leben und bloß mein Leben habe, daß niemand es an meiner Stelle leben

kann, und daß, wenn dieses Leben verspielt ist, niemand es mir zurückzugeben,

niemand den Verlust abzugelten vermag. Auch wenn mir dafür
noch so viel Reichtum, Ansehen, Erfolg gegeben würde, hätte ich nach
meinem Gefühl doch alles verloren in der Illusion, alles zu gewinnen. Dies
ist also das rein menschliche - ja wir könnten sagen: das laienhafte

- Heilsverlangen, auf das, wie uns unser tiefes Gefühl sagt, kein
wissenschaftlicher Fortschritt Antwort geben kann, da es dabei nicht um äußere

Mittel geht, über die wir verfügen müßten, um dieses Ziel zu erreichen.
Dazu kommt, daß der Mensch von heute innewird, daß er sich dieses

Heil nicht aus eigener Kraft verschaffen vermag, was die Unsicherheit,
die Unzufriedenheit, die echte Angst bezeugen, in denen sich der heutige
Mensch befindet und worüber die Philosophie, die Kunstinterpretation,
die psychologischen und soziologischen Forschungen unserer Tage
tiefdringende Untersuchungen angestellt haben. Damit hat der Mensch

wieder das Gespür für seine Begrenztheit und Ohnmacht erhalten, die

nicht davon herrühren, daß er der Natur oder der Gesellschaft unterlegen

wäre, wofür der wissenschaftliche Fortschritt, richtig eingesetzt,
Abhilfe schaffen könnte, sondern die mit seiner inneren, existentiellen
Grundbefindlichkeit zusammenhängen. Daher dieses Suchen nach Gewißheiten,

das die heutige Unruhe charakterisiert und das sich schon seit

einiger Zeit nicht mehr auf die Wissenschaften richtet, die diesen Typus
von Gewißheiten strukturell nicht zustandebringen können. Aus dieser

Enttäuschung über den Szientismus ist es im letzten Jahrzehnt geradezu
zu einer Ablehnungshaltung gegenüber der Wissenschaft gekommen, die

zwar übertrieben ist, im Grunde aber von der Feststellung herrührt, daß

die Wissenschaft nicht fähig gewesen ist, uns dieses «bessere Leben» zu

verschaffen, das man von ihr erhofft hatte, daß sie im Gegenteil die

Voraussetzungen zum Überleben der Menschheit gefährdet.
Die heutige Krise des Szientismus und die Feststellung, daß der

Mensch nicht imstande ist, den wissenschaftlich-technologischen
Fortschritt zu meistern, sind zwei Züge der heutigen Kultur, welche die Frage
nach den Zielen, nach dem letzten Warum, nach dem Sinn des Lebens und
der Geschichte, nach der Ausrichtung, die der Wissenschaft zu geben ist,
wieder neu stellen. Doch diese Fragen sind letztlich einige Grundbestandteile

der «Gottesfrage», auch wenn wir diese Frage nicht auf diese paar



Gott angesichts der heutigen wissenschaftlichen Mentalität 91

Komponenten allein reduzieren wollen. Auf alle Fälle stellt sich heute das

Gottesproblem vor allem in diesen Fragen, weil es letztlich ein Problem
der Grundausrichtung, der Umkehr, des Fleils, radikaler Entscheide, der

Ermittlung von Zielen, für die das Leben aufs Spiel zu setzen sich lohnt,
und globaler Sinnbezüge nicht nur für das individuelle Leben, sondern

auch für das Leben als Ganzes, d. h. für die Gesellschaft und die Geschichte

ist. Damit gewinnt man auch die eschatologische Dimension zurück, die

schon von jeher in der Gottesfrage enthalten ist. Alle diese Indizien
dringen nun an die Oberfläche, und man braucht gar nicht so tief zu

graben, bis es einem gelingt, sie zu entdecken.

Darum darf man getrost der Meinung sein, daß in der Führung der

heutigen Zivilisation derjenige die Oberhand gewinnen wird, der auf
diese Gottesfrage eine angemessene Antwort zu geben weiß, mag nun
diese Antwort von den geschichtlichen Religionen oder von anderswoher
kommen. Es ist also nicht gesagt, daß es gerade die Christen sind, die

diese Antwort zu geben wissen; andererseits aber ist es klar, daß sie

objektiv besser imstande sind, sie zu geben, da es sich für sie dabei nicht
nur darum handelt, implizite Bedürfnisse zu deuten. Sie sind von ihrer
Tradition her dazu erzogen worden, den transzendenten Dimensionen,
die heute verworren wieder zum Vorschein kommen und von der Menschheit

auf ihrem Weg mühsam gewissermaßen wiederentdeckt worden sind,
den Vorrang zu geben.

Leider hat man den Eindruck, daß nur wenige das Problem in dieser

Sicht wahrnehmen. Bei vielen Christen herrscht noch allzusehr das Gefühl

vor, angegriffen zu werden, einen Schützengraben verteidigen zu müssen,
ein Banner hochhalten zu müssen, gegen das die heutige Welt anstürmt,
während sie in Wirklichkeit, wenn auch oft unbewußt, von denen

herbeigerufen werden, die eben diese Art von Antwort erwarten, von der die
Christen meinen, sie werde ihnen bestritten. Alles in allem könnte dies

der Sinn einer nicht oberflächlichen Reflexion sein, einer Reflexion, die

über die äußeren Anzeichen einer scheinbaren Polemik hinauszugehen
versteht, um den Sinn einer Möglichkeit der Begegnung zwischen Gott
und der heutigen Welt zu entdecken.

Wenn übrigens der Christ wirklich davon überzeugt ist, daß Gott
den höchsten Wert darstellt, kann er gar nicht der Meinung sein, die

heutige Zivilisation könnte ohne diesen Wert auskommen. Wer der
Ansicht ist, die Aufgabe des Christen sei im Grunde die, die Wirklichkeit
Gottes zu «verteidigen», beweist schon allein dadurch, daß er sich nicht
auf dem richtigen Weg befindet, daß er an die Absolutheit dieses Wertes



92 Gott angesichts der heutigen wissenschaftlichen Mentalität

nicht so recht glaubt, nämlich daran, daß auch diejenigen, die erklären,
sie wollten nichts von ihm wissen, sich auf der Suche nach ihm befinden.
Falls wir nicht als erste dieser Überzeugung sind, dann sind wir es, die es

nötig haben, den Sinn für Gott zurückzugewinnen.
Gewiß kann es eine Aufgabe sein, die eine gewisse Mühe erfordert,

die Züge zu entdecken, die das Gesicht Gottes in der Geschichte unserer
Tage angenommen hat und die vielleicht nicht mehr dieselben sind, an
die wir von unserer Tradition her gewöhnt waren. Doch dies darf uns
nicht befremden, denn Gott sät in die Furchen der Geschichte und offenbart

sich nicht nur in Büchern, selbst wenn diese «heilige Schriften»
sind. Heute hat die Geschichte ein besonderes Gepräge; sie ist eine

Geschichte, worin die wissenschaftliche Geisteshaltung herrscht und
haust. Vielleicht wird sie morgen andere Züge aufweisen, so wie sie in der

Vergangenheit von anderer Art war. Gott gelten lassen heißt deshalb

heute zu einem großen Teil, Antworten auf die Fragen vorlegen, welche
die Wissenschaft akuter gemacht hat, und dabei gleichzeitig zugeben,
keiner Antwort fähig zu sein, die jene zu ersetzen vermöchte, die von
einer Anerkennung und Anrufung des Transzendenten herkommt.


	Gott angesichts der heutigen wissenschaftlichen Mentalität

