Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 1-2

Artikel: Weltanschauung als Wissenschaft, Philosophie, Ideologie und Religion
Autor: King, Guido

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760964

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760964
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Guipo Kinec

Weltanschauung als Wissenschaft,
Philosophie, Ideologie und Religion

Ich mochte in diesem Aufsatz den Begriff « Weltanschauung» etwas
ndher bestimmen, indem ich ihn in «Wissenschaft», «Philosophiey,
«Ideologie» und «Religion» unterteile. Dabei beabsichtige ich hier weder
eine begriffsgeschichtliche Untersuchung, noch eine Analyse des heutigen
Sprachgebrauchs, noch eine Ubersicht iiber die zeitgendssische Literatur
zu diesem Thema zu geben. Mein Vorhaben ist bescheidener: ich méchte
dem Leser blof meine personliche diesbeziigliche Terminologie nahe
bringen, so wie sie sich auf Grund meiner Lehrerfahrung ausgebildet und
fiir eine allgemeine Ubersicht als niitzlich erwiesen hat.

Die Erklirung wird vom Begriff « Wissenschaft» ausgehen und im
Begriff «Religion» kulminieren. Dabei wird der Ubergang zum jeweils
nichstfolgenden Begriff immer durch eine Uberlegung motiviert sein,
welche besagt, dall eine Weltanschauung, die nur das enthélt, was durch
die schon eingefithrten Begriffe bezeichnet wird, nicht befriedigen kann.

I. Wissenschaft

Wissenschaft ist heute ein unabdingbarer Bestandteil jeder Welt-
anschauung. Jedes zeitgenossische Weltbild muB die Wissenschaften
ernst nehmen und mit ihnen vereinbar sein, wenn es selbst ernst genom-
men werden will. Zwar wird heute mehr denn je auf die Grenzen der
Wissenschaft hingewiesen (und wir werden im Folgenden diesem Aspekt
durchaus Rechnung tragen), doch ist als erstes sicher festzuhalten, daB
die Wissenschaften Behauptungen formuliert haben, die praktisch all-



Weltanschauung als Wissenschaft, a7

gemein als wahr anerkannt werden, wie z.B. «Die Cholera-Krankheit
wird durch den Kommabazillus verursacht», «Ein Wassermolekiil
besteht aus zwei Wasserstoffatomen und einem Sauerstoffatom», «In
jedem formalen System der Arithmetik gibt es eine wohlgeformte wahre
Behauptung, die innerhalb des betreffenden Systems weder bewiesen noch
widerlegt werden kann» (Theorem von Gd&del), usw. Auch haben die
Wissenschaften in ihren technologischen Anwendungen unbestreitbare
Erfolge erzielt, auf die wir nicht mehr verzichten kénnen; ja ohne diese
von den Wissenschaften hervorgebrachte Technik wire das Uberleben
der Menschheit in ihrem heutigen Umfang wohl iiberhaupt in Frage
gestellt.

Natiirlich ist es immer moglich, daB jemand wissenschaftliche
Behauptungen wie die oben zitierten in Zweifel zieht. Doch haben die
Biologie, die Physik, die Mathematik und Logik usw. praktisch allgemein
anerkannte Methoden entwickelt, welche eine strenge Nachpriifung
solcher Behauptungen erlauben, die von der Rasse, Religion und poli-
tischen Einstellung des Forschers unabhidngig ist. Allerdings enthalten
die wissenschaftlichen Theorien auch Behauptungen, die umstritten sind,
sel es, daB ihre Nachpriifung erst im Gange ist, sel es, dafl es sich um
Annahmen handelt, welche ihrer Natur nach von dem in direkter Messung
Feststellbaren oder dem effektiv Nachrechenbaren weiter entfernt sind.
Im Hinblick auf das Anliegen der gegenseitigen Abgrenzung von Wissen-
schaft, Philosophie, Ideologie und Religion erscheint es mir aber zweck-
méifBig, bei der Wissenschaft das Merkmal des allgemeinen Anerkanntseins
zu betonen und also den Begriff «wissenschaftliche Behauptung » fiir unsere
Zwecke definitorisch so festzulegen, daB mit ihm auf Grund von praktisch
allgemein anerkannten Methoden praktisch allgemein als wahr anerkannte
Behauptungen gemeint sein sollen. Die (oder: eine) Wissenschaft kann
dann als die (oder: eine) Menge von wissenschaftlichen Behauptungen
definiert und von einer wissenschaftlichen Theorie, welche auch nicht
allgemein anerkannte Behauptungen enthilt, unterschieden werden.

Die vorgeschlagene Terminologie hat also zur Folge, da8 diejenigen
Behauptungen einer wissenschaftlichen Theorie, die unter Fachleuten
nicht unbestritten sind, nicht zur betreffenden Wissenschaft gezihlt
werden. Dies harmoniert mit der intendierten Bedeutung von Redewen-
dungen wie «Die Wissenschaft lehrt, da3...». Auch ist die Einschrinkung
weniger einschneidend als man zundchst denken konnte, da die so
definierten wissenschaftlichen Behauptungen zwar nicht die umstrittenen
Annahmen einer Theorie, wohl aber alle Wenn-dann-Behauptungen



58 Weltanschauung als Wissenschaft,

umfassen, welche diese Annahmen mit den aus ihnen ableitbaren, der
Nachpriifung ndher stehenden Konsequenzen verbinden.

Es ist zuzugeben, daB3 der hier vorgeschlagene Begriff von Wissenschaft
kein exakter Begriff ist, da ja die Eigenschaft praktisch allgemein aner-
kannt zu sein keine exakte GroBe ist. Mangel an Exaktheit ist jedoch nicht
nur ein Negativum, sondern kann auch positiv als Offenheit fiir verschie-
dene weitere Prizisierungen verstanden werden. Gerade bei Uberlegungen
so allgemeiner Art, wie es die hier gemachten sind, ist eine solche Offen-
heit von Vortelil.

GewiB ist die Eigenschaft, auf Grund von praktisch allgemein aner-
kannten Methoden praktisch allgemein als wahr anerkannt zu sein, eine
erstrebenswerte Eigenschaft, und es wire schon, wenn wir fiir alle Behaup-
tungen diese Eigenschaft erreichen konnten. Faktisch ist es jedoch so,
daB wir uns im Leben sehr oft auf Uberzeugungen (d.h. formulierte und
unformulierte Behauptungen) stiitzen (und stiitzen muissen), die keine
wissenschaftlichen Behauptungen im oben definierten Sinne sind. Mit
anderen Worten: Die Maxime «Verzichte auf jede Behauptung, die sich
nicht in eine wissenschaftliche Behauptung verwandeln 1dBt», ist keine
brauchbare Lebensregel.

II. Philosophie

Ich schlage vor, alle Behauptungen, die keine wissenschaftlichen
Behauptungen sind, als «philosophische Behauptungen» zu bezeichnen,
und unter «Philosophie einer Person x» die Menge der von x vertretenen
philosophischen Behauptungen zu verstehen. (Die Relativierung der
Philosophie auf eine Person x ergibt sich aus dem Umstand, daB die phi-
losophischen Behauptungen, die sich per definitionem nicht auf allgemein
anerkannte Methoden stiitzen, meist nicht allgemein anerkannt sind.

Wie wir oben bemerkt haben, gibt es schon i»# den wissenschaft-
lichen Theorien Behauptungen, die kontrovers sind und also nach der
hier eingefithrten Terminologie keine wissenschaftlichen, sondern philo-
sophische Behauptungen sind. Das heiflt, schon der Wissenschaftler
kommt bei seiner wissenschaftlichen Tétigkeit nicht ohne Philosophie
aus. Aber auch Erorterungen 4iber die verschiedenen Arten von wissen-
schaftlichen Behauptungen fithren sehr schnell iiber den Bereich der
praktisch allgemein anerkannten wissenschaftlichen Behauptungen
hinaus: neben den wissenschaftlichen Behauptungen der Wissenschafts-



Philosophie, Ideologie und Religion 59

theorie gibt es das weite Gebiet der Philosophie der Wissenschaften. Vor
allem aber gehéren die Uberzeugungen beziiglich der existenziell wich-
tigen Fragen nach dem Sinn der Welt und des menschlichen Lebens
zu denjenigen Uberzeugungen, welche sich nicht in wissenschaftliche
Behauptungen verwandeln lassen, sondern die Bereiche der Metaphysik,
der philosophischen Anthropologie und der philosophischen Ethik kon-
stituieren.

Die vorgeschlagene rein negative Kennzeichnung des Philosophi-
schen als des Nicht-Wissenschaftlichen mag manchem Philosophen als
unbefriedigend erscheinen, da daraus unter anderem folgt, da3 z. B. auch
jeder unsinnige Aberglaube als «philosophisch» bezeichnet werden muB.
« Philosophie» ist jedoch nicht synonym mit «gute Philosophie», und es
stort vielleicht nicht, einen Aberglauben als «schlechte Philosophie» anzu-
sprechen. Die Wahl einer positiven Kennzeichnung dessen, was «Philo-
sophie» heiBen soll, ist im gegenwirtigen Zusammenhang nicht zu
empfehlen, denn mit jeder solchen Wahl wiirden wir uns sofort in einen
ausdriicklichen Gegensatz zu bestimmten philosophischen Standpunkten
stellen, da die Frage, worin positiv gesehen das Wesen der philosophi-
schen Erkenntnis bestehe (ob es z.B. eine spezifisch philosophische
Intuition gebe), selbst eine hochst umstrittene philosophische Irage
darstellt. Dagegen kann die Behauptung, daB3 Philosophie nicht Wissen-
schaft in dem hier definierten Sinn sei, sich sicher auf einen weiten Kon-
sens berufen.

Ist es aber wirklich angebracht, die Philosophie von der Wissenschaft
abzugrenzen? Erhebt denn die Tétigkeit eines guten Philosophen nicht
auch Anspruch auf Wissenschaftlichkeit? Ich mochte das keineswegs
bestreiten. Tatsdchlich kann aber die hier vertretene Terminologie diesem
Anspruch auf Wissenschaftlichkeit durchaus Rechnung tragen. So wie
wir gesagt haben, daB3 der Wissenschaftler bei seiner wissenschaftlichen
Tatigkeit nicht nur wissenschaftliche Behauptungen in unserem Sinn
macht, so kénnen wir auch sagen, daf8 der Philosoph bei seiner philoso-
phischen Tétigkeit nicht nur philosophische Behauptungen aufstellt. Sehr
oft wird z. B. in philosophischen Schriften auf die Behauptungen anderer
Philosophen Bezug genommen, d.h. es werden Texte interpretiert und
analysiert. Ein guter Philosoph wird sich aber bei seinen hermeneutischen
und sprachanalytischen Feststellungen bemiihen, moglichst nach all-
gemein anerkannten Methoden vorzugehen, um so diesen Feststellungen
nach Méglichkeit den Status von wissenschaftlichen Behauptungen zu
verleihen.



60 Weltanschauung als Wissenschaft,

Noch wichtiger fiir den wissenschaftlichen Charakter der philoso-
phischen Tétigkeit ist aber der Umstand, daB selbst bei der Ausarbeitung
der eigenen Position eine gewisse Art von wissenschaftlichen Behaup-
tungen eine wichtige Rolle spielt, ich meine die logischen Behauptungen.
Die Formulierung eines philosophischen Standpunktes besteht ndmlich
nicht nur aus einer Liste von Behauptungen eines Credos, sondern sie
bringt diese Behauptungen auch in einen logischen Zusammenhang.
Nehmen wir zur Veranschaulichung den folgenden Ansatz einer bestimm-
ten atheistischen Position:

(1) Wenn es einen Gott gibt, dann hat er die Welt erschaffen

(2) Wenn Gott die Welt erschaffen hat, dann gibt es kein Ubel in der Welt
(3) Es gibt Ubel in der Welt

(4) Es gibt keinen Gott

(1), (2), (3) und (4) sind philosophische Behauptungen, die nicht allgemein
als wahr angenommen werden. Ein Atheist setzt aber diese vier Behaup-
tungen nicht einfach unverbunden nebeneinander, sondern er behauptet
auch, daB (4) notwendig aus (1), (2) und (3) folge, d.h. er macht auch die
nach praktisch allgemein anerkannten Kriterien als logisch wahr aner-
kannte Behauptung:

(5) Wenn (1), (2) und (3), dann (4).

Die Formulierung eines philosophischen Standpunktes enthélt also neben
den philosophischen auch wissenschaftliche Behauptungen, so dafl nach
der hier vorgeschlagenen Terminologie wie zwischen Wissenschaft und
wissenschaftlicher Theorie, so auch zwischen Philosophie und philoso-
phischer Theorie unterschieden werden mu8.

Bei der Diskussion einer philosophischen Theorie sollte immer zu-
nidchst die Wahrheit der wissenschaftlichen Behauptungen festgestellt
werden, da infolge des Vorhandenseins allgemein anerkannter Methoden
hier eine Einigung leichter mdglich ist. In unserem einfachen Beispiel
des Ansatzes einer atheistischen Theorie ist die Wahrheit der wissenschaft-
lichen Behauptung (5) allerdings so offensichtlich, daB3 ein theistischer
Opponent sogleich mit einer Kritik der philosophischen Behauptungen
beginnen kann. Dabei ist anzumerken, daB in unserem Fall die Behaup-
tungen (1) und (2) sich verhiltnisméfBig leicht in wahre wissenschaftliche
Behauptungen verwandeln lassen (wenn «Gotty» ausdriicklich als « Welt-
erschaffer und ...» definiert wird, dann wird (1) zu einer logisch wahren
Tautologie ; und wenn man «Ubel» als « Krankheit oder ...» definiert, dann
wird (4) zu einer allgemein anerkannten empirischen Feststellung), so



Philosophie, Ideologie und Religion 61

daB sich die Auseinandersetzung vor allem auf die Behauptung (2) kon-
zentrieren diirfte.

Die Wissenschaftlichkeit, welche einer philosophischen Theorie
zukommen kann, nimmt nicht hinweg, daf3 eine philosophische Theorie
keine wissenschaftliche Theorie ist. Wahrend ndamlich das Aufstellen einer
wissenschaftlichen Theorie immer von der Hoffnung geleitet ist, zu einem
allgemein anerkannten System zu kommen (auch wenn dieses erhoffte
Ziel nicht immer erreicht wird), so wire es utopisch, von der Arbeit eines
Philosophen generell ein solches Resultat zu erhoffen. Es kann zwar vor-
kommen, daBl Forschungen von Philosophen zu Behauptungen fiihren,
die nach allgemein anerkannten Methoden nachgepriift und als wahr
anerkannt werden konnen. Es handelt sich dann aber um das bekannte
Phinomen, daB urspriinglich philosophische Disziplinen sich in wissen-
schaftliche Disziplinen verwandeln konnen. Dies ist jedoch nicht der
Normalfall. Der spezifische Zweck der philosophischen Arbeit besteht
nicht in der Erzielung praktisch allgemein anerkannter wissenschaftlicher
Resultate, sondern vielmehr in der Klirung und Weiterentwicklung einer
personlichen Uberzeugung, eines personlichen Standpunktes.

Das Ziel einer philosophischen Diskussion soll deshalb nicht in erster
Linie im Erzielen einer Ubereinstimmung, das heiBt in der Entwicklung
eines gemeinsamen Standpunktes gesehen werden. Es kommt natiirlich
vor, daB ein Philosoph sich von den Argumenten seines Opponenten
iiberzeugen liBt, aber faktisch ist dies eher selten der Fall, ohne daf3
deswegen die Diskussionen nutzlos gewesen sein miiften. Normalerweise
besteht der Erfolg einer philosophischen Diskussion gar nicht in der
Erreichung einer Ubereinstimmung, sondern darin, daB jeder der
Disputanten (a) seinen eigenen Standpunkt artikuliert, differenziert und
in bezug auf seine Konsequenzen klart, und dal3 er (b) den Standpunkt
seines Opponenten zwar nicht teilen, aber verstehen lernt. Die Regeln
der philosophischen Diskussion verlangen zwar, daBl man nicht recht-
haberisch auf seiner Meinung beharrt, sondern auf die Argumente des
Opponenten eingeht und sich um die Erkenntnis der Wahrheit bemiiht;
aber man soll dies nicht deshalb tun, weil man hofft, daB so alle philo-
sophischen Divergenzen aus der Welt geschafft werden kénnen, sondern
weil man wei3, daBl man nur durch ein Ernstnehmen des Anderen und
nur durch eine echte Wahrheitssuche einen Denkanstol empfangen kann,
der zu einer Vertiefung und Weiterentwicklung des eigenen Denkens ver-
hilft. Die Verantwortung und Vertiefung der persénlichen Uberzeugungen
aber gehort zuden unabweislichen Forderungen menschlicher Rationalitit.



62 Weltanschauung als Wissenschaft,

Die wohlbekannte Erfahrung, daB philosophische Diskussionen
nicht zu einer universellen Harmonie der Uberzeugungen fiihren, ist
also nicht, wie oft gemeint wird, ein Beweis fiir die Nutzlosigkeit der
Philosophie. Denn die Weiterentwicklung von Ansichten, auch wenn sie
nicht von jedermann geteilt werden, ist fiir den Fortschritt der Mensch-
heit von eminenter Bedeutung; und ein Sich-Verstehen, wenn auch nur
im Sinne eines Sich-Einigens, dal man nicht einig ist (agreeing to disagree),
ist fiir ein harmonisches und bereicherndes Zusammenleben grundlegend.

Geniigt es aber, eine Weltanschauung von allgemein anerkannten
wissenschaftlichen Behauptungen und von persénlichen philosophischen
Uberzeugungen zu besitzen? Die Antwort kénnte affirmativ sein, wenn
alles kollektive Handeln restlos wissenschaftlich begriindbar und alles
nicht wissenschaftlich begriindbare Handeln rein individuell wire. Tat-
sdchlich ist es jedoch so, daB sehr viele Ziele des menschlichen Lebens sich
nur in gesellschaftlicher Zusammenarbeit realisieren lassen, daf3 aber die
allgemein anerkannten wissenschaftlichen Behauptungen zur Begriin-
dung und Planung dieser Zusammenarbeit nicht ausreichen. Eine gesell-
schaftliche Zusammenarbeit impliziert also das Vorhandensein von philo-
sophischen Uberzeugungen, welche gemeinsame Uberzeugungen einer
sozialen Gruppe sind.

III. Ideologie

Eine Menge von philosophischen (also nicht-wissenschaftlichen)
Behauptungen, welche von einer sozialen Gruppe im Hinblick auf ein
gemeinsames gesellschaftlich-politisches Handeln angenommen werden,
wollen wir eine «Ideologie» dieser Gruppe nennen; und eine Systemati-
sierung, welche auch die logischen Beziehungen zwischen den Behaup-
tungen einer Ideologie angibt, heifle eine «ideologische Theorie». Dabei
ist zu unterscheiden zwischen (a) einer von der grofen Mehrzahl der Mit-
glieder einer Gesellschaft angenommenen Ideologie: der gesellschafts-
tragenden Ideologie und (b) einer nur von einer bestimmten Teilgruppe
der Gesellschaft angenommenen Ideologie: der Ideologie einer einzelnen
Gesellschaftsschicht oder Partei. Beide Arten von Ideologie sind fiir das
Funktionieren einer komplexen Gesellschaft notwendig; eine gesell-
schaftstragende Ideologie, weil sie der Zusammenarbeit der Teilgruppen
innerhalb der Gesellschaft ihr Fundament gibt, und die Ideologien der
Teilgruppen, weil sie den je verschiedenen Traditionen dieser Teilgruppen
entsprechen und deren Aktionsprogrammen zugrunde liegen miissen.



Philosophie, Ideologie und Religion 63

Da der Ideologie im Gegensatz zur Wissenschaft das Moment einer
allgemein anerkannten wissenschaftlichen Methode fehlt, fiir sie aber im
Gegensatz zur reinen Philosophie die gemeinsame Annahme durch eine
Vielzahl von Menschen wesentlich ist, so braucht sie ein anderes Moment,
welches diesen Gemeinschaftscharakter garantiert: es miissen in der
Gruppe besondere, der Erhaltung und Weiterentwicklung der ideolo-
gischen Uberzeugungen dienende Mechanismen vorhanden sein. Diese
Mechanismen konnen mehr oder weniger institutionalisiert sein. So gibt
es in den demokratischen Gesellschaften zum Beispiel Instanzen parla-
mentarischer Art, welche verfassungsmafige und gesetzgeberische Prin-
zipien formulieren, und parteiliche Gremien, welche Parteiprogramme
aufstellen. Da jede die Gesellschaft oder eine gesellschaftliche Gruppe
priagende Ideologie die Basis fiir deren gemeinsames Handeln darstellt,
so braucht sie eine gewisse Autoritdt, das heiBt, sie verlangt von den
Mitgliedern der Gruppe ein gewisses Ma3 an Loyalitdt. Aber Loyalitit
schlieBt Diskussion und Kritik nicht aus. Diese sind im Gegenteil eben-
falls notwendig, wenn die Ideologie selber nicht verkndchern und ihre
Lebenstiichtigkeit einbiien soll.

Totalitire Institutionen, welche jede echte Diskussion und Kritik
unterdriicken, haben den Begriff der Ideologie in Verruf gebracht und
ihm einen negativen Sinn gegeben. Aber an sich ist neben der philoso-
phischen Aufgabe der Klarung und Weiterentwicklung eines persénlichen
Standpunktes, die ideologische Aufgabe des Sich-Einigens auf einen
gemeinsamen Standpunkt etwas durchaus Positives und Notwendiges;
Bedingung ist nur, daB dieses Sich-Einigen nach demokratischen Spiel-
regeln geschieht, das heiBt, daB die persénliche Uberzeugung des Einzel-
nen dabei nicht vergewaltigt, sondern respektiert wird. Wir wollen also
hier den wertneutralen Sinn des Wortes «Ideologie» beibehalten, wonach
es sowohl gute als auch schlechte Ideologien geben kann.

Da es nicht leicht ist, in den sich durch eine Vielzahl von persénlichen
philosophischen Uberzeugungen auszeichnenden pluralistischen Gesell-
schaften der Gegenwart einen gemeinsamen ideologischen Nenner zu
finden, und da zudem die Ideologie ihrem Wesen nach praxisorientiert
sein soll, die Praxis aber fiir allgemeine Prinzipien zu komplex geworden
zu sein scheint, so besteht in der heutigen Politik oft die Tendenz, keine
ausfiihrlichen weltanschaulichen Konzepte mehr zu entwerfen, sondern
sich in der Ideologie auf einige wenige pragmatische Leitlinien zu be-
schrinken und sich im iibrigen auf die speziellen Sachkompetenzen der
verschiedenen wissenschaftlichen Experten und Techniker zu verlassen.



64 Weltanschauung als Wissenschaft,

Diese Entwicklung hat den Vorteil, daB sie dem einzelnen Staatsbiirger
oder Parteimitglied einen groBeren ideologischen Freiraum 148t, doch
hat sie anderseits den Nachteil, dal die politischen Entscheidungen allzu
kurzsichtig und ad hoc und nicht in einer umfassenden Perspektive des
Ganzen getroffen werden. Dies leistet dem Eindruck einer &ffentlichen
Orientierungslosigkeit Vorschub und 148t das Interesse der Stimmbiirger
am politischen Geschehen erlahmen, da diese dessen Sinn nicht mehr
iiberblicken konnen. Die Ausbildung umfassender weltanschaulicher
Uberzeugungen durch politische Gruppierungen ist also an sich nicht
etwas Schidliches, sondern im Gegenteil etwas, dessen die Gesellschaft
bedarf. Die Konsultation der wissenschaftlichen Experten und Techniker
hat natiirlich in der heutigen Politikberatung auch ihren wichtigen Platz,
aber dieses Einholen der Meinung der Spezialisten kann die Aufgabe des
Erarbeitens von gemeinsamen politischen Perspektiven, von Ideologien,
nicht iiberfliissig machen.

Unser Begriff von Weltanschauung umfaft nunmehr sowohl Wissen-
schaft als auch Philosophie und Ideologie. Sind wir damit am Ziele unserer
Untersuchungen angelangt ? Geniigt es, wenn wir im Leben iiber allgemein
anerkannte wissenschaftliche, personlich gepréigte philosophische und in
sozialer Gemeinschaft geteilte ideologische Uberzeugungen verfiigen? Wir
kénnten uns hiermit zufrieden geben, wenn es stimmte, dall wissenschaft-
liche, personliche und gesellschaftliche Anstrengungen geniigen, um alle
Probleme des Lebens anzugehen. Tatsdchlich gibt es aber den Menschen
zutiefst beunruhigende und sein praktisches Leben bestimmende Fragen,
z.B. beziiglich Schuld, Unrecht und die Kontingenz des menschlichen
Daseins, wo keine der durch wissenschaftliche Forschung oder persénliche
oder gesellschaftliche Uberlegungen gefundenen Antworten helfen kann.
Denn was hier gesucht wird, sind nicht innerweltliche Antworten, die das
Individuum oder die Gesellschaft sich selber geben kann, sondern eine
erlosende Antwort, die, wenn iiberhaupt, dem Menschen nur von einer
transzendenten Instanz, in einer Offenbarung zugesprochen werden kann.

IV . Religion

Es gibt in der Tat nicht-wissenschaftliche (und somit nach der hier
eingefiithrten Terminologie: philosophische) Behauptungen, welche sich
nicht auf personliche Einsicht oder auf eine gesellschaftlich-politische
Autoritdt, sondern auf eine transzendente Instanz berufen. Wir nennen



Philosophie, Ideologie und Religion 65

sie religiose Behauptungen. Natiirlich muf3 sich aber eine transzendente
Instanz trotz allem auch 7z der Welt manifestieren, und es sind die Reli-
gionsgemeinschaften, welche mit dem Anspruch auftreten, im Namen
einer transzendenten Autoritdt zu sprechen.

Die religiosen Behauptungen nehmen, wie die Behauptungen der
Philosophen, oft auf zu interpretierende Texte («heilige Schrifteny,
Texte von Propheten usw.) Bezug und lassen sich selber in logischen
Zusammenhingen systematisch anordnen. Es gibt deshalb auch bei der
Formulierung eines religiosen Standpunktes einen wissenschaftlichen
Aspekt, der unter der Bezeichnung «wissenschaftliche Theologie» gepflegt
wird und der sowohl die Form einer theologischen Hermeneutik als auch
diejenige einer systematischen Theologie (also einer eine «religitse Theorie»
artikulierenden Forschung) annehmen kann.

Die irdische Manifestation einer religiésen Autoritit kann, wie die
ideologische Autoritdt, verschiedene organisatorische Formen annehmen.
Vor allem kann, wie bei den ideologischen Instanzen, so auch bei einer
religiosen Organisation, die Gefahr einer Vergewaltigung der persénlichen
Uberzeugung des Einzelnen drohen. Da jedoch das Ziel der Religion von
demjenigen der Ideologie verschieden ist (es geht hier um das transzen-
dente Ziel eines verheilenen Heils und nicht per se um das immanente
Ziel einer bestmoglichen Gesellschaftsordnung), so sind die von einer reli-
gitsen Organisation zu beachtenden Spielregeln nicht einfach mit den
fiir ideologische Instanzen giiltigen Regeln gleichzusetzen. Es geht hier
nicht einfach oder in erster Linie um das Einhalten von demokratischen
Spielregeln, wie sie fiir die gerechte Erarbeitung eines gemeinsamen poli-
tischen Standpunktes wesentlich sind, sondern um das Einhalten von
komplexeren Regeln, welche den Sinn haben, eine optimale gliubige Aus-
richtung des Einzelnen auf die von der Transzendenz ausgehenden Ver-
heiBung zu ermdglichen. Die VerheiBung und der Anspruch der Transzen-
denz ist als solcher nicht unserer Konsensbildung unterstellt, sondern es
mub sich die Konsensbildung im Gegenteil diesem Anspruch unterwerfen.
Anderseits 1st es aber auch so, daf3 die irdische Manifestation der Trans-
zendenz als irdische nicht einfach mit der Transzendenz identisch ist. Sie
muf} den Anspruch der Transzendenz vertreten, ihn der Welt predigen,
ohne mit der Transzendenz identisch zu sein. Als irdische muf aber auch
die religiose Autoritdt auf Anfrage hin ihre Behauptungen rechtfertigen
und eine Diskussion dieser Rechtfertigung zulassen.

Wir sind damit am Ende unserer Ubersicht angelangt. Die Weltan-
schauung eines Individuums umfaf8t meiner Ansicht nach allgemein

5



66 Weltanschauung als Wissenschaft,

anerkannte wissenschaftliche Wahrheiten, eine auf Grund von persén
licher Uberzeugung und Einsicht vertretene Philosophie, mehrere als
Basis des gemeinschaftlichen Handelns in den verschiedenen sozialen
Gruppen dienende Ideologien, und, beim gldubigen Menschen, eine im
Vertrauen auf eine transzendente Instanz angenommene religidse Bot-
schaft. Jeder dieser vier verschiedenen Arten von Behauptungen ent-
spricht eine fiir sie spezifische Form der Rechtfertigung und der ratio-

nalen Diskussion, und es wire verfehlt, diese Verschiedenheiten zu iiber-
sehen.



	Weltanschauung als Wissenschaft, Philosophie, Ideologie und Religion

