
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 1-2

Artikel: Weltanschauung als Wissenschaft, Philosophie, Ideologie und Religion

Autor: Küng, Guido

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760964

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760964
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Guido Küng

Weltanschauung als Wissenschaft,

Philosophie, Ideologie und Religion

Ich möchte in diesem Aufsatz den Begriff «Weltanschauung» etwas
näher bestimmen, indem ich ihn in «Wissenschaft», «Philosophie»,
«Ideologie» und «Religion» unterteile. Dabei beabsichtige ich hier weder
eine begriffsgeschichtliche Untersuchung, noch eine Analyse des heutigen
Sprachgebrauchs, noch eine Übersicht über die zeitgenössische Literatur
zu diesem Thema zu geben. Mein Vorhaben ist bescheidener: ich möchte
dem Leser bloß meine persönliche diesbezügliche Terminologie nahe

bringen, so wie sie sich auf Grund meiner Lehrerfahrung ausgebildet und
für eine allgemeine Übersicht als nützlich erwiesen hat.

Die Erklärung wird vom Begriff «Wissenschaft» ausgehen und im
Begriff «Religion» kulminieren. Dabei wird der Übergang zum jeweils
nächstfolgenden Begriff immer durch eine Überlegung motiviert sein,
welche besagt, daß eine Weltanschauung, die nur das enthält, was durch
die schon eingeführten Begriffe bezeichnet wird, nicht befriedigen kann.

I. Wissenschaft

Wissenschaft ist heute ein unabdingbarer Bestandteil jeder
Weltanschauung. Jedes zeitgenössische Weltbild muß die Wissenschaften

ernst nehmen und mit ihnen vereinbar sein, wenn es selbst ernst genommen

werden will. Zwar wird heute mehr denn je auf die Grenzen der

Wissenschaft hingewiesen (und wir werden im Folgenden diesem Aspekt
durchaus Rechnung tragen), doch ist als erstes sicher festzuhalten, daß

die Wissenschaften Behauptungen formuliert haben, die praktisch all-



Weltanschauung als Wissenschaft, 57

gemein als wahr anerkannt werden, wie z.B. «Die Cholera-Krankheit
wird durch den Kommabazillus verursacht», «Ein Wassermolekül
besteht aus zwei Wasserstoffatomen und einem Sauerstoffatom», «In
jedem formalen System der Arithmetik gibt es eine wohlgeformte wahre

Behauptung, die innerhalb des betreffenden Systems weder bewiesen noch

widerlegt werden kann» (Theorem von Gödel), usw. Auch haben die
Wissenschaften in ihren technologischen Anwendungen unbestreitbare

Erfolge erzielt, auf die wir nicht mehr verzichten können; ja ohne diese

von den Wissenschaften hervorgebrachte Technik wäre das Überleben

der Menschheit in ihrem heutigen Umfang wohl überhaupt in Frage
gestellt.

Natürlich ist es immer möglich, daß jemand wissenschaftliche

Behauptungen wie die oben zitierten in Zweifel zieht. Doch haben die

Biologie, die Physik, die Mathematik und Logik usw. praktisch allgemein
anerkannte Methoden entwickelt, welche eine strenge Nachprüfung
solcher Behauptungen erlauben, die von der Rasse, Religion und
politischen Einstellung des Forschers unabhängig ist. Allerdings enthalten
die wissenschaftlichen Theorien auch Behauptungen, die umstritten sind,
sei es, daß ihre Nachprüfung erst im Gange ist, sei es, daß es sich um
Annahmen handelt, welche ihrer Natur nach von dem in direkter Messung
Feststellbaren oder dem effektiv Nachrechenbaren weiter entfernt sind.

Im Hinblick auf das Anliegen der gegenseitigen Abgrenzung von Wissenschaft,

Philosophie, Ideologie und Religion erscheint es mir aber zweckmäßig,

bei der Wissenschaft das Merkmal des allgemeinen Anerkanntseins

zu betonen und also den Begriff «wissenschaftliche Behauptung» für unsere
Zwecke deflatorisch so festzulegen, daß mit ihm auf Grund von praktisch
allgemein anerkannten Methoden praktisch allgemein als wahr anerkannte

Behauptungen gemeint sein sollen. Die (oder: eine) Wissenschaft kann
dann als die (oder: eine) Menge von wissenschaftlichen Behauptungen
definiert und von einer wissenschaftlichen Theorie, welche auch nicht
allgemein anerkannte Behauptungen enthält, unterschieden werden.

Die vorgeschlagene Terminologie hat also zur Folge, daß diejenigen
Behauptungen einer wissenschaftlichen Theorie, die unter Fachleuten
nicht unbestritten sind, nicht zur betreffenden Wissenschaft gezählt
werden. Dies harmoniert mit der intendierten Bedeutung von Redewendungen

wie «Die Wissenschaft lehrt, daß... ». Auch ist die Einschränkung
weniger einschneidend als man zunächst denken könnte, da die so

definierten wissenschaftlichen Behauptungen zwar nicht die umstrittenen
Annahmen einer Theorie, wohl aber alle Wenn-dann-Behauptungen



58 Weltanschauung als Wissenschaft,

umfassen, welche diese Annahmen mit den aus ihnen ableitbaren, der

Nachprüfung näher stehenden Konsequenzen verbinden.
Es ist zuzugeben, daß der hier vorgeschlagene Begriff von Wissenschaft

kein exakter Begriff ist, da ja die Eigenschaft praktisch allgemein
anerkannt zu sein keine exakte Größe ist. Mangel an Exaktheit ist jedoch nicht
nur ein Negativum, sondern kann auch positiv als Offenheit für verschiedene

weitere Präzisierungen verstanden werden. Gerade bei Überlegungen
so allgemeiner Art, wie es die hier gemachten sind, ist eine solche Offenheit

von Vorteil.
Gewiß ist die Eigenschaft, auf Grund von praktisch allgemein

anerkannten Methoden praktisch allgemein als wahr anerkannt zu sein, eine

erstrebenswerte Eigenschaft, und es wäre schön, wenn wir für alle Behauptungen

diese Eigenschaft erreichen könnten. Faktisch ist es jedoch so,
daß wir uns im Leben sehr oft auf Überzeugungen (d. h. formulierte und
unformulierte Behauptungen) stützen (und stützen müssen), die keine
wissenschaftlichen Behauptungen im oben definierten Sinne sind. Mit
anderen Worten: Die Maxime «Verzichte auf jede Behauptung, die sich
nicht in eine wissenschaftliche Behauptung verwandeln läßt», ist keine
brauchbare Lebensregel.

II. Philosophie

Ich schlage vor, alle Behauptungen, die keine wissenschaftlichen

Behauptungen sind, als «philosophische Behauptungen» zu bezeichnen,
und unter «Philosophie einer Person x» die Menge der von x vertretenen
philosophischen Behauptungen zu verstehen. (Die Relativierung der

Philosophie auf eine Person x ergibt sich aus dem Umstand, daß die

philosophischen Behauptungen, die sich per definitionem nicht auf allgemein
anerkannte Methoden stützen, meist nicht allgemein anerkannt sind.

Wie wir oben bemerkt haben, gibt es schon in den wissenschaftlichen

Theorien Behauptungen, die kontrovers sind und also nach der
hier eingeführten Terminologie keine wissenschaftlichen, sondern
philosophische Behauptungen sind. Das heißt, schon der Wissenschaftler
kommt bei seiner wissenschaftlichen Tätigkeit nicht ohne Philosophie
aus. Aber auch Erörterungen über die verschiedenen Arten von
wissenschaftlichen Behauptungen führen sehr schnell über den Bereich der

praktisch allgemein anerkannten wissenschaftlichen Behauptungen
hinaus: neben den wissenschaftlichen Behauptungen der Wissenschafts-



Philosophie, Ideologie und Religion 59

theorie gibt es das weite Gebiet der Philosophie der Wissenschaften. Vor
allem aber gehören die Überzeugungen bezüglich der existenziell wichtigen

Fragen nach dem Sinn der Welt und des menschlichen Lebens

zu denjenigen Überzeugungen, welche sich nicht in wissenschaftliche

Behauptungen verwandeln lassen, sondern die Bereiche der Metaphysik,
der philosophischen Anthropologie und der philosophischen Ethik
konstituieren.

Die vorgeschlagene rein negative Kennzeichnung des Philosophischen

als des Nicht-Wissenschaftlichen mag manchem Philosophen als

unbefriedigend erscheinen, da daraus unter anderem folgt, daß z.B. auch

jeder unsinnige Aberglaube als «philosophisch» bezeichnet werden muß.

«Philosophie» ist jedoch nicht synonym mit «gute Philosophie», und es

stört vielleicht nicht, einen Aberglauben als «schlechte Philosophie»
anzusprechen. Die Wahl einer positiven Kennzeichnung dessen, was
«Philosophie» heißen soll, ist im gegenwärtigen Zusammenhang nicht zu
empfehlen, denn mit jeder solchen Wahl würden wir uns sofort in einen

ausdrücklichen Gegensatz zu bestimmten philosophischen Standpunkten
stellen, da die Frage, worin positiv gesehen das Wesen der philosophischen

Erkenntnis bestehe (ob es z.B. eine spezifisch philosophische
Intuition gebe), selbst eine höchst umstrittene philosophische Frage
darstellt. Dagegen kann die Behauptung, daß Philosophie nicht Wissenschaft

in dem hier definierten Sinn sei, sich sicher auf einen weiten Konsens

berufen.
Ist es aber wirklich angebracht, die Philosophie von der Wissenschaft

abzugrenzen? Erhebt denn die Tätigkeit eines guten Philosophen nicht
auch Anspruch auf Wissenschaftlichkeit? Ich möchte das keineswegs
bestreiten. Tatsächlich kann aber die hier vertretene Terminologie diesem

Anspruch auf Wissenschaftlichkeit durchaus Rechnung tragen. So wie
wir gesagt haben, daß der Wissenschaftler bei seiner wissenschaftlichen

Tätigkeit nicht nur wissenschaftliche Behauptungen in unserem Sinn

macht, so können wir auch sagen, daß der Philosoph bei seiner
philosophischen Tätigkeit nicht nur philosophische Behauptungen aufstellt. Sehr

oft wird z.B. in philosophischen Schriften auf die Behauptungen anderer

Philosophen Bezug genommen, d.h. es werden Texte interpretiert und
analysiert. Ein guter Philosoph wird sich aber bei seinen hermeneutischen
und sprachanalytischen Feststellungen bemühen, möglichst nach
allgemein anerkannten Methoden vorzugehen, um so diesen Feststellungen
nach Möglichkeit den Status von wissenschaftlichen Behauptungen zu
verleihen.



60 Weltanschauung als Wissenschaft,

Noch wichtiger für den wissenschaftlichen Charakter der
philosophischen Tätigkeit ist aber der Umstand, daß selbst bei der Ausarbeitung
der eigenen Position eine gewisse Art von wissenschaftlichen Behauptungen

eine wichtige Rolle spielt, ich meine die logischen Behauptungen.
Die Formulierung eines philosophischen Standpunktes besteht nämlich
nicht nur aus einer Liste von Behauptungen eines Credos, sondern sie

bringt diese Behauptungen auch in einen logischen Zusammenhang.
Nehmen wir zur Veranschaulichung den folgenden Ansatz einer bestimmten

atheistischen Position:

(1) Wenn es einen Gott gibt, dann hat er die Welt erschaffen

(2) Wenn Gott die Welt erschaffen hat, dann gibt es kein Übel in der Welt
(3) Es gibt Übel in der Welt
(4) Es gibt keinen Gott

(1), (2), (3) und (4) sind philosophische Behauptungen, die nicht allgemein
als wahr angenommen werden. Ein Atheist setzt aber diese vier Behauptungen

nicht einfach unverbunden nebeneinander, sondern er behauptet
auch, daß (4) notwendig aus (1), (2) und (3) folge, d.h. er macht auch die

nach praktisch allgemein anerkannten Kriterien als logisch wahr
anerkannte Behauptung:

(5) Wenn (1), (2) und (3), dann (4).

Die Formulierung eines philosophischen Standpunktes enthält also neben
den philosophischen auch wissenschaftliche Behauptungen, so daß nach
der hier vorgeschlagenen Terminologie wie zwischen Wissenschaft und
wissenschaftlicher Theorie, so auch zwischen Philosophie und
philosophischer Theorie unterschieden werden muß.

Bei der Diskussion einer philosophischen Theorie sollte immer
zunächst die Wahrheit der wissenschaftlichen Behauptungen festgestellt
werden, da infolge des Vorhandenseins allgemein anerkannter Methoden
hier eine Einigung leichter möglich ist. In unserem einfachen Beispiel
des Ansatzes einer atheistischen Theorie ist dieWahrheit der wissenschaftlichen

Behauptung (5) allerdings so offensichtlich, daß ein theistischer

Opponent sogleich mit einer Kritik der philosophischen Behauptungen
beginnen kann. Dabei ist anzumerken, daß in unserem Fall die Behauptungen

(1) und (2) sich verhältnismäßig leicht in wahre wissenschaftliche

Behauptungen verwandeln lassen (wenn «Gott» ausdrücklich als «Welt-
erschaffer und ...» definiert wird, dann wird (1) zu einer logisch wahren

Tautologie ; und wenn man «Übel » als « Krankheit oder ...» definiert, dann
wird (4) zu einer allgemein anerkannten empirischen Feststellung), so



Philosophie, Ideologie und Religion 61

daß sich die Auseinandersetzung vor allem auf die Behauptung (2)

konzentrieren dürfte.
Die Wissenschaftlichkeit, welche einer philosophischen Theorie

zukommen kann, nimmt nicht hinweg, daß eine philosophische Theorie
keine wissenschaftliche Theorie ist. Während nämlich das Aufstellen einer
wissenschaftlichen Theorie immer von der Hoffnung geleitet ist, zu einem

allgemein anerkannten System zu kommen (auch wenn dieses erhoffte
Ziel nicht immer erreicht wird), so wäre es utopisch, von der Arbeit eines

Philosophen generell ein solches Resultat zu erhoffen. Es kann zwar
vorkommen, daß Forschungen von Philosophen zu Behauptungen führen,
die nach allgemein anerkannten Methoden nachgeprüft und als wahr
anerkannt werden können. Es handelt sich dann aber um das bekannte
Phänomen, daß ursprünglich philosophische Disziplinen sich in
wissenschaftliche Disziplinen verwandeln können. Dies ist jedoch nicht der
Normalfall. Der spezifische Zweck der philosophischen Arbeit besteht
nicht in der Erzielung praktisch allgemein anerkannter wissenschaftlicher

Resultate, sondern vielmehr in der Klärung und Weiterentwicklung einer

persönlichen Überzeugung, eines persönlichen Standpunktes.
Das Ziel einer philosophischen Diskussion soll deshalb nicht in erster

Linie im Erzielen einer Übereinstimmung, das heißt in der Entwicklung
eines gemeinsamen Standpunktes gesehen werden. Es kommt natürlich

vor, daß ein Philosoph sich von den Argumenten seines Opponenten
überzeugen läßt, aber faktisch ist dies eher selten der Fall, ohne daß

deswegen die Diskussionen nutzlos gewesen sein müßten. Normalerweise
besteht der Erfolg einer philosophischen Diskussion gar nicht in der

Erreichung einer Übereinstimmung, sondern darin, daß jeder der

Disputanten (a) seinen eigenen Standpunkt artikuliert, differenziert und
in bezug auf seine Konsequenzen klärt, und daß er (b) den Standpunkt
seines Opponenten zwar nicht teilen, aber verstehen lernt. Die Regeln
der philosophischen Diskussion verlangen zwar, daß man nicht
rechthaberisch auf seiner Meinung beharrt, sondern auf die Argumente des

Opponenten eingeht und sich um die Erkenntnis der Wahrheit bemüht;
aber man soll dies nicht deshalb tun, weil man hofft, daß so alle
philosophischen Divergenzen aus der Welt geschafft werden können, sondern
weil man weiß, daß man nur durch ein Ernstnehmen des Anderen und

nur durch eine echte Wahrheitssuche einen Denkanstoß empfangen kann,
der zu einer Vertiefung und Weiterentwicklung des eigenen Denkens
verhilft. Die Verantwortung und Vertiefung der persönlichen Überzeugungen
aber gehört zu den unabweislichen Forderungen menschlicher Rationalität.



62 Weltanschauung als Wissenschaft,

Die wohlbekannte Erfahrung, daß philosophische Diskussionen
nicht zu einer universellen Harmonie der Überzeugungen führen, ist
also nicht, wie oft gemeint wird, ein Beweis für die Nutzlosigkeit der

Philosophie. Denn die Weiterentwicklung von Ansichten, auch wenn sie

nicht von jedermann geteilt werden, ist für den Fortschritt der Menschheit

von eminenter Bedeutung; und ein Sich-Verstehen, wenn auch nur
im Sinne eines Sich-Einigens, daß man nicht einig ist (agreeing to disagree),
ist für ein harmonisches und bereicherndes Zusammenleben grundlegend.

Genügt es aber, eine Weltanschauung von allgemein anerkannten
wissenschaftlichen Behauptungen und von persönlichen philosophischen
Überzeugungen zu besitzen? Die Antwort könnte affirmativ sein, wenn
alles kollektive Handeln restlos wissenschaftlich begründbar und alles

nicht wissenschaftlich begründbare Handeln rein individuell wäre.
Tatsächlich ist es jedoch so, daß sehr viele Ziele des menschlichen Lebens sich

nur in gesellschaftlicher Zusammenarbeit realisieren lassen, daß aber die

allgemein anerkannten wissenschaftlichen Behauptungen zur Begründung

und Planung dieser Zusammenarbeit nicht ausreichen. Eine
gesellschaftliche Zusammenarbeit impliziert also das Vorhandensein von
philosophischen Überzeugungen, welche gemeinsame Überzeugungen einer
sozialen Gruppe sind.

III. Ideologie

Eine Menge von philosophischen (also nicht-wissenschaftlichen)
Behauptungen, welche von einer sozialen Gruppe im Hinblick auf ein

gemeinsames gesellschaftlich-politisches Handeln angenommen werden,
wollen wir eine «Ideologie» dieser Gruppe nennen; und eine Systematisierung,

welche auch die logischen Beziehungen zwischen den Behauptungen

einer Ideologie angibt, heiße eine «ideologische Theorie». Dabei
ist zu unterscheiden zwischen (a) einer von der großen Mehrzahl der
Mitglieder einer Gesellschaft angenommenen Ideologie: der gesellschaftstragenden

Ideologie und (b) einer nur von einer bestimmten Teilgruppe
der Gesellschaft angenommenen Ideologie : der Ideologie einer einzelnen
Gesellschaftsschicht oder Partei. Beide Arten von Ideologie sind für das

Funktionieren einer komplexen Gesellschaft notwendig; eine

gesellschaftstragende Ideologie, weil sie der Zusammenarbeit der Teilgruppen
innerhalb der Gesellschaft ihr Fundament gibt, und die Ideologien der

Teilgruppen, weil sie den je verschiedenen Traditionen dieser Teilgruppen
entsprechen und deren Aktionsprogrammen zugrunde liegen müssen.



Philosophie, Ideologie und Religion 63

Da der Ideologie im Gegensatz zur Wissenschaft das Moment einer

allgemein anerkannten wissenschaftlichen Methode fehlt, für sie aber im
Gegensatz zur reinen Philosophie die gemeinsame Annahme durch eine

Vielzahl von Menschen wesentlich ist, so braucht sie ein anderes Moment,
welches diesen Gemeinschaftscharakter garantiert: es müssen in der
Gruppe besondere, der Erhaltung und Weiterentwicklung der
ideologischen Überzeugungen dienende Mechanismen vorhanden sein. Diese
Mechanismen können mehr oder weniger institutionalisiert sein. So gibt
es in den demokratischen Gesellschaften zum Beispiel Instanzen
parlamentarischer Art, welche verfassungsmäßige und gesetzgeberische
Prinzipien formulieren, und parteiliche Gremien, welche Parteiprogramme
aufstellen. Da jede die Gesellschaft oder eine gesellschaftliche Gruppe
prägende Ideologie die Basis für deren gemeinsames Handeln darstellt,
so braucht sie eine gewisse Autorität, das heißt, sie verlangt von den

Mitgliedern der Gruppe ein gewisses Maß an Loyalität. Aber Loyalität
schließt Diskussion und Kritik nicht aus. Diese sind im Gegenteil ebenfalls

notwendig, wenn die Ideologie selber nicht verknöchern und ihre
Lebenstüchtigkeit einbüßen soll.

Totalitäre Institutionen, welche jede echte Diskussion und Kritik
unterdrücken, haben den Begriff der Ideologie in Verruf gebracht und
ihm einen negativen Sinn gegeben. Aber an sich ist neben der
philosophischen Aufgabe der Klärung und Weiterentwicklung eines persönlichen
Standpunktes, die ideologische Aufgabe des Sich-Einigens auf einen

gemeinsamen Standpunkt etwas durchaus Positives und Notwendiges;
Bedingung ist nur, daß dieses Sich-Einigen nach demokratischen
Spielregeln geschieht, das heißt, daß die persönliche Überzeugung des Einzelnen

dabei nicht vergewaltigt, sondern respektiert wird. Wir wollen also

hier den wertneutralen Sinn des Wortes «Ideologie» beibehalten, wonach

es sowohl gute als auch schlechte Ideologien geben kann.
Da es nicht leicht ist, in den sich durch eine Vielzahl von persönlichen

philosophischen Überzeugungen auszeichnenden pluralistischen
Gesellschaften der Gegenwart einen gemeinsamen ideologischen Nenner zu
finden, und da zudem die Ideologie ihrem Wesen nach praxisorientiert
sein soll, die Praxis aber für allgemeine Prinzipien zu komplex geworden
zu sein scheint, so besteht in der heutigen Politik oft die Tendenz, keine
ausführlichen weltanschaulichen Konzepte mehr zu entwerfen, sondern
sich in der Ideologie auf einige wenige pragmatische Leitlinien zu
beschränken und sich im übrigen auf die speziellen Sachkompetenzen der
verschiedenen wissenschaftlichen Experten und Techniker zu verlassen.



64 Weltanschauung als Wissenschaft,

Diese Entwicklung hat den Vorteil, daß sie dem einzelnen Staatsbürger
oder Parteimitglied einen größeren ideologischen Freiraum läßt, doch

hat sie anderseits den Nachteil, daß die politischen Entscheidungen allzu
kurzsichtig und ad hoc und nicht in einer umfassenden Perspektive des

Ganzen getroffen werden. Dies leistet dem Eindruck einer öffentlichen
Orientierungslosigkeit Vorschub und läßt das Interesse der Stimmbürger
am politischen Geschehen erlahmen, da diese dessen Sinn nicht mehr
überblicken können. Die Ausbildung umfassender weltanschaulicher
Überzeugungen durch politische Gruppierungen ist also an sich nicht
etwas Schädliches, sondern im Gegenteil etwas, dessen die Gesellschaft
bedarf. Die Konsultation der wissenschaftlichen Experten und Techniker
hat natürlich in der heutigen Politikberatung auch ihren wichtigen Platz,
aber dieses Einholen der Meinung der Spezialisten kann die Aufgabe des

Erarbeitens von gemeinsamen politischen Perspektiven, von Ideologien,
nicht überflüssig machen.

Unser Begriff von Weltanschauung umfaßt nunmehr sowohl Wissenschaft

als auch Philosophie und Ideologie. Sind wir damit am Ziele unserer
Untersuchungen angelangt Genügt es, wenn wir im Leben über allgemein
anerkannte wissenschaftliche, persönlich geprägte philosophische und in
sozialer Gemeinschaft geteilte ideologische Überzeugungen verfügen Wir
könnten uns hiermit zufrieden geben, wenn es stimmte, daß wissenschaftliche,

persönliche und gesellschaftliche Anstrengungen genügen, um alle

Probleme des Lebens anzugehen. Tatsächlich gibt es aber den Menschen

zutiefst beunruhigende und sein praktisches Leben bestimmende Fragen,
z.B. bezüglich Schuld, Unrecht und die Kontingenz des menschlichen

Daseins, wo keine der durch wissenschaftliche Forschung oder persönliche
oder gesellschaftliche Überlegungen gefundenen Antworten helfen kann.
Denn was hier gesucht wird, sind nicht innerweltliche Antworten, die das

Individuum oder die Gesellschaft sich selber geben kann, sondern eine

erlösende Antwort, die, wenn überhaupt, dem Menschen nur von einer

transzendenten Instanz, in einer Offenbarung zugesprochen werden kann.

IV. Religion

Es gibt in der Tat nicht-wissenschaftliche (und somit nach der hier
eingeführten Terminologie: philosophische) Behauptungen, welche sich

nicht auf persönliche Einsicht oder auf eine gesellschaftlich-politische
Autorität, sondern auf eine transzendente Instanz berufen. Wir nennen



Philosophie, Ideologie und Religion 65

sie religiöse Behauptungen. Natürlich muß sich aber eine transzendente
Instanz trotz allem auch in der Welt manifestieren, und es sind die

Religionsgemeinschaften, welche mit dem Anspruch auftreten, im Namen
einer transzendenten Autorität zu sprechen.

Die religiösen Behauptungen nehmen, wie die Behauptungen der

Philosophen, oft auf zu interpretierende Texte («heilige Schriften»,
Texte von Propheten usw.) Bezug und lassen sich selber in logischen
Zusammenhängen systematisch anordnen. Es gibt deshalb auch bei der

Formulierung eines religiösen Standpunktes einen wissenschaftlichen

Aspekt, der unter der Bezeichnung «wissenschaftliche Theologie» gepflegt
wird und der sowohl die Form einer theologischen Hermeneutik als auch

diejenige einer systematischen Theologie (also einer eine «religiöse Theorie»
artikulierenden Forschung) annehmen kann.

Die irdische Manifestation einer religiösen Autorität kann, wie die
ideologische Autorität, verschiedene organisatorische Formen annehmen.
Vor allem kann, wie bei den ideologischen Instanzen, so auch bei einer

religiösen Organisation, die Gefahr einer Vergewaltigung der persönlichen
Uberzeugung des Einzelnen drohen. Da jedoch das Ziel der Religion von
demjenigen der Ideologie verschieden ist (es geht hier um das transzendente

Ziel eines verheißenen Heils und nicht per se um das immanente
Ziel einer bestmöglichen Gesellschaftsordnung), so sind die von einer
religiösen Organisation zu beachtenden Spielregeln nicht einfach mit den

für ideologische Instanzen gültigen Regeln gleichzusetzen. Es geht hier
nicht einfach oder in erster Linie um das Einhalten von demokratischen
Spielregeln, wie sie für die gerechte Erarbeitung eines gemeinsamen
politischen Standpunktes wesentlich sind, sondern um das Einhalten von
komplexeren Regeln, welche den Sinn haben, eine optimale gläubige
Ausrichtung des Einzelnen auf die von der Transzendenz ausgehenden
Verheißung zu ermöglichen. Die Verheißung und der Anspruch der Transzendenz

ist als solcher nicht unserer Konsensbildung unterstellt, sondern es

muß sich die Konsensbildung im Gegenteil diesem Anspruch unterwerfen.
Anderseits ist es aber auch so, daß die irdische Manifestation der
Transzendenz als irdische nicht einfach mit der Transzendenz identisch ist. Sie

muß den Anspruch der Transzendenz vertreten, ihn der Welt predigen,
ohne mit der Transzendenz identisch zu sein. Als irdische muß aber auch
die religiöse Autorität auf Anfrage hin ihre Behauptungen rechtfertigen
und eine Diskussion dieser Rechtfertigung zulassen.

Wir sind damit am Ende unserer Übersicht angelangt. Die
Weltanschauung eines Individuums umfaßt meiner Ansicht nach allgemein

5



66 Weltanschauung als Wissenschaft,

anerkannte wissenschaftliche Wahrheiten, eine auf Grand von person
licher Überzeugung und Einsicht vertretene Philosophie, mehrere als

Basis des gemeinschaftlichen Handelns in den verschiedenen sozialen

Gruppen dienende Ideologien, und, beim gläubigen Menschen, eine im
Vertrauen auf eine transzendente Instanz angenommene religiöse
Botschaft. Jeder dieser vier verschiedenen Arten von Behauptungen
entspricht eine für sie spezifische Form der Rechtfertigung und der rationalen

Diskussion, und es wäre verfehlt, diese Verschiedenheiten zu
übersehen.


	Weltanschauung als Wissenschaft, Philosophie, Ideologie und Religion

